
Christentum als Jüngerschaft 

Von August Bmnnei, S. J., Mündien 

Der vorliegende Aufsatz ist der Vordruck aus einem demnächst im Verlag Sdiöningh Pa- 
derborn, erscheinenden Buch von August Brunner S. f. •Die neue Schöpfung". Der Vf. zeigt 
darin, worin das personale Ziel des Christen besteht (Kp. 1) und durch welche Akte es 
allmählich verwirklicht wird (Kp. 2•4). Das Ziel des Christen ist nach ihm die personale 
Entfaltung der in der Taufe gnadenhaft grundgelegten Hineinnahme der menschlichen 
Person in den innersten Raum des dreipersönlichen Gottes. Diese Entfaltung bedeutet eine 
absolute Selbstübergabe des Menschen an diesen Gott. Die konkrete Weise dieser Selbst- 
übergabe geschieht in der Nachfolge Christi und steht unter dem Zeichen der Jüngerschaft. 
In dieser Nachfolge und Jüngerschaft •soll sich der Mensch zu einer immer reineren 
Liebe zu Gott und zu den Menschen, zu einem stets vollkommeneren Selbstsein empor- 
arbeiten". Da der Mensch als Person sich ungegenständlich ist, kann er nicht unmittelbar zum 
Gegenstand seines Wollens werden. Nur im rechten Verhalten zur gegenständlichen Welt, 
zu Menschen und Dingen, vollzieht sich die Umwandlung seines Herzens zur selbst- 
losen Liebe. Die drei großen Bereiche, in denen der Mensch der gegenständlichen Welt be- 
gegnet, sind die stofflichen Güter, das andere Geschlecht und die menschliche Gemeinschaft 
in ihren verschiedenen Ordnungen. Der Christ kann hierin auf eine zweifache Weise sein 
Ziel verwirklichen, von denen die zweite jeweils einer besonderen Berufung bedarf: als 
Besitz oder als Armut, als Ehe oder als Jungfräulichkeit, als Freiheit oder als Gehorsam. 
Beide Weisen aber durchdringen und unterstützen sick gegenseitig. • Das Buch stellt so- 
mit eine sehr beachtenswerte kleine Vollkommenheitslehre dar, die beiden Wegen der Chri- 
stenheit, Laien wie Ordensleuten, in gleicher Weise gilt. Sie unterscheidet sich von den üb- 
lichen Darstellungen der christlichen Vollkommenheit und ihrer Verwirklichung durch den 
streng personalen Ausgangspunkt und die konsequente Durchführung der zugrunde liegen- 
den philosophischen Konzeption des Verfassers. Schriftleitung. 

Beziehungen zu Personen müssen personhaft sein. Nirgendwo gilt dies mehr als 
für die Weihe an die göttlichen Personen. Sie müssen frei übernommen und frei 
weitergeführt werden. Personhafte Beziehungen bedeuten aber Teilnahme am gei- 
stigen, persönlichen Leben. Sie sind keine sachhaften, aber trotzdem nicht weniger 
wirkliche, seinshafte Beziehungen. Es ist ein Miteinander im Denken, Wollen und 
Fühlen, in den tiefsten Haltungen. Sie gipfeln in der Liebe, wodurch zwei Personen 
gleichsam aus einer gemeinsamen Mitte heraus die gleichen Haltungen einnehmen, 
zwei und doch ein Ursprung. Gott geweiht sein, Gott zugehören, das kann darum 
nur bedeuten: Gott lieben, sich in sein Herz versetzen und aus dieser neuen Mitte 
heraus wesen, leben, denken und handeln. Die Weihe der Taufe ist die Berufung 
und Befähigung zur vollkommenen Liebe Gottes, und das christliche Leben ist die 
fortschreitende Verwirklichung dieser Liebe. Liebe nicht als Gefühl, sondern als 
tiefste Haltung der Hingabe an Gott, des Einvernehmens und Einsseins mit ihm 
von der letzten Tiefe her. 

Aber ist diese Aufgabe für einen Menschen überhaupt denkbar? Der Heide 
hätte es wohl vermocht, seine Götter nachzuahmen. Waren sie doch nach Menschen- 
art gedacht und konnten darum menschlich verstanden werden. Aber selbst ihn 



260 August Brunner 

hielt eine begreifliche Scheu von einem solchen Unterfangen zurück. Das Christen- 
tum aber hat jeder Herabwürdigung der Majestät Gottes ein Ende gemacht und 
uns die Herrlichkeit des unendlichen Gottes geoffenbart, der •im unzugänglichen 
Licht wohnt" (1 Tim 6, 16). Wie soll der Mensch es vermögen, den unendlichen 
Abstand zu überbrücken, um sich in Gott zu versetzen, und von dieser neuen Mitte 
seines Seins her zu leben? Wie soll er wissen, wie Gott denkt und urteilt und sich 
zu Dingen und Ereignissen stellt? Wie soll er teilnehmen an diesem persönlichen 
Leben, das sich seiner Erkenntnis ganz entzieht? Wird er nicht Einbildungen und 
eigene Wünsche für die Gedanken Gottes nehmen, und indem er meint, Gott zu 
gehören, nur unrettbar sich selbst verfallen? 

Diese Schwierigkeit ist vom Menschen her nicht zu beheben. Aber Gott hat es 
für ihn getan. Gott ist in Christus Mensch geworden und hat ein wirkliches mensch- 
liches Leben auf Erden geführt. Christus hat uns Gott menschlich verständlieh ge- 
macht. Denn seine menschlichen Gedanken, Wünsche, Haltungen und Taten sind 
zugleich auch göttlich, Gedanken, Wünsche, Haltungen und Taten Gottes. Als 
menschliche können wir sie verstehen. In ein menschliches Herz können wir uns 
durch die Liebe hineinversetzen. Eine menschliche Gesinnung können wir überneh- 
men und aus ihr heraus handeln. Die Aufgabe, Gott zu lieben, wird also zur Auf- 
gabe, Christus zu lieben und mit ihm und in ihm den Vater aus dem Heiligen 
Geist. Die Weihe an die Dreifaltigkeit ist durch die Menschwerdung zugleich 
Einheit mit Christus. Der Christ ist durch die Taufe Glied an seinem mystischen 
Leib. Sich Gott weihen heißt nunmehr •in sich die Gesinnungen Christi Jesu haben" 
(Phil 2, 5), heißt immer mehr •alles im Namen Christi tun" (Kol 3,17), das bedeutet, 
es so tun, wie es Christus hier und jetzt tun würde, es tun aus seiner Gesinnung 
heraus. Christ sein heißt danach streben, nicht mehr aus sich, von der eigenen 
Mitte her zu leben, sondern aus der Herzmitte Christi (Gal 2, 20). Durch einen 
vertrauten, liebenden Verkehr Tag um Tag soll der Christ Christus immer besser 
verstehen und immer freier und selbstverständlicher aus diesem Verhältnis heraus 
leben und handeln. Er soll auf diese Weise die Erlösung auf allen Bereichen 
seines eigenen Lebens und seiner Welt verwirklichen. Die Erlösung ist nicht wie 
das dumpfe, ziellose Wirken einer stofflichen Kraft, die sich einfach nach allen 
Richtungen ausbreitet, sondern das in der Geschichte sich vollziehende Handeln des 
ewigen Christus. Der Ort gleichsam und das Werkzeug dieser fortgehenden Erlö- 
sung, aber in Freiheit und Liebe, sind die Christen. Die Kirche ist der fortlebende 
Christus. Es gibt nur eine Erlösung, weil es auch nur eine Sohnschaft gibt, die 
Sohnschaft Christi. Kinder des Vaters werden wir nur durch Teilnahme an seiner 
Sohnschaft. Nur weil diese ein rein personhaftes Verhältnis ist, nicht auch zugleich 
und zuerst, wie unter Menschen, ein naturhaftes, ist eine solche Teilnahme im 
eigentlichen Sinn möglich. Darum ist Christus die •Pforte", durch die allein man 
in den geheimnisvollen Bezirk des göttlichen Lebens eintritt (Joh 10,9); er allein 
ermöglicht uns die Liebe zu Gott. Ohne ihn, ohne seine Gnade, bliebe sie eine 
menschliche Einbildung. 

Das Christentum ist somit wesentlich Jüngerschaft, Lebensgemeinschaft mit dem 
Gottmenschen Jesus Christus auf Grund der Erkenntnis seiner absoluten und un- 
übertreffbaren Würde als Sohn Gottes. Als solcher ist er die Autorität schlechthin. 
In jeder Jüngerschaft übernimmt der Jünger die Aussagen und Verhaltungsweisen 



Christentum als Jüngerschaft 261 

des Meisters als wahr und gut nur darauf hin, daß sie vom Meister herstammen, 
von ihm vorgelebt und empfohlen sind. In diesem persönlichen Anschluß erfährt 
der Jünger, daß sich ihm ein Zugang zu Bereichen der Wirklichkeit eröffnet, die 
ihm sonst verborgen blieben, weil er durch eigene Erfahrung und eigenes Bemü- 
hen nie an sie heranreichte. 

Diese Jüngerschaft ist nichts Zufälliges; sie ist vielmehr im Wesen der christ- 
lichen Offenbarung tief begründet. Jede qualitativ neue Wirklichkeit muß ja einmal 
ursprünglich erfahren werden; auf eine andere Weise kann man von ihr nicht 
wissen. Noch so viele Erklärungen und Vergleiche werden einem Blindgeborenen 
nie klarmachen, was Farben in ihrem Unterschied zu andern Eigenschaften eigent- 
lich sind. Jede Qualität wird aber nur da erschaut, wo ihr metaphysischer Ort ist. 
Alle Wirklichkeiten, die wesentlich an das Sein von Personen geknüpft sind, können 
darum in ihrer Eigentlichkeit nur an Personen erkannt werden. Ja, dies gilt für 
Wirklichkeiten personhafter Seinsart strenger als für die unterpersönlichen Seins- 
schichten. Denn sie sind von einer stärkeren Einzelhaftigkeit als diese und darum 
viel einmaliger, von Fall zu Fall verschiedener. Die stofflichen Seienden derselben 
Art gleichen einander so sehr, daß die Erkenntnis von einem unter ihnen die aller 
übrigen fast vollkommen vertreten kann; auf dieser Tatsache beruhen die Natur- 
wissenschaften und ihr Gesetzcharakter1. Aber schon das Lebendige zeigt inner- 
halb der gleichen Art größere, durch kein Gesetz vorauszusehende Unterschiede, 
die nicht ohne Bedeutung sind. Am stärksten ist aber die Neuheit, wie bereits 
gesagt, im Geistig-Personhaften, so daß in diesem Bereich eine bloß allgemeine 
Erkenntnis der Art nicht mehr zureicht, weil sie das Einmalige, das hier wichtiger 
ist, außer acht läßt. 

Dazu kommt aber das weitere Wesensgesetz, daß Personen als solche nur durch 
anerkennende Gemeinschaft erkannt werden können. Denn nur in der Anerkennung 
werden der Selbstbesitz und die Subjekthaftigkeit, die wesentlich zum Personsein 
gehören, gewahrt und dem Erkennen sichtbar. Nur indem man in verstehendem 
Mitgehen mit den Akten einer Person ihr Mitsubjekt wird, sich geistig an den 
Punkt versetzt, von dem aus sie sich ursprunghaft ihrer Welt zuwendet und so 
Welt hat, nur dadurch wird man ihrer Subjekthaftigkeit gerecht. Dieses Eintreten 
in die Personmitte ist aber nicht möglich, wenn man nicht dazu von der zu erkennen- 
den Person ermächtigt wird. Sonst käme ihr ja wie den Dingen, die für jeden Erken- 
nenden gleichgültig daliegen, kein Selbstbesitz zu. Somit ist die Erkenntnis alles 
Personhaften auf Gemeinschaft und Anerkennung gegründet. Und diese Bedingun- 
gen werden um so strenger und fordernder, je reiner die Personhaftigkeit eines 
Seienden ist. Aus den angeführten Gründen ergibt sich das Wesensgesetz, daß die 
erste und selbständige Erfassung einer Wirklichkeit auf eine um so kleinere Zahl 
von Menschen beschränkt ist, je höher diese Wirklichkeit in der Seinsordnung steht. 
Alle übrigen haben nur durch Anleitung und Nachvollzug zu ihr Zugang. Dieser 
Nachvollzug wird auf der Stufe des Personhaften zum Glauben im eigentlichen 
Sinn*. 

Handelt es sich um eine Person, die in ihrem Personsein selbst und nicht bloß in 
mehr äußeren Fähigkeiten den andern überlegen ist, so wird daraus die Gemein- 

1 A. Brunner, Erkenntnistheorie. Köln 1948. Kap. 27. 
i A. Brunner, Glaube und Erkenntnis. München 1951. 



262 August Brunner 

schaft von Meister und Jünger. In dem höheren Sein des Meisters, und nur da, 
zeigen sich dem Jünger Wirklichkeiten, die einmalig sind und die darum nur in der 
Gemeinschaft mit dem Meister erfahren werden können. Aus dieser unreflexen und 
unformulierten Erfahrung folgt naturgemäß, wenn kein positiver Akt der Ableh- 
nung dazwischentritt, daß Sein, Haltung und Tun des Meisters für den Jünger zum 
Vorbild werden und im Meister die Gewähr der Wahrheit und Richtigkeit solcher 
Haltungen und Taten gegeben ist. 

Jüngerschaft ist deswegen eine Beziehung von Person zu Person. Durch eine 
Bewegung seiner innersten Seinsmitte wird der Jünger mit hineingenommen in das 
geistige Sein des Meisters. In dieser Bewegung wird er zugleich verwandelt und 
verwandelt sich selbst. Nichts wird ihm von außen auferlegt; ist doch der Meister in 
dem Maße kein Fremder, als die Jüngerschaft wirklich, als die Mitte des Jüngers 
mit der des Meisters zusammengekommen ist. Darum stehen wir hier vor dem 
scheinbar Widersprechenden, daß von einem Menschen auf einen andern ein Ein- 
fluß ausgeübt wird, wie er tiefer und entscheidender gar nicht sein könnte, und doch 
die Freiheit des Empfangenden nicht nur gewahrt wird, sondern erst zur vollen 
Entfaltung kommt. Ohne die Begegnung mit dem Meister wäre der Jünger nie zu 
dem geworden, was er nun ist. Aber diese Begegnung ist reine Tatsache, darum 
reines Geschenk und Gnade im strengsten Sinn. Dieser Einfluß wird aber, soweit es 
sich um wahre Jüngerschaft handelt, in vollkommener Freiheit aufgenommen und 
erweitert diese zugleich. Entdeckt doch der Jünger in der Haltung des Meisters 
eigene Möglichkeiten, die ihm ohne die Gemeinschaft verborgen geblieben wären, 
sieht er erst, wie er besser zu sich selbst kommen könnte, wird er stärker er selbst. 
Die Bewegung, die ihn zum Meister hinführt, erfolgt aus der innersten Seinsmitte 
und ist darum reiner seine eigenste Tat als das sonstige Tun, das in mehr äußeren 
Bereichen seinen Ursprung hat. Obschon ohne die Jüngerschaft das Neue weder 
bekannt noch möglich gewesen wäre, entstammt es doch zugleich der Freiheit des 
Jüngers; es ist Gnade und Selbsttun in einem, die sich auf der Stufe des Personseins 
nicht widersprechen. Es ist ja ein Wesensgesetz der endlichen Person, daß sie nur 
angesichts einer anderen Person zu sich selbst kommt und der eigensten Möglichkeit 
inne wird. Rein und absolut aus sich selbst, aber auch wieder nur in personhafter 
Gemeinschaft, bewegt sich nur Gott, das ens a se, aber als Dreifaltigkeit. 

So wird die Jüngerschaft zum Quell neuer lebendiger Erkenntnisse und Verhal- 
tungsweisen. Und sie wird dies wesensgemäß. Was eigentlich und zuerst wirkt, ist 
das Sein des Meisters. Taten und Worte spielen nur die Rolle der Offenbarung die- 
ses Seins. Das Beispiel des geliebten und verehrten Meisters wirkt wie von selbst, 
indem es den Jünger im Innersten verwandelt. Von der Seinsmitte her drängt dann 
diese Verwandlung zur Umgestaltung auch der Bereiche, die der Mitte ferner 
liegen, bis in die äußere Art und Weise, sich zu benehmen. Der Jünger wird dem 
Meister selbst im Gehaben ähnlich. Alles das vollzieht sich zunächst ohne Vor- 
schrift, Gesetz und Befehl, aus einer geistigen Bewegung der Freiheit heraus. Vor- 
schrift und Gesetz sind bereits abgeleitete Beziehungen, die die Jüngerschaft 
voraussetzen und zum Teil ersetzen. Auf der Ebene der Jüngerschaft, und nur auf 
ihr, gilt das Wort des heiligen Augustinus: Ama et fac quod vis: habe nur die 
Liebe; dann magst du tun, was du willst. 



Christentum als Jüngerschaft 263 

Indem die Jünger dem Meister ähnlich werden, bilden sie auch unter sich eine 
Gemeinschaft, die sie von allen andern unterscheidet. Sie verstehen sich ohne viel 
zu reden. Gewisse Worte haben für sie einen neuen, bisher unbekannten Sinn. Es 
ist ihnen manches selbstverständlich, was andern nicht einleuchtet. Ein Geist, der 
Geist des Meisters, beseelt sie und schließt sie im Eigentlichen und Menschlichen 
zusammen. Auch wenn sie räumlich voneinander getrennt sind, trägt ihr Tun und 
Reden doch den gleichen Stempel, offenbaren sie den tiefen Eindruck des Meisters 
auf ihren Geist. Und indem sie so den Meister selbst in ihrem Sein und Tun wider- 
spiegeln, gewinnen sie ihm Jünger auch unter denen, die den Meister nie gesehen 
haben, und verlängern so dessen Wirkung über alle Entfernungen in Raum und 
Zeit hinweg. So zeigt sich das Geistig-Personhafte den Grenzen von Raum und 
Zeit überlegen, so sehr es im Menschen durch den Leib immer an ihre Bedingungen 
gebunden bleibt. 

Da Jüngerschaft wesenhaft Beziehung von Person zu Person als solcher ist, 
so entsteht sie immer und überall da, wo ein Mensch zuerst durch die Überlegen- 
heit seines personhaften Seins wirkt. An ihm entfacht sich der Wille zur Nach- 
folge, zur Jüngerschaft, an dem, was er ist und in seinem Tun und Verhalten 
offenbart. Die Erkenntnis, die hier vermittelt wird, ist nicht allgemeines und 
abstraktes Wissen, sondern lebendige und einmalige Vertrautheitserkenntnis. Auf 
dieser Art von Erkenntnis sind aber alle anderen Wissensarten fundiert3. Dieser 
lebendigen Beziehung gegenüber bedeutet das geschriebene Wort bereits etwas 
Abgeleitetes. Daraus erklärt sich, daß die ganz großen Meister sich dieses" Mittels 
nicht bedient haben; ihnen standen bessere Mittel der Wirksamkeit zur Verfügung. 
Überall, wo es sich nicht um abstraktes Sachwissen, sondern um Weisheit, um das 
Geheimnis des Daseins, des Menschseins handelt, bildet sich das Verhältnis von 
Meister und Jüngern. Knüpfen sich dagegen die Beziehungen zwischen Menschen 
auf Grund von einer Überlegenheit in einem andern Bereich, so entstehen andere 
Beziehungen wie Lehrer • Schüler, Führer • Gefolgschaft, Herr • Diener oder 
Untertan. Diese Beziehungen sind aber auf der Jüngerschaft fundiert, weil alles 
Wissen und Können des Menschen das Personsein und seine Freiheit voraussetzt. 

Es ist kein Zufall, daß sich die Jüngerschaft gerade auf religiösem Gebiet am 
reinsten verwirklicht hat. Alle großen Religionsstifter sind Meister, die Jünger um 
sich geschart haben. Religionsstifter sind ja immer Menschen, die eine höhere Form 
der Religion an die Stelle der bisherigen zu setzen versuchen, weil sie diese höhere 
Form zuerst selbst erfahren und in ihrem Lichte die bisherige Religion als unge- 
nügend beurteilen. Die höhere Religionsform ist aber immer eine solche, die der 
personhaften Seinsweise des Göttlichen besser Rechnung trägt. Da, wo der Mensch 
schwach personifizierte innerweltliche Mächte als göttlich verehrt, da bedarf es 
keiner Stifter und Meister. Da entsteht die Religion und hält sich lebendig aus dem 
allzeit und jedem zugänglichen Eindruck der überlegenen Weltmächte auf die ein- 
zelnen und die Gruppen. Kein Erlebnis tritt da an Qualität, sondern höchstens an 
Stärke vor den andern hervor. 

Die Jüngerschaft ist somit etwas Großes. Sie gehört ihrem Wesen nach zu den 
erhabensten Beziehungen unter Menschen. Aber wo der Meister nur Mensch ist, 
kann sie nicht die allerletzten Tiefen des Personseins mit in Anspruch nehmen. Diese 

s A. Brunner, Glaube und Erkenntnis, Kap. 4. 



264 August Brunner 

Tiefen sind Gott, dem Schöpfer vorbehalten. Wo ein Mensch doch in dieses Heilig- 
tum einzudringen sich vermißt, wird aus Führung Verführung. Aus sich ist kein 
Mensch unfehlbar noch vollkommen gut. Darum hat das bloß menschliche Verhält- 
nis zwischen Meister und Jünger Grenzen, die ungestraft nicht überschritten werden 
dürfen. Sonst verfällt der Meister dem Stolz und der Herrschsucht; der Jünger aber 
büßt seine Selbständigkeit und Freiheit ein und gerät in zerstörende Verstrickungen. 

Es liegt nach dem Voraufgehenden im Wesen der Sache, daß in der Religion des 
absolut personhaften Gottes alles auf der ursprünglichen Erkenntnis eines Einzigen 
beruht, der als Gottmensch allein unmittelbaren Zugang zu dem innersten Leben 
Gottes hat. •Gott hat keiner je gesehen; der einziggeborene Gott, der im Schoß des 
Vaters ruht, er hat berichtet" (Joh 1, 18). Das Gesetz konnte noch durch einen 
bloßen, wenn auch besonders begnadeten Menschen, durch Moses, vermittelt wer- 
den, da es einen solchen Zutritt in den innersten Lebenskreis des Göttlichen aus 
seinem Wesen heraus nicht erfordert. Die Gnade und Wahrheit, die die Heilsgüter 
des Christentums sind, ließen sich hingegen nur durch den einzigen Sohn mitteilen, 
der •im Schoß des Vaters ruhend" ursprüngliche Kenntnis vom persönlichen Sein und 
Leben Gottes besitzt (Joh 1,17). Was Gott in seinem persönlichen Leben ist, das 
ist möglichst vollkommen nur an ihm selbst zu erkennen. Jedoch ist der Mensch 
und überhaupt ein Geschöpf nicht fähig, von sich aus in die entsprechende Gemein- 
schaft mit Gott zu treten. Es kommt außerdem noch hinzu, daß der erbsündige Mensch 
in seiner Leibgebundenheit rein geistige Wirklichkeiten nicht zu vernehmen im- 
stande ist. Erst dadurch, daß Gott Mensch wurde und das göttliche Leben in einem 
menschlichen Dasein dargestellt hat, erst durch Christus ist die Erkenntnis Gottes 
als des unendlich personhaften Seienden zu einer für die Menschheit nicht mehr zu 
überbietenden Vollkommenheit erhoben worden4. Wer Christus durch persönlichen 
Anschluß und gläubige Liebe erkennt, der erkennt Gott (Joh 14, 9). Jede andere 
Darstellung Gottes durch bloße Menschen und mehr noch durch die andern Ge- 
schöpfe muß weit unter dieser durch Christus vermittelten Erkenntnis bleiben. 

Die Offenbarung des Eigenlebens Gottes durch Christus konnte und kann aber 
wesentlich nur durch den Anschluß an ihn übernommen werden; denn nur in der 
Vertrautheit mit seiner Person leuchtet dem Jünger auf, was Gott ist, und findet 
er die Gewähr für die Wahrheit dessen, was er nicht durch eigene Einsicht erkennt. 
Es handelt sich hier, wie bereits gesagt, nicht um Sachwissen und Gelehrsamkeit, 
sondern um Heilswissen, um den rechten Zugang zu Gott durch die Vertrautheits- 
erkenntnis Christi. Darum ist Jüngerschaft das Wesen des Christentums. Christus 
ist kein philosophischer Lehrer, der Einsichten bringt, die er zwar als erster erreicht 
hat, die aber unter seiner Anleitung nun jeder nachvollziehen kann. Christus bringt 
Offenbarung, das heißt Kunde von dem persönlichen Leben Gottes. Eine solche 
Kunde konnte immer nur in einer personhaften Darstellung erfolgen, und in ihrer 
höchstmöglichen Vollendung nur durch den, der zugleich Gott und Mensch ist. Darum 
ist Christus der Mittler, durch den allein der Mensch zu Gott gelangen kann. Es ist 
vermessen, wenn der Mensch glaubt, von sich aus um den besten Zugang zu Gott 
zu wissen • das Heidentum hat einen solchen Anspruch nie erhoben • und aus 
eigener Kraft genügend zu erkennen, wie Gott in sich ist. Damit setzt sich der Mensch 
über Gott und behandelt ihn wie ein Ding. 

A. Brunner, Glaube und Erkenntnis, 2. Teil. 



Christentum als Jüngerschaft 265 

Die Hingabe an Christus ist von seiner Seite aus weder den Beschränkungen unter- 
worfen noch den Gefahren ausgesetzt, die sonst aus dem bloß menschlichen, irrtums- 
fähigen und sündigen Sein des Meisters folgen. Als Gott stehen ihm aus ewigem 
Recht die letzten Tiefen eines jeden Menschen offen, da er alle geschaffen und erlöst 
hat. Darum darf und soll ihm gegenüber die Jüngerschaft, wie Gott gegenüber, ohne 
Vorbehalt sein. Ja, nur in der Gemeinschaft mit ihm kann die wahre Hingabe an 
Gott vollzogen werden, in der der Mensch auf alle Selbstbehauptung verzichtet und 
Gott dadurch als Gott anerkennt. Auf menschliche Weise kann niemand ohne den 
Anschluß an Christus mit Gott vertraut werden. In der Gemeinschaft mit Christus, 
in der Liebe zu ihm wird der Jünger von den Gesinnungen und Haltungen Christi 
so überformt, daß er nunmehr wie aus dem eigenen Grund aus ihnen heraus lebt 
und darum sagen kann: •Christus lebt in mir" (Phil 2, 5; Gal 2, 19 f.). Diese Lebens- 
verbundenheit ist so lebendig und so unmittelbar, daß sie mit der Einheit des Reb- 
zweiges mit der Rebe und des Leibes und seiner Glieder mit dem Haupt verglichen 
werden kann. Innigere Gemeinschaft als die christliche Jüngerschaft kann es darum 
nicht geben. Mit der letzten Spitze seiner Person steht der Jünger mit Christus in 
Verbindung; da, in seinem verschlossensten Heiligtum, läßt er sich von ihm ergrei- 
fen, um diese Ergriffenheit dann in sein ganzes Leben auszustrahlen. In der Liebe 
zu dem Menschen Christus wird jene absolute Anerkennung möglich, die die un- 
erläßliche Bedingung der Erkenntnis des absoluten Selbstseins Gottes ist; weiß doch 
der Jünger aus seiner Vertrautheit, daß er sich durch diese Unterwerfung nur schein- 
bar aufgibt, in Wirklichkeit jedoch sich selbst erst gewinnt. 

Weil die Jüngerschaft in solchen letzten Tiefen ansetzt, bleibt auf die Dauer nichts 
im Jünger von dem umwandelnden Einfluß Christi unberührt. Aber diese Ein- 
wirkung vollzieht sich nicht wie von einem Fremden, noch weniger wie das not- 
wendige Wirken einer naturhaften Kraft, sondern aus der Vertrautheit der Liebe, 
in der die Personmitte des Jüngers mit der des Meisters immer vollkommener 
zusammenkommt, so daß er den Einfluß Christi auf sich selber nicht nur bejaht, 
sondern in der Liebe zu ihm gläubig mitvollzieht. Die Heiligung ist die gemein- 
same Tat Christi und des Jüngers; als jene ist sie reine Gnade, die niemand ver- 
dienen kann, als diese ist sie volle Freiheit. Alle sonstigen Einflüsse von Mensch zu 
Mensch erreichen diese innerste Mitte nicht, sondern berühren unmittelbar einen 
schon mehr äußeren Bereich. Und je äußerlicher, der Personmitte entfernter die 
zuerst angerührte Schicht ist, um so mehr treten Gnade und Freiheit auseinander, 
schließen sich Einfluß und eigener Ursprung gegenseitig aus; denn nun zerrt diese 
Schicht an der Personmitte und sucht sie mit sich zu ziehen. Um so stärker tritt die 
Autorität dem Untergeordneten als fremde und unpersönliche Macht gegenüber und 
schränkt seine Freiheit ein. Die erlösende Liebe Christi zu den Menschen ist des- 
wegen das ideale und doch zugleich wirkliche Vorbild aller menschlichen Autorität, 
wie umgekehrt die liebende Unterordnung des Jüngers unter ihn das Ziel ist, dem 
jeder Gehorsam, durch die innere Haltung sich verwandelnd, zustreben soll. Jedoch 
bringt es die Unvollkommenheit der Aufnahme des Leibes durch den Geist mit sich, 
daß hier auf Erden die Fremdheit ein nie ganz aufzuhebendes Moment in jeder 
Autorität bleibt. 

Das ist das Neue und Befreiende des Christentums, daß es wesentlich Jünger- 
schaft ist, unüberbietbare Jüngerschaft nach Tiefe und Breite und Höhe, der alles 



266 August Brunner 

andere entfließt. Audi im Christentum gibt es Gesetz und Vorschrift; aber sie sind 
nicht das Letzte, was um seiner selbst willen besteht und alles übrige rechtfer- 
tigt. Gesetz und Vorschrift gründen hier im Gegenteil auf der Jüngerschaft als 
personhaftem Verhältnis. Darum lassen sie sich auch jederzeit in diese Jünger- 
schaft hineinnehmen und hören dann auf, bloß Gesetz und Vorschrift zu sein. Ließe 
sich das Leibliche und Äußere durch den Geist und die innere Haltung ohne Wider- 
stand vollkommen bestimmen, so brauchte es im Christentum überhaupt kein Gesetz 
mehr. Aber seit dem Sündenfall ist das nicht mehr der Fall. Das Äußere und Leib- 
liche hat ein Eigenleben, das sich nicht ohne Widerstand vom Geist aufnehmen und 
durchdringen läßt. Mühsam nur und unter vielen harten Kämpfen gelingt diese 
Durchdringung als die Aufgabe des ganzen christlichen Lebens. Der Unvollkommen- 
heit dieser Aneignung des Leibes und des Äußern hilft das Gesetz nach und bewahrt 
den Christen davor, von ihnen verleitet und verführt, Dinge zu tun, die mit der 
Jüngerschaft unvereinbar sind und darum zerstörend auf sie zurückwirken. Wohl 
aber soll das Gesetz in die Liebe mehr und mehr aufgenommen und angeeignet, und 
so seines Gesetzcharakters entkleidet werden. Vollkommen frei vom Gesetz ist nur 
der vollkommene Christ. 

Die christliche Freiheit erscheint aber dem erbsündigen Menschen als Knechtschaft. 
Für sein natürliches Empfinden bedeutet Freiheit die Möglichkeit, ungestraft der 
Selbstsucht und ihren Gelüsten nachzugeben. Zu spät erst merkt er, daß er dadurch 
nur sich selbst verliert und in unwürdige Abhängigkeit gerät, aus deren Verstrickung 
er sich aus eigener Kraft dann nicht mehr zu lösen vermag. Das Wesen der end- 
lichen, geschaffenen Freiheit besteht zwar darin, daß man zwischen Gut und Bös zu 
wählen vermag, statt wie das Tier bloß getrieben zu sein. Ihr Sinn liegt aber nicht 
darin, daß man das Böse tut, wobei man sich von unterpersönlichen Schichten und 
Begehren ziehen läßt, sondern daß man fähig wird, das erkannte Gute trotz des 
Widerstandes der niederen Schichten auszuführen, um dadurch zu einer feineren 
Unterscheidung des Guten fortzuschreiten und der besseren Erkenntnis freier zu 
folgen. Durch Treue zur erkannten Wahrheit weitet sich die Freiheit immer mehr 
aus. Aber für die niederen Schichten bedeutet dieser Aufstieg einen langsamen 
und schmerzlichen Hungertod insoweit, als sie den Belangen des Personhaften 
entgegenstehen und ihnen Widerstand leisten. Darum ist die neue Freiheit zunächst 
nur im Glauben zu erfassen. 

Der Anschluß an Christus wirkt sich wesentlich auch zu einer Gemeinschaft unter 
den Jüngern selbst aus. Aber entsprechend der unvergleichlichen Tiefe und Mächtig- 
keit der Gegenwart Christi besitzt diese Gemeinschaft Eigenschaften, die sie von 
allen übrigen menschlichen Gemeinschaften unterscheiden. In der Kirche • denn 
sie ist diese Gemeinschaft • ist der Geist Christi immer lebendig, wirkt sich seine 
Gegenwart nicht weniger als in den Zeiten seines irdischen Daseins aus. Darum 
stellt die Kirche durch die Jahrhunderte hindurch Christus mit seinem Wort, seinen 
Taten, seinen Haltungen, seinem Sein immer lebendig dar. In ihren Sakramenten, 
in ihrer Lehre, in ihren Vorschriften und Geboten ist Christus einer jeden Zeit mit 
ihren besonderen Nöten hilfreich gegenwärtig. Er ist nicht bloß eine verehrungs- 
würdige Gestalt der Geschichte, wie z. B. Plato oder Buddha. Darum bleibt die 
Jüngerschaft zu allen Zeiten lebendig und geht durch die Kirche hindurch unmittel- 
bar auf Christus. Der Christ wird nicht Jünger des Papstes oder der kirchlichen 



Christentum als Jüngerschaft 267 

Behörde, sondern im Gehorsam gegen sie ist er Jünger Christi. Alle Liebe und 
Verehrung des Christen für die Kirche gilt unmittelbar Christus selbst, den er in 
ihr und durch sie findet. 

Innerhalb dieser Gemeinschaft wirkt aber das Wesensgesetz der Jüngerschaft 
weiter. Der rechte Gebrauch der Sakramente, das tiefere und wirksamere Verständ- 
nis der Lehre, die liebende Unterwerfung unter die kirchliche Leitung werden 
immer wieder erneuert durch Menschen, die selbst auf ungewöhnlich vollkommene 
Weise Jünger Christi geworden sind, die Christus sichtbarer und strahlender in ihrem 
Verhalten und ihrem Sein darstellen, durch die Heiligen. In ihnen tritt Christus 
lebendig vor ihre Zeit hin und schafft neue Formen, in denen sein Geist entsprechend 
den veränderten Bedingungen in die Welt wirkt. Aber so sehr fühlen sich gerade 
diese begnadeten Menschen nur als Jünger Christi, daß sie die Menschen, die sich 
um sie scharen, nicht bei sich festhalten wollen. Nicht als Meister erachten sie sich; 
ein jeder von ihnen will nichts anderes sein als der Brautführer, der die Braut dem 
Bräutigam zuführt (2 Kor 11,2; Joh 3, 29 f.) und sich selbst darüber freut, wenn es 
ihm gelungen ist, einen Menschen mehr für Christus zu gewinnen. 

Jeder Heilige stellt aber nur einen Ausschnitt, eine besondere Seite aus der bis 
ans Ende unerschöpflichen Fülle Christi strahlender als andere dar. Diese Seite 
sehen ausdrücklich, immer mit der ganzen Fülle als Hintergrund, auch seine Jünger, 
die durch den Anschluß an ihn zu einem innigeren Verhältnis zu Christus gekommen 
sind. Darum beseelt sie ein gleicher Geist, aus dem heraus sie leben und wirken. Sie 
bilden eine geistige Familie, zusammengehalten nicht durch die Bande des Blutes, 
sondern durch das tiefe Bewußtsein der gleichartigen Verbundenheit mit Christus 
(Mt 12, 48 ff.; Mk 3, 33 ff.; Lk 8, 21). Aus der gleichen Gesinnung entsteht oft auch 
eine Gleichheit in der äußeren Lebensführung, die ja beim Heiligen unter dem 
Einfluß seiner innigen Verbundenheit mit Christus geformt und darum nicht gleich- 
gültig ist. Diese äußere Lebensform wird zum schützenden und bewahrenden Gefäß 
des inneren Geistes, das man darum als ein kostbares Erbe erachtet. Jedoch nur als 
Schutz und Kleid des Geistes, der Gesinnung, hat diese äußere Form Wert. Wo der 
Geist fehlt, wird sie zur toten Hülle, zur Last und zum Selbstbetrug. Doch behält 
sie selbst in diesem Verfall noch eine Aufgabe: sie kann als ein Vorwurf wirken; 
denn das Kleid fordert den Geist. Und ebenso gewährt sie Hilfe und Anleitung, 
wenn es gilt, zum ursprünglichen Geist wieder zurückzukehren. Doch darf nicht 
übersehen werden, daß das Äußere viel stärker als der Geist dem geschichtlichen 
Wandel unterliegt; deswegen kann das, was ursprünglich Ausdruck und Kleid des 
Geistes war, durch allzu starres Festhalten ohne Rücksicht auf die verwandelten 
Zeitumstände zur beengenden und erstickenden Zwangsjacke werden. Insoweit es 
also zeitbestimmt ist, muß es im Lauf der Geschichte einem andern Platz machen, 
das für die neuen Verhältnisse dem gleichen Geist als Ausdruck und Stütze dienen 
kann. Es ist ebenso bequem wie geistlos, zu glauben, die Bewahrung von Äußer- 
lichkeiten, die nur in einer längst vergangenen, geschichtlich einmaligen Lage ihren 
Sinn und ihre Aufgabe hatten, bedeute bereits Bewahrung des Geistes, wie es 
wirklichkeitsfremd ist zu meinen, im menschlichen Bereich vermöchte der Geist 
ohne den Halt von äußeren Formen zu leben. 

Wo die Jüngerschaft Christi als Anschluß an einen Heiligen eine solche feste 
äußere Lebensform annimmt - dies ist nicht oft der Fall -, da ist das entstanden, was 



268 August Brunner 

man einen Orden nennt. Er ist eine aus dem Leben, dem Beispiel, den Empfehlungen 
und Lehren des Stifters erwachsene Lebensform als eine besondere Teilform der 
Jüngerschaft Christi. Von einer Sekte unterscheidet sich der Orden dadurch, daß er 
sich bewußt ist, aus der Fülle Christi ausdrücklich und nachdrücklich nur eine Seite 
darzustellen und nachzuleben, daß deswegen diese besondere Form nur innerhalb 
der Kirche als der alleinigen Darstellerin des ganzen Christus Berechtigung besitzt. 
Darum werden die andern innerhalb der Kirche anerkannten Lebensformen nicht 
verworfen und verurteilt, und das eigene Christusbild wird nicht als das allein 
richtige hingestellt, dem alle andern zu weichen hätten. Was dann die einzelnen 
gerade zu dieser besonderen Form hinführt, das ist die Besonderheit ihres Charak- 
ters oder die Dringlichkeit eines Anliegens in einer besonderen Zeit. Denn noch 
weniger als der Heilige stellt der Durchschnittschrist den ganzen Christus dar, noch 
vermag er es. Sondern je nach seinem geschichtlichen Ort und der Besonderheit 
seiner Anlage fühlt er sich zu dieser oder jener besonderen Seite und Art der 
Jüngerschaft gezogen. Hieran entscheidet sich auch der Beruf, nicht zum Ordens- 
stand überhaupt, sondern zu dieser oder jener besonderen Form desselben. 

Auf den zwei Hauptrichtungen der natürlichen Anlagen gründet vor allem die 
Unterscheidung zwischen dem beschaulichen und dem tätigen Leben. Die einen sind 
mehr für die umgestaltende Wirkung auf die Verhältnisse und Zustände in der 
menschlichen Gesellschaft begabt und fühlen sich entsprechend zu einem Leben hin- 
gezogen, das einer solchen Begabung die Möglichkeit gibt, sich nützlich zu machen. 
Die andern dagegen sind von Natur mehr nach innen gerichtet, auf die geistige und 
geistliche Durchdringung der Erfahrung und des Lebens. Da solche Anlagen von 
Gott kommen, so sind sie für die Wahl der Lebensweise nicht ohne Bedeutung, 
wenn sie auch nicht allein den Ausschlag geben. 

Es handelt sich aber nie um zwei Arten der Lebensführung, die sich gegenseitig 
einfach ausschließen, sondern nur darum, daß die eine oder die andere vorwiegt. 
An sich steht religiös keine von beiden höher5. Die Meinung, das beschauliche Leben 
sei schon an sich von höherem Wert, stammt von den Griechen her und ist eng mit 
dem Gottesbegriff der griechischen Philosophie und vor allem des Aristoteles ver- 
knüpft. Den Griechen galt die intellektuelle Einsicht als etwas Göttliches8. Gott 
selbst wurde von Aristoteles als reine Schau, als die Schau der Schau bezeichnet7. 
Die intellektuelle Schau galt darum als das Höchste, als das •Angenehmste und 
Beste", als Teilnahme des Menschen am Göttlichen selbst. Denn hier ist es ihm 
verstattet, für Augenblicke an das zu rühren, was die Gottheit dauernd und voll- 
kommen besitzt8. Darum mußte das Leben des Philosophen, der sich vornehm von 
der so verachteten körperlichen Arbeit fernhielt, um sich dieser Schau, der Kon- 
templation, zu widmen, für die höchste dem Menschen zugängliche Lebensweise 
gelten. 

Für das Christentum hingegen ist die selbstlose Liebe zu Gott und den Menschen 
der letzte und entscheidende Wertmaßstab (Mt 25, 31•46); wo die Liebe größer 
und reiner ist, da ist eine Lebensweise oder ein Tun wertvoller. Die Erkenntnis, auf 

5 H. U. von Balthasar, Aktion und Kontemplation, in: Geist und Leben 21, 1948, 361-370. 
• Vgl. K. Zu&er, Vom Wandel des Erlebens. I. Heidelberg 1950, S. 548 ff. 
7 Met. A 9; 1074 b 34. 
8 Ebda. 7; 1072 b 18•26. 



Christentum als Jüngerschaft 269 

die es ankommt, die Vertrautheitserkenntnis Christi wächst an der selbstlosen 
Tätigkeit nicht minder als an der Beschauung. Wo hingegen diese Liebe nicht 
besteht, da verlieren Tätigkeit und Beschaulichkeit in gleicher Weise ihren Wert 
(1 Kor 13). Ohne Beschauung als Besinnung, als Empfang der Sakramente, als 
Bitt- und Dankgebet, schließlich als Anbetung Gottes, wird das Tun bald oberfläch- 
lich und artet in selbstsüchtige Geschäftigkeit aus, die für das Reich Gottes ohne 
Bedeutung ist. Denn der Mensch hält sich nicht ohne Anstrengung in einer Welt 
christlichen Denkens und Wertens. Nur durch die immer wiederholte Bemühung, 
sich zu ihr zu erheben und sich die Maßstäbe des Christlichen tiefer anzueignen, nur 
durch den ständigen Umgang mit Christus wird die Tätigkeit von innen her ver- 
wandelt und erfüllt ihre Aufgabe, den Menschen zur Selbstlosigkeit zu führen. 
Unterbleibt diese Anstrengung, so erhalten die selbstsüchtigen Beweggründe rasch 
das Übergewicht und die Tätigkeit wird dazu mißbraucht, sich zur Geltung zu 
bringen und den eigenen Wert vor den andern wie vor sich selbst zur Schau zu stellen. 

Die Gefahren der Beschaulichkeit sind nicht geringer. Auch sie kann von der 
Selbstsucht zu einem Leben in bequemem Selbstgenuß verkehrt werden, das allen 
Schwierigkeiten scheu aus dem Wege geht. Es fehlt ihr leicht die Erprobung durch 
die Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit, und sie verfällt dann in Selbst- 
täuschung, Eitelkeit und Stolz. Es gibt zu denken, daß der heilige Ignatius von 
Loyola, selbst ein großer Beter und erfahrener Seelenführer, zu der Ansicht kam, 
daß sich von hundert Personen, die sehr dem Gebet ergeben sind, neunzig 
täuschen9. Fromme Gefühle sind noch nicht umgewandeltes Sein. Man kann •Herr, 
Herr!" sagen, ohne dem Herrn in Wahrheit zuzugehören und des ewigen Lebens 
würdig zu sein. Ja, selbst der Besitz hoher Geistesgaben ist keine unbedingte 
Bürgschaft dafür, daß man nicht zu denen gehört, die das Unrechte tun, und die 
der Herr deswegen nicht als die Seinen anerkennt (Mt 7, 21•26; 1 Kor 13). Beide 
Lebensweisen setzen eine ständige Überwindung der Selbstsucht voraus, wenn sie 
Gott wohlgefällig sein wollen, wenn sich in ihnen die Hingabe der Liebe verwirk- 
lichen soll. 

Die Heiligen der Kirche verlebendigen für die verschiedenen Zeiten die 
Jüngerschaft mit Christus; sie sind die Werkzeuge, die Gott der Kirche schenkt, 
um diese Jüngerschaft immer wieder aus dem Verfall in bloße Geschichtlichkeit 
zur Unmittelbarkeit der Gegenwart zurückzuführen und damit die Kirche lebendig 
und wirksam zu erhalten. Ein Mensch stellt sich am vollkommensten und wirksam- 
sten in einem Jünger dar, weil in ihm sein Geist und seine Haltung, also sein 
Eigentlichstes, lebendig gegenwärtig sind. Nur in der Kirche mit ihren Sakramenten 
und ihren Heiligen wird die Gleichzeitigkeit mit Christus wirklich, die Kierkegaard 
mit Recht für das Christsein für wesentlich hielt, die sich aber nicht durch das 
unmögliche Unterfangen, die Geschichte zu überspringen oder ungeschehen zu 
machen, erreichen läßt. Gegenwart durch Vermittlung eines Buches ist bereits ver- 
minderte Gegenwart10, die durch sich allein nicht zur vollen Jüngerschaft genügt. 
Niemand kann heute noch im eigentlichen Sinn. Jünger Piatos sein, eher schon sein 
Schüler. Gerade durch die Heiligen antwortet Christus auf die besonderen An- 
liegen einer jeden Zeit. Denn von den Heiligen gehen die Anregungen aus, die 

8 H. Becher, Die Jesuiten. München 1951, S. 96. 
10 A. Brunner, Der Stufenbau der Welt. München 1950. S. 101 f. 



270 Günter Soballa 

von der Kirche aufgenommen, oft in Übungen und Gepflogenheiten des Volkes 
oder in Verordnungen und Gesetzen der kirchlichen Behörde ihre für alle gültige 
Form finden. Oder'ihr Geist bleibt in einem Orden lebendig und strahlt durch 
dessen Dasein und Wirksamkeit in das Leben der Kirche hinein. 

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 

Ein Beitrag zur Theologie der Frömmigkeit 

nach den paulinischen Schriften 

Von Günter Soballa S. J., Berlin 

2. Teil 

III. 

Wahrheit in Einmaligkeit: Frömmigkeit der Entscheidung 

a) Die bisherigen Darlegungen über die Geschichtlichkeit und den Heilscharakter 
christlicher Wahrheit ließen erkennen, wie in der paulinischen Theologie nicht eine 
Ordnung der idealen Essenz, sondern eine solche der realen Existenz formgebend 
ist. Dem entsprach dann die Einsicht von der inneren Hinordnung der Wahrheit 
auf ihre Verwirklichung im christlichen Leben. Wir führen diese Gedankenlinie fort, 
indem wir ein weiteres Moment hervorheben, das bisher nur einschlußweise Berück- 
sichtigung fand: die Wertung, die dem Einzelnen, Individuellen, Einmaligen in der 
Offenbarungswahrheit zuteil wird. Das Wörtchen eig •ist im NT nur selten als- 
alltägliches Zahlwort gebraucht, meist bedeutet es einzig, einmalig, einzigartig oder 
alleingültig32. Weil die Heilswirklichkeit und damit die Heilswahrheit geschichtlich 
gestaltet ist, spielt das Einzelne nicht bloß die untergeordnete Rolle des zufälligen 
und in sich bedeutungslosen •Anwendungsfalles"; es kommt ihm eine unerhörte Trag- 
weite zu. •Das Eine und Einmalige verschwindet nicht in der Weite von Welt und 
Geschichte. Vielmehr - das Einzelne trägt das Ganze in sich und einmal entscheidet 
für allemal"33. 

So •kam durch einen Menschen die Sünde in die Welt" (Rom 5,12), wurden 
•durch den Ungehorsam des einen Menschen die Vielen als Sünder hingestellt" 
(ebd. 5,19), so •starben durch die Verfehlung des Einen die Vielen" (5,15), 
•herrschte der Tod infolge der Verfehlung des Einen durch diesen Einen" (5,17). 
Im Geschichtsverständnis der Offenbarung wird also •das Einmalige ... zum Erst- 
maligen, zum Anfangspunkt eines Weges, wird das Ereignis der Sünde zum Prinzip 
der Sünde, das alle Kommenden in seinen Bann zwingt"34. Derselbe Rhythmus ist 

32 ThWb II, 432 (Art. EI; von Stauffer) 
33 ThWb II, 433 
34 Stauffer in ThWb II, 435 




