Christentum als Jiingerschatt
Von August Brunner, S. J., Minden

Der vorliegende Aufsatz ist der Vordruck aus einem demnéchst im Verlag Schoningh Pa-
derborn, erscheinenden Buch von August Brunner S. J. ,Die neue Schopfung“. Der V§. zeigt
darin, worin das personale Ziel des Christen besteht (Kp. 1} und durch weldhe Akte es
allméhlich verwirklicht wird (Kp. 2—4). Das Ziel des Christen ist nach ihm die personale
Entfaltung der in der Taufe gnadenhaft grundgelegten Hineinnahme der menschlichen
Person in den innersten Raum des dreipersénlichen Gottes. Diese Entfaltung bedeutet eine
absolute Selbstiibergabe des Menschen an diesen Gott. Die konkrete Weise dieser Selbst-
tibergabe geschieht in der Nachfolge Christi und steht unter dem Zeichen der Jiingerschaft.
In dieser Nachfolge und Jiingerschaft ,soll sich der Mensch zu einer immer reineren
Liebe zu Gott und zu den Menschen, zu einem stets vollkommeneren Selbstsein empor-
arbeiten”. Da der Mensch als Person sich ungegenstindlich ist, kann er nicht unmittelbar zum
Gegenstand seines Wollens werden. Nur im rechten Verhalten zur gegenstindlichen Welt,
zu Menschen und Dingen, vollzieht sich die Umwandlung seines Herzens zur selbst-
losen Liebe. Die drei grofien Bereiche, in denen der Mensch der gegenstindlidhen Welt be-
gegnet, sind die stofflichen Giiter, das andere Geschlecht und die menschliche Gemeinschaft
in ihren verschiedenen Ordnungen. Der Christ kann hierin auf eine zweifache Weise sein
Ziel verwirklichen, von denen die zweile jeweils einer besonderen Berufung bedarf: als
Besitz oder als Armut, als Ehe oder als Jungfriwlichkeit, als Freiheit oder als Gehorsam.
Beide Weisen aber durchdringen und unterstitzen sich gegenseitig. — Das Buch stellt so-
mit eine sehr beachtenswerte kleine Vollkommenheitslehre dar. die beiden Wegen der Chri-
stenheit, Laien wie Ordensleuten, in gleicher Weise gilt. Sie unterscheidet sich von den ib-
lichen Darstellungen der christlichen Vollkommenheit und ihrer Verwirklichung durch den
streng personalen Ausgangspunkt und die konsequente Durchfiihrung der zugrunde liegen-
den philosophischen Konzeption des Verfassers. Schriftleitung.

Beziehungen zu Personen miissen personhaft sein. Nirgendwo gilt dies mehr als
fiir die Weihe an die gottlichen Personen. Sie miissen frei ibernommen und frei
weitergefithrt werden. Personhafte Beziehungen bedeuten aber Teilnahme am gei-
stigen, personlichen Leben. Sie sind keine sachhaften, aber trotzdem nicht weniger
wirkliche, seinshafte Bezichungen. Es ist ein Miteinander im Denken, Wollen und
Fiihlen, in den tiefsten Haltungen. Sie gipfeln in der Liebe, wodurch zwei Personen
gleichsam aus einer gemeinsamen Mitte heraus die gleichen Haltungen einnehmen,
zwei und doch ein Ursprung. Gott geweiht sein, Gott zugehéren, das kann darum
nur bedeuten: Gott lieben, sich in sein Herz versetzen und aus dieser neuen Mitte
beraus wesen, leben, denken und handeln. Die Weihe der Taufe ist die Berufung
und Befihigung zur vollkommenen Liebe Gottes, und das christliche Leben ist die
fortschreitende Verwirklichung dieser Liebe. Liebe nicht als Gefiihl, sondern als
tiefste Haltung der Hingabe an Gott, des Einvernchmens und Einsseins mit ihm
von der letzten Tiefe her.

Aber ist diese Aufgabe fiir einen Menschen iiberhaupt denkbar? Der Heide
hitte es wohl vermocht, seine Gotter nachzuahmen. Waren sie doch nach Menschen-
art gedacht und konnten darum menschlich verstanden werden. Aber selbst ihn



260 August Brunner

hielt cine begreifliche Scheu von einem solchen Unterfangen zuriick. Das Christen-
tum aber hat jeder Herabwiirdigung der Majestit Gottes ein Ende gemacht und
uns die Herrlichkeit des unendlichen Gottes geoffenbart, der ,im unzugénglichen
Licht wohnt* (I Tim 6, 16). Wie soll der Menséh es vermdgen, den unendlichen
Abstand zu iiberbriicken, um sich in Gott zu versetzen, und von dieser neuen Mitte
seines Seins her zu leben? Wie soll er wissen, wie Gott denkt und urteilt und sich
zu Dingen und Ereignissen stellt? Wie soll er teilnehmen an diesem personlichen
Leben, das sich seiner Erkenntnis ganz entzieht? Wird er nicht Einbildungen und
eigene Wiinsche fiir die Gedanken Gottes nehmen, und indem er meint, Gott zu
gehodren, nur unrettbar sich selbst verfallen?

Diese Schwierigkeit ist vom Menschen her nicht zu beheben. Aber Gott hat es
fir ihn getan. Gott ist in Christus Mensch geworden und hat ein wirkliches mensch-
liches Leben auf Erden gefithrt. Christus hat uns Gott menschlich verstiandlich ge-
macht. Denn seine menschlichen Gedanken, Wiinsche, Haltungen und Taten sind
zugleich auch gottlich, Gedanken, Wiinsche, Haltungen und Taten Gottes. Als
menschliche kénnen wir sie verstehen. In ein menschliches Herz konnen wir uns
durch die Liebe hineinversetzen. Eine menschliche Gesinnung kénnen wir iiberneh-
men und aus ihr heraus handeln. Die Aufgabe, Gott zu lieben, wird also zur Auf-
gabe, Christus zu lieben und mit ihm und in ihm den Vater aus dem Heiligen
Geist. Die Weihe an die Dreifaltigkeit ist durch die Menschwerdung zugleich
Einheit mit Christus. Der Christ ist durch die Taufe Glied an seinem mystischen
Leib. Sich Gott weihen heifit nunmehr ,in sich die Gesinnungen Christi Jesu haben*
(Phil 2, 5), heifit immer mehr ,alles im Namen Christi tun® (Kol 8, 17), das bedeutet,
es so tun, wie es Christus hier und jetzt tun wiirde, es tun aus seiner Gesinnung
heraus. Christ sein heifit danach streben, nicht mehr aus sich, von der eigenen
Mitte her zu leben, sondern aus der Herzmitte Christi (Gal 2, 20). Durch einen
vertrauten, liebenden Verkehr Tag um Tag soll der Christ Christus immer besser
verstehen und immer freier und selbstverstindlicher aus diesem Verhiltnis heraus
leben und handeln. Er soll auf diese Weise die Erlosung auf allen Bereichen
seines eigenen Lebens und seiner Welt verwirklichen. Die Erlosung ist nicht wie
das dumpfe, ziellose Wirken einer stofflichen Kraft, die sich einfach nach allen
Richtungen ausbreitet, sondern das in der Geschichte sich vollziehende Handeln des
ewigen Christus. Der Ort gleichsam und das Werkzeug dieser fortgehenden Erlo-
sung, aber in Freiheit und Liebe, sind die Christen. Die Kirche ist der fortlebende
Christus. Es gibt nur eine Erlosung, weil es auch nur eine Sohnschaft gibt, die
Sohnschaft Christi. Kinder des Vaters werden wir nur durch Teilnahme an seiner
Sohnschaft. Nur weil diese ein rein personhaftes Verhiltnis ist, nicht auch zugleich
und zuerst, wie unter Menschen, ein naturhaftes, ist eine solche Teilnahme im
eigentlichen Sinn moglich. Darum ist Christus die ,Pforte“, durch die allein man
in den geheimnisvollen Bezirk des gottlichen Lebens eintritt (Joh 10, 9); er allein
ermoglicht uns die Liebe zu Gott. Ohne ihn, ohne seine Gnade, blicbe sie einc
menschliche Einbildung.

Das Christentum ist somit wesentlich Jingerschaft, Lebensgemeinschaft mit dem
Gottmenschen Jesus Christus auf Grund der Erkenntnis seiner absoluten und un-
ibertreffbaren Wiirde als Sohn Gottes. Als solcher ist er die Autoritit schlechthin.
In jeder Jingerschaft iibernimmt der Jiinger die Aussagen und Verhaltungsweisen



Christentum als Jingerschaft 261

des Meisters als wahr und gut nur darauf hin, dafl sie vom Meister herstammen,
von ihm vorgelebt und empfohlen sind. In diesem persénlichen Anschlufl erfahrt
der Jinger, daf sich ihm ein Zugang zu Bereichen der Wirklichkeit erdffnet, die
ihm sonst verborgen blieben, weil er durch eigene Erfahrung und eigenes Bemii-
hen nie an sie heranreichte.

Diese Jingerschaft ist nichts Zufélliges; sie ist vielmehr im Wesen der dhrist-
lichen Offenbarung tief begriindet. Jede qualitativ neue Wirklichkeit muf} ja einmal
urspriinglich erfahren werden; auf eine andere Weise kann man von ihr nicht
wissen. Noch so viele Erklirungen und Vergleiche werden einem Blindgeborenen
nie klarmachen, was Farben in ihrem Unterschied zu andern Eigenschaften eigent-
lich sind. Jede Qualitit wird aber nur da erschaut, wo ihr metaphysischer Ort ist.
Alle Wirklichkeiten, die wesentlich an das Sein von Personen gekniipft sind, konnen
darum in ihrer Eigentlichkeit nur an Personen erkannt werden. Ja, dies gilt fiir
Wirklichkeiten personhafter Seinsart strenger als fiir die unterpersonlichen Seins-
schichten. Denn sie sind von einer stirkeren Einzelhaftigkeit als diese und darum
viel einmaliger, von Fall zu Fall verschiedener. Die stofflichen Seienden derselben
Art gleichen einander so sehr, dafl die Erkenntnis von einem unter ihnen die aller
iibrigen fast vollkommen vertreten kann; auf dieser Tatsache beruhen die Natur-
wissenschaften und ihr Gesetzcharakter!. Aber schon das Lebendige zeigt inner-
halb der gleichen Art gréflere, durch kein Gesetz vorauszusehende Unterschiede,
die nicht ohne Bedeutung sind. Am stirksten ist aber die Neuheit, wie bereits
gesagt, im Geistig-Personhaften, so dafl in diesem Bereich eine blof allgemeine
Erkenntnis der Art nicht mebr zureicht, weil sie das Einmalige, das hier wichtiger
ist, aufler acht 1afit.

Dazu kommt aber das weitere Wesensgesetz, dafl Personen als solche nur durch
anerkennende Gemeinschaft erkannt werden konnen. Denn nur in-der Anerkennung
werden der Selbstbesitz und die Subjekthaftigkeit, die wesentlich zum Personsein
gehoren, gewahrt und dem Erkennen sichtbar. Nur indem man in verstehendem
Mitgehen mit den Akten einer Person ihr Mitsubjekt wird, sich geistig an den
Punkt versetzt, von dem aus sie sich ursprunghaft ihrer Welt zuwendet und so
Welt hat, nur dadurch wird man ihrer Subjekthaftigkeit gerecht. Dieses Eintreten
in die Personmitte ist aber nicht méglich, wenn man nicht dazu von der zu erkennen-
den Person ermachtigt wird. Sonst kdme ihr ja wie den Dingen, die fiir jeden Erken-
nenden gleichgiiltig daliegen, kein Selbstbesitz zu. Somit ist die Erkenntnis alles
Personbaften auf Gemeinschaft und Anerkennung gegriindet. Und diese Bedingun-
gen werden um so strenger und fordernder, je reiner die Personhaftigkeit eines
Seienden ist. Aus den angefiihrten Griinden ergibt sich das Wesensgesetz, dafl die
erste und selbstindige Erfassung einer Wirklichkeit auf eine um so kleinere Zahl
von Menschen beschrankt ist, je hoher diese Wirklichkeit in der Seinsordnung steht.
Alle iibrigen haben nur durch Anleitung und Nachvollzug zu ihr Zugang. Dieser
Nadhvollzug wird auf der Stufe des Personhaften zum Glauben im eigentlichen
Sinn2.

Handelt es sich um eine Person, die in ihrem Personsein selbst und nicht blofl in
mehr dufleren Fahigkeiten den andern iiberlegen ist, so wird daraus die Gemein-

1 A. Brunner, Erkenntnistheorie. Koln 1948. Kap. 27.
2 A. Brunner, Glaube und Erkenntnis. Miinchen 1951,



262 August Brunner

schaft von Meister und Jiinger. In dem héheren Sein des Meisters, und nur da,
zeigen sich dem Jinger Wirklichkeiten, die einmalig sind und die darum nur in der
Gemeinschaft mit dem Meister erfahren werden kénnen. Aus dieser nnreflexen und
unformulierten Erfahrung folgt naturgemifl, wenn kein positiver Akt der Ableh-
-nung dazwischentritt, dafl Sein, Haltung und Tun des Meisters fiir den Jiinger zum
Vorbild werden und im Meister die Gewahr der Wahrheit und Richtigkeit solcher
Haltungen und Taten gegeben ist.

Jingerschaft ist deswegen eine Beziehung von Person zu Person. Durch eine
Bewegung seiner innersten Seinsmitte wird der Jiinger mit hineingenommen in das
geistige Sein des Meisters. In dieser Bewegung wird er zugleich verwandelt und
verwandelt sich selbst. Nichts wird ihm von auflen auferlegt; ist doch der Meister in
dem Mafle kein Fremder, als die Jungerschaft wirklich, als die Mitte des Jiingers
mit der des Meisters zusammengekommen ist. Darum stehen wir hier vor dem
scheinbar Widersprechenden, dafl von einem Menschen auf einen andern ein Ein-
flof ausgeiibt wird, wie er tiefer und entscheidender gar nicht sein konnte, und doch
die Freiheit des Empfangenden nicht nur gewahrt wird, sondern erst zur vollen
Entfaltung kommt. Ohne die Begegnung mit dem Meister wire der Jiinger nie zu
dem geworden, was er nun ist. Aber diese Begegnung ist reine Tatsache, darum
reines Geschenk und Gnade im strengsten Sinn. Dieser Einflufl wird aber, soweit es
sich um wahre Jiingerschaft handelt, in vollkommener Freiheit aufgenommen und
erweitert diese zugleich. Entdeckt doch der Jinger in der Haltung des Meisters
eigene Moglichkeiten, die ihm ohne die Gemeinschaft verborgen geblieben wiren,
sieht er erst, wie er besser zu sich selbst kommen konnte, wird er stirker er selbst.
Dije Bewegung, die ihn zum Meister hinfithrt, erfolgt aus der innersten Seinsmitte
und ist darum reiner seine eigenste Tat als das sonstige Tun, das in mehr dufleren
Bereichen seinen Ursprung hat. Obschon ohne die Jiingerschaft das Neue weder
bekannt noch moglich gewesen wire, entstammt es doch zugleich der Freiheit des
Jiingers; es ist Gnade und Selbsttun in einem, die sich auf der Stufe des Personseins
nicht widersprechen. Es ist ja ein Wesensgesetz der endlichen Person, dafl sie nur
angesichts einer anderen Person zu sich selbst kommt und der eigensten Maglichkeit
inne wird. Rein und absolut aus sich selbst, aber auch wieder nur in personhafter
Gemeinschaft, bewegt sich nur Gott, das ens a se, aber als Dreifaltigkeit.

So wird die Jiingerschaft zum Quell neuer lebendiger Erkenntnisse und Verhal-
tungsweisen. Und sie wird dies wesensgemil. Was eigentlich und zuerst wirkt, ist
das Sein des Meisters. Taten und Worte spielen nur die Rolle der Offenbarung die-
ses Seins. Das Beispiel des geliebten und verehrten Meisters wirkt wie von selbst,
indem es den Jinger im Innersten verwandelt. Von der Seinsmitte her dringt dann
diese Verwandlung zur Umgestaltung auch der Bereiche, die der Mitte ferner
liegen, bis in die duflere Art und Weise, sich zu benchmen. Der Jiinger wird dem
Meister selbst im Gehaben dhnlich. Alles das vollzieht sich zundchst ohne Vor-
schrift, Gesetz und Befehl, aus einer geistigen Bewegung der Freiheit heraus. Vor-
schrift und Gesetz sind bereits abgeleitete Beziehungen, die die Jiingerschaft
voraussetzen und zum Teil ersetzen. Auf der Ebene der Jiingerschaft, und nur auf
ihr, gilt das Wort des heiligen Augustinus: Ama et fac quod vis: habe nur die
Liebe; dann magst du tun, was du willst.



Christentum als Jiingerschaft 263

Indem die Jiinger dem Meister dhnlich werden, bilden sie auch unter sich eine
Gemeinschaft, die sie von allen andern unterscheidet. Sie verstehen sich ohne viel
zu reden. Gewisse Worte haben fiir sie einen neuen, bisher unbekannten Sinn. Es
ist ihnen manches selbstverstindlich, was andern nicht einleuchtet. Ein Geist, der
Geist des Meisters, beseelt sie und schliefit sie im Eigentlichen und Menschlichen
zusammen. Auch wenn sie rdumlich voneinander getrennt sind, irdgt ihr Tun und
Reden doch den gleichen Stempel, offenbaren sie den tiefen Eindruck des Meisters
auf ihren Geist. Und indem sie so den Meister selbst in ihrem Sein und Tun wider-
spiegeln, gewinnen sie ihm Jinger auch unter denen, die den Meister nie gesehen
haben, und verlingern so dessen Wirkung iiber alle Entfernungen in Raum und
Zeit hinweg. So zeigt sich das Geistig-Personhafte den Grenzen von Raum und
Zeit iiberlegen, so sehr es im Menschen durch den Leib immer an ihre Bedingungen
gebunden bleibt.

Da Jingerschaft wesenhaft Beziehung von Person zu Person als solcher ist,
so entsteht sie immer und iiberall da, wo ein Mensch zuerst durch die Uberlegen-
heit seines personhaften Seins wirkt. An ihm entfacht sich der Wille zur Nach-
folge, zur Jungerschaft, an dem, was er ist und in seinem Tun und Verhalten
offenbart. Die Erkenntnis, die hier vermittelt wird, ist nicht allgemeines und
abstraktes Wissen, sondern lebendige und einmalige Vertrautheitserkenntnis. Auf
dieser Art von Erkenntnis sind aber alle anderen Wissensarten fundiert3. Dieser
lebendigen Beziechung gegeniiber bedeutet das geschriebene Wort bereits etwas
Abgeleitetes. Daraus erklirt sich, dafl die ganz groflen Meister sich dieses Mittels
nicht bedient haben; ihnen standen bessere Mittel der Wirksamkeit zur Verfiigung.
Uberall, wo es sich nicht um abstraktes Sachwissen, sondern um Weisheit, um das
Geheimnis des Daseins, des Menschseins handelt, bildet sich das Verhiltnis von
Meister und Jiingern. Kniipfen sich dagegen die Beziehungen zwischen Menschen
auf Grund von einer Uberlegenheit in einem andern Bereich, so entstehen andere
Beziehungen wie Lehrer — Schiiler, Fithrer — Gefolgschaft, Herr — Diener oder
Untertan. Diese Beziehungen sind aber auf der Jiingerschaft fundiert, weil alles
Wissen und Konnen des Menschen das Personsein und seine Freiheit voraussetzt.

Es ist kein Zufall, daf sich die Jiingerschaft gerade auf religiosem Gebiet am
reinsten verwirklicht hat. Alle groflen Religionsstifter sind Meister, die Jinger um
sich geschart haben. Religionsstifter sind ja immer Menschen, die eine héhere Form
der Religion an die Stelle der bisherigen zu seizen versuchen, weil sie diese hohere
Form zuerst selbst erfahren und in ihrem Lichte die bisherige Religion als unge-
niigend beurteilen. Die hohere Religionsform ist aber immer eine solche, die der
personhaften Seinsweise des Gottlichen besser Rechnung tragt. Da, wo der Mensch
schwach personifizierte innerweltliche Michte als gottlich verehrt, da bedarf es
keiner Stifter und Meister. Da entsteht die Religion und halt sich lebendig aus dem
allzeit und jedem zuginglichen Eindruck der iiberlegenen Weltméchte auf die ein-
zelnen und die Gruppen. Kein Erlebnis tritt da an Qualitdt, sondern hochstens an
Stirke vor den andern hervor. ’

Die Jiingerschaft ist somit etwas Grofles. Sie gehort ihrem Wesen nach zu den
erhabensten Beziehungen unter Menschen. Aber wo der Meister nur Mensch ist,
kann sie nicht die allerletzten Tiefen des Personseins mit in Anspruch nehmen. Diese

3 A. Brunner, Glaube und Erkenntnis, Kap. 4.



264 August Brunner

Tiefen sind Gott, dem Schépfer vorbehalten. Wo ein Mensch doch in dieses Heilig-
tum einzudringen sich vermifit, wird aus Fithrung Verfiilhrung. Aus sich ist kein
Mensch unfehlbar noch vollkommen gut. Darum hat das bloff menschliche Verhalt-
nis zwischen Meister und Jinger Grenzen, die ungestraft nicht itberschritten werden
diirfen. Sonst verfillt der Meistér dem Stolz und der Herrschsucht; der Jiinger aber
bift seine Selbstindigkeit und Freiheit ein und gerat in zerstorende Verstrickungen.

Es liegt nach dem Voraufgehenden im Wesen der Sache, dafl in der Religion des
absolut personhaften Gottes alles auf der urspriinglichen Erkenntnis eines Einzigen
beruht, der als Gottmensch allein unmittelbaren Zugang zu dem innersten Leben
Gottes hat. ,Gott hat keiner je geschen; der einziggeborene Gott, der im Schofl des
Vaters ruht, er hat berichtet* (Joh 1, 18). Das Gesetz konnte noch durch einen
bloflen, wenn auch besonders begnadeten Menschen, durch Moses, vermittelt wer-
den, da es einen solchen Zutritt in den innersten Lebenskreis des Gottlichen aus
seinem Wesen heraus nicht erfordert. Die Gnade und Wabhrheit, die die Heilsgiiter
des Christentums sind, lieflen sich hingegen nur durch den einzigen Sohn mitteilen,
der ,im Schof des Vaters ruhend” urspriingliche Kenntnis vom personlichen Sein und
Leben Gottes besitzt (Joh 1,17). Was Gott in seinem personlichen Leben ist, das
ist moglichst vollkommen nur an ihm selbst zu erkennen. Jedoch ist der Mensch
und iiberhaupt ein Geschdpf nicht fahig, von sich aus in die entsprechende Gemein-
schaft mit Gott zu treten. Es kommt auflerdem noch hinzu, daf der erbsiindige Mensch
in seiner Leibgebundenheit rein geistige Wirklichkeiten nicht zu vernehmen im-
stande ist. Erst dadurch, dal Gott Mensch wurde und das géttliche Leben in einem
menschlichen Dasein dargestellt hat, erst durch Christus ist die Erkenntnis Gottes
als des unendlich personhaften Seienden zu einer fiir die Menschheit nicht mehr zu
iiberbietenden Vollkommenheit erhoben wordent. Wer Christus durch personlichen
Anschluf und glaubige Liebe erkennt, der erkennt Gott (Joh 14,9). Jede andere
Darstellung Gottes durch blofle Menschen und mehr noch durch die andern Ge-
schépfe mufl weit unter dieser durch Christus vermittelten Erkenntnis bleiben.

Die Offenbarung des Eigenlebens Gottes durch Christus konnte und kann aber
wesentlich nur durch den Anschluff an ihn tibernommen werden; denn nur in der
Vertrautheit mit seiner Person leuchtet dem Jiinger auf, was Gott ist, und findet
er die Gewahr fiir die Wahrheit dessen, was er nicht durch eigene Einsicht erkennt.
Es handelt sich hier, wie bereits gesagt, nicht um Sachwissen und Gelehrsamkeit,
sondern um Heilswissen, um den rechten Zugang zu Gott durch die Vertrautheits-
erkenntnis Christi. Darum ist Jiingerschaft das Wesen des Christentums. Christus
ist kein philosophischer Lehrer, der Einsichten bringt, die er zwar als erster erreicht
hat, die aber unter seiner Anleitung nun jeder nachvollziehen kann. Christus bringt
Offenbarung, das heifit Kunde von dem personlichen Leben Gottes. Eine solche
Kunde konnte immer nur in einer personhaften Darstellung erfolgen, und in ihrer
héchstméglichen Vollendung nur durch den, der zugleich Gott und Mensch ist. Darum
ist Christus der Mittler, durch den allein der Mensch zu Gott gelangen kann. Es ist
vermessen, wenn der Mensch glaubt, von sich aus um den besten Zugang zu Gott
zu wissen — das Heidentum hat einen solchen Anspruch nie erhoben — und aus
eigener Kraft geniigend zu erkennen, wie Gott in sich ist. Damit setzt sich der Mensch
iiber Gott und behandelt ihn wie ein Ding.

¢ A. Brunner, Glaube und Erkenntnis, 2. Teil.



Christentum als Jiingerschaft 265

Die Hingabe an Christus ist von seiner Seite aus weder den Beschrankungen unter-
worfen noch den Gefahren ausgesetzt, die sonst aus dem bloff menschlichen, irrtums-
fahigen und siindigen Sein des Meisters folgen. Als Gott stehen ihm aus ewigem
Recht die letzten Tiefen eines jeden Menschen offen, da er alle geschaffen und erlést
hat. Darum darf und soll ihm gegeniiber die Jingerschaft, wie Gott gegeniiber, ohne
Vorbehalt sein. Ja, nur in der Gemeinschaft mit ihm kann die wahre Hingabe an
Gott vollzogen werden, in der der Mensch auf alle Selbstbehauptung verzichtet und
Gott dadurch als Gott anerkennt. Auf menschliche Weise kann niemand ohne den
Anschlufl an Christus mit Gott vertraut werden. In der Gemeinschaft mit Christus,
in der Liebe zu ihm wird der Jiinger von den Gesinnungen und Haltungen Christi
so iiberformt, dafl er nunmehr wie aus dem eigenen Grund aus ihnen heraus lebt
und darum sagen kann: ,,Christus lebt in mir* (Phil 2, 5; Gal 2, 19 {.). Diese Lebens-
verbundenbheit ist so lebendig und so unmittelbar, dafl sie mit der Einheit des Reb-
zweiges mit der Rebe und des Leibes und seiner Glieder mit dem Haupt verglichen
werden kann. Innigere Gemeinschaft als die christliche Jungerschaft kann es darum
nicht geben. Mit der letzten Spitze seiner Person steht der Jiinger mit Christus in
Verbindung; da, in seinem verschlossensten Heiligtum, 148t er sich von ihm ergrei-
fen, um diese Ergriffenheit dann in sein ganzes Leben auszustrahlen. In der Liebe
zu dem Menschen Christus wird jene absolute Anerkennung moglich, die die un-
erldfiliche Bedingung der Erkenntnis des absoluten Selbstseins Gottes ist; weifl doch
der Jiinger aus seiner Vertrautheit, dafl er sich durch diese Unterwerfung nur schein-~
bar aufgibt, in Wirklichkeit jedoch sich selbst erst gewinnt.

Weil die Jiingerschaft in solchen letzten Tiefen ansetzt, bleibt auf die Dauer nichts
im Jinger von dem umwandelnden Einfluff Christi unberithrt. Aber diese Ein-
wirkung vollzieht sich nicht wie von einem Fremden, noch weniger wie das not-
wendige Wirken einer naturhaften Kraft, sondern aus der Vertrautheit der Liebe, -
in der die Personmitte des Jiingers mit der des Meisters immer vollkommener
zusammenkommt, so dafl er den Einfluf Christi auf sich selber nicht nur bejaht,
sondern in der Liebe zu ihm gliubig mitvollzieht. Die Heiligung ist die gemein-
same Tat Christi und des Jingers; als jene ist sie reine Gnade, die niemand ver-
dienen kann, als diese ist sie volle Freiheit. Alle sonstigen Einfliisse von Mensch zu
Mensch erreichen diese innerste Mitte nicht, sondern berithren unmittelbar einen
schon mehr dufleren Bereich. Und je duflerlicher, der Personmitte entfernter die
zuerst angerithrte Schicht ist, um so mehr treten Gnade und Freiheit auseinander,
schlieflen sich Einflufl und eigener Ursprung gegenseitig aus; denn nun zerrt diese
Schicht an der Personmitte und sucht sie mit sich zu ziehen. Um so starker tritt die
Autoritit dem Untergeordneten als fremde und unpersonliche Macht gegeniiber und
schrankt seine Freiheit ein. Die erlésende Liebe Christi zu den Menschen ist des-
wegen das ideale und doch zugleich wirkliche Vorbild aller menschlichen Autoritit,
wie umgekehrt die liebende Unterordnung des Jiingers unter ihn das Ziel ist, dem
jeder Gehorsam, durch die innere Haltung sich verwandelnd, zustreben soll. Jedoch
bringt es die Unvollkommenheit der Aufnahme des Leibes durch den Geist mit sich,
dafl hier auf Erden die Fremdheit ein nie ganz aufzuhebendes Moment in jeder
Autoritét bleibt.

Das ist das Neue und Befreiende des Christentums, dafl es wesentlich Jiinger-
schaft ist, uniiberbietbare Jiingerschaft nach Tiefe und Breite und Hohe, der alles



266 August Brunner

andere entfliefit. Auch im Christentum gibt es Gesetz und Vorschrift; aber sie sind
nicht das Letzte, was um seiner selbst willen besteht und alles tubrige rechtfer-
tigt. Gesetz und Vorschrift griinden hier im Gegenteil auf der Jingerschaft als
personhaftem Verhidltnis. Darum lassen sie sich auch jederzeit in diese Jinger-
schaft hineinnehmen und hoéren dann auf, blofl Gesetz und Vorschrift zu sein. Licfle
sich das Leibliche und Auflere durch den Geist und die innere Haltung ohne Wider-
stand vollkommen bestimmen, so brauchte es im Christentum iiberhaupt kein Gesetz
mehr. Aber seit dem Siindenfall ist das nicht mehr der Fall. Das Auflere und Leib-
liche hat ein Eigenleben, das sich nicht chne Widerstand vom Geist aufnehmen und
durchdringen 14ft. Mithsam nur und unter vielen harten Kdmpfen gelingt diese
Durchdringung als die Aufgabe des ganzen dhristlichen Lebens. Der Unvollkommen-
heit dieser Aneignung des Leibes und des Auflern hilft das Gesetz nach und bewahrt
den Christen davor, von ihnen verleitet und verfithrt, Dinge zu tun, die mit der
Jiingerschaft unvereinbar sind und darum zerstrend auf sie zuriickwirken. Wohl
aber soll das Gesetz in die Liebe mehr und mehr aufgenommen und angeeignet, und
so seines Gesetzcharakters entkleidet werden. Vollkommen frei vom Gesetz ist nur
der vollkommene Christ.

Die christliche Freiheit erscheint aber dem erbsiindigen Menschen als Knechtschaft.
Fiir sein natiirliches Empfinden bedeutet Freiheit die Maglichkeit, ungestraft der
Selbstsucht und ihren Geliisten nachzugeben. Zu spét erst merkt er, dafl er dadurch
nur sich selbst verliert und in unwiirdige Abhingigkeit gerit, aus deren Verstrickung
er sich aus eigener Kraft dann nicht mehr zu l6sen vermag. Das Wesen der end-
Kchen, geschaffenen Freiheit besteht zwar darin, da man zwischen Gut und Bés zu
wihlen vermag, statt wie das Tier blof getriecben zu sein. Ihr Sinn liegt aber nicht
darin, daf man das Bése tut, wobei man sich von unterpersonlichen Schichten und
Begehren ziehen 1dfit, sondern - dafl man fihig wird, das erkannte Gute trotz des
Widerstandes der niederen Schichten auszufiihren, um dadurch zu einer feineren
Unterscheidung des Guten fortzuschreiten und der besseren Erkenntnis freier zu
folgen. Durch Treue zur erkannten Wahrheit weitet sich die Freiheit immer mehr
aus. Aber fir die niederen Schichten bedeutet dieser Aufstieg einen langsamen
und schmerzlichen Hungertod insoweit, als sie den Belangen des Personhaften
entgegenstehen und ihnen Widerstand leisten. Darum ist die neue Freiheit zunachst
nur im Glauben zu erfassen.

Der Anschlufl an Christus wirkt sich wesentlich auch zu ciner Gemeinschaft unter
den Jiingern selbst aus. Aber entsprechend der unvergleichlichen Tiefe und Méchtig-
keit der Gegenwart Christi besitzt diese Gemeinschaft Figenschaften; die sie von
allen iibrigen menschlichen Gemeinschaften unterscheiden. In der Kirche — denn
sie ist diese Gemeinschaft — ist der Geist Christi immer lebendig, wirkt sich seine
Gegenwart nicht weniger als in den Zeiten seines irdischen Daseins aus. Darum
stellt die Kirche durch die Jabrhunderte hindurch Christus mit seinem Wort, seinen
Taten, seinen Haltungen, seinem Sein immer lebendig dar. In ihren Sakramenten,
in ihrer Lehre, in ihren Vorschriften und Geboten ist Christus einer jeden Zeit mit
ihren besonderen Noten hilfreich gegenwartig. Er ist nicht blof} eine verehrungs-
wiirdige Gestalt der Geschichte, wie z. B. Plato oder Buddha. Darum bleibt die
Jingerschaft zu allen Zeiten lebendig und geht durch die Kirche hindurch unmittel-
bar auf Christus. Der Christ wird nicht Jinger des Papstes oder der kirchlichen



Christentum als Jiingerschaft 267

Behorde, sondern im Gehorsam gegen sie ist er Jiinger Christi. Alle Liebe und
Verehrung des Christen fiir die Kirche gilt unmitteibar Christus selbst, den er in
ihr und durdch sie findet.

Innerhalb dieser Gemeinschaft wirkt aber das Wesensgesetz der Jiingerschaft
weiter. Der rechte Gebrauch der Sakramente, das tiefere und wirksamere Verstind-
nis der Lehre, die liebende Unterwerfung unter die kirchliche Leitung werden
immer wieder erneuert durch Menschen, die selbst auf ungewédhnlich vollkommene
Weise Jiinger Christi geworden sind, die Christus sichtbarer und strablender inihrem
Verhalten und ihrem Sein darstellen, durch die Heiligen. In ihnen tritt Christus
lebendig vor ihre Zeit hin und schafft neue Formen, in denen sein Geist entsprechend
den verinderten Bedingungen in die Welt wirkt. Aber so sehr fithlen sich gerade
diese begnadeten Menschen nur als Jinger Christi, dafl sie die Menschen, die sich
um sie scharen, nicht bei sich festhalten wollen. Nicht als Meister erachten sie sich;
¢in jeder von ihnen will nichts anderes sein als der Brautfiihrer, der die Braut dem
Brautigam zufithrt (2 Kor 11, 2; Joh 3, 29f.) und sich selbst dariiber freut, wenn es
ihm gelungen ist, einen Menschen mehr fiir Christus zu gewinnen.

Jeder Heilige stelit aber nur einen Ausschnitt, eine besondere Seite aus der bis
ans Ende unerschépflichen Fille Christi strahlender als andere dar. Diese Seite
sehen ausdriicklich, immer mit der ganzen Fiille als Hintergrund, auch seine Jiinger,
die durch den Anschluf an ihn zu einem innigeren Verhiltnis zu Christus gekommen
sind. Darum beseelt sie ein gleicher Geist, aus dem heraus sie leben und wirken. Sie
bilden eine geistige Familie, zusammengehalten nicht durch die Bande des Blutes,
sondern durch das tiefe Bewufltsein der gleichartigen Verbundenheit mit Christus
(Mt 12, 48 ff.; Mk 3, 33 ff.; Lk 8, 21). Aus der gleichen Gesinnung entsteht oft auch
eine Gleichheit in der adufleren Lebensfithrung, die ja beim Heiligen unter dem
EinfluB seiner innigen Verbundenheit mit Christus geformt und darum nicht gleich-
giiltig ist. Diese duflere Lebensform wird zum schiitzenden und bewahrenden Gefif}
des inneren Geistes, das man darum als ein kostbares Erbe erachtet. Jedoch nur als
Schutz und Kleid des Geistes, der Gesinnung, hat diese duflere Form Wert. Wo der
Geist fehlt, wird sie zur toten Hiille, zur Last und zum Selbstbetrug. Doch behilt
sie selbst in diesem Verfall noch eine Aufgabe: sie kann als ein Vorwurf wirken;
denn das Kieid fordert den Geist. Und ebenso gewihrt sie Hilfe und Anleitung,
wenn es gilt, zum urspriinglichen Geist wieder zuriickzukehren. Doch darf nicht
iibersehen werden, dafl das Auflere viel stirker als der Geist dem geschichtlichen
Wandel unterliegt; deswegen kann das, was urspriinglich Ausdruck und Kleid des
Geistes war, durch allzu starres Festhalten ohne Riicksicht auf die verwandelten
Zeitumstinde zur beengenden und erstickenden Zwangsjacke werden. Insoweit es
also zeitbestimmt ist, muf} es im Lauf der Geschichte einem andern Platz machen,
das fiir die neuen Verhiltnisse dem gleichen Geist als Ausdruck und Stiitze dienen
kann. Es ist ebenso bequem wie geistlos, zu glauben, die Bewahrung von Aufler-
lichkeiten, die nur in einer langst vergangenen, geschichtlich einmaligen Lage ihren
Sinn und ihre Aufgabe hatten, bedeute bereits Bewahrung des Geistes, wie es
wirklichkeitsfremd ist zu meinen, im menschlichen Bereich verméchte der Geist
ohne den Halt von dufleren Formen zu leben.

Wo die Jingerschaft Christi als Anschlufl an einen Heiligen eine solche feste
dufere Lebensform annimmt — dies ist nicht oft der Fall —, da ist das entstanden, was



268 August Brunner

man einen Orden nennt. Er ist eine aus dem Leben, dem Beispiel, den Empfehlungen
und Lehren des Stifters erwachsene Lebensform als eine besondere Teilform der
Jiingerschaft Christi. Von einer Sekte unterscheidet sich der Orden dadurch, daf$ er
sich- bewuft ist, aus der Fiille Christi ausdriicklich und nachdriicklich nur eine Seite
darzustellen und nachzuleben, dafl deswegen diese besondere Form nur innerhalb
der Kirche als der alleinigen Darstellerin des ganzen Christus Berechtigung besitzt.
Darum werden die andern innerhalb der Kirche anerkannten Lebensformen nicht
verworfen und verurteilt, und das eigene Christusbild wird nicht als das allein
richtige hingestellt, dem alle andern zu weichen hitten. Was dann die einzelnen
gerade zu dieser besonderen Form hinfiihrt, das ist die Besonderheit ihres Charak-
ters oder die Dringlichkeit eines Anliegens in einer besonderen Zeit. Denn noch
weniger als der Heilige stellt der Durchschnittschrist den ganzen Christus dar, noch
vermag er es. Sondern je nach seinem geschichtlichen Ort und der Besonderheit
seiner Anlage fihlt er sich zu dieser oder jener besonderen Seite und Art der
Jiingerschaft gezogen. Hieran entscheidet sich auch der Beruf, nicht zum Ordens-
stand iiberhaupt, sondern zu dieser oder jener besonderen Form desselben.

Auf den zwei Hauptrichtungen der natiirlichen Anlagen griindet vor allem die
Unterscheidung zwischen dem beschaulichen und dem titigen Leben. Die einen sind
mehr fiir die umgestaltende Wirkung auf die Verhiltnisse und Zustinde in der
menschlichen Gesellschaft begabt und fiihlen sich entsprechend zu einem Leben hin-
gezogen, das einer solchen Begabung die Moglichkeit gibt, sich niitzlich zu machen.
Die andern dagegen sind von Natur mehr nach innen gerichtet, auf die geistige und
geistliche Durchdringung der Erfahrung und des Lebens. Da solche Anlagen von
Gott kommen, so sind sie fiir die Wahl der Lebensweise nicht ohne Bedeutung,
wenn sie auch nicht allein den Ausschlag geben.

Es handelt sich aber nie um zwei Arten der Lebensfithrung, die sich gegenseitig
einfach ausschlieffen, sondern nur darum, daf die eine oder die andere vorwiegt.
An sich steht religios keine von beiden héhers. Die Meinung, das beschauliche Leben
sei schon an sich von héherem Wert, stammt von den Griechen her und ist eng mit
dem Gottesbegriff der griechischen Philosophie und vor allem des Aristoteles ver-
kniipft. Den Griechen galt die intellektuelle Finsicht als etwas Gottlichesé. Gott
selbst wurde von Aristoteles als reine Schau, als die Schau der Schau bezeichnet?.
Die intellektuelle Schau galt darum als das Hodhste, als das ,Angenehmste und
Beste“, als Teilnahme des Menschen am Géttlichen selbst. Denn hier ist es ihm
verstattet, fiir Augenblicke an das zu rithren, was die Gottheit dauvernd und voll-
kommen besitzts. Darum mufite das Leben des Philosophen, der sich vornehm von
der so verachteten kérperlichen Arbeit fernhielt, um sich dieser Schau, der Kon-
templation, zu widmen, fiir die hchste dem Menschen zugingliche Lebensweise
gelten.

Fir das Christentum hingegen ist die selbstlose Liebe zu Gott und den Menschen
der letzte und entscheidende Wertmafistab (Mt 25, 31—46); wo die Liebe grofier
und reiner ist, da ist eine Lebensweise oder ein Tun wertvoller. Die Erkenntnis, auf

5 H. U. von Balthasar, Aktion und Kontemplation, in: Geist und Leben 21, 1948, 361-370.
$ Vgl. K. Zucker, Vom Wandel des Erlebens. I. Heidelberg 1950, S. 548 ff.

7 Met. A 9; 1074 b 34.

8 Ebda. 7; 1072 b 18—26.



Christentum als Jiingerschaft 269

die es ankommt, die Vertrautheitsérkenntnis Christi wiachst an der selbstlosen
Tatigkeit nicht minder als an der Beschauung. Wo hingegen diese Liebe nicht
besteht, da verlieren Titigkeit und Beschaulichkeit in gleicher Weise ihren Wert
(1 Kor 18). Ohne Beschauung als Besinnung, als Empfang der Sakramente, als
Bitt- und Dankgebet, schlieBlich als Anbetung Gottes, wird das Tun bald oberflich-
lich und artet in selbstsiichtige Geschaftigkeit aus, die fiir das Reich Gottes ohne
Bedeutung ist. Denn der Mensch halt sich nicht ohne Anstrengung in einer Welt
christlichen Denkens und Wertens. Nur durch die immer wiederholte Bemithung,
sich zu ihr zu erheben und sich die Maflstibe des Christlichen tiefer anzueignen, nur
durch den stindigen Umgang mit Christus wird die Tatigkeit von innen her ver-
wandelt nnd erfiillt ihre Aufgabe, den Menschen zur Selbstlosigkeit zu fiihren.
Unterbleibt diese Anstrengung, so erhalten die selbstsiichtigen Beweggriinde rasch -
das Ubergewicht und die Titigkeit wird daza mifbraucht, sich zur Geltung zu
bringen und den eigenen Wert vor den andern wie vor sich selbst zur Schau zu stellen.

Die Gefahren der Beschaulichkeit sind nicht geringer. Auch sie kann von der
Selbstsucht zu einem Leben in bequemem Selbstgenufl verkehrt werden, das allen
Schwierigkeiten scheu aus dem Wege geht. Es fehlt ihr leicht die Erprobung durch
die Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit, und sie verfallt dann in Selbst-
tauschung, Eitelkeit und Stolz. Es gibt zu denken, dafl der heilige Ignatius von
Loyola, selbst ein grofler Beter und erfahrener Seelenfithrer, zu der Ansicht kam,
dal sich von hundert Personen, die sehr dem Gebet ergeben sind, neunzig
tauschen®. Fromme Gefiihle sind noch nicht umgewandeltes Sein. Man kann ,Herr,
Herr!“ sagen, ohne dem Herrn in Wahrheit zuzugehoren und des ewigen Lebens
wiirdig zu sein. Ja, selbst der Besitz hoher Geistesgaben ist keine unbedingte
Biirgschaft dafiir, dafl man nicht zu denen gehért, die das Unrechte tun, und die
der Herr deswegen nicht als die Seinen anerkennt (Mt 7, 21—26; 1 Kor 13). Beide
Lebensweisen setzen eine staindige Uberwindung der Selbstsucht voraus, wenn sie
Gott wohlgefillig sein wollen, wenn sich in ihnen die Hingabe der Liebe verwirk-
lichen soll.

Die Heiligen der Kirche verlebendigen fiir die verschiedenen Zeiten die
Jingerschaft mit Christus; sie sind die Werkzeuge, die Gott der Kirche schenkt,
um diese Jungerschaft immer wieder aus dem Verfall in bloBe Geschichtlichkeit
zur Unmittelbarkeit der Gegenwart zuriickzufithren und damit die Kirche lebendig
und wirksam zu erhalten. Ein Mensch stellt sich am vollkommensten und wirksam-
sten in einem Jitnger dar, weil in ihm sein Geist und seine Haltung, also sein
Eigentlichstes, lebendig gegenwirtig sind. Nur in der Kirche mit ihren Sakramenten
und ihren Heiligen wird die Gleichzeitigkeit mit Christus wirklich, die Kierkegaard
mit Recht fiir das Christsein fiir wesentlich hielt, die sich aber nicht durch das
unmégliche Unterfangen, die Geschichte zu iiberspringen oder ungeschehen zu
machen, erreichen 1iflt. Gegenwart durch Vermittlung eines Buches ist bereits ver-
minderte Gegenwart!?, die durch sich allein nicht zur vollen Jiingerschaft geniigt.
Niemand kann heute noch im eigentlichen Sinm Jiinger Platos sein, eher schon sein
Schiiler. Gerade durch die Heiligen antwortet Christus auf die besonderen An-
liegen einer jeden Zeit. Denn von den Heiligen gehen die Anregungen aus, die

* H. Becher, Die Jesuiten. Miinchen 1951, S. 96.
10 A, Brunner, Der Stufenbau der Welt. Miinchen 1950. S. 101 f.



270 Giinter Soballa

von der Kirche aufgenommen, oft in Ubungen und Gepflogenheiten des Volkes
oder in Verordnungen und Gesetzen der kirchlichen Behérde ihre fiir alle giiltige
Form finden. Oder’ihr Geist bleibt in einem Orden lebendig und strahlt durch
dessen Dasein und Wirksamkeit in das Leben der Kirche hinein.

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel

Ein Beitrag zur Theologie der Frommigkeit

nach den paulinischen Schriften

Von Giinter Soballa S, J., Berlin

2. Teil
1.

Wahrheit in Einmaligkeit: Frommigkeit der Entscheidung

a) Die bisherigen Darlegungen iiber die Geschichtlichkeit und den Heilscharakter
christlicher Wahrheit lieflen erkennen, wie in der paulinischen Theologie nicht eine
Ordnung der idealen Essenz, sondern eine solche der realen Existenz formgebend
ist. Dem entsprach dann die Einsicht von der inneren Hinordnung der Wahrheit
anf ihre Verwirklichung im christlichen Leben. Wir filhren diese Gedankenlinie fort,
indem wir ein weiteres Moment hervorheben, das bisher nur einschlufiweise Beriick-
sichtigung fand: die Wertung, die dem Einzelnen, Individuellen, Einmaligen in der
Offenbarungswahrheit zuteil wird. Das Wortchen &ic ,ist im NT nur selten als
alltigliches Zahlwort gebraucht, meist bedeutet es einzig, einmalig, einzigartig oder
alleingiltig®2. Weil die Heilswirklichkeit und damit die Heilswahrheit geschichtlich
gestaltet ist, spielt das Einzelne nicht blofi die untergeordnete Rolle des zufalligen
und in sich bedeutungslosen , Anwendungsfalles“; es kommt ihm eine unerhérte Trag-
weite zu. ,Das Eine und Einmalige verschwindet nicht in der Weite von Welt und
Geschichte. Vielmehr — das Einzelne triagt das Ganze in sich und einmal entscheidet
fir allemal“3s.

So ,kam durch einen Menschen die Siinde in die Welt* (Rém 3, 12), wurden
»durch den Ungehorsam des einen Menschen die Vielen als Siinder hingestellt®
(ebd. 5,19), so ,starben durch die Verfehlung des Einen die Vielen“ (5, 15),
sherrschte der Tod infolge der Verfehlung des Einen durch diesen Einen® (5, 17).
Im Geschichtsverstandnis der Offenbarung wird also ,das Einmalige . .. zum Erst-
maligen, zum Anfangspunkt eines Weges, wird das Ereignis der Stinde zum Prinzip
der Siinde, das alle Kommenden in seinen Bann zwingt“34. Derselbe Rhythmus ist

32 ThWhb 11, 432 (Art. eic von Stauffer)
33 ThWb II, 433
3 Stauffer in ToWb 11, 435





