270 Giinter Soballa

von der Kirche aufgenommen, oft in Ubungen und Gepflogenheiten des Volkes
oder in Verordnungen und Gesetzen der kirchlichen Behérde ihre fiir alle giiltige
Form finden. Oder’ihr Geist bleibt in einem Orden lebendig und strahlt durch
dessen Dasein und Wirksamkeit in das Leben der Kirche hinein.

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel

Ein Beitrag zur Theologie der Frommigkeit

nach den paulinischen Schriften

Von Giinter Soballa S, J., Berlin

2. Teil
1.

Wahrheit in Einmaligkeit: Frommigkeit der Entscheidung

a) Die bisherigen Darlegungen iiber die Geschichtlichkeit und den Heilscharakter
christlicher Wahrheit lieflen erkennen, wie in der paulinischen Theologie nicht eine
Ordnung der idealen Essenz, sondern eine solche der realen Existenz formgebend
ist. Dem entsprach dann die Einsicht von der inneren Hinordnung der Wahrheit
anf ihre Verwirklichung im christlichen Leben. Wir filhren diese Gedankenlinie fort,
indem wir ein weiteres Moment hervorheben, das bisher nur einschlufiweise Beriick-
sichtigung fand: die Wertung, die dem Einzelnen, Individuellen, Einmaligen in der
Offenbarungswahrheit zuteil wird. Das Wortchen &ic ,ist im NT nur selten als
alltigliches Zahlwort gebraucht, meist bedeutet es einzig, einmalig, einzigartig oder
alleingiltig®2. Weil die Heilswirklichkeit und damit die Heilswahrheit geschichtlich
gestaltet ist, spielt das Einzelne nicht blofi die untergeordnete Rolle des zufalligen
und in sich bedeutungslosen , Anwendungsfalles“; es kommt ihm eine unerhérte Trag-
weite zu. ,Das Eine und Einmalige verschwindet nicht in der Weite von Welt und
Geschichte. Vielmehr — das Einzelne triagt das Ganze in sich und einmal entscheidet
fir allemal“3s.

So ,kam durch einen Menschen die Siinde in die Welt* (Rém 3, 12), wurden
»durch den Ungehorsam des einen Menschen die Vielen als Siinder hingestellt®
(ebd. 5,19), so ,starben durch die Verfehlung des Einen die Vielen“ (5, 15),
sherrschte der Tod infolge der Verfehlung des Einen durch diesen Einen® (5, 17).
Im Geschichtsverstandnis der Offenbarung wird also ,das Einmalige . .. zum Erst-
maligen, zum Anfangspunkt eines Weges, wird das Ereignis der Stinde zum Prinzip
der Siinde, das alle Kommenden in seinen Bann zwingt“34. Derselbe Rhythmus ist

32 ThWhb 11, 432 (Art. eic von Stauffer)
33 ThWb II, 433
3 Stauffer in ToWb 11, 435



Wakrheitsbotschaft und diristlicher Wandel 271

aber dann auch fiir die Erlésung bestimmend: Durch den ,Gehorsam des Einen
werden die Vielen als Gerechte hingestellt“ (R6m 5, 19). Es geniigte ,eine Rechttat
fiir alle Menschen zur Rechtfertigung des Lebens® (5, 18), ,,Gottes Gnade und das
Geschenk in der Gnade des einen Menschen Jesus Christus stromte auf die Vielen .
iber“ (5,15), welche nun ,im Leben herrschen werden durch den Einen, Jesus
Christus® (5,17). Wie der Ursprung der Erlésung im Heilswillen des ,Einen
Gottes* (Rom 3, 30; 1 Kor 8,6; Tim 2, 5; vgl. Hebr 2, 11) zu suchen ist, ebenso ist
es auch die einmalige Tat des ,einzigen Mittlers® (1 Tim 2, 5), durch die die ent-
scheidende Wende unseres Schicksals eintritt. Christus, der Herr, steht in der Mitte
der Geschichte als der ,Erstgeborene (Kol 1, 15. 18) und ,Erstling® (1 Kor 15, 20)
einer neuen Menschheit. Er steht vor uns als der ,Eine, der fiir alle gestorben ist*
(2 Kor 5,14), der ,ein Opfer fiir die Stinden dargebracht hat fiir alle Zeit“ (Hebr
10, 12) und ,durch ein Opfer fiir immer die vollendete, die sich heiligen lassen®
{ebd. 10, 14). Und die Frucht dieses ,einmaligen® (Gnak, Epdmat: Hebr 9,26. 28;
vgl. Rom 6, 10; Hebr 7, 27; 9, 12) Opfers ergreifen wir nur innerhalb der Kirche3s,
dem ,einen Leib“ (R6m 12, 5; 1 Kor 10, 17; 12, 12 ff., Eph. 4, 4) des ,einen Herrn“
(1 Kor 8, 4; Eph 4, 5), in welcher der ,eine Geist* (1 Kor 12, 9. 11. 13; Eph 4, 4)
wirksam ist, und ,alle an einem Brot Anteil haben* (1 Kor 10, 17), — in der Kirche,
die nur ,einen Glauben, eine Tanfe* (Eph 4, 5) und ,eine Hoffnung“ (ebd. 4, 4)
kennt, deren Glieder mit dem einen Liebesgebot die Gesamtheit der Gesetzesfor-
derungen erfiillen (vgl. Gal 5, 14).

Diese hohe Wertung des Einmaligen hingt eng zusammen mit der biblisch-pau-
linischen Lehre vom Kairos. Das Wort meint den von Gott fiir sein Heilshandeln
frei, ja scheinbar willkiirlich gewihlten Zeitpunkt, den angenblickshaften, uner-
warteten und unverdienten Einbruch der géttlichen Gnade in die Welt. Die gesamte
Logosoffenbarung in Jesus (Tit 1, 3) ist ein solcher Kairos Gottes, besonders aber
sein erlosender Tod (Rém 5,6; 1 Tim 2, 6). Panlus nennt ferner das Anftreten des
Antichrist (2 Thess 2, 6), den Zeitpunkt des Endgerichts an den Gliubigen (1 Kor
4, 5), die Epiphanie des wiederkommenden Herrn (1 Tim 6, 15). Doch nicht minder
findet das Wort von der gottbestimmten ,rechten Zeit“ auf das ganze durch Christi
Erlésungswerk herbeigefithrie Weltalter Anwendung: ,Seht, jetzt ist die ihm wohl-
gefillige Zeit (xanpbg), seht, jetzt ist der Tag des Heils“ (2 Kor 6, 2; vgl. Rom 3, 26:
&v 1@ vUv %op@). Von hier aus wird einsichtig, wie wir in der von Christus einge-
setzten Heilsordnung nichts anderes erblidken diirfen als die Vergegenstindlichung,
die Objektivierung des gottlichen Kairos. Und es wird ebenso einsichtig, dafl es fiir
den Menschen keine Heilsmoglichkeit mehr gibt aufierhalb der einen Kirche des
einen Herrn, die unter dem einen Zeichen seines Krenzes steht.

b) Damit erweist sich das Leben und die Frommigkeit des Christen von Anfang
bis zum Ende als ein Leben und eine Frommigkeit der Entscheidung. Denn gerade
weil dem einmaligen Augenblick eine so gewaltige Bedeutung in der Offenbarung
beigemessen wird, hat die christliche Wahrheit nicht blo8 den Charakter einer dar-
legenden Lehre. Das geoffenbarte , Wort der Wahrheit* (Eph 1, 18; Kol 1, 5) wird -
von Paulus hiufig als ,Kerygma“ bezeichnet, d. h. als Herolds-Ruf, als Prokla-

35 ,Das Urdiristentum kennt nur e i n rettendes Ereignis, das Kreuz; es kennt darum nur
eine Kirche“ (Stauffer in ThWb 11, 440).



272 Giinter Soballa

mation. Kerygma ist Ruf als gebieterisch aufrittelnder, Stellungnahme heischen-
der Anruf. Es geht um eine einmalige, nicht wiederkehrende Chance, um ein ,jetat
oder nie* (vgl. 2 Kor 6, 2). Immer wieder mahnt Paulus, den Kairos auszunutzen,
welchen Gottes Giite uns anbietet: ,Achtet denn sorglich darauf, wie ihr wandelt:
nicht als Unweise, sondern als Weise, indem ihr den Kairos anskauft . .“ (Eph 5, 15f).
Der Unterschied zwischen ,einst“ und ,jetzt*, dem heidnischen und dem christlichen
Wandel, besteht nicht zum wenigsten darin, dafl jener eigentlich kein Leben echter
Entscheidungen war. Das typische Merkmal des vorchristlichen Zustandes war
jenes fast willenlose ,Getriebenwerden za den stummen Gétzen® (1 Kor 12, 2), ein
»Wandel in Ubertretungen und Sinden, abhingig vom Zeitgeist dieser Welt,
abhingig von dem Machthaber, der die Gewalt iiber den Luftbereich hat, dem Geist,
der gegenwartig in den Shnen des Ungehorsams wirksam ist“ (Eph 2, 1-2). Dem-
gegeniiber weif} sich der Christ vor radikale, unvertretbar von ihm selber zu lei-
stende Entscheidungen gestellt: ,So seid ihr unterwiesen worden, wie es Wahrheit
in Jesus ist: dafl ihr den alten Menschen des fritheren Lebenswandels ablegen miifit,
der in seinen triigerischen Begierden verkommt, daf ihr euch im tiefsten Innern
eures Geisteslebens erneuern mifit, um den neuen Menschen anzuziehen, der nach
Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und Reinheit* (Eph 4, 21—24). Die Nihe
des Parusietages erhoht den Ernst und die Dringlichkeit der geforderten Entschei-
dung: ,Die Frist ist nur noch kurz bemessen, ... denn die Welt in ihrer jetzigen
Gestalt geht dem Untergang entgegen® (1 Kor 7,29. 31; vgl. Rém 13, 11). Rettung
oder Verdammnis hingen davon ab, ob der Mensch seine Existenz anf die rechte
Karte gesetzt hat; dementsprechend teilt sich die Menschheit in ,solche, die gerettet
werden und solche, die verlorengehen® (1 Kor 1, 18; 2 Kor 2, 15). Aber wenn auch
die Glaubensentscheidung als einmalig-unwiderrufliche gemeint ist, muf} sie doch
wihrend dieser Weltzeit vielfachen Bedringnissen und Anfechtungen gegeniiber
festgehalten werden. Daher stammt ihre Gefdhrdung, ihr stetes Aung-in-Aug zu
der drohenden Moglichkeit eines Abfalls, wie es der Hebraerbrief in so eindring—
licher Weise schildert.

Mehr noch: Nicht nur in der Grundfrage christlichen Daseins, wo es um Sein oder
Nichtsein geht, nein, bis ins kleinste und einzelnste hinein hat der Christ, der ,in
dieser Welt fromm leben will* (2 Tim 3, 12), seine Entscheidungen zu féllen. Sein
ganzes Leben steht unter der Aufgabe des gottlichen Kairos, ,der sich in jedem
Angenblick des Christendaseins erneuert und in dieser Jeweiligkeit vom Christen
beischt, daf er ihn erkenne und seiner Forderung konkret . . . nachkomme“%. Christ-
liche Fréommigkeit bewahrt sich vor allen Dingen im Meistern der lebendigen, ein-
maligen Situation®?, der Erfordernisse des Augenblicks. Die ,Erneuerung eures
Sinnes“ (R6m 12, 2), welche Paulus verlangt, soll dazu fithren, ,daf ihr ein sicheres
Urteil dariiber gewinnt, was der Wille Gottes ist, das Gute, Wohlgefallige und Voll-
kommene“ (ebd.). Und eben dies ist dhristliche Weisheit: nicht irgendwelche tief-
sinnig-abstrakte Einsichten, sondern jene praktische Fahigkeit, in den wechselnden

38 G. Delling, Art. xanpéc in: ThWb 11T 461.

37 Daf es eine christliche ,Situationsethik“ nur innerhalb des Guten gibt und geben
kann, braucht wohl nicht weiter begriindet zu werden. — Eine gute Darstellung des heute
viel erdrterten Problems und eine besonnene Stellungnahme bietet der Aufsatz von Josef
Fudhs 8. J., Situationsethik in theologischer Sicht, in: Scholastik XXVIII/II, Herder, Frei-
burg 1952, S. 161—182. Hier finden sich auch ausfiihrliche Literaturhinweise.



Wahkrheitsbotschaft und christlicher Wandel 278

Umstanden das jeweils Rechte zu tun: ,Deshalb héren wir nicht auf, fir euch zu
beten, daf ihr mit der Erkenntnis Seines Willens in aller geistgewirkten Weisheit
und Einsicht erfiillt werden mochtet, damit ihr so, wie es des Herrn wiirdig ist, zu
Seinem vélligen Wohlgefallen wandelt* (Kol 1, 9-10). Der Weg zur Vollendung
besteht darin, ,dafl eure Liebe je linger desto mehr zunehme an Erkenntnis und
allem Feingefiihl zur Priifung dessen, worauf es jeweils ankommt, damit ihr auf den
Tag Christi lauter und ohne Tadel dasteht, voll ausgestattet mit der Frucht der
Gerechtigkeit“ (Phil 1, 9-11). Der Apostel ist weit entfernt davon, das Leben und
Streben des Christen so problemlos aufzufassen, als ob sich das Verhalten in den
konkreten Lebenssituationen gleichsam ,more geometrico® aus festumgrenzten sitt-
lichen Prinzipien ableiten liefe, wenn ihm auch — wie man heute betonen muf — die
allgemeingiiltigen und ewigen Grundforderungen des gottlichen Sittengesetzes
selbstverstindlich und indiskutierbar erscheinen. Er weif}, ja er hat es in seinem
eigenen Leben reichlich erfahren, wie der Suchende immer wieder vor neuen, iiber-
raschenden Méglichkeiten steht, wie er immer wieder in unerforschtes Land gerit,
wo es noch keine Wegmarkierungen gibt, wie sich immer wieder das Geheimnis-
dunkel Gottes um den Menschen breitet, das kiinstliche Beleuchtung nicht zu durch-
dringen vermag: ,Wie unerforschlich sind Seine Wege, und ... wer hat den Sinn
des Herrn erkannt!“ (Rém 11, 33 f) Aber ebensosehr ist Paulus auch davon tiber-
zeugt, dafl der Christ diese seine schwere Aufgabe bewiltigen kann und muf}, dafl
er als geistbegabter Mensch die Fahigkeit besitzt, den Kairos Gottes und dessen for-
dernden Anspruch zu erkennen und zu erfillen.

Aus dieser Gebundenheit an die Situation erklirt sich dann auch endlich der
dialektische Grundzug der paulinischen Frommigkeit. Weil die einmalige Situation,
das jeweils Neue und Andersartige, sich weithin einer vorgingigen Festlegung oder
Berechnung entzieht, bleibt nur iibrig, die unverkirzte Breite verschiedenartiger
Méglichkeiten bestehen zu lassen. Einige wenige Beispiele mdgen erldutern, was
gemeint ist.

So formt die Briefe des Apostels der Spannungsrhythmus von Géttlichem und
Menschlichem in uns: Das ekstatische Lebensgefuhl solcher, die sich bereits ,mit
Christus in die Himmelswelt versetzt* (Eph 2, 6) wissen, die die ,iiberschwengliche
Machtfillle* (ebd. 1, 19) und den ,Gnadenreichtum® (2,7) und die ,Linge und
Weite und Héhe und Tiefe“ (3, 18) der gottlichen Liebe erfahren haben, paart sich
mit einem unbestechlichen Realismus, der sich in allen Wechselfallen des konkreten
Lebens zurechtfindet und niichtern abfindet: ,Ich habe gelernt, mich mit meiner
jeweiligen Lage abzufinden. Ich weifl mich einzuschrinken, ich weifl aus dem Vollen
zu leben. In alles und jedes bin ich eingeweiht, ins Sattsein und Hungerleiden,
Uberflu- und Mangelhaben® (Phil 4, 11-13). Einem Daseinsverstindnis, das sich
in den dufersten Grenzsituationen des Menschlichen zu Hause fiihlt (g 2oydrovs:
1Kor 4,9), steht jenes fast befremdend ,biirgerliche“ Lebensideal entgegen, das
der Apostel seinen Gemeinden entwirft: sie sollen ,ein ruhiges, friedliches Leben
fithren* (1 Tim 2, 2), ja geradezu ,ihren Ehrgeiz darein setzen, ein stilles Leben
zu fiihren, sich um die eigenen Angelegenheiten zu kimmern, und ihrer Hénde
Arbeit obzuliegen® (1 Thess 4, 11). Derselbe Paulus, der die Jungfraunlichkeit preist
als die entriickte ,Einheit im Geist” im ,, Verschmolzensein mit dem Herrn“ (1 Kor
6, 17), findet auch das illusionslos niichterne Wort: ,melius est nubere quam uri®,



274 Giinter Soballa

»€s ist besser, zu heiraten, als zu brennen® (1 Kor 7, 9). — Weiter entdecken wir in
den paulinischen Schriften die unaufgehobene Spannung zwischen der Tatsache, dafl
es ,nicht auf das Wollen und das Laufen, sondern auf Gottes Erbarmen® (R6m 9, 26)
ankommt, und der strengen Forderung, daf ein jeder Christ ,mit Ernst und Sorge
an der eigenen Rettung arbeiten® (Phil 2, 12) mufl. — Und schlieflich: trotz aller Lei-
denschaft, mit der Paulus gegen die jiidische Gesetzesfrommigkeit fir die ,Freiheit
der Kinder Gottes“ (Rom 8, 21) eintritt, da , Christus uns fiir die Freiheit frei gemacht
hat“ (Gal 5, 1), und wir durch seine rettende Tat ,dem Gesetz getotet (Rém 7, 4}
wurden, weifl er sich und alle Glaubigen dennoch als ,nicht gesetzlos vor Gott, son-
dern gebunden ins Gesetz Christi“ (1 Kor 9, 21). Ja, in den Pastoralbriefen stoflen
wir sogar wiederum auf eine fast alttestamentarische Gesetzeszucht der ,gesunden
Lehre“ und der ,guten Werke“ und der festgefiigten Gemeindeordnung.

In diesem Widerspiel der Gegensitze formt sich eine Frommigkeit, die der
lebendigen Situation in ihrer Einmaligkeit und Unableitbarkeit gerecht wird. Was
hier gemeint ist, gibt am treffendsten der Ausdruck ,christlicher Wandel“ wieder,
den Paulus mit Vorliebe zur Bezeichnung des religids-sittlichen Verhaltens anwen-
det. ,Wandel® betont zundchst den Charakter der stindigen Bewegtheit christ-
_lichen Daseins, das sich keinem starren Schema fiigt, das immer neu und immer
anders, d. h. einmalig gestaltet ist. Und dennoch hat dieser Wandel des Christen
nichts gemein mit dem willkiirlichen Umschlag des Zufalls oder der Laune, sondern
verwirklicht sich als einheitlicher Bezug zu dem einen Gott und dem einen Herrn
in seiner einen Kirche: ,Fiir uns gibt es nur einen Gott, den Vater, aus dem alles
ist und wir fiir ihn, und nur einen Herrn, Jesus Christus, durch den alles ist und
wir durch ihn“ (1 Kor 8, 6).

Iv.
Woahrheit als personale Wahrhkeit: Liebe und Nachfolge

a) Wir haben nun noch ein letztes Merkmal der dhristlichen Wahrheitsbotschaft,
wie sie der Apostel Paulus verkiindet, herauszustellen, das in seiner Bedeutung gar
nicht hoch genug eingeschitzt werden kann, weil es wohl den fundamentalsten Unter-
schied zur gesamten antiken und weithin auch der neuzeitlichen Philosophie zutage
treten 1aft. Es handelt sich um den Unterschied einer Wahrheit personaler Kate-
gorien gegeniiber einer sachhaft-gegenstindlichen, dinglichen Wahrheit. Das philo-
sophische Denken des Griechentums ist, trotz seiner spiritualistischen Tendenz,
faktisch doch an der Auflenwelt orientiert. Wenn auch das Geistige als die starkste,
ja eigentliche Wirklichkeit - des Seins gilt, wird es dennoch in einer Weise
aufgefafit und begriffen, die den Gegenstinden der sinnlichen Erfahrung ange-
messen ist. Daf bei Aristoteles die Lehre von der Seele und — wenigstens zum Teil —
auch die Gotteslehre innerhalb der Naturphilosophie abgehandelt werden, stellt ein
vielsagendes Symptom dieser ,Physikalisierung® des antiken Weltbildes dar. Aus
diesem Grunde ist das griechische Denken niemals zu einer hinreichenden Philo-
sophie der Person vorgestofien®s; ein Mangel, der bereits in den trinitarischen und

"% Zum Problem der Personlichkeit bei Aristoteles vgl. Handbuch der Philosophie, hrsg.
von A. Baeumler-M. Schréter, Miinchen-Berlin 1931, 111 (Mensch und Charakier), S. 35—46.



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 275

christologischen Kontroversen der christlichen Frithzeit spiirbar wurde. Nun ent-
wickeln natiirlich auch die paulinischen Schriften keinen Personbegriff im streng
wissenschaftlichen Sinn. Aber wie im Leben des Apostels seine grole Umkehr auf
Grund der persénlichen Begegnung mit dem Herrn zu Damaskus erfolgte, so ist
hierdurch auch die innere Form seines Denkens bleibend bestimmt. Paulus ist und
bleibt ein ,von Christus Ergriffener® (Phil 3, 12). Er lebt und wirkt ganz aus dem
Bewufitsein personlicher Auserwihltheit (R6m 1,1;Gal 1,15) und niemals abzu-
tragender personaler Verpflichtung: ,Ein Zwang liegt auf mir; wehe mir, wenn
ich nicht das Evangelium verkiinde“ (1 Kor 9, 16). Darum will seine Verkiindigung
nichts anderes sein als die Weitergabe des erbarmungsvollen Rufes Gottes, der an
ihn ergangen ist: ,An Christi Statt also botschaften wir, indem Gott gleichsam
durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: ,Seid vers6hnt mit Gott‘!“ (2 Kor
5, 20). Diesem einen Ziel, allen Menschen den ,Zugang zu diesem Gnadenstand®
(R6m 5, 2), der beseligenden Liebesgemeinschaft mit Gott in Christo, zu eréffnen,
sie in ihm zu bewahren und zu vollenden, — diesem einen Ziel dient die Theologie
des Apostels bis in ihre letzten Einzelheiten hinein. Dementsprechend erscheint sie
uns nicht wie ein Inventar oder ein System von Sachbegriffen, sondern als ein
Kosmos personhafter Beziige.

Um dies naher zu erldutern, brauchen wir nur auf unsere fritheren Darlegungen
zuriickzugreifen: Als Grundcharakter der Offenbarungswahrheit ergab sich zunachst
ibre Gesdhichtlichkeit. Aber die in Frage stehende Geschichte darf nicht als mechani-
sches Nacheinander einer Reihe von Ereignissen aufgefafit werden. Personale Machte
sind, gestaltend oder zerstérend, am Werk, und in ihrem Strahlungsbereich steht der
Mensch, aufgerufen zu personaler Entscheidung. Es ist der personliche Gott, aus
dessen schopferischen Tiefen das gesamte Heilsgeschehen seinen Ursprung nimmt.
Deshalb bleibt uns auch im letzten die Heilsgeschichte ein unlosbares Rétsel. Denn
jeder Versuch, sie auf einsichtige Griinde zuriickzufithren, st6fit am Ende auf das
Unriickfithrbare der Person des lebendigen Gottes: auf den freien ,Ratschluf seines

-Willens“ (Eph 1, 11), auf sein ,Gutdinken“ (ebd. 1, 5.9) und seinen ,Vorsatz*
(1, 11), darin er uns ,erwihlte“ (1 Kor 1, 27; Eph 1, 4)3 und ,vorhererkannte“ (Rém
8,29) und ,vorherbestimmte“ (Rom 8, 29 f; Eph 1, 5. 11) und also ,berief“ (R6m
4,17; 1 Kor 1, 9)%. Und wie ihr dberzeitlicher Ursprung, so tragt anch der inner-
zeitliche Vollzug der Erlésung die denkbarst personale Form: als freie Tat ginzlich
unverdienter Liebe. Gott ,sendet* (Rom 8, 3; Gal 4,4) den ,Sohn seiner Liebe“
(Kol 1, 13), damit er eine personliche Schicksalsgemeinschaft mit uns Menschen ein-
gehe durch seine Teilnahme an unserm Fleisch und Blut (vgl. Hebr 2, 14), ,in allen
Stiicken seinen Briidern verdhnlicht (ebd. 2,17). Noch mehr: sogar vor unserer Siinde
und dem dafiir auf uns lastenden Fluch Gottes schreckt Christus, der Herr, nicht
zuriick, sondern trigt und sithnt sie, indem er sich selber zur ,Siinde* (2 Kor 5, 21)
und zum ,Fluch® (Gal 3, 13) machen lifit. Bis in die duflerste Moglichkeit der
»Liebe“ (Gal 2,20; Eph 8,19; 5,2.25) und ,Hingabe“ (Gal 2, 20; Eph 5, 2. 25)
betatigt er so seine Solidaritit mit uns, die alle und jeden Einzelnen umfafit.

Dieser, von der Person des Herrn ausgehende Einfluf auf die Seinen bleibt dann
endlich auch bestimmend fiir den geschichtlichen Weg der Kirche bis zur endzeit-

"® Vgl. Rém 8,33; 9,11; 11,5 ff.; Kol 8,12; 1 Thess 1,4; 2 Tim 2,10; Tit 1,1.
4 Ferner: Rom 8,30; 9,12.24; 1 Kor 7,17 ff.; Gal 1,6; 5,8; Eph 1,11;4,1.4, Kol 1,12; 3,15 u. a.



276 Giinter Soballa

lichen Vollendung. Der zur Rechten des Vaters Erhohte ,nihrt und pflegt seine
Kirche“ (Eph 5, 29), ,erfiillt* (Eph 1,23; 3,19; 4, 10; Kol 2, 10) sie mit der ihm
eigenen Lebensfiille. Das , Wachstum® (Eph 4, 16; Kol 2, 19) der Kirche erscheint
darum als immer innigere personale Einheit der Glieder mit ihrem Haupte, als
ein , Wachsen in allem zu ihm hin, der das Haupt ist, Christus“ (Eph 4, 15).

Aber gleichzeitig treten andere, ebenfalls persénliche Michte auf, die sich dem
Wachstumsprozef der Kirche entgegenstemmen. Wir haben den eigentlichen
Gegenspicler Gottes und Christi bereits an fritherer Stelle erwahnt: Satan, der
mit seinen Helfern aus dem Geisterreich*! und der Menschenwelt (den ,Sohnen des
Ungehorsams®, in welchen er ,,wirksam ist“: Eph 2, 20) durch ,, Tauschung“ (2 Thess
2, 10) und ,Verfihrung® (ebd. 2, 11) die Heilsgeschichte in einen Weg ins ,Ver-
derben® (Phil 1, 28; 3, 19; 2 Thess 2,3; 1 Tim 6, 9;Hebr 10, 39) umzukehren sucht.
Das Geheimnis des Bosen, das Welt und Geschichte durchdiistert, stammt nicht
aus einem kosmischen Dualismus, aus einer Weltstruktur, in der ,das* Gute und
»das“ Bose sich die Waage halten, — es stammt vielmehr aus dem freien Willen
freier Personen. Und darum kann es auch nicht rein ,ideologisch® iiberwunden
werden; es bedarf hierzu persénlichen Einsatzes und persénlicher Tat. Christus hat
als erster diese Leistung vollbracht, da er durch seinen freiwilligen Kreuzestod den
Teufel (Hebr 2, 14) und die héllischen Machte (Kol 2, 15) entscheidend besiegte.
Trotzdem bleibt das Lebensschicksal der Seinen Kampf, solange dieser Aon wihrt:
Kampf ,gegen die Michte, gegen die Gewalten, gegen die Weltbeherrscher dieser
Finsternis, gegen das bise Geisterreich in den H6hen“ (Eph 6, 12). Erst am Ende
der Tage, bei der ,Ankunft“ (1 Kor 15, 23; 1 Thess 2, 19 u. a.) und dem ,Erschei-
nen” (2 Thess 2, 8; 1 Tim 6, 14; 2 Tim 4, 1; Tit 2, 13) Christi im Strahlenglanz seiner
Sohnesherrlichkeit wird alles Widergéttliche endgiiltig beseitigt werden und nur
noch der personliche Gott das ,Alles-in-allem® (1 Kor 15, 28) sein.

Gibt sich so die Heilsgeschichte als ein wesentlich personal bestimmtes Geschehen,
dann miissen auch die theologischen Grundbegriffe des Paulinismus das Stigma des
Personalen tragen, da sie ja dieser Geschichte innerlichst zugehoren. Bei der Zeich-
nung des Gottesbildes ist das eine Selbstverstidndlichkeit. Die Offenbarung redet
denn auch nicht von einem ,absoluten Sein“ oder einer ,ersten Ursache®, sondern
sie kennt nur den dreipersonlichen Gott: den Gott, der Vater, Sohn und Heiliger
Geist ist. Und dieser Gott will die Antwort auf das pers6nlichste Anliegen sein, das
es fiir den Menschen iiberhaupt geben kann; er will das ,Heil“ des Menschen sein,
indem er ihn hineinnimmt in den Stromkreis seines eigenen, personlichen Lebens.
Darin beschliefit sich die Fille aller ,Verheiflungen® im ,Neuen Bund“, dessen
»Mittler® (Hebr 9, 15) der Gottmensch Jesus Christus ist: dafl wir ,,in Christo“, d. h.
in der Verbindung mit ihm und wie er nun Gott zum Vater haben, und dafl wir
teilnehmen an seinem Gesalbtsein mit dem Heiligen Geist. Aus ,Fernen® (Eph 2, 13)
werden wir ,Nahe® (ebd.), — aus ,Kindern des Zornes“ (ebd. 2, 3) ,Briider* (R6m
8, 29; Hebr 2, 11) des eingeborenen ,Sohnes seiner Liebe“ (Kol 1, 138) und deshalb
~geliebte Kinder® (Eph 5, 1), — aus Menschen, verfallen an den ,Geist der Welt“
(1 Kor 2, 12), ,Geistesmenschen® (1 Kor 2, 13. 15; 2, 1), die aus innerster Verbunden-
heit mit dem Geiste Gottes leben und wirken (vgl. Rdm 8 passim). ,Durch ihn (Chri-
stus) haben wir den Zutritt zum Vater in einem Geist“, formuliert der Apostel zu-

41 Vgl. Rom 8,36; 1 Kor 2,6.8; 15,24; Eph 6,12; Kol 2,15,



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 271

sammenfassend im Epheserbrief (2, 18). Das ,neue Leben® (Rom 6, 4) des Christen,
jene ,Gnade, in der wir stehen® (ebd. 5, 2), ist letztlich nichts anderes als ein (seins-
haft wie bewuBtseinshaft) grundlegend neues personliches Verhiltnis zum persén-
lichen Gott. Auch unter dieser Riicksicht zeigen sich Trinitdtslehre und Gnadenlehre
untrennbar miteinander verbunden.

Der Weg, auf dem der personliche Gott das Heil der menschlichen Person wird
(also das, was die heutige theologische Sprache redemptio subjectiva nennt), ver-
lauft ganz unter dem Einflufl dieses Zieles. Er ist darum beileibe kein Heils-
mechanismus, in den man sich nur einzuschalten braucht. Gewif8 sind Kirche und
Sakramente, die den ,Erwerb des Heiles“ (1 Thess 5, 9) vermitteln, wahrhaft ob-
jektive Institutionen. Aber Objektivitit darf nicht mit Entpersonlichung verwechselt
werden. Wenn der Apostel in seinen Briefen immer wieder die Notwendigkeit
personlicher Entscheidung und personlichen Einsatzes betont, so tut er das aus einem
tiefen Wissen um das eigentliche Wesen von Kirche und Sakrament.

Kirche bedeutet fiir Paulus die Einheit von ,Haupt® und ,Leib“. Das Bild konnte
dazu verleiten, an eine biologische Ganzheit zu denken; dergestalt wie Haupt und
Rumpf den einen menschlichen Organismus bilden. Doch die nihere Ausfiihrung des
Bildes beweist, daf} hier eine Einheit unter Personen gemeint ist. Christus ist ,das
Haupt des Leibes, der Kirche* (Kol 1, 18) um seines ,Erstranges“ (ebd.) willen, da
»die Kirche Christus unterworfen ist“ (Eph 5, 24), wie sich in der Ehe die Frau dem
Manne als ihrem Haupt unterzuordnen hat (vgl. 1 Kor 11, 3; Eph 5, 22 ff.). Es be-
steht hier also ein nur zwischen Personen mogliches Rechtsverhiltnis von Oberhaupt
und Untertanen. Natiirlich bleibt es nicht bei der bloflen Rechtsbeziehung. Die Ge-
meinschaft Christi mit den Seinen will Lebens- und Liebesbund sein. Darum sich-
tet sie der Epheserbrief im Gleichnis der ehelichen Gemeinschaft, des ,grofien Ge-
heimnisses ... im Hinblick auf Christus und die Kirche* (5, 32). Wie die Zu-
gehorigkeit der Frau zum Mann ohne Verlust des personalen Selbstandes bis ins
Auflerste der Einswerdung geht (,wer seine Frau liebt, liebt sich selbst“: Eph 5, 28),
so wird auch, ,wer dem Herrn anhangt (xwoA\duevog), ein Geist mit ihm“ (1 Kor
6,17), jedoch — weil es der ,Herr“ und ,Erldser seines Leibes“ (Eph 5,23) ist — in
stets bleibender Distanz. Man versteht das Geheimnis der Kirche erst dann, wenn
man sie nicht als rein duflere Organisation und auch nicht als unpersénlichen Orga-
nismus begreift, sondern als diese hochzeitliche Einbeit mit ihrem gottmenschlichen
»~Haupt® (Eph 1, 22; 4, 15; 5, 23; Kol 1, 18; 2, 10. 19) und ,Briutigam® (vgl. 2 Kor
11, 2; Eph 5, 22-32), dem sie Braut und Gemahl sein darf und also sein ,Leib“
(1Kor 12,27; Eph 1, 23; 5,23. 30; Kol 1, 18. 24), seine ,Fiille“ (Eph 1, 23; 4, 13),
seine ,,Glorie“ (1 Kor 11, 7; 2 Kor 8, 23).

Diesen lebenspendenden Kontakt mit der Person Christi, des Herrn, herzustellen
und immer inniger zu machen, bildet die Aufgabe und den Sinn der Sakramente.
Zwar gehort es zum Wesen des Sakramentes, daf§ es an eine sinnenhafte Sache ge-
bunden erscheint: darum redet der Apostel vom , Wasser® (Eph 5, 26) der Taufe,
vom ,Brot“ (1 Kor 10, 16 f.; 11, 26 ff.) und ,Kelch“ (1 Kor 10, 16. 21; 11, 26 ff.) der
Eucharistie. Aber erst indem zur dinglichen Sache das personlich-priesterliche
»Wort“ (Eph 5,26) und die ,Segnung® (1Kor 10, 16) hinzutreten, kommt das
eigentliche und wahre Geheimnis des Sakraments zustande: die Verbindung mit
Christus zur Teilnahme an seinem erlésenden Leben, Sterben, Auferstehen. ,Denn



278 Giinter Soballa

alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezogen® (Gal 3, 27). Das
»Angiehen Christi“ in der Taufe bedeutet konkret das ,Mitgekreuzigtsein“ (Gal
2,19; Rom 6, 6) und ,Mitsterben“ (Rém 6, 8; Kol 2,20) und ,Mitbegrabensein®
(Rom 6, 4) des Christen mit dem Erldser, — und eben deshalb auch .sein ,Mit-
auferstehen“ (R6m 6, 5; Eph 2, 6; Kol 3, 1) und ,Mitauffahren® (vgl. Eph 4, 8) und
»Mitthronen in den Himmeln“ (Eph 2, 6). Dem persénlichen Mittlertum Christi ent-
spricht auf unserer Seite dieses personliche ,Mit“. Weil Christus ,uns von Gott zur
Gerechtigkeit und Heiligung und Erlésung geworden ist“ (1 Kor 1, 30), bleiben
Siindenvergebung und Begnadigung untrennbar mit seiner Person verbunden. Frei-
lich: Taufe ist wesentlich Sakrament der Initiation in die Christusgemeinschaft; sie
eroffnet nur die neuen Daseinsrdume. Die volle Angleichung an den Herrn schenkt
sich erst in der realen ,Teilnahme an Leib und Blut Christi“ (1 Kor 10, 16). Sie
schenkt sich in der Eucharistie, als dem eigentlich hochzeitlichen Sakrament, durch
das Christus die Kirche, seine Braut, ,nihrt und pflegt (Eph 5, 29) und so dem
Drang nach Einheit des Lebens, welcher in der Taufe erwacht ist, Stillung und
Erfullung bringt. Taufe und Eucharistie verwirklichen somit den Wesenssinn der
Kirche, wie wir ihn zuvor beschrieben haben. Daraus folgt aber auch, daf} Kirche
notwendig sakramentale Kirche ist, oder besser noch: dafl die Kirche im letzten ein
einziges grofles Sakrament darstellt. Thre raumzeitliche Organisation erscheint als
das sichtbare Zeichen, welches die unsichtbare Gnade der Gnaden vermittelt: Chri-
stus, den Herrn selber, ihn, der in seiner Kirche das ,Alles in allem“ (Kol 3, 11) ist.

Mit dieser Formulierung des Kolosserbriefes haben wir den Punkt erreicht, an
dem der Personalismus der paulinischen Theologie seinen schirfsten Ausdruck hat.
Jesus Christus ist alles in allem. Wie die gesamte Wirklichkeit der neuen Schopfung
»in ihm Bestand hat“ (Kol 1, 17), wie ohne ihn die Welt leer und wesenlos wiirde.
so verdient auch nur das den Namen einer Wahrheit, was in der Person des Gott-
menschen ,in Eins gefafit® (Eph 1, 10) dem Geiste aufleuchtet. Alles andere ist
Schein oder Liige: ,nichtige Gedanken* (1 Kor 3, 20), ,Logismen“ (2 Kor 10, 4) einer
ebenso vermessenen wie ohnmichtigen ,Hdhe, sich entgegenhebend wider die Er-
kenntnis Gottes® (ebd. 10, 5), ,eitle Aufgeblasenheit durch Fleisches-Sinn“* (Kol
2, 18). Die einzig mdgliche , Weltanschauung® ist damit gesetzt, daR Gott von urher
die Welt in seinem Sohne schaut, den er ,zum Erben des Alls bestimmt hat“ (Hebr
1, 2). Diesen kosmischen Christus bezeichnet der Apostel als das ,Mysterium Got-
tes“ (Kol 2, 2), d. h. als personale und zugleich universale Reprasentation des Heils-
planes, den Gott in seinem ,abgriindigen Reichtum der Weisheit und Erkenntnis®
(Rom 11, 33) ersann. Darum ,ist Wahrheit in Jesus“ (Eph 4, 21), sind ,in ihm alle
Schitze der Weisheit und Erkenntnis verborgen® (Kol. 2, 8). Da ,Christus . . . Gottes
Weisheit“ (1 Kor 1, 24) auch ,uns zur Weisheit wurde von Gott her® (ebd. 1, 30),
sind wir ,in allem reich geworden in ihm, an jeglichem Wort und jeglicher Erkennt-
nis* (ebd. 1, 5). Im Hochgefiihl des Bewuflitseins um ,das Uberragende der Erkennt-
nis Christi Jesu, meines Herrn“ (Phil 3, 8), halt Paulus seine gesamte bisherige Le-
bensanschauung fiir ,Verlust® (ebd.). Seitdem es, wie er schreibt, Gott ,wohlgefiel,
... seinen Sobn in mir zu offenbaren” (Gal 1, 16), steht sein Entschluff fest, ,nichts
zu wissen . .. aufler Jesus Christus, und diesen als Gekreuzigten“ (1 Kor 2, 2). ,Wir
predigen Christus den Gekreuzigten® (1 Kor 1,23): mit diesem lapidaren Satz
distanziert er sich von den hellenischen ,Weisheitssuchern“ (ebd. 1, 22). Daran



Wabhrheitsbotschaft und dhristlicher Wandel 279

liegt ihm nichts. Er will nur der ,Herold* (xfjouE: 1 Tim 2, 7; 2 Tim 1, 11) seines
Herrn sein. Ihn und nur ihn durch alle Lande zu ,verkiindigen“4?, daza weif} er
sich berufen®. Deshalb ist fiir Paulus das Evangelium schlechthin das ,Evangelium
von Christus“44, Die Frohbotschaft stammt nicht nur von Christus; er ist auch ihr
cigentlicher Inhalts$s. Ganz klar wird Rom 1, 1 ff. gesagt: Paulus ist als berufener
Apostel ausgesondert fiir das Evangelium Gottes, das von seinem Sohne handelt.
Gal 1, 16 sieht den unmittelbaren Zwedk der Selbstoffenbarung des Gottessohnes
an den Apostel in dessen Amt, ihn unter den Heiden zu verkiinden. Gemifl Eph
3,8 bildet der ,unerforschliche Reichtum Christi das Thema seiner Evangeli-
sation. Und 2Kor 4, 4 geiflelt er die schuldbare Verblendung jener, die ,nicht
schauen den Lichtglanz des Evangeliums von der Herrlichkeit Christi“. Gerade die
letztgenannte Stelle bringt den entscheidenden Sachverhalt zum Ausdruck: Im
Evangelium tritt uns Christus selber entgegen. Es 14t uns ,unverhiillten Antlitzes
die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln® (2 Kor 3, 18), weil sich hinter der Viel-
falt seiner Worte das eine menschgewordene Wort birgt. Wenn schon der ,totende
Buchstabe“ (2 Kor 3, 6) des Alten Testaments nar ,Hiille“ (ebd. 3, 14) Christi als
des innersten Sinnes der Schrift war, um wieviel mehr mufl dann in der Offenbarung
" des Neuen Bundes Christus das Wort der Worte des Evangeliums sein. Denn nur
so konnen wir durch das Evangelium ,umgewandelt werden in das Bild des Herrn,
" von Herrlichkeit zu Herrlichkeit (ebd. 3, 18).

Natiirlich bedarf es noch einer Entfaltung dessen, was in der Person Jesu Christi
alles beschlossen liegt. Doch die hier zu erwahnenden Heilstatsachen fithren sich
ohne Ausnahme auf ihn zuriick; es sind keine isolierten Ereignisse, sondern Aus-
strahlungen seines erlosenden Gottmenschentums. So bleibt er allein das ,grofe
Geheimnis nnserer Religion“ (1 Tim 3, 16), durch dessen Besitz sich die Kirche als
»Sdule und Grundfeste der Wahrheit“ (ebd. 3, 15) ausweist. Das Mysteriam, das
durch die Kirche ,verkiindet ward unter den Heiden“ und also »geglaubt wurde
in der Welt“ (ebd. 3, 16), ist der personliche Herr46 in den verschiedenen Phasen
seines personlichen Lebens: ,Erschienen im Fleisch, zum Sieg gefithrt im Geist,
...anfgenommen in Herrlichkeit“ (ebd.). In dem Mafle wird die Welt ein Reich
der Wabhrheit, als sie das Reich Christi wird, dessen Lichtherrlichkeit im Evan-
gelium allen Zeiten und Zonen erstrahlt (vgl. 2 Kor 4, 4). Die Verkiindigung des
Evangeliums von Jesus Christus bedeutet so eine zweite und fortdauernde Licht-
schopfung, darin der Gott des ,unzuginglichen Lichtes* (1 Tim 6, 16) nun selber
aufleuchtet als das Licht inmitten der Finsternis: ,Denn nicht uns selbst kiinden
wir, sondern Christus Jesus, den Herrn, ... weil Gott, der sprach: Aus Finsternis
leuchte Licht! — er ist aufgeleuchtet in unseren Herzen zum Lichtgestrahl der
Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Antlitz Jesu Christi (2 Kor 4, 5-6).

4 ynotooev Xpwotdv u. d.: 1 Kor 1,28; 15,12; 2 Kor 1,19; 4,5; 11,4; Phil 1,15; 1 Tim 3,16.

43 Wie der Herold dem Wagen des Kénigs voranliuft und die Ankunft des Herrschers
meldet, so ciltder Prediger durch die Welt.“ (Art. xnotocw von FriedrichimTh Wb III, 710.)

4 10 edayyéhov tod Xowotod: Rém. 15,19; 1 Kor 9,12; 2 Kor 2,12; 4, 4; 9,13; 10, 14; Gal.
1,7; Phil 1,27; 1 Thess 3,2; 2 Thess 1,8.

45 Der Genitiv ol Xgioto? ist also genitivus objecti.

48 Vgl. die griechische Textform von 1 Tim 3, 16: 10 pvotfoiov * 8¢ dpavepddn usf.



" 280 Giinter Soballa

b) Christliche Offenbarung ist also letzten Endes nichts anderes als die Selbst-
offenbarung des dreipersonlichen Gottes in der Person des Gottmenschen Jesus
Christus. Darum ist es keine blofe Rhetorik, wenn Paulus an die Gemeinde von
Korinth schreibt, er habe ,mit Uberlegung den Entschlufl gefafit (¥xpwa), michts
anderes zu wissen als Jesus Christus, und zwar den Gekrenzigten® (1 Kor 2, 2). Das
apostolische Kerygma stellt gleichsam die Hiille der Lichtherrlichkeit Christi (vgl.
2Kor 4, 4) dar, in dessen Person uns alle Wahrheit begegnet. Die Gestalt des
Gottmenschen bildet den personalen Mittelpunkt, in dem die gesammelte Wahr-
heit der Heilsgeschichte und des Heilskosmos sternhaft gesammelt auflendhtet, in
dem ,alle Schitze der Weisheit und Erkenntnis geborgen liegen“ (Kol 2, 8) und
sich uns schenken wollen. ‘

Daraus ergeben sich ganz bestimmte Folgerungen: Zunichst diirfte einleuchten,
dafl die Aufnahme einer Wahrheit, in der Gott dem menschlichen Partner seine
ureigensten Geheimnisse anvertraut, nicht den Charakter unverbindlicher Kennt-
nisnahme oder rein intellektuellen Interesses tragen kann. Denn der formale
Begriff der Wahrheit als ,Unverborgenheit® (§-Ajdewa) des Seins zeigt sich in der
christlichen Offenbarung auf eine geradezu bestirzende Weise verwirklicht: Gott
selber tritt in Christus aus seiner Verborgenheit hervor. Er decki sein Intimstes,
Personlichstes auf, verrdt uns jenes ,Geheimnis, das von Urzeiten in Gott, dem
Schopfer des Alls, verborgen war“ (Eph 3, 9). Und hierin gibt er eigentlich sich
selber den Menschen preis. Gott entschlieft sich zu einer Selbstmitteilung von solcher
Zartheit und Verletzlichkeit, daf ihr ohne den Schutz der Liebe Entweihung und
Profanation droht. Die Mitteilung mufd also empfangen werden wie der Mitteilende
selbst47.

Es ist darum durchaus entsprechend, wenn Paulus zur Bezeichnung des Glaubens-
verhdlinisses mehrfach die Formel ,in Christus sein® (g{voy, 2v Xpwotd)®® gebraucht,
oder wenn er den Glauben der Gemeinde als eine briutliche Gemeinschaft der
Liebe und Treue zum Herrn darstellt: ,Ich habe euch ja einem einzigen Mann ver-
lobt, um euch Christus als reine Jungfran zuzufithren* (2 Kor 11,2). Glaube ist
liebende Verbundenheit, geistiges Einssein mit dem Herrn. Im Glauben halt Chri-
stus selber Einkehr in die Herzen der Seinen (vgl. Eph 3, 17). Jegliches ,Leben im
Glauben“ (Gal 2, 20) bedeutet, dafl ,nicht mehr ich lebe, sondern Christus in mir®
(ebd.). Glaube und Licbe gehoren also aufs engste zusammen. ,Im letzten Grunde®,
sagt Juncker® ganz richtig, ,bezeichnen beide das Gesamtverhalten des Christen,
welches auf dem innersten Sichoffnen und Sichoffenhalten fiir den Einfluf der gott-
lichen Liebe beruht, auf dem Ablassen des Ich von sich selber und seiner selbstischen

 Ein Analogon hierzu bietet jede Mitteilung von Person zu Person. Sehr feinsinnig ana-
lysiert A. Brunner (Glaube und Erkenntnis. Philosophisch-theologische Darlegung. Miin-
chen 1951. S. 76) diesen Vorgaug: ,In der Offenbarung schenkt der Mensch sich selbst. Er
148t den anderen teilnchmen an der eigenen geistigen Welt... Je personlicher die Mitteilung
ist, je mehr sie den Charakter einer freien Offenbarung zeigt, um so reineres Schenken ist
sie, um so mehr weist sie auf ihre Vollendung in der Liebe hin; ja sie ist auf ihrer Hohé
schon Liebe. Ebenso ist das vertrauende Vernehmen der Mitteilung nichst der Licbe rein-
stes Empfangen ... Der Glaubende eréffpet sich dem Personsein des Mitteilenden und er-
kennt es an; und indem er an Hand der Mitteilung in dessen Personmitte eintritt, schenkt
er sich selbst zurack®.

4 1 Kor 1,30; 2Kor 5,17; 13,5; Gal 2,20; 3,28; 5,6.

4 Die Ethik des Apostels Paulus, Halle 1919. Bd. I, S. 19.



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 281

Verschlossenheit, um dauernd in der Hingabe an Gott und Christus sein wahres
Sein zu haben.“ Da Gott sich ,offenbart®, kann der Mensch sich nicht verschlieRen.
Er hort anf Gottes Wort als anf die Sprache seiner Liebe. Und darum ist dieses
Hoéren in sich bereits voller Hingabe, getragen von der rickhaltlosen Bereitschaft
des Herzens.

Nur so wird ein echtes Verstehen der Wahrheit méglich. Denn die Wahrheit ist
kein sachhaftes System, sondern Offenbarung der inneren Welt einer Person: Gottes
in Christus. Um in diese innere Welt einzudringen, bedarf es eines tragenden Kon-
taktes, bedarf es einer vertrauten Gemeinsamkeit, die zu schaffen allein die Liebe
fihig ist. Wer nicht liebt, der ,weif} iiberhaupt noch nicht, wie man erkennen muf}*
(1 Kor 8, 2)*. Am eindrucksvollsten bestitigt sich das an jener Wahrheit, die in der
Mitte der neutestamentlichen Offenbarung steht: dem ,Wort vom Kreuz“ (1 Kor
1, 18). Die ,Torheit* und das ,Argernis® des blutigen Kreuzes, an dem der ,Herr
der Herrlichkeit“ (1 Kor 2, 8) in Schmerzen, Tod und Schande gehangen, bleibt fiir
blof theoretische Erwigungen unzuginglich und unverstehbar. Dafl bier in der Tat
»Weisheit fiir Vollendete* (ebd. 2, 6) gepredigt wird, gebt nur dem auf, der sich
liebend an das Geheimnis hingibt. Man mufl selbst erst ,ein Tor werden“ (ebd.
3,18), im Nadcivollzug der drgerniserregenden ,Torheit Gottes* (ebd. 1, 25), um
in Wahrheit ein Weiser zu sein. Nur wer wie der Apostel ,,mit Christus gekreuzigt®
(Gal 2, 19) ist, vermag in der Torheit die Weisheit, in der Ohnmacht die Kraft, in
der Schande die ewige Herrlichkeit Gottes zu ,schanen®.

So miindet schlieflich alles christliche Wahrheitssuchen in die lebendige Nach-
folge des Herrn, der ,uns von Gott her zur Weisheit gemacht worden ist* (1 Kor
1, 30). Die personhafte Wahrheit Gottes kann gar nicht anders voll erfafit werden
als auf dem Wege solcher Nachfolge, im Mittragen des Weltschicksals Jesu Christi,
in der Todes- und Auferstehungsgemeinschaft mit ihm. Selbstverstindlich sind
darum jene, die Christus durch ihre existentielle Haltung ausweichen, die ,als
Feinde des Kreuzes Christi wandeln“ (Phil 3, 18), von der ,unendlich wertvollen
Erkenntnis Christi Jesu“ (ebd. 3, 8) ausgeschlossen. Aber auch die Kolosser bekom-
men einen scharfen Tadel des Apostels zu horen, weil sie sich ,nicht an das Haupt
(Christus) halten“ (Kol 2, 19), sondern in philosophischen Spekulationen (vgl. ebd.
2, 8) ihr Heil suchen. Damit einer in der Wahrheit bleibe, muf er in Christus bleiben:
»Wie ibr nun den Herrn Christus Jesus angenommen habt, so wandelt auch in
ihm: bleibt in ihm festgewurzelt und baut euch in ihm auf® (Kol 2, 6-7). Die im
Glauben begriindete Christusgemeinschaft wird zur immer neuen Forderung und
immer weiter reichenden Aufgabe. Aus ihr heraus soll das gesamte Leben, Denken
und Handeln gestaltet werden. Der Gottmensch ist Glaubensinbalt und Norm sitt-
lichen Wandels zugleich??. Im Glauben an Christus liegt somit das Prinzip einer
personal gestalteten Ethiks2. Der Glaubende weif} sich zum ,Nachahmer (mpnTihg)

8 Auch Thomas von Aquin betont mehrfach diesen Zusammenbang von Liebe und Er-
kenntnis: quo plus quis Deum amat, eo melius intelligit ea quae sunt Dei (De ver. q 14 a 10
ad 10. — II—1II, q2 a3 ad 2).

8 Christentum heifit in erster Linie an die P erson Christi glauben, die ,der Weg,
die Wahrheit und das Leben® ist“: M. Scheler, Schriften aus dem Nachlafl I: Zur Ethik und
Erkenntnislebre. Berlin 1933, S. 177.

52 G. Staffelbach (Die Vereinigung mit Christus als Prinzip der Moral bei Paulus. Freiburg
i. Br. 1982) spricht vom Glauben als dem ,gebeimnisvollen Moralprinzip“ (S. 50).



282 " Giinter Soballa

Gottes“ (Eph 5, 1) und ,,Nachahmer Christi“ (1 Kor 11, 1; 1 Thess 1, 6) berufen. Nicht
als ob ihm aufgegeben wiire, das Vorbild des Herrn mechanisch zu kopierenss. Paulus
selber wehrt ein derartiges Mifiverstindnis ab, wenn er von den Philippern ver-
langt: ,Dieselbe Gesinnung wohne in euch allen, wie sie auch in Christus Jesus vor-
handen war“ (2, 5). Es wird also fiir den Jinger Christi darum gehen, die grofien
und entscheidenden Haltungen und Gesinnungen der menschgewordenen (und so
erst ,;nad)ahmbaren“) Gott-Wahrheit sich zu eigen zu machen und jeweils neu
darzuleben als die eine und einzige Wahrheit seines Lebens. Jenes Ziel, dem der
Apostel mit wahrer Leidenschaft nachstrebt: ,daf ich Christus gewinne und in ihm
erfunden werde® (Phil 3, 9) - jenes Ziel zeichnet jedem Christen seinen Weg in der
Welt vor. ,Geduldig lasset uns laufen den uns bestimmten Kampf, hinblickend auf
den Urheber und Vollender des Glaubens, Jesus, der anstatt der Freude, die er
hitte haben kénnen, den Kreuzestod erduldet und die Schmach fiir nichts geachtet,
dann sich aber zur Rechten des Thrones Gottes gesetzt hat“ (Hebr 12, 2). Der Weg
des Christus, der Tiefenweg zur Hohe, muf8 als ganzer bejaht werden; keine seiner
Phasen 13fit sich iiberspringen. ,Zuverlissig ist das Wort: Wenn wir mit ihm
gestorben sind, werden wir auch mit ihm leben. Wenn wir aushalten, werden wir
auch mitherrschen® (2 Tim 2, 11-12). Darum ist diese irdische Christusgemeinschaft
durchbebt von der Sehnsucht der Erwartung nach seinem endgiiltigen Kommen$*,
nach jener feierlichen ,Einholung® (6mdvinorg: 1 Thess 4, 17) des ,in Herrlichkeit
offenbaren” (Kol 8, 4) Herrn am Tage seiner Wiederkunft. Denn dann geht die
Miihsal des ,Wandels im Glauben“ (2 Kor 5, 7) iiber in die Seligkeit des Schauens
»von Angesicht zu Angesicht“ (1 Kor 13, 12), die Nachfolge vollendet sich zu rest-
losem Einssein: immer ,mit dem Herrn sein (1 Thess 4,.17) und ,beim Herrn
Heimat haben® (2 Kor 5, 8) zu diirfen.

Schlufl: Mysterium pietatis

Das Ziel dieser Untersuchungen war, die innere Hinordnung der dhristlichen
Wahrheitsbotschaft auf den christlichen Wandel deutlich zu machen. Die Wahr-
heit, die Paulus verkiindet, ist nicht bloB ein theoretisches Lehrgebiude, ein in sich
schwebendes Denksystem. Sie ist vielmehr eine Daseinsmacht: , Kraft Gottes zum Heil
{R6m 1, 16). In ihr vernimmt der Mensch Gottes Anruf und Aufruf _Zu einem neuen
Wandel. Die Wahrheit soll den Menschen ergreifen, durchformen, sie soll wachsend
und wachsend zum alleinigen Bestimmungsgrund seiner Existenz werden. So kann

- eigentlich nur im Besitz der Wahrheit sein, wer sich bemiiht, der ihr innewohnenden
Lebensforderung Rechnung zu tragenss. Eine Scheidung zwischen christlicher

% Richtig bemerkt hierzu B. Hiring (Das Heilige und das Gute, Krailling vor Miinchen
1950, S. 278): ,Nachfolge ist nicht geistlose Nachahmung . .. Der Meister will keine Kopien,
er will Jiinger.“ Ebenso betont Fritz Tillmann (Die katholische Sittenlekre, Bd. III, Die Idee
der Nachfolge Christi, Diisseldorf 1934, S. 45): ,Der ,Jiinger’ ist gegeniiber dem ,Meister*
eine eigene Besonderheit und eine einmalige Gegebenheit . .“ — Vgl. auch den Art. muéopo
von Michaelis in ThWb IV, 661—678. ,Nachahmung nicht als Wiederholung des Vorbilds,
sondern als Ausdruck des Gehorsams“ (670).

54 Vgl. 1 Kor 16,11; Phil 3,20; 2 Tim 4,8; Tit 2,13 u.a.

* % Das Verhiltnis von Indikativ und Imperativ in der paulinischen Erlésungslehre be-
handelt A. Kirchgéssner, Erlésung und Siinde im NT, Freiburg 1950, bes. S. 147—157.



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 283

o Theorie“ und christlicher ,Praxis“ 1afit sich deshalb im Grunde nicht durchfiihren.
Es gibt auch nicht zweierlei Wahrheit: eine ,dogmatische“, der man durch Kenntnis
und Zustimmung Geniige tut, und eine ,moralische”, die Anweisungen fiir rechtes
Leben erteilt. Sondern ,der Begriff jedes Dogmas enthilt immer auch zugleich das
Motiv der sittlichen Norm, und beide sind nicht voneinander zu trennen“sé, Das
soll nun aber keineswegs heiflen, die christliche Botschaft konne auf eine reine
Ethik reduziert werden. Ethik beschreibt lediglich das rechte Verhalten im mensch-
lichen Daseinsraum (convenientia ad naturam rationalem). Durch die Offenbarung
aber wurde dem Menschen ein ganz neuer Raum fiir seinen Wandel erdffnet: der
Raum der gottlichen Wahrheit, die ja kein abstraktes Gedankengebilde ist, sondern
eine erhabene Wirklichkeit. Das Geheimnis der Wahrheit Gottes schenkt sich also
zum innersten Geheimnis christlichen Wandels. Der Wandel, den Paulus meint, ist
das Umgehen des ganzen Menschen mit der ganzen Wahrheit, ein , Wandel, wiirdig
des Evangeliums von Christus (Phil 1, 27) und ,wiirdig des Gottes, der euch rief
zu seinem Reich und seiner Herrlichkeit“ (1 Thess 2, 12). Er beschrinkt sich also nicht
auf das Meiden der Siinde und die Ubung menschlich-sittlicher Tugenden. Freilich:
noch weilt der Christ in den unverklarten Ordnungen der Welt, noch danert , dieser
Aon“ (Rom 12,2; 1 Kor 2, 20), in dem wir von den bosen Geistermichten und der
eigenen Schwachheit und Begierlichkeit bedringt werden, noch haben wir zwischen
»Zorn“ und ,Erwerb des Heiles* (1 Thess 5,9) zu wihlen. Darum wird sich die
Echtheit des ,gotteswiirdigen Wandels“ (1 Thess 2, 12) zu einem guten Teil an der
Treue tiglicher Plichterfiillung (vgl. die ,Haustafeln“ in Eph und Kol) erweisen
miissen. So kommt es, dafl die pardnetischen Stiicke der Paulusbriefe eine nicht
zu leugnende Ahnlichkeit mit der zeitgendssischen moralphilosophischen Diatribe
erkennen lassen, obwohl die geistige Welt, in der beide wurzeln, jeweils eine véllig
andersartige ist.

Am eindeutigsten und eindringlichsten formulieren die Pastoralbriefe dieses eben
umzeichnete Verhiltnis von christlicher Wahrheit und christlichem Wandels”. Die
»gesunde Lehre* (ywivovoa didaoxalia), deren unverfilschte Verkiindigung der
Apostel einscharfen will, ist daran kenntlich, daf sie sich mit innerer Notwendig-
keit in einem guten Wandel auswirkt. Deshalb soll Timotheus gewisse Irrlehrerss
zurechtweisen, weil sie nur zu unniitzen, subtilen Griibeleien (2xtnthoerg) AnlaBl
geben, statt die ,gottliche Heilserzichung im Glauben“ (1 Tim 1,4) zu foérdern.
Denn das ,Ziel der Unterweisung ist Liebe aus reinem Herzen, gutem Gewissen
und ungeheucheltem Glauben® (ebd. 1, 5). Unter dem Einflu der wahren Lehre
formt sich der ,Mensch Gottes, geriistet zu jedem guten Werk“ (2 Tim 3, 17), ein

5¢ E. Lohmeyer, Grundlagen paulinischer Theologie, in: Beitr. z. hist. Theologie I, Tiibin-
gen 1929, S. 127. Ahnlich E. Stauffer (Theologie des Neuen Testaments, Giitersloh 19484,
S. 152): ,Jede Gottesoffenbarung schliefit einen Ruf, eine sittliche Forderung in sich“. Falsch
ist die Auffassung von E. Molland (Das paulinische Evangelion. Das Wort und die Sache.
Oslo 1934, S. 63): ,Wenn Paulus das Evangelium mit dem moralischen Wandel verbindet,
tut er es nicht, weil das Evangelium etwas iiber das ethische Leben enthiit, sondern weil
diese religiose Gréfle, dieses Heilsgut, ein hochstes ethisches Motiv werden kann.®

57 Die Kritik will freilich gerade in dieser betonten Einheit von verkiindeter Wahrheit
und getanem Werk eine Instanz gegen den paulinischen Ursprung der Pastoralbriefe er-
blicken. So M. Dibelius, Handbuch zum NT 13. Tibingen 19312, S. 3 und 15 £.

5 Fs handelt sich, wie Knabenbauer (Comment. in ep. ad Timotheum, Paris 1913, S. 187)
anmerkt, nicht um widerchristliche Irrlehrer, sondern um eine Sekte intra muros.



284 Giinter Soballa

~Gefafd zur Ehre, geheiligt, branchbar fiir den Herrn, zu jedem guten Werke bereit®
(ebd. 2,21). Umgekehrt hat das Abirren von der Wahrheit eine Dekadenz des
Lebenswandels zur Folge; es entstehen ,Neid, Zank, Lasterung, Argwohn, —
Streitereien sinnverderbter Menschen, welche die Wahrheit verloren haben® (1 Tim
6,4 f.).

Die niichterne Art der Pastoralbriefe, die, allem spekulativen Pathos abhold,
das Strahlend-Auflergewohnliche der géttlichen Wahrheit in das Grau eines schlicht
menschlichen Alltagslebenss® einsenkt und so verhiillt, mag vielleicht auf den ersten
Blick befremden. Genaun besehen liegt aber kein wesentlicher Unterschied zu den
fritheren Schriften des Apostels vor; nur wendet sich sein stets gleiches Anliegen,
dafl das Glaubensbekenntnis seiner Christen zu einem Lebensbekenntnis werden
miisse, jetzt mit Vorzug Einzelfragen des inneren Aufbaus der Gemeinde zu. Die
von ihm gepredigte Wahrheit soll das gesamte kirchliche Leben durchformen und
gestalten. ,Dies schreibe ich dir®, so erkldrt Paulus dem jungen Bischof von
Ephesus, ,damit du weifit, wie man im Hause Gottes wandeln muf, das da ist die
Kirche des lebendigen Gottes, die Sdule und Grundfeste der Wahrheit® (1 Tim
8,14-15). Der Wahrheit, die Gott seiner Kirche geschenkt hat, ist es eigen, allzeit
die Triebkraft eines Gott wohigefalligen Wandels zu sein. Denn sie ist kein theo-
retischer Denkinhalt, sondern, wie gleich im folgenden Vers (3, 16) gesagt wird, ein
»grofies Geheimnis der Frommigkeit“, ein Geheimnis, das unsere Frommigkeits?
weckt und befeuert, das wir nur dann unser eigen nennen dirfen, wenn wir nach
ihm wandeln. Das blofle Wissen um die Wahrheit wiirde dem Menschen wenig
Nutzen bringen. Erst die Frommigkeit, da die erkannte Wahrbeit zur vollzogenen
‘Wahrheit wird, ,bringt alles ein; sie hat die Verheiflung des Lebens, des jetzigen
und des kommenden® (1 Tim 4, 8-9). Sie gibt die Antwort, die die Offenbarungstat
Gottes von uns fordert. Denn darum ist uns Gott selber, also die prima veritas, als
yheilbringende Gnade® (Tit 2, 11) erschienen, ,damit wir . . . fromm lebten in dieser
Welt“ {ebd.), in einem Wandel in der Wahrheit.

5 Inhaltlich geben sich die Briefe als ,eine Sammlung parinetischer Sentenzen, die Vor-
steher und Alteste, Eheminner und -frauen, Greise und Jiinglinge, Jungfrauen und Witwen,
Sklaven und Herren zur Beobachtung der Aufgaben und Tugenden ihres Standes anbalten®.
(C. Spicq, Les Epitres Pastorales (Etudes Bibl.), Paris 1947, §. XXVI).

8 Man kann es M. Dibelius (Handbuch zum NT 18, Tiibingen 19312, S. 24) wohl zu-
geben, dafl das Wort etoéfere ,im NT nur in Schriften mit bemerkenswert hellenistischem
Wortschatz steht, namlich aufler den Past in Act und 2 Petr®, und darin seine Herkunft
aus dem Hellenismus verrit, wo es ,baufig in den Inschriften erscheint®, innerhalb einer
,schematischen Aufzihlung von Tugenden® und dort ,sowohl die Erfiillung spezieller kulti-
scher Pflichten, als auch das gottgefallige Verhalten im allgemeinen” bezeichnet. Aber fir
Paulus ist es mit einem ganz anderen Inhalt gefiillt als in den hellenistischen Parallelen.
Frommigkeit gilt ihm als der Inbegriff eines neuen Lebens, wie es sich vom Glauben her be-
griindet.





