
270 Günter Soballa 

von der Kirche aufgenommen, oft in Übungen und Gepflogenheiten des Volkes 
oder in Verordnungen und Gesetzen der kirchlichen Behörde ihre für alle gültige 
Form finden. Oder'ihr Geist bleibt in einem Orden lebendig und strahlt durch 
dessen Dasein und Wirksamkeit in das Leben der Kirche hinein. 

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 

Ein Beitrag zur Theologie der Frömmigkeit 

nach den paulinischen Schriften 

Von Günter Soballa S. J., Berlin 

2. Teil 

III. 

Wahrheit in Einmaligkeit: Frömmigkeit der Entscheidung 

a) Die bisherigen Darlegungen über die Geschichtlichkeit und den Heilscharakter 
christlicher Wahrheit ließen erkennen, wie in der paulinischen Theologie nicht eine 
Ordnung der idealen Essenz, sondern eine solche der realen Existenz formgebend 
ist. Dem entsprach dann die Einsicht von der inneren Hinordnung der Wahrheit 
auf ihre Verwirklichung im christlichen Leben. Wir führen diese Gedankenlinie fort, 
indem wir ein weiteres Moment hervorheben, das bisher nur einschlußweise Berück- 
sichtigung fand: die Wertung, die dem Einzelnen, Individuellen, Einmaligen in der 
Offenbarungswahrheit zuteil wird. Das Wörtchen eig •ist im NT nur selten als- 
alltägliches Zahlwort gebraucht, meist bedeutet es einzig, einmalig, einzigartig oder 
alleingültig32. Weil die Heilswirklichkeit und damit die Heilswahrheit geschichtlich 
gestaltet ist, spielt das Einzelne nicht bloß die untergeordnete Rolle des zufälligen 
und in sich bedeutungslosen •Anwendungsfalles"; es kommt ihm eine unerhörte Trag- 
weite zu. •Das Eine und Einmalige verschwindet nicht in der Weite von Welt und 
Geschichte. Vielmehr - das Einzelne trägt das Ganze in sich und einmal entscheidet 
für allemal"33. 

So •kam durch einen Menschen die Sünde in die Welt" (Rom 5,12), wurden 
•durch den Ungehorsam des einen Menschen die Vielen als Sünder hingestellt" 
(ebd. 5,19), so •starben durch die Verfehlung des Einen die Vielen" (5,15), 
•herrschte der Tod infolge der Verfehlung des Einen durch diesen Einen" (5,17). 
Im Geschichtsverständnis der Offenbarung wird also •das Einmalige ... zum Erst- 
maligen, zum Anfangspunkt eines Weges, wird das Ereignis der Sünde zum Prinzip 
der Sünde, das alle Kommenden in seinen Bann zwingt"34. Derselbe Rhythmus ist 

32 ThWb II, 432 (Art. EI; von Stauffer) 
33 ThWb II, 433 
34 Stauffer in ThWb II, 435 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 271 

aber dann auch für die Erlösung bestimmend: Durch den •Gehorsam des Einen 
werden die Vielen als Gerechte hingestellt" (Rom 5,19). Es genügte •eine Rechttat 
für alle Menschen zur Rechtfertigung des Lebens" (5,18), •Gottes Gnade und das 
Geschenk in der Gnade des einen Menschen Jesus Christus strömte auf die Vielen 
über" (5,15), welche nun •im Leben herrschen werden durch den Einen, Jesus 
Christus" (5,17). Wie der Ursprung der Erlösung im Heilswillen des •Einen 
Gottes" (Rom 3,30; 1 Kor 8,6; Tim 2,5; vgl. Hebr 2,11) zu suchen ist, ebenso ist 
es auch die einmalige Tat des •einzigen Mittlers" (1 Tim 2, 5), durch die die ent- 
scheidende Wende unseres Schicksals eintritt. Christus, der Herr, steht in der Mitte 
der Geschichte als der •Erstgeborene" (Kol 1,15.18) und •Erstling" (1 Kor 15,20) 
einer neuen Menschheit. Er steht vor uns als der •Eine, der für alle gestorben ist" 
(2 Kor 5,14), der •ein Opfer für die Sünden dargebracht hat für alle Zeit" (Hebr 
10,12) und •durch ein Opfer für immer die vollendete, die sich heiligen lassen" 
(ebd. 10,14). Und die Frucht dieses •einmaligen" (anal, «pcwai: Hebr 9,26. 28r 
vgl. Rom 6, 10; Hebr 7, 27; 9,12) Opfers ergreifen wir nur innerhalb der Kirche35, 
dem •einen Leib" (Rom 12, 5; 1 Kor 10, 17; 12, 12 ff., Eph. 4, 4) des •einen Herrn" 
(1 Kor 8, 4; Eph 4, 5), in welcher der •eine Geist" (1 Kor 12, 9. 11. 13; Eph 4, 4) 
wirksam ist, und •alle an einem Brot Anteil haben" (1 Kor 10,17), - in der Kirche, 
die nur •einen Glauben, eine Taufe" (Eph 4,5) und •eine Hoffnung" (ebd. 4,4) 
kennt, deren Glieder mit dem einen Liebesgebot die Gesamtheit der Gesetzesfor- 
derungen erfüllen (vgl. Gal 5,14). 

Diese hohe Wertung des Einmaligen hängt eng zusammen mit der biblisch-pau- 
linischen Lehre vom Kairos. Das Wort meint den von Gott für sein Heilshandeln 
frei, ja scheinbar willkürlich gewählten Zeitpunkt, den augenblickshaften, uner- 
warteten und unverdienten Einbruch der göttlichen Gnade in die Welt. Die gesamte 
Logosoffenbarung in Jesus (Tit 1,3) ist ein solcher Kairos Gottes, besonders aber 
sein erlösender Tod (Rom 5,6; 1 Tim 2, 6). Paulus nennt ferner das Auftreten des 
Antichrist (2 Thess 2, 6), den Zeitpunkt des Endgerichts an den Gläubigen (1 Kor 
4, 5), die Epiphanie des wiederkommenden Herrn (1 Tim 6, 15). Doch nicht minder 
findet das Wort von der gottbestimmten •rechten Zeit" auf das ganze durch Christi 
Erlösungswerk herbeigeführte Weltalter Anwendung: •Seht, jetzt ist die ihm wohl- 
gefällige Zeit (xcuoög), seht, jetzt ist der Tag des Heils" (2 Kor 6,2; vgl. Rom 3, 26: 
EV Tcp vüv ttcuocp). Von hier aus wird einsichtig, wie wir in der von Christus einge- 
setzten Heilsordnung nichts anderes erblicken dürfen als die Vergegenständlichung, 
die Objektivierung des göttlichen Kairos. Und es wird ebenso einsichtig, daß es für 
den Menschen keine Heilsmöglichkeit mehr gibt außerhalb der einen Kirche des 
einen Herrn, die unter dem einen Zeichen seines Kreuzes steht. 

b) Damit erweist sich das Leben und die Frömmigkeit des Christen von Anfang 
bis zum Ende als ein Leben und eine Frömmigkeit der Entscheidung. Denn gerade 
weil dem einmaligen Augenblick eine so gewaltige Bedeutung in der Offenbarung 
beigemessen wird, hat die christliche Wahrheit nicht bloß den Charakter einer dar- 
legenden Lehre. Das geoffenbarte •Wort der Wahrheit" (Eph 1, 13; Kol 1, 5) wird 
von Paulus häufig als •Kerygma" bezeichnet, d. h. als Herolds-Ruf, als Prokla- 

35 •Das Urchristentum kennt nur e i n rettendes Ereignis, das Kreuz; es kennt darum nur 
eine Kirche" (Stauffer in ThWb II, 440). 



272 Günter Soballa 

mation. Kerygma ist Ruf als gebieterisch aufrüttelnder, Stellungnahme heischen- 
der Anruf. Es geht um eine einmalige, nicht wiederkehrende Chance, um ein •jetzt 
oder nie" (vgl. 2 Kor 6, 2). Immer wieder mahnt Paulus, den Kairos auszunutzen, 
welchen Gottes Güte uns anbietet: •Achtet denn sorglich darauf, wie ihr wandelt: 
nicht als Unweise, sondern als Weise, indem ihr den Kairos auskauft.." (Eph 5,15f). 
Der Unterschied zwischen •einst" und •jetzt", dem heidnischen und dem christlichen 
Wandel, besteht nicht zum wenigsten darin, daß jener eigentlich kein Leben echter 
Entscheidungen war. Das typische Merkmal des vorchristlichen Zustandes war 
jenes fast willenlose •Getriebenwerden zu den stummen Götzen" (1 Kor 12, 2), ein 
•Wandel in Übertretungen und Sünden, abhängig vom Zeitgeist dieser Welt, 
abhängig von dem Machthaber, der die Gewalt über den Luftbereich hat, dem Geist, 
der gegenwärtig in den Söhnen des Ungehorsams wirksam ist" (Eph 2,1-2). Dem- 
gegenüber weiß sich der Christ vor radikale, unvertretbar von ihm selber zu lei- 
stende Entscheidungen gestellt: •So seid ihr unterwiesen worden, wie es Wahrheit 
in Jesus ist: daß ihr den alten Menschen des früheren Lebenswandels ablegen müßt, 
der in seinen trügerischen Begierden verkommt, daß ihr euch im tiefsten Innern 
eures Geisteslebens erneuern müßt, um den neuen Menschen anzuziehen, der nach 
Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und Reinheit" (Eph 4, 21•24). Die Nähe 
des Parusietages erhöht den Ernst und die Dringlichkeit der geforderten Entschei- 
dung: •Die Frist ist nur noch kurz bemessen, ... denn die Welt in ihrer jetzigen 
Gestalt geht dem Untergang entgegen" (1 Kor 7,29. 31; vgl. Rom 13,11). Rettung 
oder Verdammnis hängen davon ab, ob der Mensch seine Existenz auf die rechte 
Karte gesetzt hat; dementsprechend teilt sich die Menschheit in •solche, die gerettet 
werden und solche, die verlorengehen" (1 Kor 1, 18; 2 Kor 2,15). Aber wenn auch 
die Glaubensentscheidung als einmalig-unwiderrufliche gemeint ist, muß sie doch 
während dieser Weltzeit vielfachen Bedrängnissen und Anfechtungen gegenüber 
festgehalten werden. Daher stammt ihre Gefährdung, ihr stetes Aug-in-Aug zu 
der drohenden Möglichkeit eines Abfalls, wie es der Hebräerbrief in so eindring-- 
licher Weise schildert. 

Mehr noch: Nicht nur in der Grundfrage christlichen Daseins, wo es um Sein oder 
Nichtsein geht, nein, bis ins kleinste und einzelnste hinein hat der Christ, der •in 
dieser Welt fromm leben will" (2 Tim 3, 12), seine Entscheidungen zu fällen. Sein 
ganzes Leben steht unter der Aufgabe des göttlichen Kairos, •der sich in jedem 
Augenblick des Christendaseins erneuert und in dieser Jeweiligkeit vom Christen 
heischt, daß er ihn erkenne und seiner Forderung konkret... nachkomme"86. Christ- 
liche Frömmigkeit bewährt sich vor allen Dingen im Meistern der lebendigen, ein- 
maligen Situation^, der Erfordernisse des Augenblicks. Die •Erneuerung eures 
Sinnes" (Rom 12, 2), welche Paulus verlangt, soll dazu führen, •daß ihr ein sicheres 
Urteil darüber gewinnt, was der Wille Gottes ist, das Gute, Wohlgefällige und Voll- 
kommene" (ebd.). Und eben dies ist christliche Weisheit: nicht irgendwelche tief- 
sinnig-abstrakte Einsichten, sondern jene praktische Fähigkeit, in den wechselnden 

36 G. Delling, Art. xcuoö? in: ThWb III 461. 
37 Daß es eine christliche •Situationsethik" nur innerhalb des Guten gibt und geben 

kann, braucht wohl nicht weiter begründet zu werden. • Eine gute Darstellung des heute 
viel erörterten Problems und eine besonnene Stellungnahme bietet der Aufsatz von Josef 
Fuchs S. J., Situationsethik in theologischer Sicht, in: Scholastik XXVIH/II, Herder, Frei- 
burg 1952, S. 161•182. Hier finden sich auch ausführliche Literaturhinweise. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 273 

Umständen das jeweils Rechte zu tun: •Deshalb hören wir nicht auf, für euch zu 
beten, daß ihr mit der Erkenntnis Seines Willens in aller geistgewirkten Weisheit 
und Einsicht erfüllt werden möchtet, damit ihr so, wie es des Herrn würdig ist, zu 
Seinem völligen Wohlgefallen wandelt" (Kol 1, 9-10). Der Weg zur Vollendung 
besteht darin, •daß eure Liebe je länger desto mehr zunehme an Erkenntnis und 
allem Feingefühl zur Prüfung dessen, worauf es jeweils ankommt, damit ihr auf den 
Tag Christi lauter und ohne Tadel dasteht, voll ausgestattet mit der Frucht der 
Gerechtigkeit" (Phil 1, 9-11). Der Apostel ist weit entfernt davon, das Leben und 
Streben des Christen so problemlos aufzufassen, als ob sich das Verhalten in den 
konkreten Lebenssituationen gleichsam •more geometrico" aus festumgrenzten sitt- 
lichen Prinzipien ableiten ließe, wenn ihm auch - wie man heute betonen muß - die 
allgemeingültigen und ewigen Grundforderungen des göttlichen Sittengesetzes 
selbstverständlich und indiskutierbar erscheinen. Er weiß, ja er hat es in seinem 
eigenen Leben reichlich erfahren, wie der Suchende immer wieder vor neuen, über- 
raschenden Möglichkeiten steht, wie er immer wieder in unerforschtes Land gerät, 
wo es noch keine Wegmarkierungen gibt, wie sich immer wieder das Geheimnis- 
dunkel Gottes um den Menschen breitet, das künstliche Beleuchtung nicht zu durch- 
dringen vermag: •Wie unerforschlich sind Seine Wege, und... wer hat den Sinn 
des Herrn erkannt!" (Rom 11, 33 f) Aber ebensosehr ist Paulus auch davon über- 
zeugt, daß der Christ diese seine schwere Aufgabe bewältigen kann und muß, daß 
er als geistbegabter Mensch die Fähigkeit besitzt, den Kairos Gottes und dessen for- 
dernden Anspruch zu erkennen und zu erfüllen. 

Aus dieser Gebundenheit an die Situation erklärt sich dann auch endlich der 
dialektische Grundzug der paulinischen Frömmigkeit. Weil die einmalige Situation, 
das jeweils Neue und Andersartige, sich weithin einer vorgängigen Festlegung oder 
Berechnung entzieht, bleibt nur übrig, die unverkürzte Breite verschiedenartiger 
Möglichkeiten bestehen zu lassen. Einige wenige Beispiele mögen erläutern, was 

gemeint ist. 

So formt die Briefe des Apostels der Spannungsrhythmus von Göttlichem und 
Menschlichem in uns: Das ekstatische Lebensgefühl solcher, die sich bereits •mit 
Christus in die Himmelswelt versetzt" (Eph 2, 6) wissen, die die •überschwengliche 
Machtfülle" (ebd. 1, 19) und den •Gnadenreichtum" (2, 7) und die •Länge und 
Weite und Höhe und Tiefe" (3, 18) der göttlichen Liebe erfahren haben, paart sich 
mit einem unbestechlichen Realismus, der sich in allen Wechselfällen des konkreten 
Lebens zurechtfindet und nüchtern abfindet: •Ich habe gelernt, mich mit meiner 
jeweiligen Lage abzufinden. Ich weiß mich einzuschränken, ich weiß aus dem Vollen 
zu leben. In alles und jedes bin ich eingeweiht, ins Sattsein und Hungerleiden, 
Überfluß- und Mangelhaben" (Phil 4, 11-13). Einem Daseinsverständnis, das sich 
in den äußersten Grenzsituationen des Menschlichen zu Hause fühlt (oog ea^oroug: 
1 Kor 4, 9), steht jenes fast befremdend •bürgerliche" Lebensideal entgegen, das 
der Apostel seinen Gemeinden entwirft: sie sollen •ein ruhiges, friedliches Leben 
führen" (1 Tim 2, 2), ja geradezu •ihren Ehrgeiz darein setzen, ein stilles Leben 
zu führen, sich um die eigenen Angelegenheiten zu kümmern, und ihrer Hände 
Arbeit obzuliegen" (1 Thess 4, 11). Derselbe Paulus, der die Jungfräulichkeit preist 
als die entrückte •Einheit im Geist" im •Verschmolzensein mit dem Herrn" (1 Kor 
6, 17), findet auch das illusionslos nüchterne Wort: •melius est nubere quam uri", 



274 Günter Soballa 

•es ist besser, zu heiraten, als zu brennen" (1 Kor 7, 9). - Weiter entdecken wir in 
den paulinischen Schriften die unaufgehobene Spannung zwischen der Tatsache, daß 
es •nicht auf das Wollen und das Laufen, sondern auf Gottes Erbarmen" (Rom 9, 26) 
ankommt, und der strengen Forderung, daß ein jeder Christ •mit Ernst und Sorge 
an der eigenen Rettung arbeiten" (Phil 2, 12) muß. - Und schließlich: trotz aller Lei- 
denschaft, mit der Paulus gegen die jüdische Gesetzesfrömmigkeit für die •Freiheit 
der Kinder Gottes" (Rom 8,21) eintritt, da •Christus uns für die Freiheit frei gemacht 
hat" (Gal 5, 1), und wir durch seine rettende Tat •dem Gesetz getötet" (Rom 7, 4) 
wurden, weiß er sich und alle Gläubigen dennoch als •nicht gesetzlos vor Gott, son- 
dern gebunden ins Gesetz Christi" (1 Kor 9, 21). Ja, in den Pastoralbriefen stoßen 
wir sogar wiederum auf eine fast alttestamentarische Gesetzeszucht der •gesunden 
Lehre" und der •guten Werke" und der festgefügten Gemeindeordnung. 

In diesem Widerspiel der Gegensätze formt sich eine Frömmigkeit, die der 
lebendigen Situation in ihrer Einmaligkeit und Unableitbarkeit gerecht wird. Was 
hier gemeint ist, gibt am treffendsten der Ausdruck •christlicher Wandel" wieder, 
den Paulus mit Vorliebe zur Bezeichnung des religiös-sittlichen Verhaltens anwen- 
det. •Wandel" betont zunächst den Charakter der ständigen Bewegtheit christ- 
lichen Daseins, das sich keinem starren Schema fügt, das immer neu und immer 
anders, d. h. einmalig gestaltet ist. Und dennoch hat dieser Wandel des Christen 
nichts gemein mit dem willkürlichen Umschlag des Zufalls oder der Laune, sondern 
verwirklicht sich als einheitlicher Bezug zu dem einen Gott und dem einen Herrn 
in seiner einen Kirche: •Für uns gibt es nur einen Gott, den Vater, aus dem alles 
ist und wir für ihn, und nur einen Herrn, Jesus Christus, durch den alles ist und 
wir durch ihn" (1 Kor 8, 6). 

IV. 

Wahrheit als personale Wahrheit: Liebe und Kadifolge 

a) Wir haben nun noch ein letztes Merkmal der christlichen Wahrheitsbotschaft, 
wie sie der Apostel Paulus verkündet, herauszustellen, das in seiner Bedeutung gar 
nicht hoch genug eingeschätzt werden kann, weil es wohl den fundamentalsten Unter- 
schied zur gesamten antiken und weithin auch der neuzeitlichen Philosophie zutage 
treten läßt. Es handelt sich um den Unterschied einer Wahrheit personaler Kate- 
gorien gegenüber einer sachhaft-gegenständlichen, dinglichen Wahrheit. Das philo- 
sophische Denken des Griechentums ist, trotz seiner spiritualistischen Tendenz, 
faktisch doch an der Außenwelt orientiert. Wenn auch das Geistige als die stärkste, 
ja eigentliche Wirklichkeit des Seins gilt, wird es dennoch in einer Weise 
aufgefaßt und begriffen, die den Gegenständen der sinnlichen Erfahrung ange- 
messen ist. Daß bei Aristoteles die Lehre von der Seele und - wenigstens zum Teil - 
auch die Gotteslehre innerhalb der Naturphilosophie abgehandelt werden, stellt ein 
vielsagendes Symptom dieser •Physikalisierung" des antiken Weltbildes dar. Aus 
diesem Grunde ist das griechische Denken niemals zu einer hinreichenden Philo- 
sophie der Person vorgestoßen38; ein Mangel, der bereits in den trinitarischen und 

38 Zum Problem der Persönlichkeit bei Aristoteles vgl. Handbuch der Philosophie, hrsg. 
von A. Baeumler-M. Schröter, München-Berlin 1931, III (Mensch und Charakter), S. 35•46. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 27'S 

christologischen Kontroversen der christlichen Frühzeit spürbar wurde. Nun ent- 
wickeln natürlich auch die paulinischen Schriften keinen Personbegriff im streng 
wissenschaftlichen Sinn. Aber wie im Leben des Apostels seine große Umkehr auf 
Grund der persönlichen Begegnung mit dem Herrn zu Damaskus erfolgte, so ist 
hierdurch auch die innere Form seines Denkens bleibend bestimmt. Paulus ist und 
bleibt ein •von Christus Ergriffener" (Phil 3,12). Er lebt und wirkt ganz aus dem 
Bewußtsein persönlicher Auserwähltheit (Rom 1,1; Gäl 1,15) und niemals abzu- 
tragender personaler Verpflichtung: •Ein Zwang liegt auf mir; wehe mir, wenn 
ich nicht das Evangelium verkünde" (1 Kor 9,16). Darum will seine Verkündigung 
nichts anderes sein als die Weitergabe des erbarmungsvollen Rufes Gottes, der an 
ihn ergangen ist: •An Christi Statt also botschaften wir, indem Gott gleichsam 
durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: ,Seid versöhnt mit Gott'!" (2 Kor 
5, 20). Diesem einen Ziel, allen Menschen den •Zugang zu diesem Gnadenstand" 
(Rom 5, 2), der beseligenden Liebesgemeinschaft mit Gott in Christo, zu eröffnen, 
sie in ihm zu bewahren und zu vollenden, - diesem einen Ziel dient die Theologie 
des Apostels bis in ihre letzten Einzelheiten hinein. Dementsprechend erscheint sie 
uns nicht wie ein Inventar oder ein System von Sachbegriffen, sondern als ein 
Kosmos personhafter Bezüge. 

Um dies näher zu erläutern, brauchen wir nur auf unsere früheren Darlegungen 
zurückzugreifen: Als Grundcharakter der Offenbarungswahrheit ergab sich zunächst 
ihre Geschichtlichkeit. Aber die in Frage stehende Geschichte darf nicht als mechani- 
sches Nacheinander einer Reihe von Ereignissen aufgefaßt werden. Personale Mächte 
sind, gestaltend oder zerstörend, am Werk, und in ihrem Strahlungsbereich steht der 
Mensch, aufgerufen zu personaler Entscheidung. Es ist der persönliche Gott, aus 
dessen schöpferischen Tiefen das gesamte Heilsgeschehen seinen Ursprung nimmt. 
Deshalb bleibt uns auch im letzten die Heilsgeschichte ein unlösbares Rätsel. Denn 
jeder Versuch, sie auf einsichtige Gründe zurückzuführen, stößt am Ende auf das 
Unrückführbare der Person des lebendigen Gottes: auf den freien •Ratschluß seines 
Willens" (Eph 1, 11), auf sein •Gutdünken" (ebd. 1,5. 9) und seinen •Vorsatz" 
(1, 11), darin er uns •erwählte" (1 Kor 1, 27; Eph 1, 4)39 und •vorhererkannte" (Rom 
8,29) und •vorherbestimmte" (Rom 8, 29 f; Eph 1, 5. 11) und also •berief" (Rom 
4, 17; 1 Kor 1,9)40. Und wie ihr überzeitlicher Ursprung, so trägt auch der inner- 
zeitliche Vollzug der Erlösung die denkbarst personale Form: als freie Tat gänzlich 
unverdienter Liebe. Gott •sendet" (Rom 8,3; Gal 4, 4) den •Sohn seiner Liebe" 
(Kol 1, 13), damit er eine persönliche Schicksalsgemeinschaft mit uns Menschen ein- 
gehe durch seine Teilnahme an unserm Fleisch und Blut (vgl. Hebr 2, 14), •in allen 
Stücken seinen Brüdern verähnlicht" (ebd. 2,17). Noch mehr: sogar vor unserer Sünde 
und dem dafür auf uns lastenden Fluch Gottes schreckt Christus, der Herr, nicht 
zurück, sondern trägt und sühnt sie, indem er sich selber zur •Sünde" (2 Kor 5, 21) 
und zum •Fluch" (Gal 3, 13) machen läßt. Bis in die äußerste Möglichkeit der 
•Liebe" (Gal 2, 20; Eph 3, 19; 5, 2. 25) und •Hingabe" (Gal 2, 20; Eph 5, 2. 25) 
betätigt er so seine Solidarität mit uns, die alle und jeden Einzelnen umfaßt. 

Dieser, von der Person des Herrn ausgehende Einfluß auf die Seinen bleibt dann 
endlich auch bestimmend für den geschichtlichen Weg der Kirche bis zur endzeit- 

39 Vgl. Rom 8,33; 9,11; 11,5 ff.; Kol 3,12; 1 Thess 1,4; 2 Tim 2,10; Tit 1,1. 
40 Ferner: Rom 8,30; 9,12.24; 1 Kor 7,17 ff.; Gal 1,6;5,8; Eph 1,11;4,1.4, Kol 1,12; 3,15u.a. 



276 Günter Soballa 

liehen Vollendung. Der zur Rechten des Vaters Erhöhte •nährt und pflegt seine 
Kirche" (Eph5, 29), •erfüllt" (Eph 1,23; 3, 19; 4, 10; Kol 2, 10) sie mit der ihm 
eigenen Lebensfülle. Das •Wachstum" (Eph 4, 16; Kol 2, 19) der Kirche erscheint 
darum als immer innigere personale Einheit der Glieder mit ihrem Haupte, als 
ein •Wachsen in allem zu ihm hin, der das Haupt ist, Christus" (Eph 4, 15). 

Aber gleichzeitig treten andere, ebenfalls persönliche Mächte auf, die sich dem 
Wachstumsprozeß der Kirche entgegenstemmen. Wir haben den eigentlichen 
Gegenspieler Gottes und Christi bereits an früherer Stelle erwähnt: Satan, der 
mit seinen Helfern aus dem Geisterreich41 und der Menschenwelt (den •Söhnen des 
Ungehorsams", in welchen er •wirksam ist": Eph 2, 20) durch •Täuschung" (2 Thess 
2, 10) und •Verführung" (ebd. 2, 11) die Heilsgeschichte in einen Weg ins •Ver- 
derben" (Phil 1, 28; 3,19; 2 Thess 2, 3; 1 Tim 6, 9;Hebr 10,39) umzukehren sucht. 
Das Geheimnis des Bösen, das Welt und Geschichte durchdüstert, stammt nicht 
aus einem kosmischen Dualismus, aus einer Weltstruktur, in der •das" Gute und 
•das" Böse sich die Waage halten, - es stammt vielmehr aus dem freien Willen 
freier Personen. Und darum kann es auch nicht rein •ideologisch" überwunden 
werden; es bedarf hierzu persönlichen Einsatzes und persönlicher Tat. Christus hat 
als erster diese Leistung vollbracht, da er durch seinen freiwilligen Kreuzestod den 
Teufel (Hebr 2, 14) und die höllischen Mächte (Kol 2, 15) entscheidend besiegte. 
Trotzdem bleibt das Lebensschicksal der Seinen Kampf, solange dieser Äon währt: 
Kampf •gegen die Mächte, gegen die Gewalten, gegen die Weltbeherrscher dieser 
Finsternis, gegen das böse Geisterreich in den Höhen" (Eph 6, 12). Erst am Ende 
der Tage, bei der •Ankunft" (1 Kor 15, 23; 1 Thess 2, 19 u. a.) und dem •Erschei- 
nen" (2 Thess 2, 8; 1 Tim 6, 14; 2 Tim 4, 1; Tit 2, 13) Christi im Strahlenglanz seiner 
Sohnesherrlichkeit wird alles Widergöttliche endgültig beseitigt werden und nur 
noch der persönliche Gott das •Alles-in-allem" (1 Kor 15, 28) sein. 

Gibt sich so die Heilsgeschichte als ein wesentlich personal bestimmtes Geschehen, 
dann müssen auch die theologischen Grundbegriffe des Paulinismus das Stigma des 
Personalen tragen, da sie ja dieser Geschichte innerlichst zugehören. Bei der Zeich- 
nung des Gottesbildes ist das eine Selbstverständlichkeit. Die Offenbarung redet 
denn auch nicht von einem •absoluten Sein" oder einer •ersten Ursache", sondern 
sie kennt nur den dreipersönlichen Gott: den Gott, der Vater, Sohn und Heiliger 
Geist ist. Und dieser Gott will die Antwort auf das persönlichste Anliegen sein, das 
es für den Menschen überhaupt geben kann; er will das •Heil" des Menschen sein, 
indem er ihn hineinnimmt in den Stromkreis seines eigenen, persönlichen Lebens. 
Darin beschließt sich die Fülle aller •Verheißungen" im •Neuen Bund", dessen 
•Mittler" (Hebr 9, 15) der Gottmensch Jesus Christus ist: daß wir •in Christo", d. h. 
in der Verbindung mit ihm und wie er nun Gott zum Vater haben, und daß wir 
teilnehmen an seinem Gesalbtsein mit dem Heiligen Geist. Aus •Fernen" (Eph 2, 13) 
werden wir •Nahe" (ebd.), - aus •Kindern des Zornes" (ebd. 2, 3) •Brüder" (Rom 
8, 29; Hebr 2, 11) des eingeborenen •Sohnes seiner Liebe" (Kol 1, 13) und deshalb 
•geliebte Kinder" (Eph 5, 1), - aus Menschen, verfallen an den •Geist der Welt" 
(1 Kor 2,12), •Geistesmenschen" (1 Kor 2, 13. 15; 2, 1), die aus innerster Verbunden- 
heit mit dem Geiste Gottes leben und wirken (vgl. Rom 8 passim). •Durch ihn (Chri- 
stus) haben wir den Zutritt zum Vater in einem Geist", formuliert der Apostel zu- 

41 Vgl. Rom 8,36; 1 Kor 2,6.8"; 15,24; Eph 6,12; Kol 2,15. 



Wahrheitsbotsdiaft und christlicher Wandel 277 

sammenfassend im Epheserbrief (2, 18). Das •neue Leben" (Rom 6, 4) des Christen, 
jene •Gnade, in der wir stehen" (ebd. 5, 2), ist letztlich nichts anderes als ein (seins- 
haft wie bewußtseinshaft) grundlegend neues persönliches Verhältnis zum persön- 
lichen Gott. Auch unter dieser Rücksicht zeigen sich Trinitätslehre und Gnadenlehre 
untrennbar miteinander verbunden. 

Der Weg, auf dem der persönliche Gott das Heil der menschlichen Person wird 
(also das, was die heutige theologische Sprache redemptio subjectiva nennt), ver- 
läuft ganz unter dem Einfluß dieses Zieles. Er ist darum beileibe kein Heils- 
mechanismus, in den man sich nur einzuschalten braucht. Gewiß sind Kirche und 
Sakramente, die den •Erwerb des Heiles" (1 Thess 5, 9) vermitteln, wahrhaft ob- 
jektive Institutionen. Aber Objektivität darf nicht mit Entpersönlichung verwechselt 
werden. Wenn der Apostel in seinen Briefen immer wieder die Notwendigkeit 
persönlicher Entscheidung und persönlichen Einsatzes betont, so tut er das aus einem 
tiefen Wissen um das eigentliche Wesen von Kirche und Sakrament. 

Kirche bedeutet für Paulus die Einheit von •Haupt" und •Leib". Das Bild könnte 
dazu verleiten, an eine biologische Ganzheit zu denken; dergestalt wie Haupt und 
Rumpf den einen menschlichen Organismus bilden. Doch die nähere Ausführung des 
Bildes beweist, daß hier eine Einheit unter Personen gemeint ist. Christus ist •das 
Haupt des Leibes, der Kirche" (Kol 1, 18) um seines •Erstranges" (ebd.) willen, da 
•die Kirche Christus unterworfen ist" (Eph 5, 24), wie sich in der Ehe die Frau dem 
Manne als ihrem Haupt unterzuordnen hat (vgl. 1 Kor 11, 3; Eph 5, 22 ff.). Es be- 
steht hier also ein nur zwischen Personen mögliches Rechtsverhältnis von Oberhaupt 
und Untertanen. Natürlich bleibt es nicht bei der bloßen Rechtsbeziehung. Die Ge- 
meinschaft Christi mit den Seinen will Lebens- und Liebesbund sein. Darum sich- 
tet sie der Epheserbrief im Gleichnis der ehelichen Gemeinschaft, des •großen Ge- 
heimnisses ... im Hinblick auf Christus und die Kirche" (5, 32). Wie die Zu- 
gehörigkeit der Frau zum Mann ohne Verlust des personalen Selbstandes bis ins 
Äußerste der Einswerdung geht (•wer seine Frau liebt, liebt sich selbst": Eph 5, 28), 
so wird auch, •wer dem Herrn anhangt (xoAAcbuxvog), ein Geist mit ihm" (1 Kor 
6, 17), jedoch - weil es der •Herr" und •Erlöser seines Leibes" (Eph 5,23) ist • in 
stets bleibender Distanz. Man versteht das Geheimnis der Kirche erst dann, wenn 
man sie nicht als rein äußere Organisation und auch nicht als unpersönlichen Orga- 
nismus begreift, sondern als diese hochzeitliche Einheit mit ihrem gottmenschlichen 
•Haupt" (Eph 1, 22; 4, 15; 5, 23; Kol 1, 18; 2,10. 19) und •Bräutigam" (vgl. 2 Kor 
11,2; Eph 5,22-32), dem sie Braut und Gemahl sein darf und also sein •Leib" 
(1 Kor 12, 27; Eph 1, 23; 5, 23. 30; Kol 1, 18. 24), seine •Fülle" (Eph 1, 23; 4, 13), 
seine •Glorie" (1 Kor 11, 7; 2 Kor 8, 23). 

Diesen lebenspendenden Kontakt mit der Person Christi, des Herrn, herzustellen 
und immer inniger zu machen, bildet die Aufgabe und den Sinn der Sakramente. 
Zwar gehört es zum Wesen des Sakramentes, daß es an eine sinnenhafte Sache ge- 
bunden erscheint: darum redet der Apostel vom •Wasser" (Eph 5, 26) der Taufe, 
vom •Brot" (1 Kor 10, 16 f.; 11, 26 ff.) und •Kelch" (1 Kor 10,16. 21; 11, 26 ff.) der 
Eucharistie. Aber erst indem zur dinglichen Sache das persönlich-priesterliche 
•Wort" (Eph 5, 26) und die •Segnung" (1 Kor 10, 16) hinzutreten, kommt das 
eigentliche und wahre Geheimnis des Sakraments zustande: die Verbindung mit 
Christus zur Teilnahme an seinem erlösenden Leben, Sterben, Auferstehen. •Denn 



278 Günter Soballa 

alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezogen" (Gal 3, 27). Das 
•Anriehen Christi" in der Taufe bedeutet konkret das •Mitgekreuzigtsein" (Gal 
2, 19; Rom 6, 6) und •Mitsterben" (Rom 6, 8; Kol 2, 20) und •Mitbegrabensein" 
(Rom 6, 4) des Christen mit dem Erlöser, - und eben deshalb auch sein •Mit- 
auferstehen" (Rom 6, 5; Eph 2, 6; Kol 3, 1) und •Mitauffahren" (vgl. Eph 4, 8) und 
•Mitthronen in den Himmeln" (Eph 2, 6). Dem persönlichen Mittlertum Christi ent- 
spricht auf unserer Seite dieses persönliche •Mit". Weil Christus •uns von Gott zur 
Gerechtigkeit und Heiligung und Erlösung geworden ist" (1 Kor 1, 30), bleiben 
Sündenvergebung und Begnadigung untrennbar mit seiner Person verbunden. Frei- 
lich: Taufe ist wesentlich Sakrament der Initiation in die Christusgemeinschaft; sie 
eröffnet nur die neuen Daseinsräume. Die volle Angleichung an den Herrn schenkt 
sich erst in der realen •Teilnahme an Leib und Blut Christi" (1 Kor 10, 16). Sie 
schenkt sich in der Eucharistie, als dem eigentlich hochzeitlichen Sakrament, durch 
das Christus die Kirche, seine Braut, •nährt und pflegt" (Eph 5, 29) und so dem 
Drang nach Einheit des Lebens, welcher in der Taufe erwacht ist, Stillung und 
Erfüllung bringt. Taufe und Eucharistie verwirklichen somit den Wesenssinn der 
Kirche, wie wir ihn zuvor beschrieben haben. Daraus folgt aber auch, daß Kirche 
notwendig sakramentale Kirche ist, oder besser noch: daß die Kirche im letzten ein 
einziges großes Sakrament darstellt. Ihre raumzeitliche Organisation erscheint als 
das sichtbare Zeichen, welches die unsichtbare Gnade der Gnaden vermittelt: Chri- 
stus, den Herrn selber, ihn, der in seiner Kirche das •Alles in allem" (Kol 3, 11) ist. 

Mit dieser Formulierung des Kolosserbriefes haben wir den Punkt erreicht, an 
dem der Personalismus der paulinischen Theologie seinen schärfsten Ausdruck hat. 
Jesus Christus ist alles in allem. Wie die gesamte Wirklichkeit der neuen Schöpfung 
•in ihm Bestand hat" (Kol 1, 17), wie ohne ihn die Welt leer und wesenlos wür'dp. 
so verdient auch nur das den Namen einer Wahrheit, was in der Person des Gott- 
menschen •in Eins gefaßt" (Eph 1, 10) dem Geiste aufleuchtet. Alles andere ist 
Schein oder Lüge: •nichtige Gedanken" (1 Kor 3, 20), •Logismen" (2 Kor 10, 4) einer 
ebenso vermessenen wie ohnmächtigen •Höhe, sich entgegenhebend wider die Er- 
kenntnis Gottes" (ebd. 10, 5), •eitle Aufgeblasenheit durch Fleisches-Sinn" (Kol 
2, 18). Die einzig mögliche •Weltanschauung" ist damit gesetzt, daß Gott von urher 
die Welt in seinem Sohne schaut, den er •zum Erben des Alls bestimmt hat" (Hebr 
1, 2). Diesen kosmischen Christus bezeichnet der Apostel als das •Mysterium Got- 
tes" (Kol 2, 2), d. h. als personale und zugleich universale Repräsentation des Heils- 
planes, den Gott in seinem •abgründigen Reichtum der Weisheit und Erkenntnis" 
(Rom 11, 33) ersann. Darum •ist Wahrheit in Jesus" (Eph 4, 21), sind •in ihm alle 
Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen" (Kol. 2, 3). Da •Christus ... Gottes 
Weisheit" (1 Kor 1, 24) auch •uns zur Weisheit wurde von Gott her" (ebd. 1, 30), 
sind wir •in allem reich geworden in ihm, an jeglichem Wort und jeglicher Erkennt- 
nis" (ebd. 1, 5). Im Hochgefühl des Bewußtseins um •das Überragende der Erkennt- 
nis Christi Jesu, meines Herrn" (Phil 3, 8), hält Paulus seine gesamte bisherige Le- 
bensanschauung für •Verlust" (ebd.). Seitdem es, wie er schreibt, Gott •wohlgefiel, 
... seinen Sohn in mir zu offenbaren" (Gal 1, 16), steht sein Entschluß fest, •nichts 
zu wissen ... außer Jesus Christus, und diesen als Gekreuzigten" (1 Kor 2, 2). •Wir 
predigen Christus den Gekreuzigten" (1 Kor 1,23): mit diesem lapidaren Satz 
distanziert er sich von den hellenischen  •Weisheitssuchern"  (ebd. 1, 22). Daran 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 279 

liegt ihm nichts. Er will nur der •Herold" (uf)Qu|: 1 Tim 2, 7; 2 Tim 1, 11) seines 
Herrn sein. Ihn und nur ihn durch alle Lande zu •verkündigen"42, dazu weiß er 
sich berufen43. Deshalb ist für Paulus das Evangelium schlechthin das •Evangelium 
von Christus"44. Die Frohbotschaft stammt nicht nur von Christus; er ist auch ihr 
eigentlicher Inhalt45. Ganz klar wird Rom 1,1 ff. gesagt: Paulus ist als berufener 
Apostel ausgesondert für das Evangelium Gottes, das von seinem Sohne handelt. 
Gal 1,16 sieht den unmittelbaren Zweck der Selbstoffenbarung des Gottessohnes 
an den Apostel in dessen Amt, ihn unter den Heiden zu verkünden. Gemäß Eph 
3, 8 bildet der •unerforschliche Reichtum Christi" das Thema seiner Evangeli- 
sation. Und 2 Kor 4, 4 geißelt er die schuldbare Verblendung jener, die •nicht 
schauen den Lichtglanz des Evangeliums von der Herrlichkeit Christi". Gerade die 
letztgenannte Stelle bringt den entscheidenden Sachverhalt zum Ausdruck: Im 
Evangelium tritt uns Christus selber entgegen. Es läßt uns •unverhüllten Antlitzes 
die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln" (2 Kor 3,18), weil sich hinter der Viel- 
falt seiner Worte das eine menschgewordene Wort birgt. Wenn schon der •tötende 
Buchstabe" (2 Kor 3, 6) des Alten Testaments nur •Hülle" (ebd. 3, 14) Christi als 
des innersten Sinnes der Schrift war, um wieviel mehr muß dann in der Offenbarung 
des Neuen Bundes Christus das Wort der Worte des Evangeliums sein. Denn nur 
so können wir durch das Evangelium •umgewandelt werden in das Bild des Herrn, 
von Herrlichkeit zu Herrlichkeit" (ebd. 3, 18). 

Natürlich bedarf es noch einer Entfaltung dessen, was in der Person Jesu Christi 
alles beschlossen liegt. Doch die hier zu erwähnenden Heilstatsachen führen sich 
ohne Ausnahme auf ihn zurück; es sind keine isolierten Ereignisse, sondern Aus- 
strahlungen seines erlösenden Gottmenschentums. So bleibt er allein das •große 
Geheimnis unserer Religion" (1 Tim 3, 16), durch dessen Besitz sich die Kirche als 
•Säule und Grundfeste der Wahrheit" (ebd. 3, 15) ausweist. Das Mysterium, das 
durch die Kirche •verkündet ward unter den Heiden" und also •geglaubt wurde 
in der Welt" (ebd. 3, 16), ist der persönliche Herr46 in den verschiedenen Phasen 
seines persönlichen Lebens: •Erschienen im Fleisch, zum Sieg geführt im Geist, 
... aufgenommen in Herrlichkeit" (ebd.). In dem Maße wird die Welt ein Reich 
der Wahrheit, als sie das Reich Christi wird, dessen Lichtherrlichkeit im Evan- 
gelium allen Zeiten und Zonen erstrahlt (vgl. 2 Kor 4, 4). Die Verkündigung des 
Evangeliums von Jesus Christus bedeutet so eine zweite und fortdauernde Licht- 
schöpfung, darin der Gott des •unzugänglichen Lichtes" (1 Tim 6, 16) nun selber 
aufleuchtet als das Licht inmitten der Finsternis: •Denn nicht uns selbst künden 
wir, sondern Christus Jesus, den Herrn, ... weil Gott, der sprach: Aus Finsternis 
leuchte Licht! - er ist aufgeleuchtet in unseren Herzen zum Lichtgestrahl der 
Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Antlitz Jesu Christi" (2 Kor 4, 5-6). 

42 xtipiJoaEW XQICTT6V U. ä.: 1 Kor 1,23; 15,12; 2 Kor 1,19; 4,5; 11,4; Phil 1,15; 1 Tim 3,16. 
48 •Wie der Herold dem Wagen des Königs voranläuft und die Ankunft des Herrschers 

meldet, so eilt der Prediger durch die Welt." (Art. Ki\Qvaou> von Friedrich imTh WblH, 710.) 
44 Tö EÄaYY^iov TOC XOIO-TOü: Rom. 15,19; 1 Kor 9,12; 2 Kor 2,12; 4, 4; 9,13; 10,14; Gal. 

1,7; Phil 1,27; 1 Thess 3,2; 2 Thess 1,8. 
46 Der Genitiv toO XpiaxoB ist also genitivus objecti. 
46 Vgl. die griechische Textform von 1 Tim 3, 16: xö uwrfioiov • 8g JcpavsodMrr) usf. 



280 Günter Soballa 

b) Christliche Offenbarung ist also letzten Endes nichts anderes als die Selbst- 
offenbarung des dreipersönlichen Gottes in der Person des Gottmenschen Jesus 
Christus. Darum ist es keine bloße Rhetorik, wenn Paulus an die Gemeinde von 
Korinth schreibt, er habe •mit Überlegung den Entschluß gefaßt (expivct), nichts 
anderes zu wissen als Jesus Christus, und zwar den Gekreuzigten" (1 Kor 2, 2). Das 
apostolische Kerygma stellt gleichsam die Hülle der Lichtherrlichkeit Christi (vgl. 
2 Kor 4, 4) dar, in dessen Person uns alle Wahrheit begegnet. Die Gestalt des 
Gottmenschen bildet den personalen Mittelpunkt, in dem die gesammelte Wahr- 
heit der Heilsgeschichte und des Heilskosmos sternhaft gesammelt aufleuchtet, in 
dem •alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis geborgen liegen" (Kol 2, 3) und 
sich uns schenken wollen. 

Daraus ergeben sich ganz bestimmte Folgerungen: Zunächst dürfte einleuchten, 
daß die Aufnahme einer Wahrheit, in der Gott dem menschlichen Partner seine 
ureigensten Geheimnisse anvertraut, nicht den Charakter unverbindlicher Kennt- 
nisnahme oder rein intellektuellen Interesses tragen kann. Denn der formale 
Begriff der Wahrheit als •Unverborgenheit" («-M|{leia) des Seins zeigt sich in der 
christlichen Offenbarung auf eine geradezu bestürzende Weise verwirklicht: Gott 
selber tritt in Christus aus seiner Verborgenheit hervor. Er deckt sein Intimstes, 
Persönlichstes auf, verrät uns jenes •Geheimnis, das von Urzeiten in Gott, dem 
Schöpfer des Alls, verborgen war" (Eph 3, 9). Und hierin gibt er eigentlich sich 
selber den Menschen preis. Gott entschließt sich zu einer Selbstmitteilung von solcher 
Zartheit und Verletzlichkeit, daß ihr ohne den Schutz der Liebe Entweihung und 
Profanation droht. Die Mitteilung muß also empfangen werden wie der Mitteilende 
selbst47. 

Es ist darum durchaus entsprechend, wenn Paulus zur Bezeichnung des Glaubens- 
verhältnisses mehrfach die Formel •in Christus sein" (EIVCU EV Xpiatü))48 gebraucht, 
oder wenn er den Glauben der Gemeinde als eine bräutliche Gemeinschaft der 
Liebe und Treue zum Herrn darstellt: •Ich habe euch ja einem einzigen Mann ver- 
lobt, um euch Christus als reine Jungfrau zuzuführen" (2 Kor 11, 2). Glaube ist 
liebende Verbundenheit, geistiges Einssein mit dem Herrn. Im Glauben hält Chri- 
stus selber Einkehr in die Herzen der Seinen (vgl. Eph 3,17). Jegliches •Leben im 
Glauben" (Gal 2, 20) bedeutet, daß •nicht mehr ich lebe, sondern Christus in mir" 
(ebd.). Glaube und Liebe gehören also aufs engste zusammen. •Im letzten Grunde", 
sagt Juncker*9 ganz richtig, •bezeichnen beide das Gesamtverhalten des Christen, 
welches auf dem innersten Sichöffnen und Sichoffenhalten für den Einfluß der gött- 
lichen Liebe beruht, auf dem Ablassen des Ich von sich selber und seiner selbstischen 

47 Ein Analogon hierzu bietet jede Mitteilung von Person zu Person. Sehr feinsinnig ana- 
lysiert A. Brunner (Glaube und Erkenntnis. Philosophisch-theologische Darlegung. Mün- 
chen 1951. S. 76) diesen Vorgang: •In der Offenbarung schenkt der Mensch sich selbst. Er 
läßt den anderen teilnehmen an der eigenen geistigen Welt... Je persönlicher die Mitteilung 
ist, je mehr sie den Charakter einer freien Offenbarung zeigt, um so reineres Schenken ist 
sie, um so mehr weist sie auf ihre Vollendung in der Liebe hin; ja sie ist auf ihrer Höhe 
schon Liebe. Ebenso ist das vertrauende Vernehmen der Mitteilung nächst der Liebe rein- 
stes Empfangen ... Der Glaubende eröffnet sich dem Personsein des Mitteilenden und er- 
kennt es an; und indem er an Hand der Mitteilung in dessen Personmitte eintritt, schenkt 
er sich selbst zurück". 

48 lKor 1,30; 2 Kor 5,17; 13,5; Gal 2,20; 3,28; 5,6. 
48 Die Ethik des Apostels Paulus, Halle 1919. Bd. II, S. 19. 



Wahrheitsbotsdiaft und christlicher Wandel 281 

Verschlossenheit, um dauernd in der Hingabe an Gott und Christus sein wahres 
Sein zu haben." Da Gott sich •offenbart", kann der Mensch sich nicht verschließen. 
Er hört auf Gottes Wort als auf die Sprache seiner Liebe. Und darum ist dieses 
Hören in sich bereits voller Hingabe, getragen von der rückhaltlosen Bereitschaft 
des Herzens. 

Nur so wird ein echtes Verstehen der Wahrheit möglich. Denn die Wahrheit ist 
kein sachhaftes System, sondern Offenbarung der inneren Welt einer Person: Gottes 
in Christus. Um in diese innere Welt einzudringen, bedarf es eines tragenden Kon- 
taktes, bedarf es einer vertrauten Gemeinsamkeit, die zu schaffen allein die Liebe 
fähig ist. Wer nicht liebt, der •weiß überhaupt noch nicht, wie man erkennen muß" 
(1 Kor 8, 2)50. Am eindrucksvollsten bestätigt sich das an jener Wahrheit, die in der 
Mitte der neutestamentlichen Offenbarung steht: dem •Wort vom Kreuz" (1 Kor 
1, 18). Die •Torheit" und das •Ärgernis" des blutigen Kreuzes, an dem der •Herr 
der Herrlichkeit" (1 Kor 2, 8) in Schmerzen, Tod und Schande gehangen, bleibt für 
bloß theoretische Erwägungen unzugänglich und unverstehbar. Daß hier in der Tat 
•Weisheit für Vollendete" (ebd. 2, 6) gepredigt wird, geht nur dem auf, der sich 
liebend an das Geheimnis hingibt. Man muß selbst erst •ein Tor werden" (ebd. 
3, 18), im Nachvollzug der ärgerniserregenden •Torheit Gottes" (ebd. 1, 25), um 
in Wahrheit ein Weiser zu sein. Nur wer wie der Apostel •mit Christus gekreuzigt" 
(Gal 2, 19) ist, vermag in der Torheit die Weisheit, in der Ohnmacht die Kraft, in 
der Schande die ewige Herrlichkeit Gottes zu •schauen". 

So mündet schließlich alles christliche Wahrheitssuchen in die lebendige Kadi- 
folge des Herrn, der •uns von Gott her zur Weisheit gemacht worden ist" (1 Kor 
1, 30). Die personhafte Wahrheit Gottes kann gar nicht anders voll erfaßt werden 
als auf dem Wege solcher Nachfolge, im Mittragen des Weltschicksals Jesu Christi, 
in der Todes- und Auferstehungsgemeinschaft mit ihm. Selbstverständlich sind 
darum jene, die Christus durch ihre existentielle Haltung ausweichen, die •als 
Feinde des Kreuzes Christi wandeln" (Phil 3, 18), von der •unendlich wertvollen 
Erkenntnis Christi Jesu" (ebd. 3, 8) ausgeschlossen. Aber auch die Kolosser bekom- 
men einen scharfen Tadel des Apostels zu hören, weil sie sich •nicht an das Haupt 
(Christus) halten" (Kol 2, 19), sondern in philosophischen Spekulationen (vgl. ebd. 
2, 8) ihr Heil suchen. Damit einer in der Wahrheit bleibe, muß er in Christus bleiben: 
•Wie ihr nun den Herrn Christus Jesus angenommen habt, so wandelt auch in 
ihm: bleibt in ihm festgewurzelt und baut euch in ihm auf" (Kol 2, 6-7). Die im 
Glauben begründete Christusgemeinschaft wird zur immer neuen Forderung und 
immer weiter reichenden Aufgabe. Aus ihr heraus soll das gesamte Leben, Denken 
und Handeln gestaltet werden. Der Gottmensch ist Glaubensinhalt und Norm sitt- 
lichen Wandels zugleich51. Im Glauben an Christus liegt somit das Prinzip einer 
personal gestalteten Ethik52. Der Glaubende weiß sich zum •Nachahmer ([nji/rynig) 

50 Auch Thomas von Aquin betont mehrfach diesen Zusammenhang von Liebe und Er- 
kenntnis: quo plus quis Deum amat, eo melius intelligit ea quae sunt Dei (De ver. q 14 a 10 
ad 10. • II•II, q2 a3 ad 2). 

61 •Christentum heißt in erster Linie an die Person Christi glauben, die ,der Weg, 
die Wahrheit und das Leben' ist": M. Scheler, Schriften aus dem Nachlaß I: Zur Ethik und 
Erkenntnislehre. Berlin 1933, S. 177. 

62 G. Staffelbach (Die Vereinigung mit Christus als Prinzip der Moral bei Paulus. Freiburg 
i. Br. 1932) spricht vom Glauben als dem •geheimnisvollen Moralprinzip" (S. 50). 



282 Günter Soballa 

Gottes" (Eph 5,1) und •Nachahmer Christi" (1 Kor 11,1; 1 Thess 1,6) berufen. Nicht 
als ob ihm aufgegeben wäre, das Vorbild des Herrn mechanisch zu kopieren53. Paulus 
selber wehrt ein derartiges Mißverständnis ab, wenn er von den Philippern ver- 
langt: •Dieselbe Gesinnung wohne in euch allen, wie sie auch in Christus Jesus vor- 
handen war" (2, 5). Es wird also für den Jünger Christi darum gehen, die großen 
und entscheidenden Haltungen und Gesinnungen der menschgewordenen (und so 
erst •nachahmbaren") Gott-Wahrheit sich zu eigen zu machen und jeweils neu 
darzuleben als die eine und einzige Wahrheit seines Lebens. Jenes Ziel, dem der 
Apostel mit wahrer Leidenschaft nachstrebt: •daß ich Christus gewinne und in ihm 
erfunden werde" (Phil 3, 9) - jenes Ziel zeichnet jedem Christen seinen Weg in der 
Welt vor. •Geduldig lasset uns laufen den uns bestimmten Kampf, hinblickend auf 
den Urheber und Vollender des Glaubens, Jesus, der anstatt der Freude, die er 
hätte haben können, den Kreuzestod erduldet und die Schmach für nichts geachtet, 
dann sich aber zur Rechten des Thrones Gottes gesetzt hat" (Hebr 12, 2). Der Weg 
des Christus, der Tiefenweg zur Höhe, muß als ganzer bejaht werden; keine seiner 
Phasen läßt sich überspringen. •Zuverlässig ist das Wort: Wenn wir mit ihm 
gestorben sind, werden wir auch mit ihm leben. Wenn wir aushalten, werden wir 
auch mitherrschen" (2 Tim 2,11-12). Darum ist diese irdische Christusgemeinschaft 
durchbebt von der Sehnsucht der Erwartung nach seinem endgültigen Kommen54, 
nach jener feierlichen •Einholung" (cutcivrnoii;: 1 Thess 4, 17) des •in Herrlichkeit 
offenbaren" (Kol 3, 4) Herrn am Tage seiner Wiederkunft. Denn dann geht die 
Mühsal des •Wandels im Glauben" (2 Kor 5, 7) über in die Seligkeit des Schauens 
•von Angesicht zu Angesicht" (1 Kor 13,12), die Nachfolge vollendet sich zu rest- 
losem Einssein: immer •mit dem Herrn sein" (1 Thess 4,.17) und •beim Herrn 
Heimat haben" (2 Kor 5, 8) zu dürfen. 

Schluß: Mysterium pietatis 

Das Ziel dieser Untersuchungen war, die innere Hiriordnung der christlichen 
Wahrheitsbotschaft auf den christlichen Wandel deutlich zu machen. Die Wahr- 
heit, die Paulus verkündet, ist nicht bloß ein theoretisches Lehrgebäude, ein in sich 
schwebendes Denksystem. Sie ist vielmehr eine Daseinsmacht: • Kraft Gottes zum Heil" 
(Rom 1,16). In ihr vernimmt der Mensch Gottes Anruf und Aufruf zu einem neuen 
Wandel. Die Wahrheit soll den Menschen ergreifen, durchformen, sie soll wachsend 
und wachsend zum alleinigen Bestimmungsgrund seiner Existenz werden. So kann 
eigentlich nur im Besitz der Wahrheit sein, wer sich bemüht, der ihr innewohnenden 
Lebensforderung   Rechnung   zu   tragen55.   Eine Scheidung   zwischen   christlicher 

53 Richtig bemerkt hierzu B. Häring (Das Heilige und das Gute, Krailling vor München 
1950, S. 278): •Nachfolge ist nicht geistlose Nachahmung ... Der Meister will keine Kopien, 
er will Jünger." Ebenso betont Fritz Tillmann (Die katholische Sittenlehre, Bd. III, Die Idee 
der Nachfolge Christi, Düsseldorf 1934, S. 45): •Der Jünger' ist gegenüber dem .Meister' 
eine eigene Besonderheit und eine einmalige Gegebenheit .." • Vgl. auch den Art. |unEO[iat 
von Michaelis in ThWb IV, 661•678. •Nachahmung nicht als Wiederholung des Vorbilds, 
sondern als Ausdruck des Gehorsams" (670). 

64 Vgl. 1 Kor 16,11; Phil 3,20; 2 Tim 4,8; Tit 2,13 u.a. 
55 Das Verhältnis von Indikativ und Imperativ in der paulinischen Erlösungslehre be- 

handelt A. Kirchgässner, Erlösung und Sünde im NT, Freiburg 1950, bes. S. 147•157. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 283 

•Theorie" und christlicher •Praxis" läßt sich deshalb im Grunde nicht durchführen. 
Es gibt auch nicht zweierlei Wahrheit: eine •dogmatische", der man durch Kenntnis 
und Zustimmung Genüge tut, und eine •moralische", die Anweisungen für rechtes 
Leben erteilt. Sondern •der Begriff jedes Dogmas enthält immer auch zugleich das 
Motiv der sittlichen Norm, und beide sind nicht voneinander zu trennen"56. Das 
soll nun aber keineswegs heißen, die christliche Botschaft könne auf eine reine 
Ethik reduziert werden. Ethik beschreibt lediglich das rechte Verhalten im mensch- 
lichen Daseinsraum (convenientia ad naturam rationalem). Durch die Offenbarung 
aber wurde dem Menschen ein ganz neuer Raum für seinen Wandel eröffnet: der 
Raum der göttlichen Wahrheit, die ja kein abstraktes Gedankengebilde ist, sondern 
eine erhabene Wirklichkeit. Das Geheimnis der Wahrheit Gottes schenkt sich also 
zum innersten Geheimnis christlichen Wandels. Der Wandel, den Paulus meint, ist 
das Umgehen des ganzen Menschen mit der ganzen Wahrheit, ein •Wandel, würdig 
des Evangeliums von Christus" (Phil 1, 27) und •würdig des Gottes, der euch rief 
zu seinem Reich und seiner Herrlichkeit" (1 Thess 2, 12). Er beschränkt sich also nicht 
auf das Meiden der Sünde und die Übung menschlich-sittlicher Tugenden. Freilich: 
noch weilt der Christ in den unverklärten Ordnungen der Welt, noch dauert •dieser 
Äon" (Rom 12, 2; 1 Kor 2, 20), in dem wir von den bösen Geistermächten und der 
eigenen Schwachheit und Begierlichkeit bedrängt werden, noch haben wir zwischen 
•Zorn" und •Erwerb des Heiles" (1 Thess 5, 9) zu wählen. Darum wird sich die 
Echtheit des •gotteswürdigen Wandels" (1 Thess 2,12) zu einem guten Teil an der 
Treue täglicher Pflichterfüllung (vgl. die •Haustafeln" in Eph und Kol) erweisen 
müssen. So kommt es, daß die paränetischen Stücke der Paulusbriefe eine nicht 
zu leugnende Ähnlichkeit mit der zeitgenössischen moralphilosophischen Diatribe 
erkennen lassen, obwohl die geistige Welt, in der beide wurzeln, jeweils eine völlig 
andersartige ist. 

Am eindeutigsten und eindringlichsten formulieren die Pastoralbriefe dieses eben 
umzeichnete Verhältnis von christlicher Wahrheit und christlichem Wandel57. Die 
•gesunde Lehre" (vyia'wovaa Siöctaxcdice), deren unverfälschte Verkündigung der 
Apostel einschärfen will, ist daran kenntlich, daß sie sich mit innerer Notwendig- 
keit in einem guten Wandel auswirkt. Deshalb soll Timotheus gewisse Irrlehrer58 

zurechtweisen, weil sie nur zu unnützen, subtilen Grübeleien (ett£nTT]c>EicJ Anlaß 
geben, statt die •göttliche Heilserziehung im Glauben" (1 Tim 1,4) zu fördern. 
Denn das •Ziel der Unterweisung ist Liebe aus reinem Herzen, gutem Gewissen 
und ungeheucheltem Glauben" (ebd. 1,5). Unter dem Einfluß der wahren Lehre 
formt sich der •Mensch Gottes, gerüstet zu jedem guten Werk" (2 Tim 3, 17), ein 

56 E. Lohmeyer, Grundlagen paulinischer Theologie, in: Beitr. z. hist. Theologie I, Tübin- 
gen 1929, S. 127. Ähnlich E. Stauffer (Theologie des Neuen Testaments, Gütersloh 19484, 
S. 152): •Jede Gottesoffenbarung schließt einen Ruf, eine sittliche Forderung in sich". Falsch 
ist die Auffassung von E. Molland (Das paulinische Evangelion. Das Wort und die Sache. 
Oslo 1934, S. 63): •Wenn Paulus das Evangelium mit dem moralischen Wandel verbindet, 
tut er es nicht, weil das Evangelium etwas über das ethische Leben enthält, sondern weil 
diese religiöse Größe, dieses Heilsgut, ein höchstes ethisches Motiv werden kann." 

57 Die Kritik will freilich gerade in dieser betonten Einheit von verkündeter Wahrheit 
und getanem Werk eine Instanz gegen den paulinischen Ursprung der Pastoralbriefe er- 
blicken. So M. Dibelius, Handbuch zum NT 13. Tübingen 19312, S. 3 und 15 f. 

68 Es handelt sich, wie Knabenbauer (Comment, in ep. ad Timotheum, Paris 1913, S. 187) 
anmerkt, nicht um widerchristliche Irrlehrer, sondern um eine Sekte intra muros. 



284 Günter Soballa 

•Gefäß zur Ehre, geheiligt, brauchbar für den Herrn, zu jedem guten Werke bereit" 
(ebd. 2,21). Umgekehrt hat das Abirren von der Wahrheit eine Dekadenz des 
Lebenswandels zur Folge; es entstehen •Neid, Zank, Lästerung, Argwohn, • 
Streitereien sinnverderbter Menschen, welche die Wahrheit verloren haben" (1 Tim 
6, 4 f.). 

Die nüchterne Art der Pastoralbriefe, die, allem spekulativen Pathos abhold, 
das Strahlend-Außergewöhnliche der göttlichen Wahrheit in das Grau eines schlicht 
menschlichen Alltagslebens59 einsenkt und so verhüllt, mag vielleicht auf den ersten 
Blick befremden. Genau besehen liegt aber kein wesentlicher Unterschied zu den 
früheren Schriften des Apostels vor; nur wendet sich sein stets gleiches Anliegen, 
daß das Glaubensbekenntnis seiner Christen zu einem Lebensbekenntnis werden 
müsse, jetzt mit Vorzug Einzelfragen des inneren Aufbaus der Gemeinde zu. Die 
von ihm gepredigte Wahrheit soll das gesamte kirchliche Leben durchformen und 
gestalten. •Dies schreibe ich dir", so erklärt Paulus dem jungen Bischof von 
Ephesus, •damit du weißt, wie man im Hause Gottes wandeln muß, das da ist die 
Kirche des lebendigen Gottes, die Säule und Grundfeste der Wahrheit" (1 Tim 
3,14-15). Der Wahrheit, die Gott seiner Kirche geschenkt hat, ist es eigen, allzeit 
die Triebkraft eines Gott wohlgefälligen Wandels zu sein. Denn sie ist kein theo- 
retischer Denkinhalt, sondern, wie gleich im folgenden Vers (3,16) gesagt wird, ein 
•großes Geheimnis der Frömmigkeit", ein Geheimnis, das unsere Frömmigkeit80 

weckt und befeuert, das wir nur dann unser eigen nennen dürfen, wenn wir nach 
ihm wandeln. Das bloße Wissen um die Wahrheit würde dem Menschen wenig 
Nutzen bringen. Erst die Frömmigkeit, da die erkannte Wahrheit zur vollzogenen 
Wahrheit wird, •bringt alles ein; sie hat die Verheißung des Lebens, des jetzigen 
und des kommenden" (1 Tim 4, 8-9). Sie gibt die Antwort, die die Offenbarungstat 
Gottes von uns fordert. Denn darum ist uns Gott selber, also die prima veritas, als 
•heilbringende Gnade" (Tit 2, 11) erschienen, •damit wir ... fromm lebten in dieser 
Welt" (ebd.), in einem Wandel in der Wahrheit. 

59 Inhaltlich geben sich die Briefe als •eine Sammlung paränetisdier Sentenzen, die Vor- 
steher und Älteste, Ehemänner und -frauen, Greise und Jünglinge, Jungfrauen und Witwen, 
Sklaven und Herren zur Beobachtung der Aufgaben und Tugenden ihres Standes anhalten". 
(C. Spicq, Les Epitres Pastorales (Etudes Bibl.), Paris 1947, S. XXVI). 

80 Man kann es M. Dibelius (Handbuch zum NT 13, Tübingen 19312, S. 24) wohl zu- 
geben, daß das Wort EtJoißEia r im NT nur in Schriften mit bemerkenswert hellenistischem 
Wortschatz steht, nämlich außer den Past in Act und 2 Petr", und darin seine Herkunft 
aus dem Hellenismus verrät, wo es •häufig in den Inschriften erscheint", innerhalb einer 
•schematischen Aufzählung von Tugenden" und dort •sowohl die Erfüllung spezieller kulti- 
scher Pflichten, als auch das gottgefällige Verhalten im allgemeinen" bezeichnet. Aber für 
Paulus ist es mit einem ganz anderen Inhalt gefüllt als in den hellenistischen Parallelen. 
Frömmigkeit gilt ihm als der Inbegriff eines neuen Lebens, wie es sich vom Glauben her be- 
gründet. 




