
I   M     S   P   IEGEL      DERZEIT 

Sakramentale Frömmigkeit 

Von Dr. Clemens A h r e n s , München 

•Wenn nidit alle Zeichen trügen, so reift in diesen Jahren nach dem zweiten Weltkrieg 
für jenes Herzstück christlicher Verkündigung, das den Gläubigen die Welt des Gottes- 
dienstes zu erschließen hat, eine Stunde von außerordentlicher Bedeutung heran, die fast 
so etwas wie der Beginn einer neuen Phase zu werden verspricht: die Stunde erstmaliger 
fruchtbarer Auseinandersetzung mit den Ergebnissen liturgiehistorischer Forschung. Man 
hat das deutliche Gefühl, als ob das Erscheinungsjahr von Jos. A. Jungmanns großartiger 
Meß-Geschichte (1948) hier irgendwie einen Markstein darstellen werde, liegt in ihr doch 
zum ersten Male ein monumentales liturgiewissenschaftliches Werk vor, das zugleich unver- 
kennbar kerygmatisdi ausgerichtet ist". So schrieb Balthasar Fischer jüngst in der Fest- 
schrift für P. Jungmann •Die Messe in der Glaubensverkündigung" (S. 1). In der Tat wird 
zur Zeit in Deutschland auf keinem theologischen Gebiet so eifrig gearbeitet wie auf dem 
des liturgisch-sakramentalen Lebens. Diese Arbeit hat auch durch den Krieg und seine 
großen Umwälzungen nicht nur keine Unterbrechungen erfahren, sondern im Gegenteil 
durch die beiden päpstlichen Rundschreiben •Mystici corporis" und •Mediator Dei" einen 
neuen Auftrieb erhalten. Nimmt man die Herausgabe einer neuen, dem Urtext besser ent- 
sprechenden Psalmenübersetzung und die Verlegung der Ostervigil als Zeichen eines tiefe- 
ren reformerischen Willens der Kirche, so hat man den Eindruck, als stünden wir vor 
einer umfassenden liturgischen Erneuerung, die von ähnlicher Tragweite sein könnte wie 
seinerzeit die Kommuniondekrete Pius X., ja, diese Erneuerung wäre nichts anderes als der 
großartige Abschluß der innerkirchlichen religiösen Erneuerung überhaupt, die wir seit 
einem halben Jahrhundert erleben. 

Wenn B. Fischer in seinem oben zitierten Wort hauptsächlich den Vollzug der heiligsten 
Eucharistie im Auge hatte, so gilt doch das gleiche auch vom Vollzug aller Sakramente. Die 
Sakramententheologie und ihre liturgiegeschichtliche Erforschung hat heute weithin ein 
kerygmatisches Anliegen. Ihr Interesse liegt in der Begründung und Entfaltung einer sakra- 
mentalen Frömmigkeit. Überschaut man daraufhin einmal das theologische und religiöse 
Schrifttum der letzten Jahre, so lassen sich unschwer zwei Fragenkreise herausschälen, von 
denen das Bemühen um eine solche Frömmigkeit beherrscht ist. Der eine ist gekennzeichnet 
durch ein mehr Inhaltliches, der andere durch ein mehr Formales. Im ersten Falle geht es 
darum, die allen Sakramenten gemeinsame übernatürliche Grundidee herauszuarbeiten; die 
Sakramente •sollen von ihrem tragenden Einheitsgrund aus in ihrer organischen Ganz- 
heit, als Einheit in der Fülle, sichtbar werden"1. Diese Grundidee, diesen Einheitsgrund 
sieht man ganz allgemein gesprochen im •Christusgeheimnis der Sakramente"2. Im zweiten 
Fall geht es um eine tiefere Durchdringung des Verhältnisses von opus operatum und opus 
operantis und speziell um eine stärkere Betonung des letzteren, entsprechend einer persona- 
leren Auffassung der Gnade. 

1 Eugen Biser, Das Christusgeheimnis der Sakramente, S. 9. 
2 Siehe das gleichnamige Buch von Biser. 



Im Spiegel der Zeit 297 

I. 

Vergleicht man einmal die allgemeine Sakramentenlehre unserer theologischen Hand- 
bücher mit dem, was in der religiösen Literatur unserer Tage auf diesem Gebiet inter- 
essiert, so ist der Unterschied auffallend. In dem Maße das Sakrament nicht mehr ein- 
seitig als •Ghadcnmittel" aufgefaßt wurde, rückte es wieder mehr in die Nähe der Person 
und des Werkes Christi. Dementsprechend hat sich der Akzent von den sachlichen formalen 
Wesensbestimmungen der Sakramente auf ihre personale Struktur verlagert. •Grund und 
Quelle, Darstellung und vollendete Verwirklichung des Sakramentes, d. h. des äußeren, 
sichtbaren Zeichens, mit dem die göttliche Gnade verbunden und verliehen wird, ist Christus, 
der Gottmensch"3. Er ist das •Vrsakrament", das Sakrament schlechthin4. •Was aber an 
unserem Erlöser sichtbar war, ist auf die Sakramente übergegangen"6. Immer wieder findet 
man dieses Wort Leos des Großen zitiert. Näherhin ist Christus in seinem Tode das Ur- 
sakrament geworden6. •Jedes einzelne christliche Sakrament ist (daher) ein Symbol ... 
seines Kreuzestodes"', •memorialia passionem praeteritam significantia", wie Bonaventura 
sagt8. •Am Kreuz leidet das Licht der Welt alle Gefahren und Schmerzen der Finsternis 
zu Ende, am Kreuz nimmt das im Antlitz Christi erschienene ewige Leben die Bitterkeit 
des Todes auf sich, am Kreuz nimmt das Herz Gottes alle Nöte des Menschenlebens in sich 
hinein, damit der verlorenen Menschheit das Leben in reiner Fülle gegeben werde und das 
Licht ohne Schatten leuchte. So geschieht am Kreuz Christi, was die Sakramente allesamt 
in immer neuen Weisen künden: die erlösende Verwandlung des Daseins"9. 

Wie wird das näher verstanden? In welchem Sinne sind die Sakramente Bilder und 
Symbole des Lebens und Sterbens Christi. Bei der Beantwortung dieser Frage spürt man 
deutlich, welche Impulse Casels Mysterienlehre nach Inhalt und Form der heutigen sakra- 
mentalen Frömmigkeit gegeben hat. Oberall steht die durch ihn aufgeworfene Kontroverse 
im Hintergrund der Erörterungen. Man ist allerdings vorsichtig und nicht konsequent in 
der Formulierung, läßt allgemeine Ausdrücke stehen, ohne sie scharf zu präzisieren. Auf der 
einen Seite hat man wohl nicht übersehen, daß sich •Mediator Dei" von der Mysterien- 
lehre Casels deutlich genug distanziert10. Man spricht darum wieder stärker und ausdrück- 

8 Thaddäus Soiron, O. F. M., Der sakramentale Mensch. Sinn und Aufbau der Sakra- 
mente, Freiburg (1949), S. 1. 

4 Soiron, S. 4; Hermann Kuhaupt, Die Feier der Eucharistie. I. Grundmöglichkeiten, 
Münster (Regensberg) 1950, S. 129. 

5 Leo M., Sermo 74, 2 • PL 54, 398. 
* Soiron, S. 4. 
7 Kuhaupt, S. 129. Nach Jos. Pascher (Die Liturgie der Sakramente, Münster, Aschen- 

dorffsche Verlagsbuchhaltung, 1951, S. 259) stellen die Sakramente ganz allgemein •als My- 
sterienhandlung das Grundthema christlicher Heilslehre, den Tod und die Auferstehung 
des Herrn" dar. 

8 Breviloquium p. 6, c. 2, n. 4; bei Soiron, S. 16. 
• Biser, S. 15 f. 
10 Herderausgabe Nr. 163; vgl. dazu Salzburger •Klerusblatt" vom 25. 12. 1948, •Um 

das rechte Verständnis der Enzyklika .Mediator Dei'", n. 3, wo eine offizielle Erklärung des 
Heiligen Offiziums wiedergegeben wird. Es heißt dort: •Die Frage, ob der Hl. Vater 
in der Enzyklika .Mediator Dei' zur sogenannten Maria-Laacher-Mysterienlehre des ver- 
storbenen, um die liturgische Bewegung hochverdienten P. Odo Casel Stellung nimmt, ist 
dahin zu beantworten, daß sich der Hl. Vater mit dieser und ähnlichen Ansichten nicht 
identifiziert, sondern sich vielmehr ziemlich klar distanziert. Denn während die Mysterien- 
lehre sagt, daß das ganze Erlösungswerk mit allen Erlösungsmysterien in der Liturgie gegen- 
wärtig ist, zwar nicht historisch, wohl aber mystisch-sakramental und dennoch real (•My- 
steria in cultu liturgico praesentia esse non historice, sed mystice ac sacramentaliter, tarnen 
realiter" • so charakterisiert eingangs erwähntes Schreiben [sc. des Hl. Offiziums] Casels 



298 Im Spiegel der Zeit 

lidier von der Wirksamkeit des Todes Christi in den Sakramenten, von der Kraft, die uns 
in den Sakramenten vom Kreuzesopfer zuströme11. Auf der anderen Seite möchte man aber 
auch das eigentliche Anliegen Casels, das Erlösungswerk Christi als lebendige Gegenwart 
zu erweisen und dem Bewußtsein der Gläubigen wieder näher zu bringen, weiterführen. 
Es ist darum häufig von einem Gegenwärtigsein des Todes Christi, und zwar nicht nur in 
der Eucharistie12 und noch betonter von einem wirklichen Gegenwärtigsein dieses Todes die 
Rede13. Genauere Erklärungen dieser Begriffe vermißt man meist, und das scheint nicht nur 
daran zu liegen, daß es sich bei der hier besprochenen Literatur nicht um streng wissen- 
schaftliche Werke handelt, sondern um ein gehobenes religiöses Schrifttum, das einen breite- 
ren Leserkreis ansprechen will. 

Wenn man daher manche Sätze und Formulierungen nach ihrem strengen Wortsinn 
nimmt, so entdeckt man, daß Casels Auffassung von der Mysteriengegenwart auch heute 
noch de facto in mancherlei Wendungen anzutreffen ist. So liest man z. B. bei Pascher: 
•Es ist dem Gedächtnis eigen, daß es dem Herzen des Menschen die Vergangenheit mehr 
oder weniger nahebringt. Es ist, als ob einmal Geschehenes wieder und wieder in die Gegen- 
wart einträte. Nicht als ob es zum zweiten Mal geschähe ... Sondern als ob eben dieses 
identische Damals wieder Jetzt würde. Das ist jedoch nur die psychologische Sicht der 
Dinge ... Der Herr hat jedoch diese Memoria zu dem Wege ausersehen, ontologische Wie- 
dervergegenwärtigung zu schaffen. In letzter Tief ist es das Opfer Christi, das in der sym- 
bolischen Darstellung unter den getrennten Gestalten in die Gegenwart eintritt. Aber zu- 
nächst und deutlicher wird auch das letzte Mahl des Herrn lebendiges Heute"11, Daß dies 
im Sinne Casels verstanden werden muß, ergibt sich aus einer anderen Stelle, wo Pascher 
sagt, daß in den Sakramenten in einem Symbol •das historisch Einmalige gegenwärtig 
wird"15. Ähnlich ist der Tatbestand bei Kuhaupt. Er unterscheidet die •Darstellung" des 
Kieuzesopfers und seine •Wiederhinstellung". Weil es sich in den Sakramenten um wirk- 

Mysterienlehre-), so spricht der HI. Vater in der Enzyklika, wo vom Kirchenjahr die Rede 
ist, von den ,Geheimnissen, die dauernd gegenwärtig sind und wirken, nicht in der Un- 
gewissen, nebelhaften Weise, von der gewisse neuere Autoren sprechen, sondern wie es 
katholische Lehre ist. Denn nach der Auffassung der Kirchenlehrer sind sie sowohl Vorbilder 
der christlichen Vollkommenheit, als auch kraft der Verdienste und Fürbitte Christi Quelle 
der göttlichen Gnade und in ihrer Wirkung dauern sie in uns an, weil jedes von ihnen, 
je nach seiner Eigenart, Ursache unseres Heiles ist (effectu suo in nobis perdurant, cum sin- 
gula nostrae salutis causa suo modo existant)". 

11 z. B. Soiron, S. 37, wo von der Firmung als sakramentaler Wirksamwerdung des Todes 
Christi die Rede ist; Biser, S. 43, spricht einmal davon, daß •die Mehrzahl der Sakra- 
mente die Auswirkung des Erlösungswerkes manifestieren", während •die Eucharistie sein 
Wesen gegenwärtig" setze, unterscheidet also, wenigstens an dieser Stelle, zwischen •Aus- 
wirkung" und •Gegenwärtigsetzung". • Josef Pascher (Die Liturgie der Sakramente, 
S. 7) sagt von der heiligsten Eucharistie, daß das Kreuz in ihr •als lebenspendender Tod 
im Geheimnis des Mahles gegenwärtig" werde, von den übrigen Sakramenten aber zurück- 
haltender, daß sie •den Tod überwindenden Tod in die Gegenwart aller Zeiten hinein- 
wirken lassen." (Aller Schrägdruck auch in den folgenden Anmerkungen von uns.) 

12 Soiron, S. 83, koordiniert ausdrücklich: Gegenwärtig- und Wirksamwerdung. •Alle 
Sakramente und jedes einzelne Sakrament verstehen sich als die sakramentale Gegen- 
wärtig- und Wirksamwerdung des Todes Christi"; ähnlich bei Kuhaupt, I, 129. 

1S Pascher, Eucharistia. Gestalt und Vollzug, Münster i. W. und Krailling vor München 
(Verlag Aschendorff in Gemeinschaft mit dem Erich Wewel Verlag), 1947, S. 21: •Die 
symbolische Darstellung des Kreuzesopfers setzt dieses Opfer wirklich gegenwärtig". 

14 Eucharistia, S. 110 (Schrägdruck von uns): hier wird also die sakramentale Wiederver- 
gegenwärtigung sogar auf das letzte Abendmahl ausgedehnt. Ähnliche Ausführungen trifft 
man bei Pascher öfter. 

15 Theologie des Kreuzes, Münster i. W., 1948, S. 125. 



Im Spiegel der Zeit 299 

lichkeitserfüllte Symbole handelt, darum nicht nur Darstellung, sondern Wiederhinstellung. 
Der Kreuzestod Christi ist zwar seiner historischen Einmaligkeit nach, in seiner historischen 
Gestalt, vergangen, nicht aber seinem wesentlichen, geistigen Gehalt nach. Dieser ist viel- 
mehr (und das gilt auch für das ganze Leben Jesu) im verklärten Christus aufgehoben und 
wird nun wieder in sakramentaler Gestalt gegenwärtig. Es ist darum nach Kuhaupt iden- 
tisch das gleiche Kreuzesopfer von Golgotha, das seinem Wesen nach im Opfer der heiligen 
Messe wieder Gegenwart wird16. 

Gegenüber solchen Äußerungen, die an die Mysterienlehre im Sinne Casels erinnern, 
finden sich wieder und zunehmend andere, die sich eindeutig und ziemlich radikal von ihr 
distanzieren. So schreibt z. B. Abt Bernhard Durst O.S.B.: Die liturgische Feier der Feste des 
Herrn im Laufe des Kirchenjahres ist nicht deshalb eine Gottes Verherrlichung, •weil bei 
dieser liturgischen Feier die entsprechenden Festgeheimnisse oder sogar, wie einzelne Neuere 
annehmen, bei jeder Eucharistiefeier sämtliche Heilstaten wieder gegenwärtig würden. Das 
geschieht tatsächlich nicht ... Selbst das Leiden und Sterben Christi, sein Opfertod, wird 
bei der hl. Wandlung nicht real gegenwärtig gesetzt; das sichtbare Geschehen bei der hl. 
Wandlung, die symbolische Trennung von Leib und Blut unter den sakramentalen Gestalten, 
stellt dieses Leiden und Sterben zwar dar, setzt es aber nicht real gegenwärtig; gegen- 
wärtig wird unter den sakramentalen Gestalten der verklärte Christus, nicht sein Leiden 
und Sterben"17. Lehnt Abt Bernhard mehr vom dogmatischen Standpunkt herkommend 
und sich auf •Mediator Dei" berufend, die Mysterienlehre auch in einem modifizierten Sinne 
ab, so veranlassen Rudolf Schnackenburg rein exegetische Gründe, die Ableitung der 
Mysterienlehre für die Taufe aus Rom 6 als paulinischem Denken nicht entsprechend hin- 
zustellen, ohne aber selbst über die Frage, wie der sakramentale Vorgang der Taufe mit 
dem Erlösungsgeheimnis von Tod und Auferstehung Christi eine lebendige Einheit bilden, 
Endgültiges sagen zu wollen18. Nach Jos. R. Geiselmann hinwiederum verfälscht die 
Mysterienlehre das urapostolische Kerygma von der Auferweckung Jesu, da sie diese in 
sacramento mit uns gleichzeitig sein lasse, während die apostolische Verkündigung doch ge- 
rade ihre historische Einmaligkeit betone19. 

Trotz aller Einsprüche gegen die Mysterienlehre kann man aber feststellen, daß ihre 
Grundidee von der sakramentalen Gegenwärtigkeit des Erlösungstodes Christi in der durch- 
gängigen Form der heutigen sakramentalen Frömmigkeit weiterlebt. Dabei spürt man deut- 
lich den Einfluß der Deutung, die G. Söhngen der Mysterienlehre gegeben hat20. Seinen For- 
mulierungen und Begriffsbildungen (Symbol- Bildwirklichkeit, Realsymbol usw.) begegnet 
man  immer wieder21.  Insbesondere   hat  seine   Auffassung  von   der   •dynamischen  und 

16 Die Feier der Eucharistie I, 24 ff. Hier, wie auch sonst häufig in der Literatur, zeigt 
sich, daß der innere Opferakt der Liebesgehorsam Christi in seiner Selbstübergabe an den 
Vater (das geistige Opfer), zu isoliert, als ein in sich selbst stehender Akt, ohne wesensnot- 
wendige Verbindung mit der sichtbaren Opferhandlung, in welchem er überhaupt erst zum 
spezifischen Opferakt wird, gesehen wird. Daher denn auch die Vorstellung von einem 
•himmlischen und ewigen Opfer" des verklärten Christus (117), das es im eigentlichen Sinne 
nicht gibt. • Auch Biser, S. 19, spricht einmal, mindestens mißverständlich, von der •wesen- 
haften Identität von Kreuzesopfer und Meßopfer". 

17 Wie sind die Gläubigen an der Feier der heiligen Messe beteiligt? Sonderdruck aus 
•Benediktinische Monatsschrift" 1949/50, Beuron o. J. S. 345; ebenso S. 428. • Es sei 
hier nur erwähnt, daß auch Abt Bernhard einen zu einseitig geistigen Opferbegriff hat 
(vgl. Anm. 16). Für ihn ist die sichtbare Opferhandlung nur •der Spiegel", in dem die 
Opfergesinnung, in der das eigentliche Opfer besteht, sichtbar wird. 

18 Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus, München 1950, S. 122 ff., 139ff. 
M Diese Zeitschr. 25 (1952) 96 ff. 
20 Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium, Bonn 19402; Der Wesensauf bau des 

Mysteriums, Bonn 1938. 
21 So z. B. Soiron, S. 20; Kuhaupt, Die Feier der Eucharistie I, 23. 130. 



300 Im Spiegel der Zeit 

handelnden Gegenwart Christi" in den Sakramenten22 viel Anklang gefunden. Nach dieser 
gibt es keine sakramentale Vergegenwärtigung des Heilstodes Christi in sich, sondern nur 
in seinem Wirksamwerden im Empfänger des Sakramentes. •Christus in sich selbst stirbt 
nicht wieder, weder in geschichtlicher Tatsächlichkeit der irdisch-geschichtliche Jesus noch 
aber auch ,im Mysterium' der himmlisch-ewige Christus23. Sterben und Auferstehung voll- 
ziehen sich vielmehr in den Gliedern des mystischen Leibes und zwar auf Grund einer 
inneren, sakramentalen Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten Herrn, die durch das •äußere 
Sakrament", die sinnbildliche sakramentale Handlung, bewirkt wird. Einer ähnlichen Auf- 
fassung begegnen wir bei Soiron, wenngleich hier die sakramentale Vergegenwärtigung des 
Todes Christi und sein Wirksamwerden wieder stärker voneinander getrennt werden. Nach 
ihm ist das sakramentale Symbol •der Hinweis darauf, daß in der Taufhandlung Christus 
wirklich gegenwärtig und wirksam ist, und zwar als der Christus, der am Kreuze gestorben 
ist und sich in seiner Auferstehung als der Sieger über die Sünde und die Hölle erwiesen 
hat Freilich heißt das nicht, daß sich der gesdiiditliehe Vorgang seines Leidens, seines 
Begräbnisses und seiner Auferstehung in der Taufe wiederholt und der Getaufte in diesen 
geschichtlichen Vorgang hineingenommen wird. Es heißt vielmehr, daß Christus in sakra- 
mentaler Wirklichkeit den geschichtlichen Vorgang erneuert und den Getauften an ihr 
teilhaben läßt. Christus ist also wirklich in seinem Leiden und Sterben, in seinem Be- 
gräbnis und seiner Auferstehung in der Taufe wirksam, aber in einer Wirklichkeit, 
die durch das Bild seines Leidens und Sterbens, seines Begräbnisses und seiner Auf- 
erstehung dargestellt wird"24. Auch Pascher und Kuhaupt nähern sich Söhngen wenigstens 
insofern, als beide die Sakramente nicht statisch, sondern dynamisch, als ein Kultgeschehen, 
als eine Handlung und einen Vorgang begreifen, in denen die Heilstat Christi wirksam 
wird. Aber auch sie sehen diese Heilstat, dargestellt und wirklich gegenwärtig im sakramen- 
talen Symbol, zunächst einmal in sich und in einem nicht weiter bezeichneten Sinn vor der 
Begegnung mit dem Menschen. 

Aus solchen Auffassungen, mögen sie im einzelnen auch differieren, ergeben sich nun wie 
von selbst die Ansatzpunkte für eine spezifisch sakramentale Frömmigkeit. Es eröffnet sich 
der Raum, in dem sich, um wieder mit Söhngen zu sprechen, die •sakramentale Christus- 
nachahmung" vollzieht. In je neuer Weise wird der Christ des Eriösungsopfers teilhaftig 
durch die innere, sakramentale Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten und auferstandenen 
Erlöser. Daraus läßt sich eine Fülle von Motiven für eine sakramentale Christusfrömmig- 
keit ableiten, je nach der Art und Weise, wie die einzelnen Sakramente das zentrale Er- 
lösungsgeheimis zur Darstellung bringen. Schon Casel und Söhngen haben dafür im An- 
schluß an das Zeugnis der Väter eine Anleitung gegeben. Neuerdings tut es Biser in einer 
eigenen Schrift. Zwar ist in dieser Frage wegen des Fehlens einer eindeutigen Tradition ein 
gewisser Spielraum subjektiver Interpretation gegeben, aber im Grundbestand stimmen doch 
alle überein. Nach Biser sind die sakramentalen Symbole zunächst einmal je andere wirklich- 
keitserfüllte Bilder des Werkes Christi: die Eucharistie enthält das Erlösungswerk als Opfer, 
die Taufe als Wieder-Be-Hauptung (recapitulatio) der Menschheit und der Welt, die Buße 
als Gottesgericht, die Firmung als Geistausgießung usw. Entsprechend dem oben Gesagten 
prägen sich nun die verschiedenen Seiten desselben Erlösungswerkes dem Christen gnaden- 
haft ein. In einer zweiten Sicht erweisen sich die sakramentalen Zeichen als Wesenszeichen 
der Erlösergestalt Christi. Die Eucharistie offenbart ihn als das Leben der Welt, die Taufe 
als Licht im Ausgang aus dem Vater, die Buße als Guten Hirten usw. Hier erfährt der 
Christ im Sakrament seine innerste Angleichung an das Wesen Christi. In einer dritten 
Sicht endlich werden die sakramentalen Zeichen aufgewiesen als Offenbarung des Wesens- 

22 Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium, S. 104, Anm. 1. 
23 ebd. S. 103. 
24 a. a. 0., S. 19 f. 



Im Spiegel der Zeit ' 301 

sinnes und der Wirkform der Kirche. Die Eucharistie versinnbildet sie als mystischen Leib 
Christi, die Taufe als Mutter der Erlösten,, die Buße als Kirche der Sünder, die Ölung als 
Leidensgemeinschaft, die Ehe als Braut des Lammes usw. In dieser Betrachtungsweise der 
Sakramente als Wesenszeichen und Wirkformen der Kirche sind die beiden ersten Aspekte 
aufgehoben; sie erweist am eigentlichsten die lebendige Gegenwart des Erlösungsopfers 
und enthüllt a,m deutlichsten die immerwährende Wirksamkeit Christi in dieser Zeit; sie 
offenbart darum auch wie keine andere die Grundsituation des Christen in seinem Über- 
gang aus dieser vergänglichen Weltzeit in das zukünftige Reich der Christusfülle, darin 
der Vater wieder alles in allem ist. 

Damit ist das Christusgeheimnis der Sakramente aufgewiesen. Ihr letzter Sinn ist es, 
den Menschen immer tiefer mit dem ganzen Christus • Haupt und Leib ein Christus • zu 
verbinden, zum Aufbau dieses Leibes in Liebe (Eph 4,16). Der Christ muß darum ein 
•sakramentaler Mensch" werden, will er in dieses Geheimnis hineinwachsen. Die Sakra- 
mente sind jeweils Stufen seiner Christusförmigkeit. Soiron hat sie folgendermaßen inter- 
pretiert: die Taufe als Sakrament der Christuswerdung, die Firmung als Sakrament der 
Christusreife, die Eucharistie als Sakrament der Christusweihe, die Buße als Sakrament 
der Christusreinheit, die Ölung als Sakrament der Christusvollendung, die Priesterweihe 
als Sakrament der Christussendung und die Ehe als Sakrament der Christusgemeinschaft. • 
So rundet sich die sakramentale Frömmigkeit zu einem einheitlichen Ganzen von Fülle 
und Schönheit. 

Es war nicht unsere Absicht, die theologischen Grundlagen dieser Schau der Sakramente 
im einzelnen zu prüfen. Das wird die Arbeit der Sakramententheologie sein, die auch weiter- 
hin noch im Fluß bleiben wird. Aber es ist doch keine Frage, daß die durch die Mysterien- 
lehre angeregte Rückführung der Sakramente auf das lebendige Christusgeheimnis in der 
Kirche sich als ungemein fruchtbar für die Frömmigkeit erwiesen hat. 

II. 

Wenn wir eingangs sagten, daß das Bemühen um eine sakramentale Frömmigkeit, 
mehr formal gesehen, von der Frage nach dem Verhältnis von opus operatum und opus 
operantis gekennzeichnet sei, so ist daraus zunächst noch nichts Besonderes für die Eigen- 
art dieser Frömmigkeit zu entnehmen. Denn irgendwie nimmt diese Frage immer eine be- 
deutende Stelle in der Sakramententheologie ein. Vom Bußsakrament sagt Bernhard Posch- 
mann sogar, das •die ganze Geschichte des Bußsakramentes beherrschende Problem* sei 
es gewesen, •wie das Zusammenwirken des subjektiv-persönlichen und des objektiv-kirch- 
lichen Faktors der Buße zu bestimmen sei25. Wir müssen daher unsere Behauptung ein wenig 
erläutern. 

Wie oft und mit welcher Freude sprach man in den vergangenen Jahrzehnten von einem 
sakramentalen Frühling, der über die Christenheit gekommen sei, und welch große Er- 
wartungen hat man daran geknüpft! Sind diese Erwartungen in Erfüllung gegangen? 
Gewiß, ein breiter Segensstrom ist von unseren Altären und Tabernakeln ausgegangen; 
wir alle leben davon. Aber es ist auch nicht zu leugnen, daß mit der liturgischen und 
sakramentalen Bewegung neue und schwere Fragen vor uns hingetreten sind. Wie kommt es, 
daß der häufige und sogar tägliche Sakramentenempfang nicht mehr Früchte zeitigt? Und 
droht nicht das große Geheimnis bei uns Durchschnittsmenschen zu einer Alltäglichkeit 
zu werden? Dazu hat man den objektiven, von allem menschlichen Tun unabhängigen, un- 
endlichen Wert der hl. Messe und der Sakramente und der von ihnen ausgehenden Gnaden- 

" Handbuch der Dogmengeschichte. Herausgegeben von Prof. Dr. Michael Schmaus, Prof. 
Dr. Jos. Geiselmann und Prof. Dr. Hugo Rahner. Band IV. Sakramente und Eschatologie. 
Faszikel 3: Buße und Letzte Ölung. Freiburg (Verlag Herder), 1951, S. 111. 



302 Im Spiegel der Zeit 

schätze so sehr betont, daß demgegenüber die subjektive Bemühung des Menschen um sitt- 
liche Erneuerung in der täglichen Arbeit an sich selbst lange genug in den Hintergrund trat. 
So sprach man von einer Krise der sakramentalen Frömmigkeit. Man sucht nach der Brücke 
zwischen Sakrament und Leben, fragt nach dem Verhältnis zwischen Sakrament und Glaube 
und sinnt auf neue Mittel und Wege, die der besseren persönlichen Aneignung des liturgi- 
schen und sakramentalen Vollzugs dienen. 

Aus dieser Situation heraus ist z. B. das Büchlein von Eugen Walter •Sakrament und 
christliches Leben"26 geschrieben. Es fragt zunächst nach dem grundsätzlichen Verhältnis von 
Sakrament und sittlichem Leben und stellt den starken ethischen Akzent heraus, den die 
Schrift, die Vätertradition und die Liturgie aufweisen, gerade dort, wo sie vom Sakrament 
sprechen. In einem zweiten Teil bringt Walter dann die Verbindung zwischen Sakrament 
und sittlicher Verwirklichung auf den Begriff des •Mitvollzugs". Der Christ soll den im Sa- 
krament empfangenen Kreuzestod Christi und die daraus folgende Auferstehung auf Grund 
der speziellen sakramentalen Gnade personal mitvollziehen, und zwar in der lebendigen 
Gemeinschaft des einen Leibes der Kirche. Das klingt zwar sehr allgemein, gibt aber doch 
ein wichtiges Grundprinzip an für die organische Verbindung von Sakrament und Leben; 
beide dürfen nicht auf verschiedenen Ebenen liegen und von allzu unterschiedlichen Motiv- 
kräften gespeist werden, sonst zerfällt das religiöse und sittliche Bewußtsein des Menschen 
in zu viele, nur locker zusammenhängende Einzelbereiche, es fehlt ihm die innere Einheit. 

Eine besondere Betrachtung widmet Walter in seinem Büchlein dem Verhältnis von 
Glaube und Sakrament. Die Frage ist heute sehr akut; sie begegnet einem in fast allen 
Schriften, die über das Sakrament handeln27. Beide gehören selbstverständlich zusammen 
und ergänzen einander. Diese fundamentale Wahrheit scheint in den vergangenen Jahr- 
zehnten nicht immer beachtet worden zu sein; das Sakrament erfuhr ein Obergewicht gegen- 
über dem Glauben. Man möchte heute darum nicht nur die Wichtigkeit des Glaubens inner- 
halb des Sakramentes erweisen (ohne ihn ist das Sakrament nicht wirksam, und das Maß 
der sakramentalen Gnade, der •res sacramenti", hängt von der Intensität des Glaubens 
ab), sondern auch •vor" dem Sakrament, wenn auch immer in Hinsicht auf dasselbe. Hier- 
her gehört die Frage nach dem •geistlichen" Empfang des Sakramentes28, wie auch die an- 
dere, ob und auf welche Weise die einmal stattgehabte sakramentale Begegnung mit dem 
Herrn im Kämmerlein des Herzens, in ganz persönlichem Glauben, Hoffen und Lieben, täg- 
lich wieder erneuert oder sogar vertieft werden könne28. In seinem ausgezeichneten Aufsatz 
•Christi Gegenwart in uns durch den Glauben"30, der Eph 3, 17a zu deuten sucht, stellt 
G. Söhngen am Schluß formelhaft die Glaubens- oder Gnadengegenwart Christi und seine 
sakramentale Gegenwart in der heiligsten Eucharistie nebeneinander und zeigt, in welchem 
Sinne jede der beiden eine geistige sowohl wie auch eine wirkliche Gegenwart bedeutet. 

Einen speziellen Fall des Problems, wie im Empfang der sakramentalen Gnade opus ope- 
ratum und opus operantis ineinander greifen, behandelt Karl Rahner in seinem stark be- 
achteten Büchlein •Die vielen Messen und das eine Opfer"81. Es geht ihm darin, wie der 
Untertitel aussagt, um •die rechte (theologische) Norm der Meßhäufigkeit". Gewisse Fragen 
und Erscheinungen unseres gottesdienstlichen und religiösen Lebens (die Meßhäufung in 
manchen Kirchen, bei bestimmten Gelegenheiten wie Tagungen, Kongressen usw., die Frage, 
ob man mit Nutzen gleichzeitig mehreren Messen beiwohnen könne), haben ihn zu dieser 

26 Zweite, neu durchgearbeitete Auflage, Freiburg (Herder), 1951. 
«   z. B. Kuhaiupt, Die Feier der Eucharistie, I, 108 ff., 128. 
28 Vgl. /. Auer, Die geistige Kommunion, in: Geist und Leben 24 (1951), 113 ff.; /. Eich, 

Sakramentale und geistliche Kommunion, in: Theol. Quartalschrift 132 (1952), 1. Heft. 
29 Vgl. Karl Rahner, S. J., Weihe-Erneuerung, diese Ztschr. 25 (1952) 231 ff. 
30 In: Die Messe in der Glaubensverkündigung. Freiburg 1940, S. 14 ff. 
81 Freiburg, Herder, 1951. • Die Schrift erschien ursprünglich als Aufsatz in der •Zeit- 

schrift für kath. Theologie" 71 (1949) 257 ff. 



Im Spiegel der Zeit 303 

Untersuchung veranlaßt. Grundsätzliche theologische Erwägungen über das Wesen des Meß- 
opfers, insbesondere über sein Verhältnis zum Kreuzesopfer sowie über das Meßopfer als 
Opfer der Kirche, vor allem aber eine personalere Auffassung der Gnade (entsprechend dem 
personalen Gnadenspender, der sich selbst mit der Gnade schenkt, wie auch dem Gnaden- 
empfänger, dessen personale Natur ja gerade durch die Gnade erhoben werden soll), führen 
ihn zu dem Ergebnis, daß dem Meßopfer als solchem keine Begrenzung der Gnadenzutei- 
lung, kein fructus specialis und specialissimus, zukomme, da es ja nur das ein für allemal 
dargebrachte Kreuzesopfer zur sichtbaren Darstellung bringe und dieses von unendlichem 
Wert sei. Die Begrenzung des Gnadenmaßes gehe daher einzig auf die subjektive Disposi- 
tion des Empfängers zurück. Das aber sei keine Beeinträchtigung des opus operatum, weil 
diese Disposition, bei aller Mitarbeit des Menschen, letztlich wieder Gnade sei und gerade 
in ihrem konkreten Maß unter dem Einfluß des Sakramentenempfanges zustande komme. 
Der Satz des Tridentinums, die Taufe, und damit jedes opus operatum, vermittle die Recht- 
fertigungsgnade •nach dem Maß, das der Heilige Geist den einzelnen zuteilt, wie er will 
(1 Kor 12, 11), und entsprechend der eigenen Bereitung und Mitwirkung eines jeden"32, sei 
darum so zu interpretieren, daß nicht von zwei verschiedenen •Gnadenmaßen", sondern nur 
von einem einzigen die Rede sei, weil das Maß des Heiligen Geistes der subjektiven Emp- 
fänglichkeit korrespondiere. Die rechte Norm für die Meßhäufigkeit wäre demnach mit der 
jeweiligen Aufgeschlossenheit und Mitwirkungsmöglichkeit des zelebrierenden Priesters 
gegeben33. • So sehr der Beweisgang Rahners einleuchtet, fragt sich doch, ob •Person" hier 
nicht im Sinne eines gewissen modernen Personalismus zu sehr als ein mit Bewußtsein be- 
gabtes Wesen verstanden wird. Denn unter den Voraussetzungen Rahners sieht man z. B. 
nicht mehr recht, wie Gott Kinder, die über ihre geistigen Kräfte noch nicht voll bewußt 
verfügen, mit verschiedenen Gnadenmaßen beschenken könnte, was er doch offenbar vermag. 
Ebensowenig scheint erklärt werden zu können, wie jemand, der früher einmal viel Gnaden 
empfangen hat (und sie durch die schwere Sunde nicht verlor) urfd darum nach Rahner eine 
entsprechend große •Gnadenempfänglichkeit" besitzt (die ohne schwere Sünde ebensowenig 
verloren gehen kann), später, auf Grund einer geringeren aktuellen Disposition zugleich 
auch eine geringere Gnadenempfänglichkeit haben soll. Müßte man darum nicht genauer 
unterscheiden zwischen einer Gnadenempfänglichkeit, die sozusagen den Kern der Seele be- 
trifft, und einer solchen, die von der jeweiligen seelischen Disposition abhängt? Und ope- 
riert Rahner nicht bald mit der einen, bald mit der anderen? Wir wollen und können diese 
Frage hier nicht entscheiden, wichtig ist für unsere Betrachtung nur die Beobachtung, wie 
sehr in der heutigen sakramentalen Frömmigkeit der Eigentätigkeit wieder Raum gegeben 
wird, wie sehr betont wird, daß man sich die sakramentale Gnade personal aneignen müsse. 

In diesem Zusammenhang ist auch das Bemühen zu sehen, den Sinn der einzelnen litur- 
gischen Formen, die uns oft fremd geworden sind oder die im Laufe ihrer geschichtlichen 
Entwicklung (durch Formenwandel, durch Überlagerung ursprünglicher Formen, durch For- 
menmischung usw.) verdunkelt wurden, wieder zu erhellen. Jungmanns •genetische Erklä- 
rung der Römischen Messe" ist hier von unschätzbarem Wert. Aber auch andere, wie Pascher, 
Guardini, Kuhaupt haben sich auf diesem Gebiet große Verdienste erworben. Für Pascher 
ist der entscheidende Begriff der des Kult- oder Symboldramas. Die Liturgie ist •Spiel", in 
dem •Rollen" gespielt werden und die verschiedenen Beteiligten den Vater, Christus oder 
die Kirche repräsentieren sollen. So wird in •Eucharistia" die Sinngestalt der hl. Messe her- 
ausgearbeitet (nach vielen ist hier die Mahlgestalt gegenüber der Opfergestalt zu einseitig 
herausgestellt); in: •Die Liturgie der Sakramente" wird das gleiche für die übrigen Sakra- 
mente getan und in der •Theologie des Kreuzes" (108•230) werden alle Sakramente unter 

dem Gesichtspunkt beleuchtet, in welcher Weise sie das Geheimnis Von Tod und Auferste- 

32 Denz. 799; Neuner-Roos 719. 
sä Der wichtigste Teil der Untersuchung findet sich im Abschnitt IV (S. 54•75): Das 

richtige Verständnis der Meßopferfrüchte. 



304 Im Spiegel der Zeit 

hung darstellen; endlich wird in dem Büchlein •Form und Formenwandel sakramentaler 
Feier"34 gezeigt, wie der sakramentale Vollzug im Laufe seiner Geschichte Wandlungen 
unterworfen war, je nachdem diese oder jene Seite des Wesensgehaltes der einzelnen Sa- 
kramente mehr betont wurde. • Wie uns Guardini schon vor Jahren, in seinem Buch •Besin- 
nung vor der hl. Messe" eine vorzügliche Anleitung zum subjektiven, lebendigen Mitvollzug 
der Meßliturgie gab, so ähnlich hat nun auch Kuhaupt eine solche Anleitung gegeben35. Er 
handelt über die Weisen des Mitvollzugs, über das Schweigen, Hören, Sehen und Sprechen; 
ferner über das liturgische Tun, also über die körperliche Haltung (Knien, Stehen, Sitzen), 
die Gebärde (des Kopfes, der Hände, der Füße) und die liturgische Handlung (Opferdar- 
bringung,. Opferbereitung und Opfermahl); endlich über Gotteshaus, Altar, Gewand und 
Gerät, Brot und Wein. Für den vorgenommenen Zweck scheinen uns seine Ausführungen 
bisweilen zu gelehrt, aber sie enthalten eine Fülle guter Anregungen, die vielen willkommen 
sein werden. 

Überschauen wir noch einmal den ganzen Bereich der sakramentalen Frömmigkeit, so ist 
ohne Frage auf diesem Gebiet viel geschehen, was der Vertiefung unseres religiösen Lebens 
sehr zustatten kommt und hoffentlich auch reiche Früchte bringen wird. 

34 Münster i. W. (Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung) 1949. 
35 Die Feier der Eucharistie. II. Aufbauelemente, Münster i. W. (Regensberg), 1951. 




