IM SPIEGEL DER ZEIT

Sakramentale Frommigkeit

Von Dr. Clemens Ahrens, Miinchen

» Wenn nicht alle Zeichen triigen, so reift in diesen Jahren nach dem zweiten Weltkrieg
fir jenes Herzstiick diristlicher Verkiindigung, das den Glaubigen die Welt des Gottes-
dienstes zu erschlieBen hat, eine Stunde von auflerordentlicher Bedeutung heran, die fast
so etwas wie der Beginn einer neven Phase zu werden verspricht: die Stunde erstmaliger
fruchtbarer Auseinandersetzung mit den Ergebnissen liturgichistorischer Forschung, Man
hat das deutliche Gefiihl, als ob das Erscheinungsjahr von Jos. A. Jungmanns grofartiger
MeB-Geschichte (1948) hier irgendwie einen Markstein darstellen werde, liegt in ihr doch
zum ersten Male ein monumentales liturgiewissenschaftliches Werk vor, das zugleich unver-
kennbar kerygmatisch ausgerichtet ist“. So schrieb Balthasar Fischer jlngst in der Fest-
schrift fiir P. Jungmann ,Die Messe in der Glaubensverkiindigung® (S. 1). In der Tat wird
zur Zeit in Deutschland auf keinem theologischen Gebiet so eifrig gearbeitet wie auf dem
des litorgisch-sakramentalen Lebens. Diese Arbeit hat auch durch den Krieg und seine
groflen Umwilzungen nicht nur keine Unterbrechungen erfahren, sondern im Gegenteil
durch die beiden papstlichen Rundschreiben ,Mystici corporis“ und ,Mediator Dei“ einen
neuen Auftrieb erhalten, Nimmt man die Heransgabe einer nenen, dem Urtext besser ent-
sprechenden Psalmeniibersetzung und die Verlegung der Ostervigil als Zeichen eines tiefe-
ren reformerischen Willens der Kirche, so hat man den Eindruck, als stiinden wir vor
einer umfassenden liturgischen Erneuerung, die von dhnlicher Tragweite sein koénnte wie
seinerzeit die Kommuniondekrete Pius X., ja, diese Ernenerung wire nichts anderes als der
grofartige Abschluf der innerkirchlichen religiosen Erneverung iiberhaupt, die wir seit
einem halben Jahrhundert erleben.

Wenn B. Fischer in seinem oben zitierten Wort hauptsicilich den Vollzug der heiligsten
Fudharistie im Auge hatte, so gilt doch das gleiche auch vom Vollzug aller Sakramente. Die
Sakramententheologie und ihre liturgiegeschichtliche Erforsdhung hat heunte weithin ein
kerygmatisches Anliegen. Thr Interesse liegt in der Begriindung und Entfaltung einer sakra-
mentalen Frommigkeit. Uberschaut man daraufhin einmal das theologische und religiGse
Schrifttum der letzten Jahre, so lassen sich unschwer zwei Fragenkreise herausschalen, von
denen das Bemithen um eine solche Frommigkeit beherrscht ist. Der eine ist gekennzeichnet
durch ein mehr Inhaltliches, der andere durch ein mehr Formales. Im ersten Falle geht es
darom, die allen Sakramenten gemeinsame iibernatirliche Grundidee herauszuarbeiten; die
Sakramente ,sollen von ihrem tragenden Einbeitsgrund aus in ihrer organischen Ganz-
heit, als Einheit in der Fille, sichtbar werden“!. Diese Grundidee, diesen Einheitsgrund
sieht man ganz allgemein gesprochen im ,Christusgeheimnis der Sakramente“2. Im zweiten
Fall geht es um eine tiefere Durchdringung des Verhdltnisses von opus operatum und opus
operantis und speziell um eine stirkere Betonung des letzteren, entsprechend einer persona-
leren Auffassung der Gnade.

! Eugen Biser, Das Christusgeheimnis der Sakramente, S. 9.
2 Siehe das gleichnamige Buch von Biser,



Im Spiegel der Zeit 297

L

Vergleiht man cinmal die allgemeine Sakramentenlebre unserer theologischen Hand-
biicher mit dem, was in der religiosen Literatur unserer Tage anf diesem Gebiet inter-
essiert, so ist der Unterschied auffallend. In dem Mafle das Sakrament nicht mehr ein-
seitig als ,Gnadenmittel” aufgefafit wurde, ritckte es wieder mehr in die Nihe der Person
und des Werkes Christi. Dementsprechend hat sich der Akzent von den sachlichen formalen
Wesenshestimmungen der Sakramente anf ihre personale Struktur verlagert. ,Grund und
Quelle, Darstellung und vollendete Verwirklichung des Sakramentes, d.h, des dufleren,
sichtbaren Zeichens, mit dem die gottliche Gnade verbunden und verliehen wird, ist Christus,
der Gottmensch“s. Er ist das ,Ursakrament®, das Sakrament schlechthin®, ,Was aber an
unserem Erlgser sichtbar war, ist anf die Sakramente iibergegangen®’, Immer wieder findet
man dieses Wort Leos des Grofien zitiert. Niherhin ist Christos in seinem Tode das Ur-
sakrament geworden®. ,Jedes einzelne diristliche Sakrament ist (daher) ein Symbol ...
seines Krenzestodes“’, ,memorialia passionem praeteritam significantia“, wie Bonaventura
sagt’. ,Am Kreuz leidet das Licht der Welt alle Gefahren und Schmerzen der Finsternis
. zu Ende, am Kreuz nimmt das im Antlitz Christi erschienene ewige Leben die Bitterkeit
des Todes auf sich, am Kreuz nimmt das Herz Gottes alle Note des Menschenlebens in sich
hinein, damit der verlorenen Menschheit das Leben in reiner Fillle gegeben werde und das
Licht ohne Schatten leuchte. So geschieht am Kreuz Christi, was die Sakramente allesamt
in immer neuen Weisen kiinden: die erlésende Verwandlung des Daseins“®.

Wie wird das niher verstanden? In welchem Sinne sind die Sakramente Bilder und
Symbole des Lebens und Sterbens Christi. Bei der Beantwortung dieser Frage spiirt man
dentlich, welche Impulse Casels Mysterienlehre nach Inhalt und Form der heutigen sakra-
mentalen Frommigkeit gegeben hat. Uberall steht die durch ihn anfgeworfene Kontroverse
im Hintergrund der Erérterungen. Man ist allerdings vorsichtig und nicht konsequent in
der Formulierung, 148t allgemeine Ausdriicke stehen, ohne sie scharf zu prizisieren. Auf der
einen Seite hat man wohl nicht iibersehen, dafl sich ,Mediator Dei“ von der Mysterien-
lehre Casels deutlich genug distanziert!®, Man spricht darom wieder stirker und ausdriick-

8 Thadddus Soiron, O. F. M., Der sakramentale Mensch. Sinn und Aufban der Sakra-
mente, Freiburg (1949), S. 1.

4 Soiron, S. 4; Hermann Kuhaupt, Die Feier der Eucharistie. I. Grundmdglichkeiten,
Miinster (Regensberg) 1950, S. 129.

5 Leo M., Sermo 74, 2 — PL 54, 398.

¢ Soirom, S. 4.

7 Kuhaupt, S. 129. Nach Jos. Pascher (Die Liturgie der Sakramente, Miinster, Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhaltung, 1951, S. 259) stellen die Sakramente ganz allgemein ,als My-
sterienhandlung das Grundthema christlicher Heilslehre, den Tod und die Auferstehung
des Herrn“ dar.

8 Breviloquium p. 6, c. 2, n. 4; bei Soiron, S. 186,

? Biser, S. 15 f.

18 Herderausgabe Nr. 163; vgl. dazu Salzburger ,Klernsblatt® vom 25.12.1948, ,Um
das rechte Verstindnis der Enzyklika ,Mediator Dei‘“, n. 3, wo eine offizielle Erklirung des
Heiligen Offizinms wiedergegeben wird. Es heifit dort: ,Die Frage, ob der HI. Vater
‘in der Enzyklika ,Mediator Dei‘ zur sogenannten Maria-Laacher-Mysterienlehre des ver-
storbenen, um die liturgische Bewegung hochverdienten P. Odo Casel Stellung nimmt, ist
dahin zo beantworten, daf sich der Hl. Vater mit dieser und dhnlichen Ansichten nicht
identifiziert, sondern sich vielmehr ziemlich klar distanziert. Denn wahrend die Mysterien-
lehre sagt, dafl das ganze Erlsungswerk mit allen Erlésungsmysterien in der Liturgie gegen-
wartig ist, zwar nicht historisch, wohl aber mystisch-sakramental und dennoch real (,My-
steria in cultu liturgico praesentia esse non historice, sed mystice ac sacramentaliter, tamen
realiter® — so charakterisiert eingangs erwahntes Schreiben [sc. des HI. Offizinms] Casels



298 Im Spiegel der Zeit

licher von der Wirksamkeit des Todes Christi in den Sakramenten, von der Kreft, die uns
in den Sakramenten vom Kreuzesopfer zustréme!!. Auf der anderen Seite méchte man aber
auch das eigentliche Anliegen Casels, das Erldsungswerk Christi als lebendige Gegenwart
zu erweisen und dem Bewufltsein der Glaubigen wieder niher zu bringen, weiterfiihren.
Es ist darum biufig von einem Gegenwirtigsein des Todes Christi, und zwar nicht nur in
der Eucharistie'® und noch betonter von einem wirklichen Gegenwirtigsein dieses Todes die
Redet?. Genauere Erklirungen dieser Begriffe vermifit man meist, und das scheint nicht nur
daran zu liegen, dafl es sich bei der hier besprochenen Literatur nicht um streng wissen-
schaftliche Werke handelt, sondern um ein gehohenes religitses Schrifttum, das einen breite-
ren Leserkreis ansprechen will.

Wenn man daher manche Sitze und Formulierungen nach ihrem strengen Wortsinn
nimmt, so entdeckt man, dafl Casels Auffassung von der Mysteriengegenwart auch heute
noch de facto in mancherlei Wendungen anzatreffen ist. So liest man z. B. bei Pascher:
»Es ist dem Gedichtnis cigen, dafl es dem Herzen des Menschen die Vergangenheit mehr
oder weniger nahebringt. Es ist, als ob einmal Geschehenes wieder und wieder in die Gegen-
wart eintrite. Nicht als ob es zum zweiten Mal geschihe ... Sondern als ob eben dieses
identische Damals wieder Jetzt wiirde. Das ist jedoch nur die psychologische Sicht der
Dinge ... Der Herr hat jedoch diese Memoria zu dem Wege ausersehen, ontologische Wie-
dervergegenwirtigung zu schaffen. In letzter Tief ist es das Opfer Christi, das in der sym-
bolischen Darstellung unter den getrennten Gestalten in die Gegenwart eintritt. Aber zu-
nddist und deutlicher wird auch das letzte Mahl des Herrn lebendiges Heute“'t. Dafl dies
im Sinne Casels verstanden werden muf}, ergibt sich aus ciner anderen Stelle, wo Pascher
sagt, dal in den Sakramenten in einem Symbel ,das historisch Einmalige gegenwirtig
wird“15. Ahnlich ist der Tatbestand bei Kuhaupt. Er unterscheidet die ,Darstellung® des
Kreuzesopfers und seine ,Wiederhinstellung”. Weil es sich in den Sakramenten um wirk-

Mysterienlehre-), so spricht der HI. Vater in der Enzyklika, wo vom Kirchenjahr die Rede
ist, von den ,Geheimnissen, die dauernd gegenwirtig sind und wirken, nicht in der un-
gewissen, nebelhaften Weise, von der gewisse neuere Autoren sprechen, sondern wie es
katholische Lehre ist. Denn nach der Auffassung der Kirchenlehrer sind sie sowohl Vorbilder
der dhristlichen Vollkommenheit, als auch kraft der Verdienste und Fiirbitte Christi Quelle
der géttlichen Gnade und in threr Wirkung dauern sie in uns an, weil jedes von ihnen,
je nach seiner Eigenart, Ursache unseres Heiles ist (effectu suo in nobis perdurant, cum sin-
gula nostrae salutis causa suo modo existant)®.

1 z. B. Soiron, S. 37, wo von der Firmung als sakramentaler Wirksamwerdung des Todes
Christi die Rede ist; Biser, S. 43, spricht einmal davon, daf ,die Mehrzahl der Sakra-
mente die Auswirkung des Erlésungswerkes manifestieren®, wihrend ,die Eucharistie sein
Wesen gegenwdrtig® setze, unterscheidet also, wenigstens an dieser Stelle, zwischen ,Aus-
wirkung® und ,Gegenwirtigsetzung®. — Josef Pascher (Die Liturgie der Sakramente,
S. 7) sagt von der heiligsten Eucharistie, dal das Kreuz in ihr ,als lebenspendender Tod
im Geheimnis des Mahles gegenwdrtig® werde, von den tbrigen Sakramenten aber zuriick-
haltender, daf} sie ,den Tod tliberwindenden Tod in die Gegenwart aller Zeiten hinein-
wirken lassen.* (Aller Schrigdruck auch in den folgenden Anmerkungen von uns.)

12 Soiron, S. 83, koordiniert ausdriicdklich: Gegenwirtig- und Wirksamwerdung. ,Alle
Sakramente und jedes einzelne Sakrament verstehen sich als die sakramentale Gegen-
wirtig- und Wirksamwerdung des Todes Christi“; dhnlich bei Kuhaupt, I, 129.

13 Pascher, Eucharistia. Gestalt und Vollzug, Minster i. W. und Krailling vor Miinchen
(Verlag Aschendorff in Gemeinschaft mit dem Erich Wewel Verlag), 1947, S. 21: ,Die
symbolische Darstellung des Kreuzesopfers setzt dieses Opfer wirklich gegenwartig®.

14 Eucharistia, S. 110 (Schragdruck von uns): hier wird also die sakramentale Wiederver-
gegenwirtigung sogar auf das letzte Abendmahl ausgedehnt. Ahnliche Ausfiihrungen trifft
man bei Pascher Gfter.

15 Theologie des Kreuzes, Miinster i. W., 1948, S. 125.



Im Spiegel der Zeit - 299

lichkeitserfiillte Symbole handelt, darum nicht nur Darstellung, sondern Wiederhinstellung.
Der Kreuzestod Christi ist zwar seiner historischen Einmaligkeit nach, in seiner historischen
Gestalt, vergangen, nicht aber seinem wesentlichen, geistigen Gehalt nach. Dieser ist viel-
mehr (und das gilt auch fiir das ganze Leben Jesu) im verklirten Christus aufgehoben und
wird nun wieder in sakramentaler Gestalt gegenwirtig. Es ist darum nach Kuhaupt iden-
tisch das gleiche Kreuzesopfer von Golgotha, das seinem Wesen nach im Opfer der heiligen
Messe wieder Gegenwart wird!S,

Gegeniiber solchen Auflerungen, die an die Mysterienlehre im Sinne Casels erinnern,
finden sich wieder und zunehmend andere, die sich eindeutig und ziemlich radikal von ihr
distanzieren. So schreibt z. B. Abt Bernhard Durst O.S.B.: Die liturgische Feier der Feste des
Herrn im Laufe des Kirchenjahres ist nicht deshalb eine Gottesverherrlichung, ,weil bei
dieser liturgischen Feier die entsprechenden Festgeheimnisse oder sogar, wie einzelne Neuere
annehmen, bei jeder Eucharistiefeier samtliche Heilstaten wieder gegenwirtig wiirden. Das
geschieht tatsdchlich nicht ... Selbst das Leiden und Sterben Christi, sein Opfertod, wird
bei der hl. Wandlung nicht real gegenwartig gesetzt; das sichtbare Geschehen bei der hl.
Wandlung, die symbolische Trennung von Leib und Blut unter den sakramentalen Gestalten,
stellt dieses Leiden und Sterben zwar dar, setzt es aber nicht real gegenwirtig; gegen-
wirtig wird unter den sakramentalen Gestalten der verkldrte Christus, nicht sein Leiden
und Sterben“'?. Lehnt Abt Bernhard mehr vom dogmatischen Standpunkt herkommend
und sich auf ,Mediator Dei” berufend, die Mysterienlehre auch in einem modifizierten Sinne
ab, so veranlassen Rudolf Schnadkenburg rein exegetische Griinde, die Ableitung der
Mysterienlehre fiir die Taufe aus Rém 6 als paulinischem Denken nicht entsprechend hin-
zustellen, ohne aber selbst iber die Frage, wie der sakramentale Vorgang der Taufe mit
dem Erlosungsgeheimnis von Tod und Auferstehung Christi eine lebendige Einheit bilden,
Endgiiltiges sagen zu wollen!8, Nach Jos. R. Geiselmann hinwiederum verfilscht die
Mysterienlehre das urapostolische Kerygma von der Auferweckung Jesu, da sie diese in
saeramento mit uns gleichzeitig sein lasse, wiahrend die apostolische Verkiindigung doch ge-
rade ihre historische Einmaligkeit betone!®.

Trotz aller Einspriiche gegen die Mysterienlehre kann man aber feststellen, dafi ihre
Grundidee von der sakramentalen Gegenwartigkeit des Erlésungstodes Christi in der durch-
gangigen Form der heutigen sakramentalen Frommigkeit weiterlebt, Dabei spiirt man deut-
lich den Einflufl der Deutung, die G. S6hngen der Mysterienlehre gegeben hat?®. Seinen For-
mulierungen und Begriffsbildungen (Symbol- Bildwirklichkeit, Realsymbol usw.) begegnet
man immer wieder?!. Insbesondere hat seine Auffassung von der ,dynamischen und

16 Die Feier der Eucharistie I, 24 ff. Hier, wie auch soust hiufig in der Literatur, zeigt
sich, dafl der innere Opferakt der Liebesgehorsam Christi in seiner Selbstiibergabe an den
Vater (das geistige Opfer), zu isoliert, als ein in sich selbst stehender Akt, ohne wesensnot-
wendige Verbindung mit der sichtbaren Opferhandlung, in welchem er iiberhaupt erst zum
spezifischen Opferakt wird, gesehen wird. Daher denn auch die Vorstellung von einem
»himmlischen und ewigen Opfer® des verklarten Christus (117), das es im eigentlichen Sinne
nicht gibt. — Auch Biser, S. 19, spricht einmal, mindestens mifiverstandlich, von der ,wesen-
haften Identitit von Kreuzesopfer und Mefopfer®.

17 Wie sind die Glidubigen an der Feier der heiligen Messe beteiligt? Sonderdruck aus
»Benediktinische Monatsschrift* 1949/50, Beuron o. J. S. 345; ebenso S. 428. — Es sei
hier nur erwdhnt, dafl anch Abt Bernhard einen zu einseitig geistigen Opferbegriff hat
(vgl. Anm, 16). Fiir ihn ist die sichtbare Opferhandlung nur ,der Spiegel”, in dem die
Opfergesinnung, in der das eigentliche Opfer besteht, sichtbar wird.

18 Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus, Miinchen 1950, S. 1221F., 139 .

19 Diese Zeitschr. 25 (1952) 96 ff.

20 Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium, Bonn 1940%; Der Wesensaufbau des
Mysteriums, Bonn 1938.

21 So z.B. Soiron, S. 20; Kukaupt, Die Feier der Eucharistie I, 23. 130,



300 Im Spiegel der Zeit

. handelnden Gegenwart Christi“ in den Sakramenten?? viel Anklang gefunden. Nach dieser
gibt es keine sakramentale Vergegenwirtigung des Heilstodes Christi in sich, sondern nur
in seinem Wirksamwerden im Empfinger des Sakramentes. ,Christus in sich selbst stirbt
nicht wieder, weder in geschichtlicher Tatsichlichkeit der irdisch-geschichtliche Jesus noch
aber auch ,im Mysterium* der himmlisch-ewige Christus?. Sterben und Auferstehung voll-
ziehen sich vielmehr in den Gliedern des mystischen Leibes und zwar auf Grund einer
inneren, sakramentalen Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten Herrn, die durch das ,4uflere
Sakrament“, die sinnbildliche sakramentale Handlung, bewirkt wird. Einer dhnlichen Auf-
fassung begegnen wir bei Soiron, wenngleich hier die sakramentale Vergegenwirtigung des
Todes Christi und sein Wirksamwerden wieder stirker voneinander getrennt werden. Nach
ihm ist das sakramentale Symbol ,der Hinweis darauf, dafl in der Taufhandlung Christus
wirklich gegenwirtig und wirksam ist, und zwar als der Christus, der am Kreuze gestorben
ist und sich in seiner Anferstehung als der Sieger iiber die Siinde und die Holle erwiesen
hat..... Freilich heifdt das nicht, daf sich der geschichtliche Vorgang seines Leidens, seines
Begribnisses und seiner Auferstehung in der Taufe wiederholt und der Getaufte in diesen
geschichtlichen Vorgang hineingenommen wird. Es heifit vielmehr, daf Christus in sakre-
mentaler Wirklichkeit den geschichtlichen Vorgang erneuert und den Getanften an ihr
teilhaben 14afit. Christus ist also wirklich in seinem Leiden und Sterben, in seinem Be-
gribnis und seiner Auferstebung in der Taufe wirksam, aber in einer Wirklichkeit,
die durch das Bild seines Leidens und Sterbens, seines Begribnisses und seiner Auf-
erstehung dargestellt wird“?%. Auch Pascher und Kuhaupt néhern sich Séhngen wenigstens
insofern, als beide die Sakramente nicht statisch, sondern dynamisch, als ein Kultgeschehen,
als eine Handlung und einen Vorgang begreifen, in denen die Heilstat Christi wirksam
wird. Aber anch sie sehen diese Heilstat, dargestellt und wirklich gegenwirtig im sakramen-
talen Symbol, zunidchst einmal in sich und in einem nicht weiter bezeichneten Sinn vor der
Begegnung mit dem Menschen.

Aus soldhen Auffassungen, mdgen sie im einzelnen auch differieren, ergeben sich nun wie
von selbst die Ansatzpunkte fiir eine spezifish sakramentale Frommigkeit. Es eréffnet sich
der Raum, in dem sich, um wieder mit Sohngen zu sprechen, die ,sakramentale Christus-
nachahmung® vollzieht. In je nener Weise wird der Christ des Erlgsungsopfers teilhaftig
durch die innere, sakramentale Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten und auferstandenen
Erlaser. Daraus li8t sich eine Fiille von Motiven fiir eine sakramentale Christusfrommig-
keit ableiten, je nach der Art und Weise, wie die einzelnen Sakramente das zentrale Er-
16sungsgeheimis zur Darstellung bringen. Schon Casel und Séhngen haben dafiir im An-
schluf an das Zeugnis der Viter eine Anleitung gegeben. Nenerdings tut es Biser in einer
eigenen Schrift. Zwar ist in dieser Frage wegen des Fehlens ciner eindeutigen Tradition ein
gewisser Spielraum subjektiver Interpretation gegeben, aber im Grundbestand stimmen doch
alle iiberein. Nach Biser sind die sakramentalen Symbole zunichst einmal je andere wirklich-
keitserfiillte Bilder des Werkes Christi: die Eucharistie enthilt das Erlésungswerk als Opfer,
die Taufe als Wieder-Be-Hauptung (recapitulatio) der Menschheit und der Welt, die Bufle
als Gottesgericht, die Firmung als GeistausgieBung usw. Entsprechend dem oben Gesagten
prigen sich nun die verschiedenen Seiten desselben Erlgsungswerkes dem Christen gnaden-
haft ein, In einer zweiten Sicht erweisen sich die sakramentalen Zeichen als Wesenszeichen
der Erlésergestalt Christi. Die Eucharistie offenbart ihn als das Leben der Welt, die Taufe
als Licht im Ausgang aus dem Vater, die Bufle als Guten Hirten usw. Hier erfihrt der
Christ im Sakrament seine innerste Angleichung an das Wesen Christi. In einer dritten
Sicht endlich werden die sakramentalen Zeichen aufgewiesen als Offenbarang des Wesens-

2 Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium, S. 104, Anm. 1.
28 ebd. S. 108.
2 a.a.0,8.191.



Im Spiegel der Zeit : 301

sinnes und der Wirkform der Kirdhe. Die Eudharistie versinnbildet sie als mystischen Leib
Christi, die Taufe als Mutter der Erlésten, die Bufle als Kirche der Siinder, die Ulung als
Leidensgemeinschaft, die Ehe als Braut des Lammes usw. In dieser Betrachtungsweise der
Sakramente als Wesenszeichen und Wirkformen der Kirche sind die beiden ersten Aspekte
aufgehoben; sie erweist am eigentlichsten die lebendige Gegenwart des Erlosungsopfers
und enthiillt am deutlichsten die immerwéihrende Wirksamkeit Christi in dieser Zeit; sie
offenbart darum auch wie keine andere die Grundsituation des Christen in seinem Uber-
gang aus dieser verginglichen Weltzeit in das zukiinftige Reich der Christusfiille, darin
der Vater wieder alles in allem ist.

Damit ist das Christusgeheimnis der Sakramente aufgewicsen. Ihr letzter Sinn ist es,
den Menschen immer tiefer mit dem ganzen Christus — Haupt und Leib ein Christus — 2zu
verbinden, zum Aufbau dieses Leibes in Liebe (Eph 4,16). Der Christ mufi darum ein
,sakramentaler Mensdh® werden, will er in dieses Geheimnis hineinwachsen. Die Sakra-
mente sind jeweils Stufen seiner Christusférmigkeit. Soiron hat sie folgendermafien inter-
pretiert: die Taufe als Sakrament der Christuswerdung, die Firmung als Sakrameut der
Christusreife, die Eucharistie als Sakrament der Christusweihe, die Bufle als Sakrament
der Christusreinheit, die Ulung als Sakrament der Christusvollendung, die Priesterweihe
als Sakrament der Christusseadung und die Ehe als Sakrament der Christusgemeinschaft, —
So rundet sich die sakramentale Frommigkeit zu einem einheitlichen Ganzen von Fiille
und Schénbeit.

Es war nicht unsere Absicht, die theologischen Grundlagen dieser Schau der Sakramente
im einzelnen zu priifen. Das wird die Arbeit der Sakramententheologie sein, die auch weiter-
hin noch im Fluf bleiben wird. Aber es ist doch keine Frage, dafl die durch die Mysterien-
lehre angeregte Rickfilhrung der Sakramente auf das lebendige Christusgeheimnis in der
Kirche sich als ungemein fruchtbar fiir die Frommigkeit erwiesen hat.

II.

Wenn wir eingangs sagten, dal das Bemihen um eine sakramentale Frommigkeit,
mehr formal geseben, von der Frage nach dem Verhiltnis von opus operatum und opus
operantis gekennzeichnet sei, so ist darans zunidhst noch nicits Besonderes fiir die Eigen-
art dieser Frommigkeit zu entnehmen. Denn irgendwie nimmt diese Frage immer eine be-
deutende Stelle in der Sakramententheologie ein. Vom Bufisakrament sagt Bernhard Posch-
mann sogar, das ,die ganze Geschichte des Buflsakramentes beherrschende Problem® sei
es gewesen, ,wie das Zusammenwirken des subjektiv-personlichen und des objektiv-kirch-
lichen Faktors der Bufle zu bestimmen sei®. Wir miissen daber unsere Behauptung ein wenig
erldutern,

Wie oft vud mit welcher Freude sprach man in den vergangenen Jahrzehnten von einem
sakramentalen Frihling, der diber die Christenheit gekommen sei, und weldh grofie Er-
wartungen bhat man daran gekniipft! Sind diese Erwartungen in Erfillung gegangen?
Gewifl, ein breiter Segensstrom ist von unseren Altiren und Tabernakeln ausgegangen;
wir alle leben davon. Aber es ist auch nicht zu leugnen, dafl mit der liturgischen und
sakramentalen Bewegung neue und schwere Fragen vor uns hingetreten sind. Wie kommt es,
daBl der hiufige und sogar tagliche Sakramentenempfang nicht mehr Friichte zeitigt? Und
drobt nicht das grofle Geheimnis bei uns Durdischnittsmenschen zu einer Alltdglichkeit
zu werden? Dazu hat man den objektiven, von allem menschlichen Tun unabhingigen, un-
endlichen Wert der hl. Messe und der Sakramente und der von ibnen ausgehenden Gnaden-

2 Handbudh der Dogmengeschichte. Herausgegeben von Prof. Dr. Michael Schmaus, Prof.
Dr. Jos. Geiselmann und Prof. Dr. Hugo Rakner. Band IV. Sakramente und Eschatologie.
Faszikel 3: Bufle und Letzte Olung. Freiburg (Verlag Herder), 1951, S. 111.



302 ' Im Spiegel der Zeit

schitze so sehr betont, dafl demgegeniiber die subjektive Bemithung des Menschen um sitt-
liche Erneuverung in der taglichen Arbeit an sich selbst lange genug in den Hintergrund trat.
So sprach man von einer Krise der sakramentalen Frommigkeit. Man sucht nach der Briicke
‘zwischen Sakrament und Leben, fragt nach dem Verhiltnis zwischen Sakrament und Glaube
und sinnt auf neue Mittel und Wege, die der besseren personlichen Aneignung des liturgi-
schen und sakramentalen Vollzugs dienen. .

Aus dieser Situation heraus ist z. B. das Biichlein von Eugen Walter ,Sakrament und
christliches Leben“?8 geschrieben. Es fragt zunichst nach dem grundsitzlichen Verhiltnis von
Sakrament und sittlichem Leben und stellt den starken ethischen Akzent heraus, den die
Schrift, die Vitertradition und die Liturgie aufweisen, gerade dort, wo sie vom Sakrament
sprechen. In einem zweiten Teil bringt Walter dann die Verbindung zwischen Sakrament
und sittlicher Verwirklichung auf den Begriff des ,Mitvollzugs“. Der Christ soll den im Sa-
krament empfangenen Kreuzestod Christi und die daraus folgende Auferstehung auf Grund
der speziellen sakramentalen Gnade personal mitvollziechen, und zwar in der lebendigen

. Gemeinschaft des einen Leibes der Kirche. Das klingt zwar sehr allgemein, gibt aber doch
ein wichtiges Grundprinzip an fiir die organische Verbindung von Sakrament und Leben;
beide diirfen nicht auf verschiedenen Ebenen liegen und von allzu unterschiedlichen Motiv-
kriften gespeist werden, sonst zerfallt das religiése und sittliche Bewuftsein des Menschen
in zu viele, nur logker zusammenhingende Einzelbereiche, es fehlt ihm die innere Einheit.

Eine besondere Betrachtung widmet Walter in seinem Biichlein dem Verhiltnis von
Glaube und Sakrament. Die Frage ist heute sehr akut; sic begegnet einem in fast allen
Schriften, die tiber das Sakrament handeln?’, Beide gehéren selbstverstindlich zusammen
und erginzen einander. Diese fundamentale Wahrheit scheint in den vergangenen Jahr-
zehnten nicht immer beachtet worden zu sein; das Sakrament erfuhr ein Ubergewicht gegen-
iiber dem Glauben. Man méchte hente darum nicht nur die Wichtigkeit des Glaubens inner-
halb des Sakramentes erweisen (ohne ibn ist das Sakrament nicht wirksam, und das Maf}
der sakramentalen Gnade, der ,res sacramenti“, hingt von der Intensitit des Glaubens
ab), sondern auch ,vor“ dem Sakrament, wenn auch immer in Hinsicht auf dasselbe, Hier-
her gehort die Frage nach dem ,geistlichen® Empfang des Sakramentes™®, wie auch die an-
dere, ob und auf welche Weise die einmal stattgehabte sakramentale Begegnung mit dem
Herrn im Kimmerlein des Herzens, in ganz personlichem Glauben, Hoffen und Lieben, tig-
lich wieder erneuert oder sogar vertieft werden kénne?®. In seinem ausgezeichneten Aufsatz
,Christi Gegenwart in uns durch den Glanben®®, der Eph 3, 17a zu deuten sucht, stellt
G. Sohngen am Schlufl formelhaft die Glaubens- oder Gnadengegenwart Christi und seine
sakramentale Gegenwart in der heiligsten Eucharistie nebeneinander und zeigt, in welchem
Sinne jede der beiden eine geistige sowohl wie auch eine wirkliche Gegenwart bedeutet.

Einen speziellen Fall des Problems, wie im Empfang der sakramentalen Gnade opus ope-
ratum und opus operantis ineinander greifen, behandelt Karl Rahner in seinem stark be-
achteten Biichlein ,Die vielen Messen und das eine Opfer“®l. Es geht jhm darin, wie der
Untertitel anssagt, um ,die rechte (theologische) Norm der Mefhaufigkeit“. Gewisse Fragen
und Erscheinungen unseres gottesdienstlichen und religiésen Lebens (die Mefhdufung in
mandhen Kirchen, bei bestimmten Gelegenheiten wie Tagungen, Kongressen usw., die Frage,
ob man mit Nutzen gleichzeitig mehreren Messen beiwohnen kénne), haben ihn zu dieser

26 Zweite, nen durchgearbeitete Auflage, Freiburg (Herder), 1951.

27z B. Kuhaupt, Die Feier der Eucharistie, 1, 108 ff., 128. :

2 Vgl. J. Auer, Die geistige Kommunion, in: Geist und Leben 24 (1951), 113 ff.; J. Eich,
Sakramentale und geistliche Kommunion, in: Theol. Quartalschrift 132 (1952), 1. Heft.

2 Vgl. Karl Rahner, S. J., Weihe-Erneuernng, diese Ztschr. 25 (1952) 231 ff.

3 In: Die Messe in der Glaubensverkiindigung. Freiburg 1940, S. 14 ff.

3t Freiburg, Herder, 1951, — Die Schrift erschien nrspriinglich als Aufsatz in der ,Zeit-
schrift fiir kath. Theologie® 71 (1949) 257 ff.



Im Spiegel der Zeit 303

Untersuchung veranlaflt. Grundsitzliche theologische Erwigungen iiber das Wesen des Mef-
opfers, insbesondere iiber sein Verhdltnis zum Kreuzesopfer sowie dber das MeBopfer als
Opfer der Kirche, vor allem aber eine personalere Auffassung der Gnade (entsprechend dem
personalen Gnadenspender, der sich selbst mit der Gnade schenkt, wie auch dem Gnaden-
empfinger, dessen personale Natur ja gerade durch die Gnade erhoben werden soll), fithren
ihn zu dem Ergebnis, dal dem MefBopfer als solchem keine Begrenzung der Gnadenzutei-
lung, kein fructus specialis und specialissimus, zukomme, da es ja nur das ein fiir allemal
dargebrachte Kreuzesopfer zur sichtbaren Darstellung bringe und dieses von unendlichem
Wert sei. Die Begrenzung des Gnadenmafles gehe daher einzig auf die subjektive Disposi-
tion des Empfangers zuriick. Das aber sei keine Beeintrachtigung des opus operatum, weil
diese Disposition, bei aller Mitarbeit des Menschen, letztlich wieder Gnade sei und gerade
in ihrem konkreten Maf} unter dem Einflul des Sakramentenempfanges zustande komme.
Der Satz des Tridentinums, die Tauvfe, und damit jedes opus operatum, vermittle die Recht-
fertigungsgnade ,nach dem Maf), das der Heilige Geist den einzelnen zuteilt, wie er will
(1 Kor 12, 11), und entsprechend der eigenen Bereitung und Mitwirkung eines jeden“®, sei
darum so zu interpretieren, daff nicht von zwei verschiedenen ,Gnadenmaflen®, sondern nur
von einem einzigen die Rede sei, weil das Maf} des Heiligen Geistes der subjektiven Emp-
fanglichkeit korrespondiere. Die rechte Norm fiir die Melhaufigkeit wire demnach mit der
jeweiligen Aufgeschlossenheit und Mitwirkungsméglichkeit des zelebrierenden Priesters
gegeben®. — So sehr der Beweisgang Rahners einleuchtet, fragt sich doch, ob ,Person® hier
nicht im Sinne eines gewissen modernen Personalismus zu sehr als ein mit BewufBtsein be-
gabtes Wesen verstanden wird. Denn unter den Voraussetzungen Rahners sicht man z. B.
nicht mehr recht, wie Gott Kinder, die iiber ihre geistigen Krafte noch nicht voll bewufit
verfiigen, mit verschiedenen Gnadenmaflen beschenken konnte, was er doch offenbar vermag.
Ebensowenig scheint erkldrt werden zu kénnen, wie jemand, der frither einmal viel Gnaden
empfangen hat (und sie durch die schwere Siinde nicht verlor) ufd darum nach Rahner eine
entsprechend grofie ,Gnadenempfinglichkeit besitzt (die ohne schwere Siinde ebensowenig
verloren gehen kann), spiter, auf Grund einer geringeren akfuellen Disposition zugleich
auch eine geringere Gnadenempfénglichkeit haben soll. Miifite man darum nicht genauer
unterscheiden zwischen einer Gnadenempféanglichkeit, die sozusagen den Kern der Seele be-
trifft, und einer solchen, die von der jeweiligen seelischen Disposition abhangt? Und ope-
riert Rahner nicht bald mit der einen, bald mit der anderen? Wir wollen und kénnen diese
Frage hier nicht entscheiden, wichtig ist fiir unsere Betrachtung nur die Beobachtung, wie
sehr in der heutigen sakramentalen Frommigkeit der Eigentdtigkeit wieder Raum gegeben
wird, wie sehr betont wird, dafl man sich die sakramentale Gnade personal aneignen miisse.

In diesem Zusammenhang ist auch das Bemiihen zu sehen, den Sinn der einzelnen litor-
gischen Formen, die uns oft fremd geworden sind oder die im Laufe ihrer geschichtlichen
Entwicklung (durch Formenwandel, durch Uberlagerung urspriinglicher Formen, durch For-
menmischung usw.) verdunkelt wurden, wieder zu erhellen. Jungmanns ,genetische Erkld-
rung der Rémischen Messe® ist hier von unschatzbarem Wert. Aber auch andere, wie Pascher,
Guardini, Kuhaupt haben sich auf diesem Gebiet grofe Verdienste erworben. Far Pascher
ist der entscheidende Begriff der des Kult- oder Symboldramas. Die Liturgie ist ,Spiel”, in
dem ,Rollen” gespielt werden und die verschiedenen Beteiligten den Vater, Christus oder
die Kirche reprisentieren sollen. So wird in ,Euncharistia® die Sinngestalt der hl. Messe her-
ausgearbeitet (nach vielen ist hier die Mahlgestalt gegeniiber der Opfergestalt zu einseitig
herausgestellt); in: ,Die Liturgie der Sakramente® wird das gleiche fiir die iibrigen Sakra-
mente getan und in der ,Theologie des Kreuzes“ (108—230) werden alle Sakramente unter
dem Gesichtspunkt beleuchtet, in welcher Weise sie das Geheimnis Von Tod und Auferste-

32 Denz. 799; Neuner-Roos 719.
33 Der wichtigste Teil der Untersuchung findet sich im Abschnitt IV (S. 54—75): Das
richtige Verstindnis der MeRopferfriichte.



304 Im Spiegel der Zeit

hung darstellen; endlich wird in dem Biichlein ,Form und Formenwandel sakramentaler
Feier“™ gezeigt, wie der sakramentale Vollzug im Laufe seiner Geschichte Wandlungen
unterworfen war, je nachdem diese oder jene Seite des Wesensgehaltes der einzelnen Sa-
kramente mebr betont wurde. — Wie uns Guardini schon vor Jahren in seinem Buch ,Besin-
nung vor der hl. Messe” eine vorziigliche Anleitung zum subjektiven, lebendigen Mitvollzug
der Mefliturgie gab, so dhnlich hat nun auch Kuhaupt eine solche Anleitung gegeben. Er
handelt iber die Weisen des Mitvollzugs, iiber das Schweigen, Horen, Sehen und Sprechen;
ferner iiber das liturgische Tun, also iiber die kérperliche Haltung (Knien, Stehen, Sitzen),
dic Gebirde (des Kopfes, der Hinde, der Fiifle) und die liturgische Handlung (Opferdar-
bringung, Opferbereitung und Opfermahl); endlich iiber Gotteshans, Altar, Gewand und
Gerit, Brot und Wein. Fiir den vorgenommenen Zweck scheinen uns seine Ausfiihrungen
bisweilen zu gelehrt, aber sie enthalten eine Fiille guter Anregungen, die vielen willkommen
sein werden.

Uberschauen wir noch einmal den ganzen Bereich der sakramentalen Frémmigkeit, so ist
ohne Frage auf diesem Gebiet viel geschehen, was der Vertiefung unseres religiosen Lebens
sehr zustatten kommt und hoffentlich auch reiche Friichte bringen wird.

34 Miinster i. W. (Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung) 1949.
% Die Feier der Euncharistie. I1. Aufbavelemente, Minster i. W. (Regensberg), 1951.





