
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Übung und Ernstfall in den ignatianischen Exerzitien. 

Von Franz Joseph S c h i e r s e, S. J.,  München 

Die Spannung von Übung und Ernstfall 
durchzieht alle Lebensbereiche. Sie wird 
meist erst dann als Problem empfunden, 
wenn eine Übung nicht zum gewünschten 
Erfolg im Ernstfall führt. Nicht immer lie- 
gen die Gründe des Versagens auf Seiten 
der Übung • sei es, daß diese in sich selbst 
unzweckmäßig war, sei es, daß der Übende 
die nötige Sorgfalt vermissen ließ • oft 
kann auch der Ernstfall eine so veränderte 
Situation mit sich bringen, daß der Übende 
sich vor völlig neue, unerwartete Aufgaben 
gestellt sieht, denen er nicht gewachsen ist. 
Auch unsere Frage nach dem Verhalten von 
Übung und Ernstfall in den ignatianischen 
Exerzitien ist weitgehend von dem Anlie- 
gen der Exerzitienpraxis um den Erfolg der 
geistlichen Übungen angeregt. Während je- 
doch Überlegungen dieser Art vielfach im 
rein Technischen und Handwerklichen stek- 
ken bleiben • Austausch von Erfahrungen, 
Winke für angehende Exerzitienmeister 
u. a. •, soll hier versucht werden, zu grund- 
sätzlicheren Klärungen vorzudringen. Es 
leitet uns dabei die noch zu rechtfertigende 
Überzeugung, daß wir es im Kern mit einer 
jederzeit aktuellen theologischen Frage zu 
tun haben, und daß demzufolge die heute 
diskutierten Bemühungen um Zeitgemäß- 
heit und Anpassung der Exerzitien in diesen 
größeren und allgemeineren Rahmen einzu- 
ordnen sind. 

I. 

Zur Einführung in die Frage soll zu- 
nächst an Beispielen aus dem profanen Be- 
reich das Verhältnis von Übung und Ernst- 
fall beleuchtet werden. Wir wählen dazu 
vier typische Fälle aus, die zu den Exerzi- 
tien ohnedies in einer sachlichen Beziehung 
stehen: Sport, Theater, Militär, Erziehung. 

1. Es gibt eine Reihe von Sportarten, die 

sinnvoll auch um ihrer selbst willen betrie- 
ben werden: aus reiner Freude an der kör- 
perlichen Bewegung, aus Rücksicht auf die 
Gesundheit, aus Geselligkeitstrieb und ähn- 
lichen Gründen. Was uns aber im Hinblick 
auf die Exerzitien besonders interessiert, ist 
der Kampfsport, der seine Erprobung im 
Wettbewerb um Meisterschaft und Sieg fin- 
det. Ihm ist das Training wesentlich zuge- 
ordnet. Es enthält eine Fülle von Übungen, 
die scheinbar nur wenig mit der vollendeten 
Leistung zu tun haben. Im fortgeschrittenen 
Stadium des Trainings aber ist es möglich, 
die im Wettkampf geforderte Leistung' 
schon vorwegzunehmen. Seinsmäßig betrach- 
tet unterscheiden sich dann Übung und 
Ernstfall nur durch die äußeren Umstände, 
wie Zeit, Ort, Witterung, Zuschauer. Und 
doch hat das gleiche Tun jedesmal eine an- 
dere Bedeutung. Was dem Training fehlt, 
ist die Realität des Gegners und die offi- 
zielle, entscheidende Wertung. So kann es 
beliebig unterbrochen, wiederholt, verbes- 
sert werden. Man kann sich die günstigsten 
Umstände wählen und braucht sich nicht 
ganz zu verausgaben. Der Wettkampf dage- 
gen ist einmaliger, unwiederholbarer Vor- 
gang. Er entzieht sich der willkürlichen Ge- 
staltung des einzelnen. Nur einem schwa- 
chen Gegner gegenüber ist es möglich, das 
Gesetz des Handelns in der Hand zu be- 
halten, sonst gilt Anpassen und sich Um- 
stellen. Mag auch der Übende schon vorher 
den Kampfstil und die Eigenart seines zu- 
künftigen Gegners studiert haben, um das 
gefährliche Überraschungsmoment auszu- 
schalten, die wirkliche Begegnung mit ihren 
unberechenbaren Zufälligkeiten schafft häu- 

fig genug Situationen, die nur durch einen 

spontanen Wechsel der Methoden gemei- 
stert werden können. Für das vorbereitende 

Training ergibt sich daraus die Forderung 



306 Einübung und Weisung 

nach einer möglichst umfassenden Einübung 
aller in Betracht kommenden Möglichkeiten. 
Der Idealfall wäre wohl gegeben, wenn der 
Übende sich subjektiv und objektiv in die 
Situation des Ernstfalles versetzen könnte. 
Allerdings steht gerade der Sportler in der 
Gefahr, sich im Training vorzeitig zu ver- 
ausgaben. Es ist nicht immer leicht, das opti- 
male Verhältnis zwischen Übungs-Aufwand 
und der nötigen Kraftreserve für den End- 
kampf zu finden. Wie in der Volkswirtschaft 
macht sich hier das sogenannte Gesetz vom 
•sinkenden Ertragszuwachs" bemerkbar, d. h. 
ein Übermaß in den Anstrengungen führt 
von einer bestimmten Grenze an zu ver- 
mindertem Erfolg. 

Das Exerzitienbüchlein (EB) hat in der 
Annot. 1 den Begriff der •exercitia spiritu- 
alia" durch einen kurzen Hinweis auf kör- 
perliche Übungen wie •umherwandeln, ge- 
hen und laufen" erläutert. Der Vergleich 
wird aber nicht weiter ausgeführt, und es 
ist sehr zweifelhaft, ob Ignatius dabei an 
sportliches Training gedacht hat oder • 
wahrscheinlicher • an die gewöhnlichen 
Bewegungen der Gliedmaßen zum Zwecke 
der Gesunderhaltung und Erholung. Frei- 
lich will die Annot. 1 auch nur einen ersten, 
sehr allgemeinen Begriff (quilibet modus) 
von geistlichen Übungen geben, der von 
dem streng systematischen Aufbau der Exer- 
zitien noch wenig verrät. Trotzdem findet 
sich schon eine Andeutung der Ernstfälle, 
auf welche die geistlichen Übungen ausge- 
richtet sind: Beseitigung der ungeordneten 
Neigungen, Finden des göttlichen Willens 
in der Wahl des Lebensstandes zum Heile 
der Seele. So scheint es gerechtfertigt, auch 
die genannten körperlichen Übungen auf 
einen Ernstfall zu beziehen, der darüber 
entscheidet, ob das •Umherwandeln, Gehen 
und Laufen" zu einem Erfolg geführt hat. 
Wenn die Terminologie und Vorstellungs- 
welt des Sportes im EB sonst nicht begegnet, 
liegt dies wohl daran, daß der Sport zur 
Zeit des hl. Ignatius nicht die große Bedeu- 
tung hatte wie im Altertum oder wie in der 
heutigen Welt. Außerdem ist die sportliche 
Leistung zu sehr Beweis der eigenen Kraft 
und Anstrengung, als daß sie geeignet wäre, 

das gnadenhafte Tun des Christen allseitig 
zu verdeutlichen1. 

2. Noch mehr als beim Sport ist der Ernst- 
fall des Theaters, die Aufführung, eine 
bloße Wiederholung des Geübten. Was neu 
hinzukommt: öffentliche Anerkennung oder 
Ablehnung, Zahl und Rang der Zuschauer 
• braucht den einstudierten Ablauf des 
Spiels kaum zu ändern, es sei denn in Aus- 
nahmefällen. Die psychologischen Einflüsse, 
das •Lampenfieber" oder die •Aufführungs- 
ekstase" sind naturgemäß je nach Alter, 
Temperament und Erfahrung der einzelnen 
Spieler sehr verschieden. In der Filmkunst 
ist es sogar gelungen, alle Zufälligkeiten, 
die den Erfolg einer Aufführung beeinträch- 
tigen könnten, auszuschalten, und der Ernst- 
fall ist rein mechanische Reproduktion des 
Geprobten. Aber auch bei völliger Identität 
von Probe und Aufführung kommt doch 
ein Spiel erst in der öffentlichen Schaustel- 
lung zu seinem ganzen Sein. Es will gese- 
hen, gehört, bewundert werden. Die Reak- 
tion des Publikums geht in die künstlerische 
Leistung ein und verschmilzt mit ihr zu 
einem Vorgang. 

Es ist durchaus nicht so,abwegig, wie man 
zunächst meinen möchte, die Exerzitien von 
den Formgesetzen des Dramatischen her zu 
interpretieren. Gleicht doch das EB in seiner 
knappen Art ganz einem Textbuch, das 
nicht so sehr gelesen und studiert, als ein- 
geübt und •gespielt" werden will. Viele Be- 
merkungen sind nichts anderes als Regie- 
anweisungen für den Übungsleiter oder den 
Exerzitanden. Die Präambeln zumal ent- 
werfen in der •compositio loci" das jewei- 

1 Der Vergleich zwischen körperlicher und 
geistiger Übung ist schon dem griechischen 
Altertum geläufig (vgl. z. B. Xenophon, 
Memorabilia Socratis I 2,19: •Wie die, 
welche sich körperlich nicht üben, keine kör- 
perlichen Leistungen vollbringen können, so 
die, welche die Seele nicht üben, nicht Werke 
der Seele"). In der hellenistischen Zeit wird 
der Hinweis auf den •Athleten" und den 
•Wettkampf" zum Gemeinplatz der Tu- 
gendlehre. Das NT ist in der Verwendung 
dieses Topos einigermaßen zurückhaltend 
(vgl. lKor 9, 24•27; 1 Tim 4, 7f; Hebr 
12, 1 f). Der eschatologische Gesichtspunkt 
des Zieles und des von Gott verliehenen 
Siegespreises steht im Vordergrund. 



Einübung und Weisung 307 

lige Bühnenbild, in dem sich die Handlung 
bewegt. Der Übende muß sich auf die ver- 
schiedenen •Mitspieler" einstellen: Engel 
und Teufel, Christus und Luzifer, die Per- 
sonen der heiligen Geschichte, und über 
allen die Majestät Gottes. Zu achten ist 
schließlich auf die innere Dramatik der 
Exerzitien, die von Anfang an dem Höhe- 
punkt der Wahlhandlung zustreben. Das 
übliche nivellierende Schema von •Betrach- 
tung" oder gar •Vortrag" läßt oft wenig 
davon ahnen. Was nun aber das Verhält- 
nis von Übung und Ernstfall betrifft, so 
liegt das Problem bei den Exerzitien in 
einer tieferen Dimension als der zwischen 
Probe und Aufführung. Man müßte hier 
auf die Spannung zurückgehen, die zwischen 
Bühne und Leben besteht. Ohne bestimmte 
Theorien aufstellen zu wollen, wird man 
doch ganz allgemein sagen dürfen, daß je- 
des Schauspiel irgendwie von der Wirklich- 
keit lebt, mag auch der dargestellte Vor- 
gang nur in Symbol und Geste erreichbar 
sein. Um etwas Ähnliches handelt es sich 
in den Exerzitien: Wären sie schlechthin 
schon Ernstfall und offenbare Wirklichkeit, 
dann brauchten sie nicht mehr geübt und 
wiederholt zu werden. Gerade als Übungen 
bekennen sie aber den vorläufigen, in Bil- 
dern und Zeichen verborgenen Charakter 
des christlichen Lebens. Wieweit jedoch der 
Ernstfall, das christliche Eschaton, in ihnen 
gegenwärtig und übungsmäßig verfügbar 
ist, das wird im einzelnen noch zu bespre- 

chen sein. 
3. Vorerst beschäftigen wir uns weiter mit 

den Analoga auf natürlicher Ebene. Das 
klassische Beispiel, das auch der Exerzitien- 
Terminologie am nächsten kommt, ist ohne 
Zweifel das militärische. Während der 
sportliche und künstlerische Ernstfall trotz 
allem •Spiel" bleibt, bekommt hier das 
Wort •Ernst" seinen letztmöglichen Sinn. 
Die Frage ist, wie die Situation des Krieges 
überhaupt geübt werden kann. Wo es nicht 
gerade um die rein technische Beherrschung 

von Waffen und Gerät geht, haftet der mi- 
litärischen Übung, dem Manöver, etwas un- 
leugbar Konstruiertes und Gekünsteltes an. 
Aus einer zu realistischen Imitation des 
Ernstfalles ergeben sich oft die bekannten 

lächerlich-komischen Wirkungen (Angriff 
auf Feindatrappen, Abtransport von •To- 
ten" und •Verwundeten"). Der kämpferische 
Einsatz mag noch so oft vorschriftsmäßig 
einexerziert werden, die Wirklichkeit der 
Schlacht mit ihren vielen unberechenbaren 
Faktoren kann alles illusorisch machen. Be- 
sonders die letzten Kriege haben gezeigt, 
wie an sich gut ausgebildete Truppen ver- 
nichtend geschlagen wurden, weil die 
Kampfbedingungen das Maß menschlicher 
Leistungsfähigkeit einfachhin überstiegen. 
Da zwischen Übung und Ernstfall oft ein 
großer zeitlicher Abstand liegt, und die 
technische Entwicklung unentwegt fort- 
schreitet, ist die Gefahr einer Veraltung der 
Methoden sehr leicht gegeben. Häufig offen- 
bart erst der Krieg die Unbrauchbarkeit oder 
gar Schädlichkeit einer Übung, die sich viel- 
leicht früher einmal glänzend bewährt hatte 
und deshalb gegen alle Neuerungsversuche 
energisch verteidigt wurde. Überhaupt besitzt 
die militärische Ausbildung eine starke Nei- 
gung, sich zu verselbständigen und einmal 
geprägte Formen aus Traditionsgefühl zu 
konservieren. Hinzu kommt, daß eine Wehr- 
macht auch im Frieden wichtige Aufgaben 
repräsentativer, erzieherischer und staats- 
erhaltender Art zu leisten hat, für welche 
die Kriegstüchtigkeit nicht absolut entschei- 
dend ist. Werden diese Gesichtspunkte aber 
beherrschend, dann bildet sich jene typisch 
bürgerliche Form des Militarismus heraus, 
für die der Ernstfall nur mehr eine heroische 
Kulisse darstellt. Äußerer Drill, sture Sub- 
ordination, Uniform, Parade und Kasernen- 
hofromantik treten an die Stelle des Kamp- 
fes. Die große Masse der Auszubildenden, 
die gewöhnliche Beschränktheit der ausfüh- 
renden Organe, sklavisches Festhalten am 
Buchstaben der Dienstvorschrift sind der 
Ausbildung von persönlicher Initiative und 
Verantwortlichkeit wenig günstig. 

Es leuchtet ohne weiteres ein, daß alle 
diese Beobachtungen auch für die Exerzi- 
tien sehr aktuell sein können. Ein glänzen- 
der Verlauf der geistlichen Übungen mit 
großer Begeisterung, flammenden Affekten 
und heroischen Entschlüssen gibt • beson- 
ders bei jungen, unerfahrenen Menschen • 
noch wenig Sicherheit, daß auch der Ernst- 



308 Einübung und Weisung 

fall des Lebens gemeistert wird2. Ebenso be- 
steht die Gefahr, gewisse Methoden absolut 
zu setzen, ohne ihre Zweckmäßigkeit in ver- 
änderten Umständen zu überprüfen. Der 
oben gekennzeichnete Militarismus hat sein 
Gegenstück in einem theologisch verarmten 
Aszetismus, der sich in selbstgewählten Tu- 
gendproben gefällt, aber in den echten, von 
Gott gesetzten Prüfungen nicht besteht3. 
Und wer wollte behaupten, daß die escha- 
tologische Ausrichtung der Exerzitien immer 
klar genug gesehen wurde? 

4. Das letzte Beispiel, das wir besprechen 
wollen, die Erziehung, führt uns schon in 
unmittelbare Nähe der geistlichen Übun- 
gen. Die hauptsächlichsten Erziehungsziele: 
Berufsvorbereitung und Bildung der geistig- 
sittlichen Persönlichkeit • haben ihre ziem- 
lich genaue Entsprechung in den Exerzitien, 
wenn auch ihre christliche Verwirklichung 
sehr verschieden ist von einer rein humani- 
stischen. Gemeinsam ist ebenfalls die vor- 
wiegend geistig-organische Natur des Erzie- 
hungsprozesses im Gegensatz zu einer rein 
technisch-handwerklichen Schulung oder gar 
einer mechanischen Dressur. Selbst wenn das 
Bildungsziel im allgemeinen feststeht, be- 
darf es doch immer der möglichst individu- 
ellen Anpassung. Wie bei den Exerzitien 
ist Einzelerziehung das Ideal, freilich in 
Hinblick und mit Hilfe der Gemeinschaft4. 
Die größte Schwierigkeit besteht jedoch 
darin, daß der Ernstfall des Lebens, in dem 
sich die Erziehung bewähren soll, viel zu 
weit in einer Ungewissen Zukunft liegt, und 
daß der junge Mensch noch gar nicht ganz 

2 Deshalb warnt die Annot. 14 vor über- 
eilten, gefühlsbetonten Vorsätzen in den 
Exerzitien. 

3 Vgl. J. Lindworsky, Psychologie der 
Aszese, Freiburg 1936, S. 68 f. 

4 Der Wert einer gemeinschaftlichen Er- 
ziehung soll gewiß nicht übersehen werden. 
Besonders die sozialen Anlagen und Tugen- 
den können dadurch wesentlich gefördert 
werden. Aber der Preis, der dafür bezahlt 
wird, scheint uns oft recht hoch zu sein: Die 
Vernachlässigung sowohl der Zurückgeblie- 
benen wie der überdurchschnittlich Begabten. 
Jeder Exerzitienmeister spürt das gleiche 
Problem bei den heute üblichen Massen- 
exerzitien, vor allem in klösterlichen Ge- 
nossenschaften, wo die geistlichen Niveau- 
unterschiede erfahrungsmäßig sehr groß sind. 

derjenige ist, der er später einmal sein soll. 
Wie jemand in einigen Jahren oder Jahr- 
zehnten sich befinden und verhalten wird, 
läßt sich heute weniger denn je voraus- 
sagen. Das bildungsfähige Alter verdeckt 
oft durch seine natürliche Anmut und An- 
passungsfähigkeit manche Charakterschwä- 
chen, die später verhängnisvoll werden kön- 
nen. Wunderkinder und Musterschüler glei- 
chen vielfach vorzeitig gereiften Früchten, 
die der erste Sturm zu Boden schlägt, wäh- 
rend unscheinbare und mittelmäßig begabte 
Jugendliche einen unerwarteten Aufstieg 
erleben können. Jedes Wachstum braucht 
seine Zeit, und das Überspringen von Ent- 
wicklungsstufen führt fast immer zu schwe- 
ren Schädigungen. Alles Übersteigerte, Ver- 
krampfte und Gewaltsame ist deshalb meist 
von kurzer Dauer, oder • und das ist eine 
weit schlimmere Folge • die Persönlichkeit 
bleibt zeitlebens deformiert und neurotisch. 
Wie es schädlich ist, einen jungen Menschen 
zu früh in den Ernst des Lebens und sei es 
auch nur durch theoretische Auseinander- 
setzung • hineinzustellen, ebenso nachteilig 
wirkt sich das andere Extrem aus: die künst- 
liche Bewahrung und Abschirmung vor den 
formenden Kräften der Wirklichkeit. Auch 
hier wird die mühsam aufgerichtete Schein- 
welt eines Tages zerbrechen und den •Zög- 
ling" schutzlos dem Leben preisgeben, oder 
aber der so Erzogene findet nie mehr in die 
Realität zurück. Für das grundsätzliche Ver- 
hältnis von Übung und Ernstfall ergibt sich 
daraus wiederum, daß eine Übung wenig- 
stens keimhaft und virtuell jeden möglichen 
Ernstfall beinhalten muß, ohne sich selbst 
aber an seine Stelle zu setzen. •Non scholae, 
sed vitae . . .", •Nicht für die Schule, son- 
dern für das Leben lernen wir", heißt es in 
dem altbekannten Spruch, doch schon die 
Existenz dieser klassischen Magister-Apo- 
logie beweist, daß der gegenteilige Vorwurf 
niemals ganz aufgehört hat. 

II. 

Nach dieser ausführlichen Darstellung 

analoger Verhältnisse möchten wir nun zur 
Sache selbst kommen. Unsere erste Aufgabe 
wird sein, den Ernstfall der Exerzitien in- 



Einübung und Weisung 309 

haltlich zu bestimmen, die zweite, zu zei- 
gen, wieweit er in den Übungen aktualisiert 
werden kann. 

1. Das EB bezeichnet in der schon zitier- 
ten Annot. 1 als Zweck der geistlichen Übun- 
gen das •Suchen und Finden des göttlichen 
Willens", und zwar in der konkreten Form 
einer •Lebensordnung zum Heile der Seele". 
Diesem positiven Ziele geht voraus die Be- 
seitigung aller störenden und hemmenden 
Anhänglichkeiten, die in Sünde und unge- 
ordneter Weltliebe ihre Wurzeln haben 
(vgl. nr. 63). Das EB lehnt sich, wie aus 
der Annot. 10 beiläufig hervorgeht, dem 
traditionellen aszetischen Schema von Rei- 
nigungsweg (1. Woche), Erleuchtungsweg 
(2. Woche), Einigungsweg (3. und 4. Woche) 
an. Die Entsprechung ist aber nur sehr allge- 
meiner Art, und eine einseitige Interpreta- 
tion des EB von den drei Wegen des geist- 
lichen Lebens aus könnte zu schwerwiegen- 
den Fehldeutungen führen. Hinter dieser 
spekulativen Einteilung, die auf Ps.-Diony- 
sius zurückgeht5, verbirgt sich leicht ein Voll- 
kommenheitsideal neuplatonischer Her- 
kunft, das mehr die abstrakten Möglichkei- 
ten der menschlichen Natur als die wirk- 
lichen Daten der christlichen Offenbarung 
im Auge hat. Wir kommen deshalb dem 
Verständnis der Exerzitien näher, wenn wir 
ihre entscheidenden Vorgänge aus dem NT 
selbst ablesen. 

Die synoptische Überlieferung markiert 
folgende Stadien des Heilsweges: Buße und 
Umkehr im Glauben an die Frohbotschaft 
vom Gottesreich (Mk 1, 15; Mt 4, 17), Beru- 
fung der Jünger (Mk 1, 17; Mt 4, 19), ihre 
Auserwählung und Sendung (Mk 3,13 ff; 
Mt 10, 1 ff), Notwendigkeit der Kreuzesnach- 
folge (Mk 8,34f; Mt 16,24f; Lk 9,23 f), 
Verheißung der Teilnahme an Christi Herr- 
lichkeit (Lk 22, 29 f; Mt 20,28). Hier ha- 
ben wir es mit eindeutigen geschichtlichen 

5 Vgl. dazu Ludwig von Hertling, Lehr- 
buch der aszetischen Theologie, Innsbruck 
1930, S. 146•150. Bekannt ist die Dreitei- 
lung geworden besonders durch Bonaven- 
tura, De triplici via, der übrigens auch schon 
von einem •triplex modus exercendi se 
circa hanc triplicem viam" handelt, näm- 
lich von der Meditation, dem Gebet und der 
Kontemplation. 

Ereignissen zu tun, in denen Gott der pri- 
mär Handelnde ist, und deren Ausrichtung 
auf Christus, die Kirche und das eschatolo- 
gische Gottesreich jederzeit festgehalten 
werden muß. Erst in dieser Perspektive 
werden die Exerzitien in das rechte Licht 
gerückt. Gott ist in ihnen der hauptsächlich 
Handelnde, nicht nur im allgemeinen Sinne 
der Reflexion, daß jedes Geschehen letzt- 
lich auf Gott und seine Gnade gewiesen ist, 
sondern in der bestimmten Erwartung, daß 
Gott an den Höhepunkten unmittelbar selbst 
eingreift. 

Darum wird auch der Exerzitienmeister 
gemahnt, sich nicht zwischen Gott und den 
Übenden zu stellen, weil es viel besser sei, 
•daß der Schöpfer und Herr sich der ihm 
ergebenen Seele selbst mitteile" und •un- 
mittelbar mit ihr handle" (Annot. 15). Ig- 
natius will damit keineswegs einen verstie- 
genen Mystizismus fördern, noch sieht er 
das Eingreifen Gottes vorwiegend in Er- 
scheinungen, Einsprechungen und Privat- 
offenbarungen verwirklicht. Das Eigenartige 
der Exerzitien liegt doch gerade in der be- 
tont nüchternen Sachlichkeit. Der Übende 
soll seine vom Glauben erleuchtete Vernunft 
gebrauchen, das von Gott gesetzte Ziel sei- 
nes Lebens anerkennen und sein Handeln 
danach ausrichten. Es ist nicht unbedingt 
nötig und gehört wohl zu den Ausnahmen, 
wenn Gott seinen Willen in der sogenannten 
•ersten Zeit" der Wahl kundgibt, indem er 
das •Folge mir nach" unmißverständlich 
ausspricht wie bei der Berufung von St. 
Paulus und Matthäus (nr. 175). Gottes hei- 
liger Wille ist genau so gut faßbar, wenn 
der Übende in ruhigem Nachdenken über- 
natürliche Zweckmäßigkeitserwägungen an- 
stellt (die sog. •dritte Zeit der Wahl" nr. 
178•188). Wir werden uns also hüten müs- 
sen, den Ernstfall der geistlichen Übungen 
einzig in außerordentlichen psychischen 
Phänomenen anzuerkennen; als sei die Be- 
kehrung der ersten Woche nur echt, wenn 
sie von schweren seelischen und körperlichen 
Erschütterungen begleitet wird; als müsse 
man unter allen Umständen von der zweiten 
Woche eine innere Erleuchtung in Zweifels- 
fragen des Berufs oder des geistlichen Fort- 
schritts erwarten; als erschöpfe sich das Ziel 



310 Einübung und Weisung 

der dritten und vierten Wodie in der mög- 
lichst affektiven Betrachtung der Leidens- 
und Auferstehungsgeschichte. Das hieße 
einerseits zuviel, anderseits zu wenig von 
den Exerzitien verlangen. Zuviel, weil eine 
Übung ihren Ernstfall nicht erlebnismäßig 
mit allen Begleiterscheinungen zu beinhalten 
braucht; zuwenig, weil der Ernstfall der 
Exerzitien mehr sein muß als ein psycholo- 
gisches Faktum, auch wenn es unzweifel- 
haft übernatürlichen Ursprungs wäre. 

Christlich gesehen kann es überhaupt kei- 
nen anderen Ernstfall geben als die Heils- 
veranstaltung in Christus Jesus. Was sich 
am Gottessohn ereignet hat, ist zum Maß 
aller menschlichen Möglichkeiten geworden. 
Dieses Heilsgeschehen ist aber wesentlich 
eschatologischer Natur, d. h. seine einzelnen 
Stadien, wie Heiligung, Berufung und Aus- 
erwählung zu Gottes Dienst und Verherr- 
lichung, kommen erst im vollendeten Got- 
tesreich zum endgültigen Abschluß. •Jetzt 
ist noch nicht offenbar, was wir sein werden" 
(1 Jo 3,2), diese •Verborgenheit unseres Le- 
bens mit Christus in Gott" (Kol 3,3) gilt 
auch für die sichtbaren oder innerlich er- 
fahrbaren Vorgänge im Räume der Kirche. 
Deshalb steht alles, was der Mensch im 
Hinblick auf das letzte Ziel der Gottesherr- 
schaft tut, bis zum letzten Atemzug im Zei- 
chen der Übung: es kann (und muß) wie- 
derholt, verbessert, geändert und überprüft 
werden. 

Wo bleibt dann aber das unterscheidende 
Merkmal der geistlichen Übungen, wenn 
wir ihren Ernstfall so allgemein bestim- 
men und auf die Grundtatsachen der Of- 
fenbarung zurückführen? Erstreben denn 
die Exerzitien kein anderes Ziel als die vie- 
len Frömmigkeitsübungen innerhalb der 
Kirche auch? Schon die Frage verrät eine 
gefährliche Neigung des heutigen religiö- 
sen Lebens, methodische Unterschiede abso- 
lut zu setzen und das Verhältnis von Mittel 
und Zweck umzukehren. Zeichen dafür sind 
der oft geradezu sektiererische Fanatismus, 
mit dem Andachten und Übungen propa- 
giert werden, das lieblose Verketzern und 
Herabsetzen anderer Richtungen, das zähe 
Festhalten einmal geprägter Formen und 
zeitbedingter   Äußerlichkeiten.   Demgegen- 

über halten wir es für unbedingt notwendig, 
die grundsätzliche, unveräußerliche Einheit 
aller christlichen Bemühungen zu betonen. 
Angesichts der verwirrenden Fülle von 
Praktiken und Methoden sollten gerade die 
Exerzitien eine gereinigte Atmosphäre 
schaffen, in der die großen Sternbilder der 
Offenbarung: Buße, Berufung, Sendung, 
Sterben und Auferstehen • wieder Leucht- 
kraft und Wirkung erhalten. Dazu ist frei- 
lich notwendig, daß das hartnäckige ratio- 
nalistische Mißverständnis der geistlichen 
Übungen als einer •Tugendschule" oder 
eines •Willenstrainings" endgültig besei- 
tigt wird und einer vertieften theologischen 
Auffassung Platz macht. Noch vor 20 Jah- 
ren konnte man ernsthaft darüber diskutie- 
ren, ob z. B. das •Fundament" übernatür- 
liche Wahrheiten enthalte, ob sein Gottes- 
begriff schon trinitarisch zu fassen sei, ob 
man von heiligmachender Gnade, Corpus 
Christi mysticum und ähnlichen Glaubens- 
wahrheiten in den Exerzitien sprechen solle. 
Nicht zu Unrecht hat man diese damals 
modernen Vorstellungen der sogenannten 
•ontischen Frömmigkeit" als Fremdkörper 
empfunden, die den Aufbau und die straffe 
Zielsetzung der Exerzitien gefährden könn- 
ten. Tatsächlich erweist sich eine Auffüllung 
des EB durch die abstrakten Begriffe der 
theologischen Schulsprache als wenig glück- 
lich, wenn nicht unmöglich. Das EB ist eben 
kein Lehrbuch, nicht einmal ein Katechis- 
mus für solche, die nach Vollkommenheit 
streben, sondern eine Art •Rituale", das die 
elementarsten Vorgänge des christlichen 
Lebens darstellen und ordnen will. Es sagt 
nicht, was Buße oder Berufung ist, sondern 
wie das vorsichgeht, wenn der Mensch sich 
bekehrt und in Gottes Dienst gerufen wird. 
Wenn die praktischen Anweisungen des EB 
oft nicht in ihrer theologischen Bedeutung 
gesehen wurden, lag dies wohl an der zu 
scharfen Abgrenzung von Dogma und As- 
zese, wobei man der Aszese mehr den tech- 
nischen und psychologischen Vollzug zuord- 
nete. Die heilsgeschichtliche Betrachtung der 
Offenbarungswahrheiten hat uns heute aber 
wieder gelehrt, den konkreten Vorgängen 
des religiösen Lebens mehr Aufmerksamkeit 
zu schenken. Wie es z. B. in der Christologie 



Einübung und Weisung 311 

wichtiger ist, um die Stellung des erhöhten 
Christus zu seiner Kirche zu wissen, als über 
das metaphysische Wesen der Unio hypo- 
statica zu spekulieren, so haben die Re- 
geln zur Unterscheidung der Geister oder 
die Wahlbetrachtungen auch vom theologi- 
schen Standpunkt aus mehr Bedeutung als 
alle scharfsinnige Literatur um den Gnaden- 
streit. Der Grund dafür liegt darin, daß 
auch die wissenschaftliche Theologie im 
Verhältnis zur christlichen Wirklichkeit nur 
Übungscharakter besitzt, also den konkre- 
ten geschichtlichen Ernstfall nicht aus dem 
Auge verlieren darf. Die Exerzitien brau- 
chen sich also keineswegs der theologischen 
Schulsprache anzupassen, um zeitgemäß zu 
werden und den häufigen Vorwurf des •As- 
zetismus" zu entkräften, sie enthalten viel- 
mehr selbst die Anliegen, zu denen eine 
theologische Neubesinnung heute unauf- 
haltsam unterwegs ist. Allerdings müssen 
ihre Perspektiven wieder unverkürzt gese- 
hen werden, und der Exerzitienmeister wird 
gut daran tun, ausdrücklicher und bewußter, 
als es früher notwendig war, den heilsge- 
schichtlichen Charakter der Übungsziele 
herauszustellen. 

2. Die Exerzitien sind nicht der einzige 
und erste Weg, den christlichen Ernstfall, 
die Offenbarung der Gottesherrschaft, ein- 
zuüben. An erster Stelle stehen die Sakra- 
mente: In Taufe und Bußsakrament voll- 
zieht sich die Bekehrung zu Christus, in der 
Eucharistiefeier werden wir zur Lebens- 
und Leidensgemeinschaft mit Ihm berufen, 
die Firmung verleiht den Geist der aposto- 
lischen Sendung, Priesterweihe und Ehe be- 
stimmen Amt und Auftrag des Christen in 
der Kirche, die Letzte Ölung salbt den Ster- 
benden für die künftige Herrlichkeit im 
Gottesreich. Auch die Sakramente sind nicht 
Selbstzweck, sie leben als Zeichen von der 
vergangenen, gegenwärtigen und zukünfti- 
gen Heilswirklichkeit Christi. Als •signa 
efficacia gratiae" besitzen sie aber ein be- 
sonders ausgezeichnetes Verhältnis zum 
eschatologischen Ernstfall des christlichen 
Lebens und nehmen in gewissem Sinne 
schon teil an seiner Einmaligkeit und Un- 
wiederholbarkeit. Anderseits sind auch die 
Sakramente, die eine endgültige Prägung 

verleihen, immer noch der Vertiefung und 
Erneuerung von Seiten des Empfängers fä- 
hig, sie gleichen eher einem nicht mehr 
rückgängig zu machenden Ausgangspunkt 
als dem erreichten Ziel. Wie schon die Gül- 
tigkeit der Sakramente von der Disposition 
und der menschlichen Mitwirkung abhängt, 
so erst recht ihre Fruchtbarkeit von dem tä- 
tigen Gebrauch der dabei verliehenen Gna- 
den. Die Geschichte der Frömmigkeit zeigt, 
daß die Sakramente neben ihrem äußeren 
Gestaltwandel auch eine unterschiedliche 
Stellung in der religiösen Praxis durchge- 
macht haben. Es hat Zeiten gegeben, in de- 
nen z. B. das Sakrament der Buße selten 
oder überhaupt nicht empfangen, aber dafür 
die Buße in härtester Form geübt wurde. 
Dagegen ist in neuerer Zeit die Beichte zu 
einer regelmäßigen Einrichtung geworden, 
während der Bußgeist vielfach geschwunden 
ist. Ähnliches gilt vom Kommunionempfang 
und seiner Auswirkung im Alltag. Die Über- 
windung des selbstgenügsamen Sakramen- 
talismus gehört deshalb zu den wichtigsten 
Anliegen heutiger Seelsorge. Nicht der me- 
chanische, gehäufte Vollzug des Zeichens 
garantiert das Heil, sondern die persön- 
liche Aneignung der Gnade in Glaube, Hoff- 
nung und Liebe (vgl. 1 Kor 10,1•11). 
Außerdem erschöpft sich das religiöse Le- 
ben nicht in der Siebenzahl der Sakramente. 
Wesentliche Weisen der Gottes- und Chri- 
stusbegegnung, wie das Gebet, die Werke 
der Barmherzigkeit (vgl. Mt 25, 40), die be- 
sondere Nachfolge Christi in den evangeli- 
schen Räten, haben keinen unmittelbar sa- 
kramentalen Charakter. 

Im Aufbau der Exerzitien scheinen die 
Sakramente unmittelbar keine entscheidende 
Rolle zu spielen. Von Taufe und Firmung 
ist überhaupt nicht die Rede, von Beicht und 
Kommunion nur an zwei Stellen (nr. 18 u. 
44). Wohl zielen die Übungen als solche auf 
einen würdigen und häufigen Sakramenten- 
empfang hin. Insbesondere wird eine Ge- 
neralbeichte für das Ende der ersten Woche 
empfohlen. Aber es ist doch bemerkenswert, 
unter welchem Gesichtspunkt Ignatius das 
Sakrament hier sieht. Der Akzent liegt nicht 
auf dem sakramentalen Geschehen, sondern 
auf der bewußt persönlichen, geistigen und 



312 Einübung und Weisung 

willentlichen Aneignung der Heilstatsachen. 
Daher die starke Betonung der subjektiven 
Disposition. Sakrament und Geistliche 
Übungen unterstützen einander und dienen 
dem gleichen Ziel: der Oberwindung der 
Sünde und der ungeordneten Neigungen 
und der besseren Erfüllung des göttlichen 
Willens. 

Wie die Entstehungsgeschichte der Exer- 
zitien zeigt» ist ihr psychologischer Aus- 
gangspunkt nicht in sakramentalen Erleb- 
nissen, sondern in Vorgängen pneumatischer 
Natur zu suchen. Schon während seines 
Krankenlagers in Loyola begann Ignatius 
seine inneren Bewegungen aufzuschreiben. 
Der Niederschlag dieser Aufzeichnungen 
sind die bekannten •Regeln zur Unterschei- 
dung der Geister". Seine Seelenkämpfe der 
Büß- und Bekehrungszeit spiegeln sich in 
der ersten Woche. In Manresa erlebte er 
selbst seine zweite Woche der Berufung und 
Wahl, während die Annahme und Klärung 
seiner Wahl erst 19 Jahre später in der Ka- 
pelle von La Storta erfolgte6. Die dritte 
und vierte Woche zeugen von seiner ständig 
wachsenden Leidens- und Liebesgemein- 
schaft mit Christus. Das Fundament schließ- 
lich und die Betrachtung zur Erlangung der 
Liebe scheinen auf die große Vision am 
Cardonerflusse zurückzugehen, auch wenn die 
Formulierung erst später in Paris unter dem 
Einfluß des theologischen Studiums erfolgt 
ist. Es handelt sich also in den Exerzitien 
um den Reflex von zeitlich weit auseinan- 
derliegenden Erfahrungen, die unverkenn- 
bar in das Gtfhiet mystischer Theologie 
hineinreichen. 

Bei dieser Sachlage muß sich die Frage 
erheben, ob Ignatius wirklich gemeint habe, 
im Ablauf des Vier-Wochen-Schemas alle 
jene übernatürlichen Vorgänge hervorrufen 
zu können, für die er selbst eine jahrelange 
Führung des Heiligen Geistes gebraucht hat. 
Meistens ist es wohl so, daß die •Exerzitien, 
die Gott selbst gibt", also die inneren, spon- 
tan auftretenden Erlebnisse der Bekehrung, 
der  Berufung,  der Leidensnachfolge usw., 

6 Vgl. Hugo Rahner, die Vision des hl. 
Ignatius in der Kapelle von La Storta, in: 
Ztschr. für Aszese und Mystik 10 (1935) 
17 ff. 

sich mehr oder weniger unabhängig von den 
Exerzitien als aszetischer Übung vollziehen. 
Diese Vorgänge brauchen, um echt zu sein, 
längere Zeit; sie knüpfen meist an Erschüt- 
terungen des wirklichen Lebens an und 
werden bei jedem Menschen sehr verschie- 
den sein. Es kann deshalb nicht die Absicht 
der Exerzitien sein, wie wir schon einmal 
betont haben, solche außerordentlichen Phä- 
nomene innerhalb von 30 Tagen oder in 
noch kürzerer Zeit gewaltsam zu forcieren. 
Das würde in den meisten Fällen nur zu 
künstlich erregten Affekten führen, die er- 
fahrungsgemäß schwere gesundheitliche 
Schäden zur Folge haben. Manche Anwei- 
sungen des EB könnten in dieser Hinsicht 
mißverstanden werden, falls man sie nicht 
von den ignatianischen Grundprinzipien der 
Diskretion und der Anpassung aus inter- 
pretiert. Schon die Reflexion über den Ernst- 
fall hat uns gelehrt, daß die außergewöhn- 
lichen psychologischen Erscheinungen nur 
Begleitumstände sind, die nicht unbedingt 
zum Wesen einer Übung gehören, ja der 
gründlichen, ruhigen Vorbereitung oft im 
Wege stehen. Der Kern des Geschehens ist 
von der Offenbarung her gegeben, d. h. 
Gott hat in Christus die Möglichkeit zur 
Buße, Berufung und Wahl, zum Mitleiden, 
Sterben und Auferstehen objektiv gesetzt. 
Der Ernstfall ist deshalb jederzeit realisier- 
bar, jedoch • wie es einer Übung zu- 
kommt • in den verschiedensten Graden 
der Vollkommenheit. (Der Anfänger, der 
gerade erst die Tonleiter spielen gelernt 
hat, kann noch kein Klavierkonzert geben. 
Aber seine bescheidene Fingerübung ist auf 
den künstlerischen Ernstfall hin gesehen 
wertvoller und zweckmäßiger als sein Ver- 
such, Beethoven mit zwei Händen zu spie- 
len.) Um einen sicheren Maßstab dafür zu 
gewinnen, was in den Exerzitien vom 
Übenden erwartet werden kann, ohne ihn 
zu überfordern, müssen wir wieder auf die 
wesentlichen theologischen Akte der Heils- 
aneignung zurückgehen: Suchen und Finden 
des göttlichen Willens durch die lebendige 
Begegnung mit Christus im Heiligen Geiste. 

Dieses Programm soll keineswegs zu 
einem aszetischen Minimismus führen, 
wohl aber zu einem gesunden  christlichen 



Buchbesprechungen 313 

Realismus. Audi der hl. Ignatius hatte am 
Beginn seines geistlichen Lebens ein roman- 
tisch-verstiegenes Wunschbild von Heilig- 
keit in sich aufgenommen. Das Wesen der 
Buße sah er in blutigen Kasteiungen, der 
Dienst Christi erschien ihm als eine Kette 
von wunderbaren Heldentaten. Nach man- 
chen schmerzlichen Irrungen ist ihm jene 
reife und ausgewogene Weisheit zuteil ge- 
worden, die menschliches Wünschen und 
Tun immer und überall unter Gottes Wil- 
len und Maß beugt, •weil Gott, unser Herr, 
unendlich besser unsere Natur kennt"  (nr. 

89). Kein ideal veranlagter Mensch • und 
nur solche kommen gewöhnlich zu den Exer- 
zitien • ist frei von Illusionen und selbst- 
süchtigen Zielen religiöser Art. Auch der 
Überschwang gehört zur Gesundheit. Aber 
die Exerzitien wollen nicht eine fromme 
Scheinwelt aufbauen, noch wollen sie Treib- 
hauspflanzen züchten, die dem ersten Frost 
erliegen. Sie dienen der Erkenntnis des 
•wirklichen Lebens", das Christus, der 
Herr, zeigt (nr. 139), sie wollen Übungen 
sein, die sich um den Ernstfall mühen •im 
Geist und in der Wahrheit". 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Bruder Lorenz, Im Angesicht 
Gottes. Aufzeichnungen und Briefe 
über das Leben in der Gegenwart Got- 
tes. Aus dem Französischen übertragen 
und eingeleitet von Felix Braun. Ölten, 
Verlag Otto Walter AG., 1951. 100 S. 

Der religiöse Mensch von heute hat ein 
besonderes Gespür und eine Vorliebe für 
möglichste Einfachheit und Unkompliziert- 
heit des geistlichen Lebens. Wenigstens im 
innersten und eigentlichen Bereich seiner 
Seele möchte er der Vielfalt und Unruhe 
des modernen Lebens entfliehen. Daher die 
Zuneigung gerade zu solchen Heiligen und 
Schriften, die jene Einfachheit und Einfalt 
lehren, wie sie das Evangelium in so einzig- 
artiger Weise ausstrahlt. Aus dieser Sicht 
heraus ist es sehr zu begrüßen, daß Felix 
Braun auf den Gedanken kam, die Aufzeich- 
nungen, Gespräche und Briefe des Karme- 
litenbruders Lorenz von der Auferstehung 
(1614•1691), die Abbe Beaufort, Groß- 
vikar des Kardinals de Noailles, als 
Augen- und Ohrenzeuge zum ersten Mal 
veröffentlicht hatte, ins Deutsche zu über- 
tragen und neu herauszugeben. Bruder Lo- 
renz kreist in der Tat nur um den einen 
Gedanken: daß Gott ihm immer und 
überall gegenwärtig sei, und es darum sein 
einziges Ziel sei, an Ihn zu denken und Ihn 
in allem zu lieben, einzig und allein um 
Seinetwillen; alles andere verliert dem- 
gegenüber immer mehr an Bedeutung: Er- 

folg oder Mißerfolg, Lob oder Tadel, Ge- 
sundheit oder Krankheit, Himmel oder 
Hölle. Und er sagt uns auch, wie er selbst 
den Wandel in Gottes Gegenwart geübt 
habe, nicht in systematischen Darlegungen, 
sondern wie es der Geist ihm eingibt, schlicht 
und ursprünglich, im Grunde immer das 
gleiche wiederholend. Man lernt darum von 
ihm keine Methode, wie man es machen 
könne. Um so mehr aber fühlt man sich an- 
getrieben, es ihm nachzutun. Und welchen 
größeren Erfolg könnte das schlichte Büch- 
lein haben? Friedrich Wulf, S. J. 

Philipon Michael O.P. Die geist- 
liche Lehre Schwester Eli- 
sabeths von der Heiligsten 
Dreifaltigkeit. Wien, Verlag 
Herder, 2. Aufl. 1951, XXIII und 316 
S., DM 14.•. 

Die schon nach wenigen Jahren notwendig 
gewordene zweite Auflage dieses Buches 
beweist das große Interesse, das es gefunden 
hat. Mit Recht! Nach nichts verlangt der 
heutige religiöse Mensch so sehr wie nach 
innerer Sammlung, nach dem ständigen Ge- 
spräch mit dem unter und in uns weilenden 
und wieder über allen Unsicherheiten und 
Zusammenbrüchen erhabenen Gott. P. Phi- 
lipon, der uns schon über die hl. Theresia 
vom Kinde Jesu ein vorzügliches Buch 
schenkte, erschließt uns hier von theologi- 




