EINUBUNG UND WEISUNG

Ubung und Ernstfall in den ignatianischen Exerzitien.

Von Franz Joseph Schierse, S. ], Mincen

Die Spannung von Ubung und Ernstfall
durchzieht alle Lebensbereiche. Sie wird
meist erst dann als Problem empfunden,
wenn eine Ubung nicht zum gewiinschten
Erfolg im Ernstfall fihrt. Nicht immer lie-
gen die Griinde des Versagens auf seiten
der Ubung — sei es, dafl diese in sich selbst
unzweckmiflig war, sei es, dafl der Ubende
die nétige Sorgfalt vermissen lieB — oft
kann auch der Ernstfall eine so verdnderte
Situation mit sich bringen, daff der Ubende
sich vor vollig neue, unerwartete Aufgaben
gestellt sieht, denen er nicht gewadhsen ist.
Auch unsere Frage nach dem Verhalten von
Ubung und Ernstfall in den ignatianischen
Exerzitien ist weitgehend von dem Anlie-
gen der Exerzitienpraxis um den Erfolg der
geistlichen Ubungen angeregt. Wihrend je-
doch Uberlegungen dieser Art vielfach im
rein Technischen und Handwerklichen stek-
ken bleiben — Austausch von Erfahrungen,
Winke fir angehende Exerzitienmeister
u. a, —, soll hier versucht werden, zu grund-
sitzlicheren Kldrungen vorzudringen. Es
leitet uns dabei die noch zu rechtfertigende
Uberzeugung, dafl wir es im Kern mit einer
jederzeit aktuellen theologischen Frage zu
tun haben, und dafl demzufolge die heute
diskutierten Bemithungen um Zeitgemifl-
heit und Anpassung der Exerzitien in diesen
grofleren und allgemeineren Rahmen einzu-
ordnen sind.

I.

Zur Einfithrung in die Frage soll zu-
néadhst an Beispielen aus dem profanen Be-
reich das Verhiltnis von Ubung und Ernst-
fall beleuchtet werden. Wir wihlen dazu
vier typische Faille aus, die zu den Exerzi-
tien ohnedies in einer sachlichen Beziehung
stehen: Sport, Theater, Militir, Erziehung.

1. Es gibt eine Reihe von Sportarten, die

sinavoll auch um ihrer selbst willen betrie-
ben werden: aus reiner Freude an der kér-
petlichen Bewegung, aus Riicksicht auf die
Gesundheit, aus Geselligkeitstrieb und 3hn-
lichen Griinden. Was uns aber im Hinblick
auf die Exerzitien besonders interessiert, ist
der Kampfsport, der seine Erprobung im
Wettbewerb um Meisterschaft und Sieg fin-
det. Thm ist das Training wesentlich zuge-
ordnet. Es enthilt eine Fiille von Ubungen,
die scheinbar nur wenig mit der vollendeten
Leistung zua tun haben. Im fortgeschrittenen
Stadium des Trainings aber ist es méglich,
die im Wettkampf geforderte Leistung
schon vorwegzunehmen. Seinsmafig betrach-
tet unterscheiden sich dann Ubung und
Ernstfall nur durch die dufleren Umstinde,
wie Zeit, Ort, Witterung, Zuschauver. Und
doch hat das gleiche Tun jedesmal eine an-
dere Bedeutung. Was dem Training fehlt,
ist die Realitit des Gegners und die offi-
zielle, entscheidende Wertung. So kann es
beliebig unterbrochen, wiederholt, verbes-
sert werden. Man kann sich die giinstigsten
Umstidnde wihlen und braucht sich nicht
ganz zu verausgaben. Der Wettkampf dage-
gen ist einmaliger, unwiederholbarer Vor-
gang. Er entzieht sich der willkiirlichen Ge-
staltung des einzelnen. Nur einem schwa-
chen Gegner gegeniiber ist es mdglich, das
Gesetz des Handelns in der Hand zu be-
halten, sonst gilt Anpassen und sich Um-
stellen. Mag auch der Ubende schon vorher
den Kampfstil und die Eigenart seines zu-
kiinftigen Gegners studiert haben, um das
gefihrliche Uberraschungsmoment auszu-
schalten, die wirkliche Begegnung mit jhren
unberechenbaren Zufilligkeiten schafft hiu-
fig genug Situationen, die nur durch einen
spontanen Wedhsel der Methoden gemei-
stert werden kénnen. Fiir das vorbereitende
Training ergibt sich daraus die Forderung



306

nach einer moglichst umfassenden Einiibung
aller in Betracht kommenden Mdglichkeiten.
Der Idealfall wire wohl gegeben, wenn der
Ubende sich subjektiv und objektiv in die
Situation des Ernstfalles versetzen konnte.
Allerdings steht gerade der Sportler in der
Gefabr, sich im Training vorzeitig zu ver-
ausgaben. Es ist nicht immer leicht, das opti-
male Verhdlinis zwischen Ubungs-Aufwand
und der nétigen Kraftreserve fiir den End-
kampf zu finden. Wie in der Volkswirtschaft
macht sich hier das sogenannte Gesetz vom
~sinkenden Ertragszuwachs“ bemerkbar, d. h.
ein Ubermafl in den Apstrengungen fithrt
von einer bestimmten Grenze an zu ver-
mindertem Erfolg.

Das Exerzitienbiichlein (EB) bat in der
Annot. 1 den Begriff der ,exercitia spiritu-
alia“ durch einen kurzen Hinweis auf kér-
perliche Ubungen wie ,umherwandeln, ge-
hen und laufen® erldutert. Der Vergleich
wird aber nicht weiter ausgefiihrt, und es
ist sehr zweifelhaft, ob Ignatius dabei an
sportliches Training gedacht hat oder —
wahrscheinlicher — an die gewdhnlichen
Bewegungen der Gliedmaflen zum Zwecke
der Gesunderhaltung und Erholung. Frei-
lich will die Annot. 1 auch nur einen ersten,
sehr allgemeinen Begriff (quilibet modus)
von geistlichen Ubungen geben, der von
dem streng systematischen Aufbau der Exer-
zitien noch wenig verrit, Trotzdem findet
sich schon eine Andeutung der Ernstfille,
auf welche die geistlichen Ubungeu ausge-
richtet sind: Beseitigung der ungeordueten
Neigungen, Finden des gottlichen Willens
in der Wahl des Lebensstandes zum Heile
der Seele. So scheint es gerechtfertigt, auch
die genannten korperlichen Ubungen auf
einen Ernstfall zu beziehen, der dariiber
eutscheidet, ob das ,Umherwandeln, Gehen
und Laufen® zu einem Exfolg gefithrt hat.
Wenn die Terminologie und Vorstellungs-
welt des Sportes im EB sonst nicht begegnet,
liegt dies wohl daran, daf der Sport zur
Zeit des hl. Ignatius nicht die grofie Bedeu-
tung hatte wie im Altertum oder wie in der
heutigen Welt. Auferdem ist die sportliche
Leistung zu sebr Beweis der eigenen Kraft
nnd Anstrengung, als dafl sie geeignet ware,

Einiibung und Weisung

das gnadenhbafte Tun des Christen allseitig
zu verdeutlichen!. :

2. Noch mehr als beim Sport ist der Ernst-
fall des Theaters, die Auffilhrung, eine
blofle Wiederholung des Geiibten. Was neu
hinzukommt: 6ffentliche Anerkennung oder
Ablehnung, Zahl und Rang der Zuschauer
— 'braucht den einstudierten Ablauf des
Spiels kaum zu dndern, es sei denn in Aus-
nahmefillen. Die psychologischen Einfliisse,
das ,Lampenfieber” oder die , Auffithrungs-
ckstase“ sind naturgemdf je nach Alter,
Temperament und Erfahrung der einzelnen
Spieler sehr verschieden. In der Filmkunst
ist es sogar gelungen, alle Zufilligkeiten,
die den Erfolg einer Auffithrung beeintrich-
tigen kdnnteun, auszuschalten, und der Ernst-
fall ist rein mechanische Reproduktion des
Geprobten. Aber auch bei vélliger Identitit
vou Probe und Auffihrung kommt doch
ein Spiel erst in der 6ffentlichen Schaustel-
lung zu seinem ganzen Sein. Es will gese-
hen, gehért, bewundert werden. Die Reak-
tion des Publikums geht in die kiinstlerische
Leistung ein und verschmilzt mit ihr zu
einem Vorgang.

Es ist durchaus nicht so.abwegig, wie man
zunichst meinen méchte, die Exerzitien voa
den Formgesetzen des Dramatischen her zu
interpretieren. Gleicht doch das EB in seiner
knappen Art ganz einem Textbuch, das
nicht so sehr gelesen und studiert, als ein-
geiibt und ,gespielt“ werden will. Viele Be-
merkungen sind uichts anderes als Regie-
anweisungen fiir den Ubungsleiter oder den
Exerzitanden. Die Praambeln zumal ent-
werfen in der ,compositio loci* das jewei-

1 Der Vergleich zwischen kérperlicher und
geistiger Ubung ist schon dem griechischen
Altertum geldufig (vgl. z. B. Xeunophon,
Memorabilia Socratis 1 2,19: ,Wie die,
welche sich korperlich nicht iiben, keine kor-
perlichen Leistungen vollbringen kénnen, so
die, welche die Seele nicht iiben, nicht Werke
der Seele®). In der hellenistischen Zeit wird
der Hinweis auf deun ,Athleten” und den
»Wettkampf* zum Gemeinplatz der Tu-
gendlehre. Das NT ist in der Verweudung
dieses Topos einigermaflen zuriickhaltend
(vgl. 1Kor 9, 24—27; 1Tim 4,7f; Hebr
12, 1f). Der eschatologische Gesichtspunkt
des Zieles und des vou Gott verlichenen
Siegespreises steht im Vordergrund.



Einiibung und Wei&ung 307

lige Bithnenbild, in dem sich die Handlung
bewegt. Der Ubende muf sich auf die ver-
schiedenen ,Mitspieler” einstellen: Engel
und Teufel, Christus und Luzifer, die Per-
sonen der heiligen Geschichte, und iber
allen die Majestit Gottes. Zu achten ist
schlieflich auf die innere Dramatik der
Exerzitien, die von Anfang an dem Héhe-
punkt der Wahlhandlung zustreben. Das
iibliche nivellierende Schema von ,Betrach-
tung“ oder gar ,Vortrag“ 1aft oft wenig
davon ahnen. Was nun aber das Verhilt-
nis von Ubung und Ernstfall betrifft, so
liegt das Problem bei den Exerzitien in
einer tieferen Dimension als der zwischen
Probe und Auffihrung. Man miifite hier
auf die Spannung zuriickgehen, die zwischen
Biihne und Leben besteht, Ohne bestimmte
Theorien aufstellen zu wollen, wird man
doch ganz allgemein sagen diirfen, dafl je-
des Schauspiel irgendwie von der Wirklich-
keit lebt, mag auch der dargestellte Vor-
gang nur in Symbol und Geste erreichbar
sein. Um etwas Abnliches bandelt es sich
in den Exerzitien: Wiren sie schlechthin
schon Ernstfall und offenbare Wirklichkeit,
dann briuchten sie nicht mehr geiibt und
wiederholt zu werden. Gerade als Ubungen
bekennen sie aber den vorldufigen, in Bil-
dern und Zeichen verborgenen Charakter
des dhristlichen Lebens. Wieweit jedoch der
Ernstfall, das christliche Eschaton, in ihnen
gegenwirtig und {bungsmiflig verfiigbar
ist, das wird im einzelnen noch zu bespre-
chen sein.

3. Vorerst beschiftigen wir uns weiter mit
den Analoga auf natiirlicher Ebene. Das
klassische Beispiel, das auch der Exerzitien-
Terminologie am nichsten kommt, ist ohne
Zweifel das militirische. Wihrend der
sportliche und kiinstlerische Ernstfall trotz
allem ,Spiel“ bleibt, bekommt hier das
Wort ,Ernst* seinen letztméglichen Sinn.
Die Frage ist, wie die Situation des Krieges
iiberhaupt geiibt werden kann. Wo es nicht
gerade um die rein technische Beherrschung
von Waffen und Gerit geht, haftet der mi-
litdrischen Ubung, dem Mangver, etwas un-
leugbar Konstruiertes und Gekinsteltes an.
Aus einer zu realistischen Imitation des

Ernstfalles ergeben sich oft die bekannten

" lacherlich-komischen Wirkungen

(Angriff
auf Feindatrappen, Abtransport von ,To-
ten“ und , Verwundeten“). Der kimpferische
Einsatz mag noch so oft vorschriftsmifig
cinexerziert werden, die Wirklichkeit der
Schlacht mit ihren vielen unberechenbaren
Faktoren kann alles illusorisch machen. Be-
sonders die letzten Kriege baben gezeigt,
wie an sich gut ausgebildete Truppen ver-
nichtend geschlagen wurden, weil die
Kampfbedingungen das Mafl menschlicher
Leistungsfiahigkeit einfachhin iiberstiegen.
Da zwischen Ubung und Ernstfall oft ein
grofler zeitlicher Abstand liegt, und die
technische Entwicklung unentwegt fort-
schreitet, ist die Gefahr einer Veraltung der
Methoden sehr leicht gegeben. Hiufig offen-
bart erst der Krieg die Unbrauchbarkeit oder
gar Schidlichkeit einer Ubung, die sich viel-
leicht frither einmal glinzend bewahrt hatte
und deshalb gegen alle Neuerungsversuche
energisch verteidigt wurde. Uberhaupt besitzt
die militirische Ausbildung eine starke Nei-
gung, sich zu verselbstindigen und einmal

-geprdgte Formen aus Traditionsgefiihl zu

konservieren. Hinzn kommt, dafl eine Wehr-
macht auch im Frieden wichtige Aufgaben
reprisentativer, erzieherischer und staats-
erhaltender Art zu leisten hat, fiir welche
die Kriegstiichtigkeit nicht absolut entschei-
dend ist. Werden diese Gesichtspunkte aber
beherrschend, dann bildet sich jene typisch
biirgerliche Form des Militarismns heraus,
fiir die der Ernstfall nur mehr eine heroische
Kulisse darstellt. Auflerer Drill, sture Sub-
ordination, Uniform, Parade und Kasernen-
hofromantik treten an die Stelle des Kamp-
fes. Die grofle Masse der Auszubildenden,
die gewdhnliche Beschrinktheit der ausfiih-
renden Organe, sklavisches Festhalten am
Buchstaben der Dienstvorschrift sind der
Ausbildung von persénlicher Initiative und
Verantwortlichkeit wenig giinstig.

Es leuchtet ohne weiteres ein, dafl alle
diese Beobachtungen anch fiir die Exerzi-
tien sehr aktuell sein konnen. Ein glinzen-
der Verlauf der geistlichen Ubungen mit
grofler Begcisterung, flammenden Affekten
und heroischen Entschliissen’ gibt — beson-
ders bei jungen, unerfahrenen Menschen —
noch wenig Sicherbeit, dafl auch der Ernst-



308 Einiibung und Weisung

fall des Lebens gemeistert wird2. Ebenso be-
steht die Gefahr, gewisse Methoden absolut
zu setzen, ohne ihre Zweckmifigkeit in ver-
dnderten Umstdnden zu iberpritfen. Der
oben gekennzeichnete Militarismus hat sein
Gegenstiik in einem theologisch verarmten
Aszetismus, der sich in selbstgewihlten Tu-
gendproben gefillt, aber in den echten, von
Gott gesetzten Priiffungen nicht besteht3.
Und wer wollte behaupten, dafl die escha-
tologische Ausrichtung der Exerzitien immer
klar genug gesehen wurde?

4. Das letzte Beispiel, das wir besprechen
wollen, die Erziehung, fihrt uns schon in
unmittelbare Nahe der geistlichen Ubun-
gen. Die hauptsdchlichsten Erziehungsziele:
Berufsvorbereitung und Bildung der geistig-
sittlichen Personlichkeit — haben ihre ziem-
lich genaue Entsprechung in den Exerzitien,
wenn auch ihre christliche Verwirklichung
sehr verschieden ist von einer rein humani-
stischen. Gemeinsam ist ebenfalls die vor-
wiegend geistig-organische Natur des Erzie-
hungsprozesses im Gegensatz zu einer rein
technisch-handwerklichen Schulung oder gar
einer mechanischen Dressur. Selbst wenn das
Bildungsziel im allgemeinen feststeht, be-
darf es doch immer der méglichst individu-
ellen Anpassung. Wie bei den Exerzitien
ist Kinzelerzichung das Ideal, freilich in
Hinblick und mit Hilfe der Gemeinschaft?,
Die grofite Schwierigkeit besteht jedoch
darin, daf8 der Ernstfall des Lebens, in dem
sich die Erziehung bewdhren soll, viel zu
weit in einer ungewissen Zukunft liegt, und
dafl der junge Mensch noch gar nicht ganz

2 Deshalb warnt die Annot. 14 vor tiber-
eilten, gefihlsbetonten Vorsitzen in den
Exerzitien.

3 Vgl. J. Lindworsky, Psychologie der
Aszese, Freiburg 1936, S. 68f.

4 Der Wert einer gemeinschaftlichen Er-
ziehung soll gewifl nicht iibersehen werden.
Besonders die sozialen Anlagen und Tugen-
den kénnen dadurch wesentlich gefordert
werden. Aber der Preis, der dafiir bezahlt
wird, scheint uns oft recht hoch zu sein: Die
Vernachldssigung sowohl der Zuriickgeblie-
benen wie der iiberdurchschnittlich Begabten.
Jeder Exerzitienmeister spiirt das gleiche
Problem bei den heute iblichen Massen-
exerzitien, vor allem in klSsterlichen Ge-
nossenschaften, wo die geistlichen Niveau-
unterschiede erfahrungsmaflig sehr grof sind.

derjenige ist, der er spater einmal sein soll.
Wie jemand in einigen Jahren oder Jahr-
zehnten sich befinden nnd verhalten wird,
1a8t sich heute weniger denn je voraus-
sagen. Das bildungsfihige Alter verdeckt
oft durch seine natiirlihe Anmut und An-
passungsfahigkeit manche Charakterschwi-
chen, die spiter verhdngnisvoll werden kén-
nen. Wunderkinder und Musterschiiler glei-
chen vielfach vorzeitig gereiften Friichten,
die der erste Sturm zu Boden schligt, wah-
rend unscheinbare und mittelmaflig begabte
Jugendliche einen unerwarteten Aufstieg
erleben kénnen. Jedes Wachstum braucht
seine Zeit, und das Uberspringen von Ent-
wicklungsstufen fithrt fast immer zu schwe-
ren Schidigungen. Alles Ubersteigerte, Ver-
krampfte und Gewaltsame ist deshalb meist
von kurzer Dauer, oder — und das ist eine
weit schlimmere Folge — die Personlichkeit
bleibt zeitlebens deformiert und neurotisch.
Wie es schadlich ist, einen jungen Menschen
zu frih in den Ernst des Lebens und sei es
auch nur durch theoretische Auseinander-
setzung — hineinzustellen, ebenso nachteilig
wirkt sich das andere Extrem aus: die kiinst-
liche Bewahrung und Abschirmung vor den
formenden Kriften der Wirklichkeit. Auch
hier wird die mithsam aufgerichtete Schein-
welt eines Tages zerbrechen und den ,Zég-
ling“ schutzlos dem Leben preisgeben, oder
aber der so Erzogene findet nie mehr in die
Realitdt zuriick. Fir das grundsatzliche Ver-
hiltnis von Ubung und Ernstfall ergibt sich
daraus wiederum, dafl eine Ubung wenig-
stens keimhaft und virtuell jeden méglichen
Ernstfall beinhalten muf}, ohne sich selbst
aber an seine Stelle zu setzen. ,Non scholae,
sed vitae . . .“, ,Nicht fiir die Schule, son-
dern fiir das Leben lernen wir®, heifit es in
dem altbekannten Spruch, doch schon die
Existenz dieser klassischen Magister-Apo-
logie beweist, daf der gegenteilige Vorwurf
niemals ganz aufgehért hat.

Il

Nach dieser ausfithrlichen Darstellung
analoger Verhiltnisse méchten wir nun zur
Sache selbst kommen. Unsere erste Aufgabe
wird sein, den Ernstfall der Exerzitien in-



Einiibung und Weisung

haltlich zu bestimmen, die zweite, -zu zei-
gen, wieweit er in den Ubungen aktualisiert
werden kann.

1. Das EB bezeichnet in der schon zitier-
ten Annot. 1 als Zweck der geistlichen Ubun-
gen das ,Suchen und Finden des géttlichen
Willens®, und zwar in der konkreten Form
einer ,Lebensordnung zum Heile der Seele®.
Diesem positiven Ziele geht voraus die Be-
seitigung aller stérenden vnd hemmenden
Anhinglichkeiten, die in Siinde und unge-
ordneter Weltliebe ihre Waurzeln haben
(vgl. nr. 63). Das EB lehnt sich, wie aus
der Annot. 10 beildufig hervorgeht, dem
traditionellen aszetischen Schema von Rei-
nigongsweg (1. Woche), Erleuchtungsweg
(2. Woche), Einigungsweg (3. und 4. Woche)
an. Die Entsprechung ist aber nur sehr allge-
meiner Art, und eine einseitige Interpreta-
tion des EB von den drei Wegen des geist-
lichen Lebens aus kénnte zu schwerwiegen-
den Fehldeutungen fiihren. Hinter dieser
spekulativen Einteilung, die auf Ps.-Diony-
sius zuriickgeht®, verbirgt sich leicht ein Voll-
kommenheitsideal neuplatonischer  Her-
kunft, das mehr die abstrakten Moglichkei-
ten der menschlichen Natur als die wirk-
lichen Daten der christlichen Offenbarung
im Aoge hat. Wir kommen deshalb dem
Verstindnis der Exerzitien niher, wenn wir
ithre entscheidenden Vorginge aus dem NT
selbst ablesen.

Die synoptische Uberlieferung markiert
folgende Stadien des Heilsweges: Bufle und
Umkehr im Glauben an die Frohbotschaft
vom Gottesreich (Mk 1, 15; Mt 4, 17), Beru-
fung der Jiinger (Mk 1,17; Mt 4,19), ihre
Auserwihlung und Sendung (Mk 3,13 ff;
Mt 10, 1 ff), Notwendigkeit der Krenzesnach-
folge (Mk 8,34f; Mt 16,24f; Lk 9,231),
Verheiflung der Teilnahme an Christi Herr-
lichkeit (Lk 22,29 f; Mt 20, 28). Hier ha-
ben wir es mit eindeutigen geschichtlichen

5 Vgl. dazu Ludwig von Hertling, Lehr-
buch der aszetischen Theologie, Innsbruck
1930, S. 146—150. Bekannt ist die Dreitei-
lung geworden besonders durch Bonraven-
tura, De triplici via, der iibrigens auch schon
von ecinem ,triplex modus exercendi se
circa hanc triplicem viam“ handelt, nim-
lich von der Meditation, dem Gebet und der
Kontemplation.

309

Ereignissen zu tun, in denen Gott der pri-
mir Handelnde ist, und deren Ausrichtung
anf Christus, die Kirche und das eschatolo-
gische Gottesreich jederzeit festgehalten
werden muofl. Erst in dieser Perspektive
werden die Exerzitien in das rechte Licht
geriickt. Gott ist in ihnen der hauptsichlich
Handelnde, nicht nur im allgemeinen Sinne
der Reflexion, dafl jedes Geschehen letzt-
lich auf Gott und seine Gnade gewiesen ist,
sondern in der bestimmten Erwartung, daf§
Gott an den Héhepunkten onmittelbar selbst
eingreift.

Darum wird auch der Exerzitienmeister
gemahnt, sich nicht zwischen Gott und den
Ubenden zo stellen, weil es viel besser set,
~dafl der Schépfer und Herr sich der ihm
ergebenen Seele selbst mitteile“ und ,un-
mittelbar mit ihr handle* (Annot. 15). Ig-
natius will damit keineswegs einen verstie-
genen Mystizismus férdern, noch sieht er
das Eingreifen Gottes vorwiegend in Er-
scheinungen, Einsprechungen und Privat-
offenbarungen verwirklicht. Das Eigenartige
der Exerzitien liegt doch gerade in der be-
tont niichternen Sachlichkeit. Der Ubende
soll seine vom Glauben erleuchtete Vernunft
gebranchen, das von Gott gesetzte Ziel sei-
nes Lebens anerkennen und sein Handeln
danach ausrichten. Es ist nicht unbedingt
nétig und gehért wohl zu den Ausnahmen,
wenn Gott seinen Willen in der sogenannten
sersten Zeit“ der Wahl kundgibt, indem er
das ,Folge mir nach® unmifiverstindlich
ausspricht wie bei der Berufung von St.
Paulus und Matthius (nr. 175). Gottes hei-
liger Wille ist genaun so gut fafbar, wenn
der Ubende in ruhigem Nachdenken iiber-
natiirliche ZwedkmiBigkeitserwidgungen an-
stellt (die sog. .dritte Zeit der Wahl“ nr.
178—188). Wir werden uns also hiiten miis-
sen, den Ernstfall der geistlichen Ubungen
einzig in auflerordentlihen psydischen
Phinomenen anzuerkennen; als sei die Be-
kehrung der ersten Woche nur echt, wenn
sie von schweren seelischen und kérperlichen
Erschiitterungen begleitet wird; als miisse
man unter allen Umstidnden von der zweiten
Woche eine innere Erleuchtung in Zweifels-
fragen des Berufs oder des geistlichen Fort-
schritts erwarten; als erschopfe sich das Ziel

.



310 Einiibung und Weisung

der dritten und vierteu Wodche in der mag-
lichst affektiven Betrachtung der Leidens-
und Auferstehungsgeschichte. Das hiefle
cinerseits zuviel, anderseits zu wenig von
den Exerzitien verlangen. Zuviel, weil eine
Ubung ihren Ernstfall nicht erlebnismifig
mit allen Begleiterscheinungen zu beinhalten

_ braucht; zuwenig, weil der Ernstfall der
Exerzitien mehr sein mufl als ein psycholo-
gisches Faktum, auch wenn es unzweifel-
haft iibernatiirlichen Ursprungs wire.

Christlich gesehen kann es iiberhaupt kei-
nen anderen Ernstfall geben als die Heils-
veranstaltung in Christus Jesus. Was sich
am Gottessohn ereignet hat, ist zum Maf
aller menschlichen Méglichkeiten geworden.
Dieses Heilsgeschehen ist aber wesentlich
eschatologischer Natur, d. h. seine einzelnen
Stadien, wie Heiligung, Berufung und Aus-
erwihlung zu Gottes Dienst und Verherr-
lichung, kommen erst im vollendeten Got-
tesreich zum endgiiltigen Abschlufl. ,Jetzt
ist noch nicht offenbar, was wir sein werden®
(1 Jo 8, 2), diese , Verborgenheit unseres Le-
bens mit Christus in Gott* (Kol 3,3) gilt
auch fir die sichtbaren oder innerlich er-
fahrbaren Vorginge im Raume der Kirche.
Deshalb steht alles, was der Mensch im
Hinblick auf das letzte Ziel der Gottesherr-
schaft tot, bis zum letzten Atemzug im Zei-
chen der Ubung: es kann (und mufl) wie-
derholt, verbessert, geindert und fiberpriift
werden.

Wo bleibt dann aber das unterscheidende
Merkmal der geistlichen Ubungen, wenn
wir ihren Ernstfall so allgemein bestim-
men und auf die Grundtatsachen der Of-
fenbarung zuriikfiihren? Erstreben denn
die Exerzitien kein anderes Ziel als die vie-
len Frémmigkeitsibungen innerhalb der
Kirche auch? Schon die Frage verrdt eine
gefibrliche Neigung des heutigen religié-
sen Lebens, methodische Unterschiede abso-
lut zu setzen und das Verhaltnis von Mittel
und Zweck umzukehren. Zeichen dafiir sind
der oft geradezu sektiererische Fanatismus,
mit dem Andachten und Ubungen propa-
giert werden, das lieblose Verketzern und
Herabsetzen anderer Richtungen, das zahe
Festhalten einmal geprigter Formen und
zeitbedingter Auflerlichkeiten. Demgegen-

iber halten wir es fiir unbedingt notwendig,
die grundsitzliche, unverduflerliche Einheit
aller christlichen Bemithungen zu betonen.
Angesichts der verwirrenden Fiille von
Praktiken und Methoden sollten geradé die
Exerzitien = eine gereinigte Atmosphire
schaffen, in der die groflen Sternbilder der
Offenbarung: Bufle, Berufung, Sendung,
Sterben nnd Auferstehen — wieder Lencht-
kraft und Wirkung erhalten. Dazu ist frei-
lich notwendig, dafl das hartnackige ratio-
nalistische Miflverstindnis der geistlichen
Ubungen als <¢iner ,Tugendschule oder
eines ,Willenstrainings® endgiiltig besei-
tigt wird und einer vertieften theologischen
Auffassung Plaiz macht. Noch vor 20 Jah-
ren konnte man ernsthaft darber diskutie-
ren, ob z. B. das ,Fundament® dbernatir-
liche Wahrheiten enthalte, ob sein Gottes-
begriff schon trinitarisch zu fassen sei, ob
man von heiligmachender Gnade, Corpus
Christi mysticam und Zhnlichen Glaubens-
wahrheiten in den Exerzitieu sprechen solle.
Nict zu Unrecht hat man diese damals
modernen Vorstellungen der sogenannten
sontischen Frémmigkeit® als Fremdkérper
empfunden, die den Aufbau und die straffe
Zielsetzung der Exerzitien gefidhrden kénn-
ten. Tatsichlich erweist sich eine Auffillung
des EB durch die abstrakten Begriffe der
theologischen Schulsprache als wenig gliick-
lich, wenn nicht unmoglich. Das EB ist eben
kein Lehrbuch, nicht einmal ein Katechis-
mus fiir solche, die nach Vollkommenheit
streben, sondern eine Art ,Rituale, das die
elementarsten Vorgéinge des dristlichen
Lebens darstellen und ordnen will. Es sagt
nicht, was Bufle oder Berufung ist, sondern
wie das vorsichgeht, wenn der Mensch sich
bekehrt und in Gottes Dienst gerufen wird.
Wenn die praktischen Anweisungen des EB
oft nicht in ihrer theologischen Bedeutung
gesehen wurden, lag dies wohl an der zu
scharfen Abgrenzung von Dogma und As-
zese, wobei man der Aszese mehr den tech-
nischen und psydhologischen Vollzug znord-
nete. Die heilsgeschichtliche Betrachtung der
Offenbarungswahrheiten hat uns heute aber
wieder gelehrt, den konkreten Vorgingen
des religiésen Lebens mehr Aufmerksamkeit
zu schenken, Wie es z. B. in der Christologie



Einiibung und Weisung 311

wichtiger ist, um die Stellung des erhéhten
Christus zu seiner Kirche zu wissen, als iiber
das metaphysische Wesen der Unio hypo-
statica zu spekulieren, so haben die Re-
geln zur Unterscheidung der Geister oder
die Wahlbetrachtungen auch vom theologi-
- schen Standpunkt aus mehr Bedeutung als
alle scharfsinnige Literatur um den Gnaden-
streit. Der Grund dafiir liegt darin, dafl
auch die wissenschafiliche Theologie im
Verhélinis zur dristlichen Wirklichkeit nur
Ubungscharakter besitzt, also den konkre-
ten geschichtlichen Ernstfall nicht aus dem
Auge verlieren darf. Die Exerzitien brau-
chen sich also keineswegs der theologischen
Schulsprache anzupassen, um zeitgemafl zn
werden und den hiufigen Vorwurf des ,As-
zetismus“ zu entkriften, sie enthalten viel-
mehr selbst die Anliegen, zu denen eine
theologische Neubesinnung heute unauf-
haltsam unterwegs ist. Allerdings miissen
. ihre Perspektiven wieder unverkiirzt gese-
hen werden, und der Exerzitienmeister wird
gut daran tun, ausdriicklicher und bewufiter,
als es friilher notwendig war, den heilsge-
schichtlichen Charakter der Ubungsziele
herauszustellen.

2. Die Exerzitien sind nicht der einzige
und erste Weg, den duristlichen Ernstfall,
die Offenbarung der Gottesherrschaft, ein-
zuiiben. An erster Stelle stehen die Sakra-
mente: In Taufe und Bufsakrament voll-
zieht sich die Bekehrung zn Christus, in der
Eucharistiefeier werden wir zur Lebens-
und Leidensgemeinschaft mit Thm bernfen,
die Firmung verleiht den Geist der aposto-
lischen Sendung, Priesterweihe und Ehe be-
stimmen Amt und Auftrag des Christen in
der Kirche, die Letzte Ulung salbt den Ster-
benden fiir die kiinftige Herrlichkeit im
Gottesreich. Auch die Sakramente sind nicht
Selbstzwedk, sie leben als Zeichen von der
vergangenen, gegenwirtigen und zukiinfti-
gen Heilswirklichkeit Christi. Als ,signa
efficacia gratiae“ besitzen sie aber ein be-
sonders ausgezeichnetes Verhdltnis zum
eschatologischen Ernstfall des dhristlichen
Lebens und nehmen in gewissem Sinne
schon teil an seiner Einmaligkeit und Un-
wiederholbarkeit. Anderseits sind auch die
Sakramente, die eine’ endgiltige Pragung

verleihen, immer noch der Vertiefung und
Erneuerung von seiten des Empfingers fa-
hig, sie gleichen eher einem nicht mehr
rickgdngig zn machenden Ausgangspunkt
als dem erreichten Ziel. Wie schon die Giil-
tigkeit der Sakramente von der Disposition
und der menschlichen Mitwirkung abhingt,
so erst recht ihre Fruchtbarkeit von dem ti-
tigen Gebrauch der dabei verlichenen Gna-
den. Die Geschichte der Frémmigkeit zeigt,
dafl die Sakramente neben ihrem &dufleren
Gestaltwandel auch eine unterschiedliche
Stellung in der religiésen Praxis durchge-
macht haben. Es hat Zeiten gegeben, in de-
nen z. B. das Sakrament der Bufie selten
oder dberhaupt nicht empfangen, aber dafiir
die Bufle in hartester Form geiibt wurde.
Dagegen ist in neuerer Zeit die Beichte zu
einer regelmifligen Einrichtung geworden,
wahrend der Buflgeist vielfach geschwunden
ist. Ahnliches gilt vom Kommunionempfang
und seiner Auswirkung im Alltag. Die Uber-
windung des selbstgeniigsamen Sakramen-
talismus gehort deshalb zu den wichtigsten
Anliegen heutiger Seelsorge. Nicht der me-
chanische, gehdufte Vollzug des Zeichens
garantiert das Heil, sondern die persén-
liche Aneignung der Gnade in Glaube, Hoff-
nung und Liebe (vgl. 1 Kor 10, 1—11).
AuBerdem erschopft sich das religiose Le-
ben nicht in der Siebenzahl der Sakramente.
Wesentliche Weisen der Gottes- und Chri-
stusbegegnung, wie das Gebet, die Werke
der Barmherzigkeit (vgl. Mt 25, 40), die be-
sondere Nachfolge Christi in den evangeli-
schen Riten, haben keinen unmittelbar sa-
kramentalen Charakter.

Im Aufbaw der Exerzitien scheinen die
Sakramente unmittelbar keine entscheidende
Rolle zu spielen. Von Taufe und Firmung
ist éiberhaupt nicht die Rede, von Beicht und
Kommunion nur an zwei Stellen {(nr. 18 n.
44). Wohl zielen die Ubungen als solche auf
einen wiirdigen und hiufigen Sakramenten-
empfang hin. Insbesondere wird eine Ge-
neralbeichte fiir das Ende der ersten Woche
empfohlen. Aber es ist doch bemerkenswert,
unter welchem Gesichtspunkt Ignatius das
Sakrament hier sieht. Der Akzent liegt nicht
anf dem sakramentalen Geschehen, sondern
auf der bewuflt persénlichen, geistigen und



312 Einiibung und Weisung

willentlichen Aneignung der Heilstatsachen.
Daher die starke Betonung der subjektiven
Disposition. Sakrament und Geistliche
Ubungen unterstiitzen einander und dienen
dem gleichen Ziel: der Uberwindung der
Siinde und der ungeordneten Neigungen
und der besseren Erfiillung des gottlichen
Willens.

Wie die Entstehungsgeschichte der Exer-
zitien zeigt, ist ihr psydhologischer Aus-
gangspunkt nicht in sakramentalen Erleb-
nissen, sondern in Vorgingen pneumatischer
Natur zu suchen. Schon wihrend seines
Krankenlagers in Loyola begann Ignatius
scine inneren Bewegungen aufzuschreiben.
Der Niederschlag dieser Aufzeichnungen
sind die bekannten ,Regeln zur Unterschei-
dung der Geister”. Seine Seelenkimpfe der
Bul- und Bekehrungszeit spiegeln sich in
der ersten Woche. In Manresa erlebte er
selbst seine zweite Woche der Berufung und
Wahl, wihrend die Annahme und Klarung
seiner Wahl erst 19 Jahre spiter in der Ka-
pelle von La Storta erfolgte?. Die dritte
und vierte Wodhe zeugen von seiner stindig
wachsenden Leidens- und Liebesgemein-
schaft mit Christus. Das Fundament schliefi-
lich und die Betrachtung zur Erlangung der
Liebe scheinen auf die grofle Vision am
Cardonerflusse zuriickzugehen, auch wenn die
Formuliernng erst spéter in Paris unter dem
Einfluf des theologischen Studiums erfolgt
ist. Es handelt sich also in den Exerzitien
um den Reflex von zeitlich weit auseinan-
derliegenden Erfahrungen, die unverkenn-
bar in das Gebiet mystischer Theologie
hineinreichen.

Bei dieser Sachlage mufl sich die Frage
erheben, ob Ignatius wirklich gemeint habe,
im Ablauf des Vier-Wochen-Schemas alle
jene ibernatiirlichen Vorginge hervorrufen
zu konnen, fir die er selbst eine jahrelange
Fihrung des Heiligen Geistes gebraucht hat.
Meistens ist es wohl so, daf die ,Exerzitien,
die Gott selbst gibt®, also die inneren, spon-
tan auftretenden Erlebnisse der Bekehrung,
der Berufung, der Leidensnachfolge usw.,

¢ Vgl. Hugo Rahner, die Vision des hl.
1gnatius in der Kapelle von La Storta, in:
Zts&hr. fiir Aszese und Mystik 10 (1935)
17 ff.

sich mehr oder weniger unabhingig von den
Exerzitien als aszetischer Ubung vollziehen.
Diese Vorginge brauchen, um echt zu sein,
ldngere Zeit; sie kniipfen meist an Erschiit-
terungen des wirklichen Lebens an und
werden bei jedem Menschen sehr versdhie-
den sein. Es kann deshalb nicht die Absicht
der Exerzitien sein, wie wir schon einmal
betont haben, solche auflerordentlichen Pha-
nomene innerhalb von 80 Tagen oder in
noch kiirzerer Zeit gewaltsam zu forcieren.
Das wiirde in den meisten Fillen nur zu
kiinstlich erregten Affekten fihren, die er-
fahrungsgemif schwere gesundheitliche
Schiden zur Folge haben. Mande Anwei-
sungen des EB konnten in dieser Hinsicht
miflverstanden werden, falls man sie nicht
von den ignatianischen Grundprinzipien der
Diskretion und der Anpassung aus inter-
pretiert. Schon die Reflexion iiber den Ernst-
fall hat uns gelehrt, dafl die auflergewshn-
lichen psychologischen Erscheinungen nur
Begleitumstinde sind, die nicht unbedingt
zum Wesen einer Ubung gehéren, ja der
grindlichen, ruhigen Vorbereitung oft im
Wege steben. Der Kern des Geschehens ist
von der Offenbarung her gegeben, d. h.
Gott hat in Christus die Méglichkeit zur
Bufle, Berufung und Wahl, zum Mitleiden,
Sterben und Auferstehen objektiv gesetzt.
Der Ernstfall ist deshalb jederzeit realisier-
bar, jedodh — wie es einer Ubung zu-
kommt — in den verschiedensten Graden
der Vollkommenheit. (Der Anfinger, der
gerade erst die Tonleiter spielen gelernt
hat, kann noch kein Klavierkonzert geben.
Aber seine bescheidene Fingeriibung ist auf

- den kiinstlerischen Ernstfall hin gesechen

wertvoller und zwecdkmiBiger als sein Ver-
such, Beethoven mit zwei Handen zu spie-
len.) Um einen sicheren Mafistab dafiir zu
gewinnen, was in den Exerzitien vom
Ubenden erwartet werden kann, ohne ihn
zu iiberfordern, miissen wir wieder auf die
wesentlichen theologischen Akte der Heils-
aneignung zuriickgehen: Suchen und Finden
des gottlichen Willens durch die lebendige
Begegnung mit Christus im Heiligen Geiste.

Dieses Programm soll keineswegs zu
einem aszetischen Minimismus fiihren,
wohl aber zu einem gesunden cdhristlichen



Budhbesprechungen

Realismus. Auch der hl. Ignatius hatte am
Beginn seines geistlichen Lebens ein roman-
tisch-verstiegenes Wunschbild von Heilig-
keit in sich aufgenommen. Das Wesen der
Bufle sah er in blutigen Kasteiungen, der
Dienst Christi erschien ihm als eine Kette
von wunderbaren Heldentaten. Nach man-
chen schmerzlichen Irrungen ist ihm jene
reife und ausgewogene Weisheit zuteil ge-
worden, die menschliches Wiinschen und
Tun immer uud iiberall unter Gottes Wil-
len und Maf beugt, ,weil Gott, unser Herr,
unendlich besser unsere Natur kennt“ (or.

BUCHUBESTPR

313

89). Kein ideal veranlagter Mensch — und
nur solche kommen gewéhnlich zu den Exer-
zitien — ist frei von Illusionen und selbst-
sichtigen Zielen religioser Art. Auch der
Uberschwang gehért zur Gesundheit. Aber
die Exerzitien wollen nicht eine fromme
Scheinwelt aufbauen, noch wollen sie Treib-
hauspflanzen ziichten, die dem ersten Frost
erliegen. Sie dienen der Erkenntnis des
wwirklichen Lebens“, das Christus, der
Herr, zeigt (nr. 139), sie wollen Ubuugen
sein, die sich um den Ernstfall miihen ,im
Geist und in der Wahrheit*.

ECHUNGEN

Bruder Lorenz, Im Angesicht
Gottes Aufzeichnungen und Briefe
iiber das Leben in der Gegenwart Got-
tes. Aus dem Franzésischen iibertragen
und eingeleitet von Felix Braun. Olten,
Uerlag Otto Walter AG., 1951. 100 S.

Der religiése Mensch von heute hat ein
besonderes Gespiir und eine Vorliebe fir
moéglichste Einfachheit und Unkompliziert-
heit des geistlichen Lebens, Wenigstens im
innersten und eigentlichen Bereich seiner
Seele méchte er der Vielfalt und Unruhe
des modernen Lebens entflichen. Daher die
Zuneigung gerade zu solchen Heiligen und
Schriften, die jene Einfachheit und Einfalt
lehren, wie sie das Evangelium in so einzig-
artiger Weise ausstrahlt. Aus dieser Sicht
heraus ist es sehr zu begriiflen, dafl Felix
Braun auf den Gedanken kam, die Aufzeich-
nungen, Gespriche und Briefe des Karme-
litenbruders Lorenz von der Auferstehung
(1614—1691), die Abbé Beaufort, Grofi-
vikar des Kardinals de Noailles, als
Augen- und Ohrenzeuge zum ersten Mal
verdffentlicht hatte, ins Deutsche zu tiber-
tragen und neu herauszugeben. Bruder Lo-
renz kreist in der Tat pur um den einen
Gedanken: daf Gott ihm immer und
iiberall gegenwirtig sei, und es darum sein
einziges Ziel sei, an Thn zu denken und Thn
in allem zu lieben, einzig und allein um
Seinetwillen; alles andere verliert dem-
gegeniiber immer mehr an Bedeutung: Er-

folg oder Miflerfolg, Lob oder Tadel, Ge-
sundheit oder Krankheit, Himmel oder
Holle. Und er sagt uns auch, wie er selbst
den Wandel in Gottes Gegenwart geiibt
habe, nicht in systematischen Darlegungen,
sondern wie es der Geist ihm eingibt, schlicht
und urspriinglich, im Grunde immer das
gleiche wiederholend. Man lernt darum von
ihm keine Methode, wie man es machen
kénne. Um so mehr aber fiihlt man sich an-
getrieben, es ihm nachzutun. Und welchen
grofleren Erfolg kounte das schlichte Biich-
lein haben? Friedrich Wulf, S.].

Philipon Michael O.P. Die geist-
liche Lehre Schwester Eli-
sabeths von der Heiligsten
Dreifaltigkeit. Wien; Uerlag
Herder, 2. Aufl. 1951, X XIII und 816
S., DM 14.—.

Die schon nach wenigen Jahren notwendig
gewordene zweite Auflage dieses Buches
beweist das grofle Interesse, das es gefunden
hat. Mit Recht! Nach nichts verlangt der
heutige religiése Mensch so sehr wie nach
innerer Sammlung, nach dem stindigen Ge-
spriach mit dem unter und in uus weilenden
und wieder iiber allen Unsicherheiten und
Zusammenbriichen erhabenen Gott. P. Phi-
lipon, der uns schon iiber die hl. Theresia
vom Kinde Jesu eiu vorziigliches Bud
schenkte, erschliefit uns hier von theologi-





