344 Franz Rauhut

von 1530 und einem ,devotissimum officium piissimae virginis Marie“, gedruckt
1541, und die Officia quatuor beate virginis Marie, sabbatis totius anni dicenda,
gedruckt am 20. Oktober 1546, drei Unica, die in allen Bibliographien fehlen, und
die am 23. September 1943 in Nantes einem Luftangriff zum Opfer fielen3s.

3 Uber das Brevier des hl. Franz Xaver s. G. Durville, Le Bréviaire de Saint Frangois-
Xavier, in: Express de I'Ouest, Nantes 1916, n. 5—10 (3.—9. Mirz) und G. Schurhammer,
Duas impressées portuguesas desconhecidas (seculo XVI), in: Brotéria 9 (1929) 243—246.

Gebet der vollkommenen Gottesliebe

Ein anonymes spanisches Sonett

Von Univ.-Prof. Dr. Franz Rauhut, Wirzburg

No me mueve, mi Dios, para quererte
El cielo, que me tienes prometido,

Ni me mueve el infierno tan temido
Para dejar por eso de ofenderte.

T4 me mueves, Serior; mudveme el verte
Clavado en una cruz y escarnecido;
Muéveme ver tu cuerpo tan herido;
Muévenme tus afrentas y tu muerte.

Muéveme al fin tu amor, y en tal manera,
Que aunque no hubiera cielo, yo te amara,
Y aunque no hubiera infierno, te temiera.

No me tienes que dar, porque te quiera,
Pues, aunque lo que espero no esperara,
Lo mismo, que te quiero, te quisiera.

Nein, nicht bewegt mich, Gott, zu lieben Dich,
Was Du verheifien mir, der Himmel Dein,
Und nicht bewegt mich Furcht der Hollenpein,
Daf ich drum lasse zu betriiben Dich.

Du, Herr, bewegst mich, mufl ich sehen Dich
Genagelt an ein Kreuz zu Spott und Pein,
Und mich bewegt zu sehn die (Dunden Dein,
Und mich bewegt Dein Sterben jammerlich.

Endlich bewegt mich Deine Liebe, so .
Daf3, gib es keinen Hummel, liebt’ ich Dich,
Gdb’s keine Holle, fiirchtete ich Dich.

Gib Du mir nichts, dafl ich sollt lieben Dich,
Denn wiird’ ich, was ich hoff’, nicht hoffen, oh,
Ganz so, wie ich Dich liebe, liebt’ ich Dich.



Gebet der vollkommenen Gottesliebe 345

Dieses Gedicht ist berithmt!. Wie konnte man sich anch seinem Zauber ent-
zichen. In Spanien wird es in den Schulen auswendig gelernt, gehort dort also
zum Bildungsgut.

Natiirlich gibt es eine Verfasserfrage. Es wird dem hl. Franz Xaver, dem hl.
Ignatius von Loyola, der hl. Theresia von Jesus, dem Fray Pedro des los Reyes.
dem Fray Miguel de Guevara zngeschrieben, aber. fiir keinen 1afit sich ein Beweis
erbringen. Nach Pfandls Meinung stammt es wohl aus dem Ende des 16. Jahr-
hunderts. Zum ersten Mal gedruckt findet man es in dem Libro intitulado Uida
del espiritu, para saber tener oracién y unién con Dios von Antonio de Rojas (Ma-
drid 1628).

Das Gedicht ist ein Meisterwerk an Erlebnisgehalt und kiinstlerischer Gestal-
tung, an Reichtum und Klarheit der Gedanken und an Einfachheit und Vollendung
des Ausdrucks. Die erste Strophe ist negativ: der Lohn bringt mich nicht zur Liebe
Gottes, die Strafe halt mich nicht von der Siinde ab. Die zweite ist positiv: mich
bewegt die Betrachtung der Passion. Die dritte und die vierte Strophe enthalten
die positive Schluffolgerung: Gottes Liebe zu den Menschen bewegt mich, ihn zu
lieben und zu fisrchten ohne Bezug auf Lohn und Strafe, auf Geschenk und
Hoffnung.

Es ist klar, dal das Wesentliche hier die Liebe zu Gott ohne den Bezug aut
Lohn oder Strafe im Jenseits ist. Woher stammt dieser Gedanke? Man hat die
Anregung zu dem Gedicht in folgendem Satz des asketisch-mystischen Schriftstel-
lers Juan de Avila (1500—69) in seinem Buch Audi filia {50. Kap.) schen wollen:
»Wirde es auch keine Hélle geben, die droht, noch ein Paradies, das einladet, noch
ein Gebot, das verpflichtet, so wiirde doch der Gerechte blofl aus Liebe zu Gott tun,
was er tut“?. Der Gedanke ist weit dlter, so dafl es sich lohnen wiirde, seine Ge-
schichte zu schreiben. Im folgenden stelle ich an Texten zusammen, was schon
andere angefithrt haben, und fige Selbstgefundenes hinzu. Zweifellos liefe sich
diese Sammlung noch vermehren.

HI. Johannes Chrysostomus, Kommentar zum Rémerbrief (381/98 verfafit),
6. Homilie, § 7:

»0, der Undankbarkeit! Wir leben in Sinden und Lastern dahin, und wenn
wir je einmal ein klein wenig Gutes tun, dann zililen wir es nach Art undankbarer
Sklaven mit grofler Genauvigkeit her und rechnen haarklein aus, was wir dafiir zu
erhalten haben und ob der Lohn dem Geleisteten entspricht. Der Lohn wird indes
grofler sein, wenn du nidht in der Hoffnung auf Lohn handelst. So reden und

1 Veroffentlichungen daritber: R. Foulché-Delbosc, Le Sonnet 3 Cristo Crucificado, in
Revue hispanique, 2, 1895; Jaime Fitzmaurice Kelly, Historia de la literatura espafiola desde
los origenes hasta el afio 1900, traducida del inglés y anotada por Adoelfo Bonilla y San Mar-
tin. .., Madrid o. J., S. 266 f.; Juan Hurtado y ]. de la Serna y Angel~Gonzéter-uieneia,
Historia de la literatura espafiola, Madrid 19323, S. 483—35; Ludwig Pfandl, Geschichte
der spanischen Nationalliteratur in ihrer Blitezeit, Freiburg i. Br. 1929, S. 148 f; Helmut
Hatzfeld, Die spanische Mystik und ihre Ausdrucksmoglichkeiten, in Dtsch. Vierteljahrsschr.
f. Lit. u, Geist,, 10,1932, S. 6241.; Samuel Singer, Die religiose Lyrik des Mittelalters. ..
{Neujahrsbl. d. Liter. Gesellsch. Bern, N. F., 10), Bern 1983, S. 93 {.

Den spanischen Wortlaut des Sonetts gebe ich nach Hatzfeld, S. 624, wieder. Abweichun-
gen des Wortlauts findet man bei Fitzmaurice-Kelly, S. 266 {., auch bei Hurtado y Palencia.
Fiir die Ubersetzung mufl ich selbst einstehen,

2 Angef. nach Pfandl, S. 148.



346 Franz Rauhut

rechnen ist eher die Sprache des Mietlings als des dankbaren Dieners. Man mufl
alles um Christi willen tun, nicht um des Lohnes willen. Denn auch die Hdlle hat
er in der Absicht angedroht und den Himmel verheiflen, damit er selbst von uns
geliebt werde.

Lieben wir ihn also, wie wir ihn lieben sollen! Denn darin liegt der grofie Lohn,
darin.das Himmelreich und selige Lust, darin Genuf} und Ruhm und Ehre, darin Licht,
darin tausendfaltige Seligkeit, die kein (menschliches) Wort ausdriicken, kein (mensch-
licher) Geist fassen kann. — Doch ich weif§ nicht, wie ich mich mit meiner Rede
soweit versteige, dafl ich von Menschen, welche irdische Macht und Herrlichkeit
nicht verachten, verlange, sie m6chten um Christi willen das himmlische Reich ver-
achten. Gleichwohl haben jene groflen und edlen Ménner einen solchen Grad der
Liebe erreicht. Hore nur, wie Petrus fiir ihn entflammt ist, und ihn hoher schitzt
als Seele und Leben und alles. ... Mit anderen Worten: Weder droben (im
Himmel) noch hier unten (auf der Erde) verlange ich nach etwas anderem als nur
nach dir. Das nenne ich Liebe, das nenne ich Freundschaft. Wenn wir einmal so
lieben, dann gilt uns weder das Gegenwartige etwas noch das Zukinftige im Ver-
gleich zu dem Gegenstand unserer Liebe, und wir gewinnen den Himmel im Genuf§
seiner Liebe. Wie soll das moglich sein? heifit es. Wenn wir uns zu Gemiite fith-
ren, wie oft wir thn beleidigen, nachdem er uns tausenderlei Wohltaten erwiesen,
er aber fortfahrt, uns zu sich zu rufen; wie oft wir an ihm vorbeilaufen, er aber uns
nicht aus dem Auge 1aft, uns nachlauft, uns anlockt, an sich zieht: wenn wir uuns das
und Ahnliches zu Gemiite fithren, werden wir imstande sein, eine solche Liebesglut
in uns zu entfachens.

Bei Thomas von Aquin liest man die seltsame Auflerung: Falls einer einmal
sollte zu wahlen haben zwischen seinem eigenen ewigen Verderben und einer Ver-
letzung der ewigen Liebe, dann wiirde es das Richtige sein, die eigene ewige Un-
seligkeit vorzuziehent.

Der Franzose Joinville (18. Jahrh.) erzdhlt in seiner Geschichte Konig Ludwigs
des Heiligen folgendes. Der Dominikaner Ives, von Kénig Ludwig als Gesandter
an den Sultan von Damaskus geschickt, hat unterwegs ein seltsames Erlebnis.
»Wihrend sie von ihrem Haus zu dem des Sultans gingen, sah Bruder Ives eine
alte Frau, die mitten diber die Strafle ging und mit der Rechten einen Napf voll
Feuer und mit der Linken eine Flasche voll Wasser trug. Bruder Ives fragte sie:
» Was willst du damit tun?“ Sie antwortete thm, dafl sie mit dem Feuer den Him-
me] verbrennen und mit dem Wasser die Holle ausldschen wolle, damit es beides
fiirder nicht mehr gebe. Und er fragte sie: ,Warum willst du das tun?“ ,Weil ich
nicht will, daf jemand weiterhin das Gute tut, um den Himmelslohn zu erlangen
oder aus Furcht vor der Holle, sondern eigentlich um Gottes Liebe (oder die Liebe
zu Gott? Wortlaut: I'amour de Dieu) zu erlangen, die alles wert ist und uns alles
Gute tun kann®s,

3 Des heiligen Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus, Erzbischofs von Konstantinopel,
Kommentar zum Briefe des hl. Paulus an die Rémer, 1. Teil, aus dem Griech. iibers. von
Josef Jatsch (,Bibl. der Kirchenviter), Miinchen u. Kempten 1922, S. 80—82.

4 Angef. nach Singer, S. 93

® Franzdsischer Wortlaut: Mémoires de Jean Sire de Joinville, ou Histoire et Chronique
du trés chrétien Roi Saint Louis, publiés par M. Francisque Michel, Paris 1858, S. 134; angef.
bei Singer, S. 93.



Gebet der vollkommenen Gottesliebe 347

Meister Eckhard zitiert einmal folgenden poetischen Text, um ihn zu glossieren:
Waere diu helle noch daz himelriche,
noch danne wolt ich minnen, got, siiezer vater, dich®.

Vom hl. Franz Xaver (1506—52) haben wir eine Sammlung lateinischer Briefe,
die in Bologna erschienen ist und u. a. folgendes Gedicht enthilt:

O Deus! Ego amo te
Nec amo te ut salves me,
Aut quia non amantes te
Eterno punis igne.

Tu, tu, mi Jesu, totum me
Amplexus es in cruce

Non ut in coelo salves me,
Nec proemii ullius spe;
Sed sicut tu amasti me

Sic amo et amabo te:

Solum quia Rex meus es,
Et solum quia Deus es?.

Hier hat in der zeitlichen Folge die oben schon angefithrte Aufierung von Juan de
Avila ihren Platz.

Im ersten Teil des Don Quijote (1605) sagt der verriickte Ritter zu seinem Knap-
pen Sancho Panza: Fahrende Ritter miissen mit ihren Taten einer Dame dienen nur
um dessentwillen, was sie ist, und ohne einen andern Lohn zu erhoffen, als daf sie
von ihr unter ibre Ritter aufgenommen werden. ,Mit dieser Art Liebe®, sagte
Sancho, ,s0 habe ich predigen horen, mufl man unsern Herrn nur um seiner selbst
willen lieben, ohne daf uns die Hoffnung auf die Seligkeit oder die Furcht vor der
Strafe dazu bewegt, obwohl ich ihn lieben und ihm dienen mochte um was es auch
sein mag"8. Don Quijote nimmt diese Bemerkung unwillig auf und sagt: Man
sollte meinen, dafl du studiert hast. Aber Sancho erwidert: Ich kann doch nicht
lesen!

In einem 1629 erschienenen Buch eines Italieners, des Marchese Malvezzi, findet
sich eine hierher gehérende Formulierung; das Buch wurde von Quevedo mit dem
Titel El Rémulo ins Spanische iibertragen. Die spanische Fassung® der betr. Stelle
iibersetze ich: Nicht liebe ich Ench, Herr, weil Thr mir die selige Schau Eures gott-
lichen Wesens versprecht; licber wiirde ich willentlich fiir Euch in- die Hoélle gehen.
Nodh liebe ich Euch, mein Gott, aus Furcht vor dem Ubel; denn wenn es Euer Wille
ist, dann werde ich es begehren als héchstes Gut. Ich liebe Euch, weil Ihr ganz
liebenswert seid, weil Thr die Liebe selbst seid“.

8 Angef. nach Singer, S. 94.

7 Angef. nach Hurtado y Palencia, S. 435.

8 Cervantes, Don Quijote, Primera parte, capitulo XXXI, angef. nach Singer, S. 94.
¢ Angef. bei Hurtado y Palencia, S. 434.



348 Clemens von Harff

Angelus Silesius sagt in seinem bekannten Gedicht Ich will dich liehen, meine
Stirke:
Ich will dich lieben ohne Lohne
Auch in der allergrofiten Not .. 19

Das berithmte spanische Sonett ist begreiflicherweise viel iibersetzt worden.
Sogar ins Lateinische, und diese Fassung ist zu Angelus Silesius gelangt!l, Ins
Englische wurde das Sonett von Gibson iibertragen, auch von Dryden (zum minde-
sten schreibt man ihm eine englische Fassung zu); ins Franzosische von Sainte-
Beuve, von Juan Maria Maury, von Adolphe de Puibusque; ins Deutsche von Wil-
helm Storck, von Franz Brentano, von Karl Vossler. Von einer Ubersetzung des
duflerst kunstvollen Gedichtes muff man iibrigens verlangen, daf dic vielen Wort-
wiederholungen, zumal des ,te“ in den Reimen, méglichst getreu nachgebildet
werden.

19 Das deutsche Kirchenlied des 16. und 17. Jakrhunderts, Hg. von Eugen Wolff (Kiirsch-
ners Deutsche National-Litt., 31. Bd.), Stuttgart, S. 477,
11 Singer, S. 94.

In der Gnade befestigt

P. Eberschweilers grole Gnadengabe
Von Clemens von Harff S. J., Trier

Am 22. Dezember 1921 tritt der Krankenbruder abends gegen 9 Uhr an das
Bett des sterbenden P. Wilhelm Eberschweiler, um ihm eine letzte Erquickung vor der
Nacht zu reichen. Unvermittelt spricht etwas feierlich der 84jihrige den Bruder an:
»Etwas mdchte ich Thnen sagen: Seit dreiffig Jahren wenigstens hat Jesus persénlich
mir die Versicherung geben, daf ich eines glidkseligen Todes sterben werde, und
dies nicht nur einmal, sondern 6fier. Dieselbe Versicherung gab mir die liebe Mut-
ter Gottes, nicht nur einmal, sondern 6fter. Ja, so ist es, genau so, wie ich es Ihnen
sage“1. Wenige Stunden spéter schied seine Seele’ aus dieser Welt.

Aus diesem Bericht geht klar hervor, dafl P. Eberschweiler seiner Auserwahlung
sicher war. Wie sehr ihn dieser Gedanke in den letzten Tagen seines Lebens bewegte, -
zeigt ein Brief, den er am Morgen des gleichen 22. Dezember diktiert hatte. Darin
vertraut er einem ihm besonders nahestehenden Mitbruder das Gnadengeheimnis
seines Lebens an, an dem ,auch den leisesten Zweifel aufkommen zu lassen, ihm
nicht mehr erlaubt sei“. Er hat also im Angesicht des Todes mehr denn je daran ge-
glaubt, das donum perseverantiae, die besondere Gabe der Beharrlichkeit zu be-
sitzen. Besafl er 'dariiber hinaus auch das donum confirmationis in gratia, die

! Vgl. W. Sierp S. J., Ein Apostel des inneren Lebens. Wilhelm Eberschweiler S, J.
{1887—1921), Freiburg 1920, S. 277 f. Das Buch erscheint demnichst in 3. Auflage im Ver-
lag Steffen, Limburg a. d. Lahn.





