
344 Franz Rauhut 

von 1530 und einem •devotissimum officium piissimae virginis Marie", gedruckt 
1541, und die Officia quatuor beate virginis Marie, sabbatis iotius anni dicenda, 
gedruckt am 20. Oktober 1546, drei Unica, die in allen Bibliographien fehlen, und 
die am 23. September 1943 in Nantes einem Luftangriff zum Opfer fielen33. 

33 Über das Brevier des hl. Franz Xaver s. G. Durville, Le Breviaire de Saint Frangois- 
Xavier, in: Express de l'Ouest, Nantes 1916, n. 5•10 (3.•9. März) und G. Schurhammer. 
Duas impressoes portuguesas desconhecidas (seculo XVI), in: Broteria 9 (1929) 243•246. 

Gebet der vollkommenen Gottesliebe 

Ein anonymes spanisches Sonett 

Von Univ.-Prof. Dr.  Franz Rauhut, Würzburg 

No me mueve, mi Dios, para quererte 
El cielo, que me lienes prometido, 
Ni me mueve el infierno tan temido 
Para dejar por eso de ofenderte. 

Tu me mueves, Senor; mueveme el verte 
Clavado en una cruz y escarnecido; 
Mueveme ver tu cuerpo tan herido; 
Muevenme tus afrentas y tu muerte. 

Mueveme al fin tu amor, y en tal manera, 
Que aunque no hubiera cielo, yo te amara, 
XJ aunque no hubiera infierno, te temiera. 

No me tienes que dar, porque te quiera, 
Pues, aunque lo que espero no esperara, 
Lo mismo, que te quiero, te quisiera. 

Nein, nicht bewegt mich, Gott, zu lieben Dich, 
Was Du verheißen mir, der Himmel Dein, 
Und nicht bewegt mich Furcht der Höllenpein, 
Daß ich drum lasse zu betrüben Dich. 

D u, Herr, bewegst mich, muß ich sehen Dich 
Genagelt an ein Kreuz zu Spott und Pein, 
Und mich bewegt zu sehn die Wunden Dein, 
Und mich bewegt Dein Sterben jämmerlich. 

Endlich bewegt mich Deine'Liebe, so 
Daß, gab es keinen Himmel, liebt' ich Dich, 
Gäb's keine Hölle, fürchtete ich Dich. 

Gib Du mir nichts, daß ich sollt lieben Dich, 
Denn würd' ich, was ich hoff, nicht hoffen, oh, 
Ganz so, wie ich Dich liebe, liebt' ich Dich. 



Gebet der vollkommenen Gottesliebe 345 

Dieses Gedicht ist berühmt1. Wie könnte man sich auch seinem Zauber ent- 
ziehen. In Spanien wird es in den Schulen auswendig gelernt, gehört dort also 
zum Bildungsgut. 

Natürlich gibt es eine Verfasserfrage. Es wird dem hl. Franz Xaver, dem hl. 
Ignatius von Loyola, der hl. Theresia von Jesus, dem Fray Pedro des los Reyes, 
dem Fray Miguel de Guevara zugeschrieben, aber für keinen läßt sich ein Beweis 
erbringen. Nach Pfandls Meinung stammt es wohl aus dem Ende des 16. Jahr- 
hunderts. Zum ersten Mal gedruckt findet man es in dem Libro intitulado Vida 
del espiritu, para saber teuer oration y union con Dios von Antonio de Rojas (Ma- 
drid 1628). 

Das Gedicht ist ein Meisterwerk an Erlebnisgehalt und künstlerischer Gestal- 
tung, an Reichtum und Klarheit der Gedanken und an Einfachheit und Vollendung 
des Ausdrucks. Die erste Strophe ist negativ: der Lohn bringt mich nicht zur Liebe 
Gottes, die Strafe hält mich nicht von der Sünde ab. Die zweite ist positiv: mich 
bewegt die Betrachtung der Passion. Die dritte und die vierte Strophe enthalten 
die positive Schlußfolgerung: Gottes Liebe zu den Menschen bewegt mich, ihn zu 
lieben und zu fürchten ohne Bezug auf Lohn und Strafe, auf Geschenk und 
Hoffnung. 

Es ist klar, daß das Wesentliche hier die Liebe zu Gott ohne den Bezug auf 
Lohn oder Strafe im Jenseits ist. Woher stammt dieser Gedanke? Man hat die 
Anregung zu dem Gedicht in folgendem Satz des asketisch-mystischen Schriftstel- 
lers Juan de Avila (1500•69) in seinem Buch Audi filia (50. Kap.) sehen wollen: 
•Würde es auch keine Hölle geben, die droht, noch ein Paradies, das einladet, noch 
ein Gebot, das verpflichtet, so würde doch der Gerechte bloß aus Liebe zu Gott tun, 
was er tut"2. Der Gedanke ist weit älter, so daß es sich lohnen würde, seine Ge- 
schichte zu schreiben. Im folgenden stelle ich an Texten zusammen, was schon 
andere angeführt haben, und füge Selbstgefundenes hinzu. Zweifellos ließe sich 
diese Sammlung noch vermehren. 

Hl. Johannes Chrysostomus, Kommentar zum Römerbrief (381/98 verfaßt), 
6. Homilie, § 7: 

•O, der Undankbarkeit! Wir leben in Sünden und Lastern dahin, und wenn 
wir je einmal ein klein wenig Gutes tun, dann zählen wir es nach Art undankbarer 
Sklaven mit großer Genauigkeit her und rechnen haarklein aus, was wir dafür zu 
erhalten haben und ob der Lohn dem Geleisteten entspricht. Der Lohn wird indes 
größer sein, wenn du nicht in der Hoffnung auf Lohn handelst.    So reden und 

1 Veröffentlichungen darüber: R. Foulche-Delbosc, Le Sonnet ä Cristo Crucificado, in 
Revue hispanique, 2, 1895; Jaime Fitzmaurice Kelly, Historia de la literatura espanola desde 
los orfgenes hasta el afio 1900, traducida del ingles y anotada por Adolfo Bonilla y San Mar- 
tin .. ., Madrid o. J., S. 266 f.; Juan Hurtado y J. de la Serna y Änget~Gwwafai. Puhittia, 
Historia de la literatura espanola, Madrid 19323, S. 433•35; Ludwig Pfandl, Geschichte 
der spanischen Nationalliteratur in ihrer Blütezeit, Freiburg i. Br. 1929, S. 148 f; Helmut 
Hatzfeld, Die spanische Mystik und ihre Ausdrucksmöglichkeiten, in Dtsch. Vierteljahrsschr. 
f. Lit. u. Geist., 10,1932, S. 624 f.; Samuel Singer, Die religiöse Lyrik des Mittelalters... 
(Neujahrsbl. d. Liter. Gesellsch. Bern, N. F., 10), Bern 1933, S. 93 f. 

Den spanischen Wortlaut des Sonetts gebe ich nach Hatzfeld, S. 624, wieder. Abweichun- 
gen des Wortlauts findet man bei Fitzmaurice-Kelly, S. 266 f., auch bei Hurtado y Palencia. 
Für die Obersetzung muß ich selbst einstehen. 

2 Angef. nach Pfandl, S. 148. 



346 Franz Rauhut 

redinen ist eher die Sprache des Mietlings als des dankbaren Dieners. Man muß 
alles um Christi willen tun, nicht um des Lohnes willen. Denn auch die Hölle hat 
er in der Absicht angedroht und den Himmel verheißen, damit er selbst von uns 
geliebt werde. 

Lieben wir ihn also, wie wir ihn lieben sollen! Denn darin liegt der große Lohn, 
darin das Himmelreich und selige Lust, darin Genuß und Ruhm und Ehre, darin Licht, 
darin tausendfältige Seligkeit, die kein (menschliches) Wort ausdrücken, kein (mensch- 
licher) Geist fassen kann. • Doch ich weiß nicht, wie ich mich mit meiner Rede 
soweit versteige, daß ich von Menschen, welche irdische Macht und Herrlichkeit 
nicht verachten, verlange, sie möchten um Christi willen das himmlische Reich ver- 
achten. Gleichwohl haben jene großen und edlen Männer einen solchen Grad der 
Liebe erreicht. Höre nur, wie Petrus für ihn entflammt ist, und ihn höher schätzt 
als Seele und Leben und alles. ... Mit anderen Worten: Weder droben (im 
Himmel) noch hier unten (auf der Erde) verlange ich nach etwas anderem als nur 
nach dir. Das nenne ich Liebe, das nenne ich Freundschaft. Wenn wir einmal so 
lieben, dann gilt uns weder das Gegenwärtige etwas noch das Zukünftige im Ver- 
gleich zu dem Gegenstand unserer Liebe, und wir gewinnen den Himmel im Genuß 
seiner Liebe. Wie soll das möglich sein? heißt es. Wenn wir uns zu Gemüte füh- 
ren, wie oft wir ihn beleidigen, nachdem er uns tausenderlei Wohltaten erwiesen, 
er aber fortfährt, uns zu sich zu rufen; wie oft wir an ihm vorbeilaufen, er aber uns 
nicht aus dem Auge läßt, uns nachläuft, uns anlockt, an sich zieht: wenn wir uns das 
und Ähnliches zu Gemüte führen, werden wir imstande sein, eine solche Liebesglut 
in uns zu entfachen"8. 

Bei Thomas von Aquin liest man die seltsame Äußerung: Falls einer einmal 
sollte zu wählen haben zwischen seinem eigenen ewigen Verderben und einer Ver- 
letzung der ewigen Liebe, dann würde es das Richtige sein, die eigene ewige Un- 
seligkeit vorzuziehen*. 

Der Franzose Joinville (13. Jahrh.) erzählt in seiner Geschichte König Ludwigs 
des Heiligen folgendes. Der Dominikaner Ives, von König Ludwig als Gesandter 
an den Sultan von Damaskus geschickt, hat unterwegs ein seltsames Erlebnis. 
•Während sie von ihrem Haus zu dem des Sultans gingen, sah Bruder Ives eine 
alte Frau, die mitten über die Straße ging und mit der Rechten einen Napf voll 
Feuer und mit der Linken eine Flasche voll Wasser trug. Bruder Ives fragte sie: 
•Was willst du damit tun?" Sie antwortete ihm, daß sie mit dem Feuer den Him- 
mel verbrennen und mit dem Wasser die Hölle auslöschen wolle, damit es beides 
fürder nicht mehr gebe. Und er fragte sie: •Warum willst du das tun?" •Weil ich 
nicht will, daß jemand weiterhin das Gute tut, um den Himmelslohn zu erlangen 
oder aus Furcht vor der Hölle, sondern eigentlich um Gottes Liebe (oder die Liebe 
zu Gott? Wortlaut: l'amour de Dieu) zu erlangen, die alles wert ist und uns alles 
Gute tun kann"5. 

3 Des heiligen Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus, Erzbischofs von Konstantinopel, 
Kommentar zum Briefe des hl. Paulus an die Römer, I. Teil, aus dem Griech. übers, von 
Josef Jatsch (•Bibl. der Kirchenväter"), München u. Kempten 1922, S. 80•82. 

4 Angef. nach Singer, S. 93. 
6 Französischer Wortlaut: Memoires de Jean Sire de Joinville, ou Histoire et Chronique 

du tres chretien Roi Saint Louis, publies par M. Francisque Michel, Paris 1858, S. 134; angef. 
bei Singer, S. 93. 



Gebet der vollkommenen Gottesliebe 347 

Meister Eckhard zitiert einmal folgenden poetischen Text, um ihn zu glossieren: 
Waere diu helle noch daz himelriche, 
noch danne wolt ich minnen, got, süezer vater, dich6. 

Vom hl. Franz Xaver (1506•52) haben wir eine Sammlung lateinischer Briefe, 
die in Bologna erschienen ist und u. a. folgendes Gedicht enthält: 

O Deus!   Ego amo te 

Nee amo te ut salves me, 

Aut quia non amantes te 

Eterno punis igne. 

Tu, tu, mi Jesu, totum me 

Amplexus es in cruce 

Kon ut in coelo salves me, 

Nee proemii ullius spe; 

Sed sicut tu amasti me 

Sie amo et amabo te: 

Solum quia Rex meus es, 

Et solum quia Deus es7. 

Hier hat in der zeitlichen Folge die oben schon angeführte Äußerung von Juan de 
Avila ihren Platz. 

Im ersten Teil des Don Quijote (1605) sagt der verrückte Ritter zu seinem Knap- 
pen Sancho Panza: Fahrende Ritter müssen mit ihren Taten einer Dame dienen nur 
um dessentwillen, was sie ist, und ohne einen andern Lohn zu erhoffen, als daß sie 
von ihr unter ihre Ritter aufgenommen werden. •Mit dieser Art Liebe", sagte 
Sancho, •so habe ich predigen hören, muß man unsern Herrn nur um seiner selbst 
willen lieben, ohne daß uns die Hoffnung auf die Seligkeit oder die Furcht vor der 
Strafe 'dazu bewegt, obwohl ich ihn lieben und ihm dienen möchte um was es auch 
sein mag"8. Don Quijote nimmt diese Bemerkung unwillig auf und sagt: Man 
sollte meinen, daß du studiert hast. Aber Sancho erwidert: Ich kann doch nicht 
lesen! 

In einem 1629 erschienenen Buch eines Italieners, des Marchese Malvezzi, findet 
sich eine hierher gehörende Formulierung; das Buch wurde von Quevedo mit dem 
Titel El Romulo ins Spanische übertragen. Die spanische Fassung9 der betr. Stelle 
übersetze ich: Nicht liebe ich Euch, Herr, weil Ihr mir die selige Schau Eures gött- 
lichen Wesens versprecht; lieber würde ich willentlich für Euch in die Hölle gehen. 
Noch liebe ich Euch, mein Gott, aus Furcht vor dem Übel; denn wenn es Euer Wille 
ist, dann werde ich es begehren als höchstes Gut. Ich liebe Euch, weil Ihr ganz 
liebenswert seid, weil Ihr die Liebe selbst seid". 

" Angef. nach Singer, S. 94. 
7 Angef. nach Hurtado y Palencia, S. 435. 
8 Cervantes, Don Quijote, Primera parte, capitulo XXXI, angef. nach Singer, S. 94. 
* Angef. bei Hurtado y Palencia, S. 434. 



348 Clemens von Harff 

Angelus Silesius sagt in seinem bekannten Gedicht Ich will dich lieben, meine 
Stärke: 

Ich will dich lieben ohne Lohne 
Auch in der allergrößten Kot.. .10 

Das berühmte spanische Sonett ist begreiflicherweise viel übersetzt worden. 
Sogar ins Lateinische, und diese Fassung ist zu Angelus Silesius gelangt11. Ins 
Englische wurde das Sonett von Gibson übertragen, auch von Dryden (zum minde- 
sten schreibt man ihm eine englische Fassung zu); ins Französische von Sainte- 
Beuve, von Juan Maria Maury, von Adolphe de Puibusque; ins Deutsche von Wil- 
helm Storck, von Franz Brentano, von Karl Vossler. Von einer Übersetzung des 
äußerst kunstvollen Gedichtes muß man übrigens verlangen, daß die vielen Wort- 
wiederholungen, zumal des •te" in den Reimen, möglichst getreu nachgebildet 
werden. 

10 Das deutsche Kirchenlied des 16. und 17. Jahrhunderts, Hg. von Eugen Wolff (Kürsch- 
ners Deutsche National-Litt., 31. Bd.), Stuttgart, S. 477. 

11 Singer, S. 94. 

In der Gnade befestigt 

P. Eberschweilers große Gnadengabe 

Von Clemens von H a r f f S. J., Trier 

Am 22. Dezember 1921 tritt der Krankenbruder abends gegen 9 Uhr an das 
Bett des sterbenden P. Wilhelm Eberschweiler, um ihm eine letzte Erquickung vor der 
Nacht zu reichen. Unvermittelt spricht etwas feierlich der 84jährige den Bruder an: 
•Etwas möchte ich Ihnen sagen: Seit dreißig Jahren wenigstens hat Jesus persönlich 
mir die Versicherung geben, daß ich eines glückseligen Todes sterben werde, und 
dies nicht nur einmal, sondern öfter. Dieselbe Versicherung gab mir die liebe Mut- 
ter Gottes, nicht nur einmal, sondern öfter. Ja, so ist es, genau so, wie ich es Ihnen 
sage"1. Wenige Stunden später schied seine Seele aus dieser Welt. 

Aus diesem Bericht geht klar hervor, daß P. Eberschweiler seiner Auserwählung 
sicher war. Wie sehr ihn dieser Gedanke in den letzten Tagen seines Lebens bewegte, 
zeigt ein Brief, den er am Morgen des gleichen 22. Dezember diktiert hatte. Darin 
vertraut er einem ihm besonders nahestehenden Mitbruder das Gnadengeheimnis 
seines Lebens an, an dem •auch den leisesten Zweifel aufkommen zu lassen, ihm 
nicht mehr erlaubt sei". Er hat also im Angesicht des Todes mehr denn je daran ge- 
glaubt, das donum perseverantiae, die besondere Gabe der Beharrlichkeit zu be- 
sitzen. Besaß er 'darüber hinaus auch das donum confirmations in gratia, die 

1 Vgl. W. Sierp S. J., Ein Apostel des inneren Lebens. Wilhelm Eberschweiler S. J. 
(1837•1921), Freiburg 192b, S. 277 f. Das Buch erscheint demnächst in 3. Auflage im Ver- 
lag Steffen, Limburg a. d. Lahn. 




