
348 Clemens von Harff 

Angelus Silesius sagt in seinem bekannten Gedicht Ich will dich lieben, meine 
Stärke: 

Ich will dich lieben ohne Lohne 
Auch in der allergrößten Kot.. .10 

Das berühmte spanische Sonett ist begreiflicherweise viel übersetzt worden. 
Sogar ins Lateinische, und diese Fassung ist zu Angelus Silesius gelangt11. Ins 
Englische wurde das Sonett von Gibson übertragen, auch von Dryden (zum minde- 
sten schreibt man ihm eine englische Fassung zu); ins Französische von Sainte- 
Beuve, von Juan Maria Maury, von Adolphe de Puibusque; ins Deutsche von Wil- 
helm Storck, von Franz Brentano, von Karl Vossler. Von einer Übersetzung des 
äußerst kunstvollen Gedichtes muß man übrigens verlangen, daß die vielen Wort- 
wiederholungen, zumal des •te" in den Reimen, möglichst getreu nachgebildet 
werden. 

10 Das deutsche Kirchenlied des 16. und 17. Jahrhunderts, Hg. von Eugen Wolff (Kürsch- 
ners Deutsche National-Litt., 31. Bd.), Stuttgart, S. 477. 

11 Singer, S. 94. 

In der Gnade befestigt 

P. Eberschweilers große Gnadengabe 

Von Clemens von H a r f f S. J., Trier 

Am 22. Dezember 1921 tritt der Krankenbruder abends gegen 9 Uhr an das 
Bett des sterbenden P. Wilhelm Eberschweiler, um ihm eine letzte Erquickung vor der 
Nacht zu reichen. Unvermittelt spricht etwas feierlich der 84jährige den Bruder an: 
•Etwas möchte ich Ihnen sagen: Seit dreißig Jahren wenigstens hat Jesus persönlich 
mir die Versicherung geben, daß ich eines glückseligen Todes sterben werde, und 
dies nicht nur einmal, sondern öfter. Dieselbe Versicherung gab mir die liebe Mut- 
ter Gottes, nicht nur einmal, sondern öfter. Ja, so ist es, genau so, wie ich es Ihnen 
sage"1. Wenige Stunden später schied seine Seele aus dieser Welt. 

Aus diesem Bericht geht klar hervor, daß P. Eberschweiler seiner Auserwählung 
sicher war. Wie sehr ihn dieser Gedanke in den letzten Tagen seines Lebens bewegte, 
zeigt ein Brief, den er am Morgen des gleichen 22. Dezember diktiert hatte. Darin 
vertraut er einem ihm besonders nahestehenden Mitbruder das Gnadengeheimnis 
seines Lebens an, an dem •auch den leisesten Zweifel aufkommen zu lassen, ihm 
nicht mehr erlaubt sei". Er hat also im Angesicht des Todes mehr denn je daran ge- 
glaubt, das donum perseverantiae, die besondere Gabe der Beharrlichkeit zu be- 
sitzen. Besaß er 'darüber hinaus auch das donum confirmations in gratia, die 

1 Vgl. W. Sierp S. J., Ein Apostel des inneren Lebens. Wilhelm Eberschweiler S. J. 
(1837•1921), Freiburg 192b, S. 277 f. Das Buch erscheint demnächst in 3. Auflage im Ver- 
lag Steffen, Limburg a. d. Lahn. 



In der Gnade befestigt 349 

Gabe der Befestigung in der Gnade? W. Sierp hält es für sicher2, Jos. Gummers- • 
bach für wahrscheinlich3. Die Frage kann nur auf Grund einer genauen Untersuchung 
der Aufzeichnungen P. Eberschweilers entschieden werden. Bevor wir diese vor- 
nehmen, sei zunächst das Wichtigste über die fraglichen theologischen Begriffe ge- 
sagt. 

Man unterscheidet in Bezug auf die Erlangung des ewigen Heiles eine doppelte 
Gnadengabe: die Gabe der endlichen (d.h. endgültigen) Beharrlichkeit und die 
Gabe der Befestigung in der Gnade4. Die zweite schließt notwendig die erstere ein, 
nicht aber umgekehrt. Die erste hinwiederum wird allen Vorherbestimmten verlie- 
hen, die zweite bedeutet ein spezielles Privileg und wird nur wenigen zuteil. Die end- 
liche Beharrlichheit, ist ein besonderes Gnadengeschenk Gottes, durch das jemand 
von einem bestimmten Zeitpunkt an, wenigstens für den letzten Abschnitt seines 
Lebens, durch eine fortlaufende Reihe wirksamer Gnaden und durch eine besondere 
Vorsehung vor der schweren Sünde bewahrt wird. Sie umfaßt •zwei Momente: ein 
passives, nämlich das Abberufenwerden im Gnadenstand... und ein aktives, näm- 
lich die beständige Mitwirkung des Gerechtfertigten mit der Wirkgnade, so oft ein 
schweres Gebot zu erfüllen oder eine heftige Versuchung zu überwinden ist. Schon 
die passive Beharrlichkeit bis zum Tode ist eine große Gnade, magnum donum 
(Trid. sess. VI, can. 16) ... Zur endlichen Beharrlichkeit im aktiven Sinne genügt 
aber nicht ein beliebiger, sondern gehört ein besonderer Beistand' • auxilium spe- 
ciale (Trid. ebda ca 22) -, um anzudeuten, daß das wirkliche Ausharren sich weder 
aus dem Besitz der heiligmachenden Gnade noch aus dem bloßen Vermögen zu be- 
harren herleiten läßt"5. Aus der Mitwirkung mit dem besonderen Gnadenbeistand 
Gottes folgt jene Ständigkeit in der heiligmachenden Gnade ohne Unterbrechung 
durch die schwere Sünde, die das Wesen der endlichen Beharrlichkeit ausmacht. 
Diese Ständigkeit braucht sich allerdings nicht über das ganze Leben zu erstrecken; 
es genügt, wenn der letzte Lebensabschnitt von schwerer Sünde frei bleibt. 

Was fügt nun die Befestigung in der Gnade noch zur aktiven Beharrlichkeit hin- 
zu? Darüber gehen die Meinungen der Theologen auseinander. Nach Suarez ist •der 
Unterschied zwischen der Beharrlichkeit und der Befestigung kein wesentlicher, son- 
dern nur ein akzidenteller, gradueller: die Erleuchtungen sind größer, die Affekte 
glühender, der äußere Schutz Gottes größer"8. Kann schon die Beharrungsgnade 
nicht im eigentlichen Sinne verdient werden, weil sie die Zuwendung von wirksamen 
Gnaden besagt, so gilt das noch viel mehr von der Befestigungsgnade. Wohl sind 
beide durch anhaltendes Gebet von Gott erflehbar. Um die erste soll man sogar 
beten, um die zweite wird man es wegen ihrer hohen Würde und ihrer Seltenheit 
nur dann tun, wenn Gott selbst durch seine Gnade, durch Einsprechungen, Erleuch- 
tungen und Antriebe dazu anregt. Oft (aber nicht notwendig) wird ein solches Ge- 
bet aus mystischer Begnadigung heraus erfolgen, bzw. die gewährte Gnade der Be- 
festigung wird mit mystischer Begnadigung verbunden sein. Nicht selten ist end- 
lich die Gabe der Befestigung in der Gnade und damit auch die Gabe der Beharr- 
lichkeit den so Auserwählten durch eine besondere Offenbarung mitgeteilt worden. 

Fragt man, zu welchem Zweck Gott die so seltene Gabe der Befestigung in der 
Gnade Menschen jeweils verleiht, so wird die erste Antwort lauten müssen: zu ihrer 
eigenen Heiligung. Nach dem Ausweis der christlichen Geschichte ist damit aber noch 

2 Siehe J. Gummersbach S. J., Unsündlichkeit und Befestigung in der Gnade, Frank- 
furt/M. 1933, S. 292 f. 

* Dictionnaire de Spiritualite, Ascetique et Mystique, Fase. XII, col. 1427. 
4 Vgl. zum Folgenden J. Gummersbach, Unsündlichkeit, a. a. O.; ders. Dictionnaire de 

Spiritualite a. a. 0. col. 1422 ff. • 
s Pohle-Gierens, Dogmatik 2. Bd., Paderborn »1937, S. 406. 
6 Gummersbach, Unsündlichkeit, 310. 



350 Clemens von Harff 

ein anderer Zweck verbunden. Die Befestigten wurden zu ihrer hohen und außer- 
gewöhnlichen Gnade erhoben wegen einer besonderen Würde, eines besonderen 
Amtes oder einer einmaligen Aufgabe, die ihnen in der Heilsökonomie, in der Kir- 
che, im Reich Gottes zukamen. So war es bei Maria, so nach einer "großen Anzahl von 
Theologen beim hl. Joseph und nach allgemeiner theologischer Ansicht bei Johan- 
nes dem Täufer und den Aposteln. Aus der neueren Frömmigkeitsgeschichte sind 
zwei Fälle, in denen die Befestigungsgnade verliehen wurde, besonders bekannt und 
auch von einem besonderen Interesse: der des hl. Johannes vom Kreuz und der des 
polnischen Jesuitenmystikers Kaspar Druzbicki (1590-1662). Von ersterem berichten 
die Biographen kurz und übereinstimmend, der Heilige habe die Befestigungsgnade 
in seiner Primizmesse zu Medina del Campo im Jahre 1567 erhalten, und einer von 
ihnen betont noch ausdrücklich, der Heilige habe zuvor an diesem Tage mit großem 
Eifer von Gott die Gnade erbeten, von jeder schweren Sünde frei zu bleiben. 

Einzigartig in der Geschichte der Frömmigkeit ist der Fall P. Druzbickis. Er hat 
die Vorgeschichte und den Hergang seiner Begnadigung in seinem geistlichen Tage- 
buch ausführlich beschrieben. Ein eifriges Streben nach Reinigung der Seele und hohe 
mystische Gnaden gingen ihr voraus. In verschiedenen Stufen und immer intensiver 
bat er Gott zunächst um die Gnade der Beharrlichkeit. Es drängte ihn sogar unwider- 
stehlich, das Martyrium zu erbitten. Anfang 1623, zwei Jahre nach seiner Priester- 
weihe, erhielt er zum ersten Male den inneren Antrieb, Gott auch um die Befesti- 
gung in der Gnade anzuhalten. Er wandte sich in innigem Flehen an Christus und 
seine heilige Mutter und bat sie um ihre Fürsprache. Jedesmal waren solche Bitten 
mit dem Gedanken an den Tod und die Ewigkeit und mit einem heftigen Reue- 
schmerz über die begangenen Sünden verbunden. Am 18. Januar vernahm er plötz- 
lich und klar die Antwort Mariens: •Diese Gunst will ich dir erwirken. Warte auf 
den Tag meiner Reinigung!" Am 27. Januar machte ihm während der Danksagung 
nach der hl. Messe auch Christus dieses Versprechen. Am 2. Februar endlich hörte er 
ganz deutlich den Herrn in der heiligsten Eucharistie zweimal zu ihm sagen: •Ich be- 
festige dich in meiner Gnade". Dabei hatte er die innere Gewißheit, Gott spreche 
wirklich mit ihm. Am folgenden Tage, bei einer Danksagungsmesse, erfüllte ihn eine 
außerordentliche Andacht, und eine Sicherheit, die über jeden Zweifel erhaben war, 
breitete sich in seiner Seele aus. Das Ganze war von Trost und Erleuchtungen be- 
gleitet. Nach der Zelebration durchdrang ihn ein heftiger Reueschmerz, der in seiner 
Seele einen Schrecken gegen alle Sünde zurückließ, wie er ihn nie zuvor erlebt 
hatte. Am Nachmittag versuchte er in seinem Tagebuch etwas niederzuschreiben, 
aber es ging nicht. Er fühlte sich zum Gebet gezwungen. Dieses Gebet gestaltete ihn 
vollkommen um und gab ihm noch einmal die Gewißheit, in der Gnade befestigt zu 
sein. Am 4. Februar erhielt er vor der hl. Messe den inneren Befehl, sich nachher 
sofort zurückzuziehen. Beim Verlassen des Altars überfiel ihn von neuem ein außer- 
gewöhnlicher Reueschmerz. Er selbst war unfähig, sich diesem Schmerz zu entziehen. 
- Soweit der Bericht P. Druzbickis. 

Wir gewinnen aus diesen detaillierten Angaben eine tiefe Einsicht in die Art und 
Weise, wie Gott bei der Verleihung der Gnade der Befestigung voranzugehen pflegt. 
Eine längere Vorbereitungszeit geht ihr voraus, in der sich der Mensch mit allem 
Eifer mehr und mehr von allen Sünden und sündhaften Neigungen zu reinigen be- 
strebt. Der Abscheu vor der Sünde und die Reue über die eigenen Sünden sind zu- 
gleich verbunden mit einem großen Verlangen der Seele nach ständiger und voll- 
kommener Vereinigung mit Gott. Aus dieser inneren Situation heraus fühlt sich die 
Seele eines Tages dazu gedrängt, Gott um die Gnade der Befestigung in der Gnade 
zu bitten, nachdem sie schon längst um die Gnade der Beharrlichkeit gebeten hat. Er- 
hört Gott dieses Gebet, so wird er es die Seele oft wissen lassen, sei es sofort, sei es 
auch später, wie es im Leben des Apostels Paulus wohl der Fall war. Die Gnaden- 
stunde dieser Offenbarung steht zeitlebens groß und unauslöschlich in der Seele des 
Begnadeten. Sie kann und wird vielfach von mystischen Gnaden begleitet sein. Sie 
ist aber - ebenso wenig wie die Begnadigung selbst - nicht notwendig mit dem 
verknüpft, was in der Stufenleiter der mystischen Erfahrungen die mystische Ver- 



In der Gnade befestigt 351 

mählung genannt wird. Das Wissen um die Befestigung in der Gnade bringt eine 
vorher nicht gekannte Ruhe und Sicherheit über die Seele, die aber niemals zur 
Selbstgerechtigkeit führt, sondern täglich mehr dazu antreibt, Gottes Gnade zu ent- 
sprechen und die Sünde zu hassen. Aus all dem wird klar, warum diese Gnade so 
selten verliehen wird und verbürgt ist. Kardinal Bellarmin glaubt allerdings, daß 
es immer einige in der Gnade Befestigte in der Kirche gäbe. Diese Ansicht wird 
durch das Zeugnis der Tradition gestützt, daß den Befestigten eine besondere 
Funktion für die Heiligung der Kirche zukomme, ganz gleich, ob sich diese Funk- 
tion immer erkennen läßt oder nicht. 

Nach dieser Einführung in Wesen und Geschichte der Befestigungsgnade läßt 
sich nun ausmachen, ob auch P. Eberschweiler diese Gnade zuteil geworden ist. Be- 
vor wir ihn selbst in seinen Aufzeichnungen sprechen lassen, sei einiges vorausge- 
schickt, was der Klärung der Frage dient. Sicher ist, daß P. Eberschweilers Leben ein 
ungewöhnlich großes Maß an Vollkommenheitsstreben offenbart. Das bezeugen so- 
wohl seine Mitbrüder wie auch sein geistliches Tagebuch, bzw. der selbstverfaßte Le- 
bensabriß. Es fällt daran vor allem die Stetigkeit, die Treue auf, die kaum ein Nach- 
lassen, ein Erschlaffen kennt. Lange bevor Eberschweiler auf den Gedanken kommt, 
um eine besondere Gnade der Auserwählung zu bitten, macht er das Gelübde, stets 
das Vollkommenere zu tun. Fest steht auch, daß er hoher mystischer Gnaden gewür- 
digt wurde. Zum ersten Mal spricht er in einer Tagebuchnotiz vom 26. November 
1877 davon, daß ihm das donum contemplationis zuteil geworden sei. Später ist noch 
öfter davon die Rede. 

Auf dem Hintergrund einer solchen Vorbereitung, die göttliche Gnadenzuteilung 
und menschliche Mitwirkung in vollkommenster Weise miteinander paart, sind nun 
auch die folgenden Aussagen P. Eberschweilers über seine eigene Auserwählung zu 
beurteilen, um entscheiden zu können, ob es sich dabei nur um die Gnade der end- 
lichen Beharrung oder darüber hinaus noch um die Gabe der Befestigung in der 
Gnade handelt. P. Eberschweiler war kein gewandter Schriftsteller. Er tat sich oft 
schwer im Ausdruck. Unter seinen schlichten Worten verbirgt sich mehr, als man auf 
den ersten Blick ahnt. Das gilt es zu bedenken. Was Otto Braunsberger S. J. über 
Eberschweilers Selbstbiographie schreibt, gilt auch von dessen Tagebuchaufzeichnun- 
gen: •In ihrer Einfachheit und Anschaulichkeit macht diese Darstellung den Ein- 
druck: Hier spricht ein Mann, der nur das berichten will, was nach seiner Überzeu- 
gung die volle Wahrheit ist"7. 

Hören wir ihn nun selber: In einer Instruktion aus dem Jahre 1877 wird zum 
ersten Mal eine Gnade erwähnt, auf Grund deren man wisse, daß man auserwählt 
sei und nicht mehr sündigen werde8. In keiner Weise ist zwar dabei angedeutet, daß 
er, der Vortragende, an eine solche Gnade denke. Ja, P. Eberschweiler meint, man 
dürfe nicht einmal darum beten, was übrigens von der bloßen Gnade der endlichen 
Beharrung sicher nicht gesagt werden kann. Eines ist jedenfalls aus dieser Stelle er- 
sichtlich, daß er sich damals mit dem Gedanken der Auserwählung beschäftigt haben 
muß. 

Am 4. Februar 1879 - P. Eberschweiler hat das 42. Lebensjahr begonnen - lesen 
wir in seinem geistlichen Tagebuch (n. 118)9: •0 süßester Vater! Könntest Du wohl, 

7 In: Mitteilungen aus der deutschen Provinz (S. J.), Nr. 75, Ostern 1922, S. 147. 
8 Bei W. Sierp S. J., Gnade und Tugend, Warendorf 1932, S. SS. 
' Die in Klammern beigefügten Zahlen geben die fortlaufenden Nummern der Tagebuch- 

aufzeichnungen an. 



352 Clemens von Harff 

eine Offenbarung abgerechnet, mir noch mehr Zeichen Deiner Auserwählung geben, 
als Du es schon getan hast ?" Eine eigentliche Offenbarung- über sein Heil ist 
ihm demnach noch nicht zuteil geworden. Aber die zahlreichen, überwältigenden 
Gunsterweise Gottes genügen ihm vollauf, um seiner Auserwählung sicher zu sein. 
Dabei handelt es sich offenbar um mehr als um eine bloß moralische Sicherheit. Das 
ergibt sich noch deutlicher aus der Tagebuchaufzeichnung vom 4. März desselben 
Jahres, in der es heißt: •... Wie liebevoll hast Du (kl. Dreifaltigkeit) mich heute 
wieder inne werden lassen das Veniemus ad eum! Welche Wirklichkeit! .... Und 
was sagtest Du mir: Veniemus ad eum. Wir werden zu ihm kommen. Hanc elegimus, 
hie habitabimus in aeternum. Diese Wohnung (sein Herz) haben wir erwählt; hier 
werden wir ewig wohnen" (149). Eberschweiler spricht in dieser Notiz von einem 
gnadenhaften, mystischen Erlebnis. Aber er unterscheidet offensichtlich nicht zwischen 
Beharrungsgnade und Befestigungsgnade; beide gehen für ihn ineinander über. 

Erst in der großen Gnade seines Lebens, die er immer als solche betrachten wird, 
tut ihm Gott ausdrücklich seine Auserwählung kund. Es ist am 30. Oktober 1881, 
dem Fest des hl. Jesuitenbruders Alfons Rodriguez. Hören wir darüber zunächst 
seinen eigenen Bericht (n. 634)10. 

•Auf mannigfache Weise hatte der böse Feind gestern, besonders vom Kachmittage 
an, mir die Freudigkeit und Promptheit zu benehmen gesucht, insbesondere auch 
durch Zweifel rücksichtlich der schweren Versuchungen, auch durch Hinweis auf 
die geringe Abtötung in Speise etc. Der Anblick meiner Armseligkeit einerseits 
und der hohen Heiligkeit des seligen Bruders Alfons andererseits vermehrte am 
Abend die gedrückte Stimmung. Da gab mir mein Schutzengel während des Aus- 
kleidens beim Schlafengehen auf einmal die ganze Freudigkeit wieder mit dem 
einen Worte: wird der kleine Stern beim Anblick des Glanzes des Größeren nicht 
viel mehr sich freuen und mit erneuter Freude nach seiner Art mit seinem Licfvte 
zur Verherrlichung Gottes leuchten? Dank, Carissime! O ja! Stellae autem dederunt 
lumen in custodiis suis et laetatae sunt et dixerunt: adsumus et luxerunt cum jueun- 
ditate ei qui fecit Mas (Die Sterne aber leuchteten auf ihren Warten und freuten 
sich und sprachen: Hier sind wir, und sie leuchteten mit Fröhlichkeit dem, der sie 
schuf.) 

In der Besuchung am Morgen erneuerte der Heiland meine Wohnung in seinem 
Herzen am Fuße des Thrones der allerheiligsten Dreifaltigkeit. 0 mein Jesus, ich 
verstehe ja die Wirklichkeit, welche diesem Bilde entspricht. - Bei der Messe zur 
Kommunion und insbesondere während der Danksagung gab er mir dann so viele 
Erweise seiner Liebe und Andeutungen seiner Auserwählung, daß ich gar keinen 
Zweifel mehr hegen konnte, all das weit, weit verbannt war und seine Ruhe und 
Sicherheit sich in meine innerste Seele senkte, wie nur Er sie verleihen kann, der 
diese meine Seele geschaffen und sie mit seinem kostbaren Blute erlöst hat. • Als 
mir während der Danksagung diese Worte kamen: 0 ja, Tu creasti-me, Tu rede- 
misti me pretiosissimo sanguine Tuo (Du hast mich erschaffen, Du hast mich mit 
Deinem kostbaren Blute erlöst), sah ich dieses heilige Blut wie unvertilgbar in 
meiner Seele haften.• Dank Jesus... Dank lieber Bruder Alfons! Du hast mir dieses 

10 Vgl. den Parallelbericht in der kurzen Selbstbiographie P. Eberschweilers bei W. Sierp, 
Ein Apostel des inneren Lebens, a. a. 0., S. 238. 



In der Gnade befestigt 353 

kostbare Geschenk erwirkt. Du wolltest mir die Sorge lohnen, welche ich für Deine 
guten Brüder habe. Dom. 30. Oct. fest. s. Alphonsi. 

Durftest Du heute fehlen, o süßeste Mutter? O wie mild und gütig und mütterlich 
liebend kamst Du während des Liedes am Schlüsse der Kommunitätsmesse. Ich er- 
neuerte das Opfer meines Lebens zur Verherrlichung Deiner Unbefleckten Empfäng- 
nis und da saglest Du: Und ich, ich gebe dir das ewige Leben. O Mutter, Dank! Ich 
habe nichts mehr, was ich Dir noch geben könnte, ich bin ganz Dein, Dein Kind, das 
Du so mütterlich liebst". 

Auch hier spricht P. Eberschweiler so, daß er nicht zwischen Beharrung und Be- 
festigung in der Gnade unterscheidet. Theologisch wird ihm dieser Unterschied nicht 
klar gewesen sein. Aber das Bild vom unaustilgbaren Blut Christi in seiner Seele 
ist doch eindeutig. Di« damit ausgesagte immerwährende Gegenwart des Herrn ist 
mit schwerer Sünde nicht zu vereinbaren. Daß wir hier richtig interpretieren, daß 
auch P. Eberschweiler selbst de facto schon an die Gnade der Befestigung dachte, 
geht aus den folgenden Aufzeichnungen klar hervor. Am 4. November 1884 heißt 
es z.B. (Heft 31, n. 280): •Du ließest midi heute bei der Danksagung wieder inne 
werden, wie Du in meinem Herzen Dein Reich begründet habest und es nie auf- 
geben werdest". Besagt das nicht Beständigkeit in der Gnade ohne Unterbrechung 
durch die schwere Sünde? Eindeutig und formell wird (das aber zum ersten Mal in 
den Existenzaufzeichnungen des Jahres 1886 ausgesprochen11: 

•Dank, allerheiligste Dreifaltigkeit, für die liebevolle Heimsuchung während der 
Gewissenserforschung. Es war, als ob die drei Personen mir den liebevollen Vorwurf 
machten: Sollten wir drei göttlichen Personen nicht imstande sein, endlich nach Jah- 
ren Dein Herz ganz in Besitz zu nehmen? Ich ward dabei von innigster Liebe und 
der wohltuendsten Ruhe erfüllt. Dann war es, als ob sie mir versicherten, daß sie 
mein Herz nie aufgeben und nie zulassen würden, daß ich in eine schwere Sünde 
fiele. Ich fühle mich wie ein Kind, das vertrauensvoll im Schoß der Mutter ruht, so 
klein, so demütig, so sorglos, so nahe und innig vereinigt, wie das nur die Gnade be- 
wirken kann". Es ist, als ob die große Gnade des Jahres 1881 sich ihm erst allmäh- 
lich in ihrer ganzen Bedeutung enthüllt habe, als ob ihm erst durch weitere Er- 
leuchtungen und Heimsuchungen die Konsequenzen der Gnadenstunde des Alfons- 
tages klar geworden wären: Gott wacht über seinem Leben in einer Weise, die keine 
schwere Sünde und damit keine Trennung von ihm mehr zuläßt. Er steht unter 
einer besonderen Vorsehung. 

Von nun an sind die Aufzeichnungen so, daß man sieht, P. Eberschweiler weiß 
sich auserwählt und befestigt in der Gnade, d.h. beschützt vor jeder schweren 
Sünde. So schreibt er z. B. am 1. November 1895: •Dank! Dank! Dank! Ewig also 
werde ich Dich lieben, ewig Dir danken, ewig Dich loben und preisen. O, ich ver- 
stehe! Dank!" Und am 25. Dezember 1898 heißt es: •In der 3. Messe bei der hl. 
Kommunion umarmte mich das Kindlein und ich wurde auch noch während der 
Danksagung recht inne, wie die Vereinigung eine ewige sein solle". Als 80jähriger 
stellt er dann an seinem Tauftage fest: •Seit dem 6. Dezember 1837 bis heute 
wohnst Du in meinem Herzen." Dasselbe schreibt er wieder am 6. Dezember 1921, 
wenige Tage vor seinem Tode ... Ja in den letzten Exerzitien 1921 stellt er (n. 5) 

11 Lumina in exercitiis accepta 1886 n. 50; cf. lurnina quotidiana 18#6 Heft 35, n. 425. 

•23 



354 Clemens von Harff 
i 

fest: •Seit den letzten Exerzitien (1920) wieder ohne läßliche Sünde: 0, mein Je- 
sus! Dank! Du hast also auch seit den letzten Exerzitien mich bewahrt vor jeder 
bewußten, freiwilligen, läßlichen Sünde. Dank, ss. Trinitas! Dank, süßeste Mutter!" 
Deshalb sagte er zusammenfassend in seinem kurzen Lebenslauf:12 •Von da an (30. 
Oktober 1881) ließ Gatt mich die folgenden Jahre hindurch noch sehr oft meiner 
Auserwählung inne werden und zwar in solcher Weise, daß ich gar nicht mehr daran 
zweifeln kann und es auch nicht mehr darf". In dieser Selbstbiographie schildert P. 
Eberschweiler auch die Wirkungen der Befestigungsgnade. •Sie läßt Laukeit nickt 
aufkommen. Sie drängt jeden Tag und regt mich an, den Willen des himmlischen 
Vaters, wie er sich Tag für Tag ununterbrochen mir unterbreitet, aus Liebe zu ihm 
möglichst vollkommen zu erfüllen. Die vielen Fehler aber und Unvollkommenheiten, 
welche trotzdem unterlaufen, vermochten nie, mich kleinmütig zu machen. Gott 
lehrte mich, in all dem Material zu finden zur Demut, Geduld und einem Vertrauen, 
das nickt auf mir und meiner Tüchtigkeit fußen könnte, sondern einzig auf Seiner 
unendlichen Barmherzigkeit. Auch Eitelkeit ob dieser und so vieler anderen Gnaden 
konnte nicht aufkommen. In vielfacher Weise schützte mich Gott dagegen". Er •unter- 
hielt die Demut in meinem Herzen mit dem Bestreben, alles zu leisten, was ich mit 
der Gnade zu tun imstande war". Reue, Beschämung über die eigenen Sünden, 
Demut und Zurückschrecken vor jeder Sünde und Unvollkommenheit als Funda- 
ment für die immer größere Liebe: das waren die Hauptwirkungen der Befesti- 
gungsgnade. 

Vergleicht man P. Eberschweilers Aufzeichnungen mit dem libellus illustrationum, 
dem geistigen Tagebuch P. Druzbickis, dann ergeben sich mannigfache Parallelen, 
gerade auch bezüglich des donum confirmations in gratia. Sowohl die Art und 
Weise, wie es verliehen wird, wie auch seine Wirkungen sind hier wie dort die 
gleichen. Mußte darum schon J. Gummersbadi nach dem ihm vorliegenden Material 
zu dem Urteil kommen, P. Eberschweiler habe wahrscheinlich die Gabe der Befe- 
stigung besessen, so dürfen wir dies heute, nach Einsicht in alle Unterlagen, als 
sicher hinstellen. 

Damit erhält nun auch das Leben P. Eberschweilers einen besonderen Sinn, In 
Analogie zu den großen Vorbildern: der Mutter Gottes, dem hl. Joseph, dem hl. 
Johannes dem Täufer, den Aposteln und Märtyrern, nehmen die Theologen an, 
daß auch den übrigen in der Gnade Befestigten dieses Geschenk in Anbetracht ihrer 
besonderen Aufgaben in der Kirche und für dieselbe verliehen werde. Welches diese 
Aufgabe im einzelnen ist, kann definitiv nur die Kirche selbst aussagen, und sie hat 
es bei manchen Heiligen getan. Immerhin können auch wir schon vermuten, worin 
diese Aufgabe für P. Eberschweiler bestand. An äußeren Großtaten ist von ihm 
wenig zu berichten, aber er wird mit Recht ein Apostel des inneren Lebens genannt, 
und es scheint kein Zufall zu sein, wenn ein solches Vorbild gerade aus einem 
eminent apostolischen Orden gewählt wurde. Droht nicht all unser Tun, mag es auch 
noch so gut gemeint sein und einem echten Eifer entspringen, im Technischen und 
Organisatorischen, im Betrieb zu ersticken? Droht ihm nicht die religiöse Wurzel 
abgeschnitten und damit seine eigentliche göttliche Kraft entzogen zu werden? Wenn 
darum eines im heutigen religiösen Leben not tut, dann ist es die Mahnung zur 
Innerlichkeit. Hier aber kann P. Eberschweiler allen ein Vorbild und Helfer sein. 

12 Erscheint demnächst als Büchlein. 



Eucharistie und Jungfräulichkeit 355 

Und weiter im einzelnen war es seine Aufgabe, zunächst im engeren Kreis seiner 
eigenen Mitbrüder, den Rationalismus in der Frömmigkeit, insbesondere die Über- 
betonung der Verstandestätigkeit im Gebet zu überwinden. Ohne das intellektuelle 
Moment im Gebet zu vernachlässigen, hat er doch mit Vorliebe das Herzensgebet 
gepflegt und damit gezeigt, zu welcher Tiefe und Innigkeit der Gottverbundenheit 
die Seele geführt werden soll. Für ihn waren darum auch die Geheimnisse des Glau- 
bens und des übernatürlichen Lebens Wirklichkeiten, greifbar und fühlbar nahe. Sie 
strahlten für ihn eine umwandelnde Kraft aus und veränderten das Angesicht der 
Erde. Auch hierin ist er ein Rufer in die Zeit, in die Zeit eines verblaßten und säku- 
larisierten Glaubens. Innerlichkeit, Glaubensgeist und Gebet: das sind die Gnaden, 
die P. Eberschweiler unseren Tagen erflehen möge. Sein kürzlich begonnener Selig- 
sprechungsprozeß dürfte dazu ein glückhaftes Zeichen sein. 

Eucharistie und Jungfräulichkeit 

Von Bernhard H ä r i n g CssR, Gars am Inn 

Der Mittelpunkt der Kirche, zumal ihres Kultes und damit ihres Priestertums, 
ist die heiligste Eucharistie. Darum dürfen wir annehmen, daß von hier aus auch 
ein tieferes Verständnis der Jungfräulichkeit und des priesterlichen Zölibates mög- 
lich ist. 

i. Eucharistie als Gnadenquelle und Schule jungfräulicher Keuschheit 

Die jungfräuliche Keuschheit hat ihre Kraftquellen in der heiligsten Eucharistie, 
in der Mitfeier des heiligen Opfers, in stiller Besuchung und im hellen Jubel des 
Kultes, vor allem im demütig liebenden Empfang •des Weizenbrotes der Auser- 
wählten und des Weines, der Jungfrauen sprossen läßt" (Zachar 9, 17 vulg.). Jede 
jungfräuliche Seele ahnt, was die Kirche die starke Jungfrau Agnes sagen läßt: 
•Wenn ich ihn liebe, bleibe ich keusch, wenn ich ihn berühre, bleibe ich rein, 
wenn ich ihn empfange, bleibe ich Jungfrau". 

Der jungfräuliche Wille, •ewig verhüllt zu bleiben in seinem Geheimnis, ja 
dieses Geheimnis unerbrochen in die Hand Jesu zurückzulegen"1 als Weihegabe •um 
des Himmelreiches willen" ist nur sinnvoll und recht vollziehbar in der Ehrfurcht 
vor dem Geheimnis des Leibes. Nirgends wind diese heilige Ehrfurcht so in einer 
die ganze Person, Leib und Geist, ergreifenden Weise gelernt und vollzogen wie im 
eucharistischen Kult. Nur die im eucharistischen Opferdienst lebende Seele ahnt 
es tief und erlebnismäßig, daß es in der Keuschheit um mehr geht als um die bloß 
sittliche Kategorie von Zucht und Maß, nämlich darüber hinaus um das •Heiligsein" 
für den Herrn •an Leib und Geist (1 Kor 7, 34). Der eucharistische Glaube wie die 
christliche Jungfräulichkeit stellen Leib und Seele in den Strahlenglanz des Heiligen. 

Eine große Gefahr für die Tugend der Keuschheit ist das selbstsüchtige Begehren, 
das Ehrfurcht und Zucht zu untergraben droht. Jungfräulichkeit ist sichtbarer als 

1 Dietrich von Hildebrand, Reinheit und Jungfräulichkeit, München 1928, S. 199. 




