348 Clemens von Harff

Angelus Silesius sagt in seinem bekannten Gedicht Ich will dich liehen, meine
Stirke:
Ich will dich lieben ohne Lohne
Auch in der allergrofiten Not .. 19

Das berithmte spanische Sonett ist begreiflicherweise viel iibersetzt worden.
Sogar ins Lateinische, und diese Fassung ist zu Angelus Silesius gelangt!l, Ins
Englische wurde das Sonett von Gibson iibertragen, auch von Dryden (zum minde-
sten schreibt man ihm eine englische Fassung zu); ins Franzosische von Sainte-
Beuve, von Juan Maria Maury, von Adolphe de Puibusque; ins Deutsche von Wil-
helm Storck, von Franz Brentano, von Karl Vossler. Von einer Ubersetzung des
duflerst kunstvollen Gedichtes muff man iibrigens verlangen, daf dic vielen Wort-
wiederholungen, zumal des ,te“ in den Reimen, méglichst getreu nachgebildet
werden.

19 Das deutsche Kirchenlied des 16. und 17. Jakrhunderts, Hg. von Eugen Wolff (Kiirsch-
ners Deutsche National-Litt., 31. Bd.), Stuttgart, S. 477,
11 Singer, S. 94.

In der Gnade befestigt

P. Eberschweilers grole Gnadengabe
Von Clemens von Harff S. J., Trier

Am 22. Dezember 1921 tritt der Krankenbruder abends gegen 9 Uhr an das
Bett des sterbenden P. Wilhelm Eberschweiler, um ihm eine letzte Erquickung vor der
Nacht zu reichen. Unvermittelt spricht etwas feierlich der 84jihrige den Bruder an:
»Etwas mdchte ich Thnen sagen: Seit dreiffig Jahren wenigstens hat Jesus persénlich
mir die Versicherung geben, daf ich eines glidkseligen Todes sterben werde, und
dies nicht nur einmal, sondern 6fier. Dieselbe Versicherung gab mir die liebe Mut-
ter Gottes, nicht nur einmal, sondern 6fter. Ja, so ist es, genau so, wie ich es Ihnen
sage“1. Wenige Stunden spéter schied seine Seele’ aus dieser Welt.

Aus diesem Bericht geht klar hervor, dafl P. Eberschweiler seiner Auserwahlung
sicher war. Wie sehr ihn dieser Gedanke in den letzten Tagen seines Lebens bewegte, -
zeigt ein Brief, den er am Morgen des gleichen 22. Dezember diktiert hatte. Darin
vertraut er einem ihm besonders nahestehenden Mitbruder das Gnadengeheimnis
seines Lebens an, an dem ,auch den leisesten Zweifel aufkommen zu lassen, ihm
nicht mehr erlaubt sei“. Er hat also im Angesicht des Todes mehr denn je daran ge-
glaubt, das donum perseverantiae, die besondere Gabe der Beharrlichkeit zu be-
sitzen. Besafl er 'dariiber hinaus auch das donum confirmationis in gratia, die

! Vgl. W. Sierp S. J., Ein Apostel des inneren Lebens. Wilhelm Eberschweiler S, J.
{1887—1921), Freiburg 1920, S. 277 f. Das Buch erscheint demnichst in 3. Auflage im Ver-
lag Steffen, Limburg a. d. Lahn.



In der Gnade befestigt 349

Gabe der Befestigung in der Gnade? W. Sierp hilt es fiir sicher?, Jos. Gummers- -
bach fiir wahrscheinlich3. Die Frage kann nur auf Grund einer genauen Untersuchung
der Aufzeichnungen P. Eberschweilers entschieden werden. Bevor wir diese vor-
nehmen, sei zundchst das Wichtigste uber die fraglichen theologischen Begriffe ge-
sagt.

Man unterscheidet in Bezug auf die Erlangung des ewigen Heiles eine doppelte
Gnadengabe: die Gabe der endlichen (d.h. endgiiltigen) Beharrlichkeit und die
Gabe der Befestigung in der Gnaded. Die zweite schliefit notwendig die erstere ein,
nicht aber umgekehrt. Die erste hinwiederum wird allen Vorherbestimmten verlie-
hen, die zweite bedeutet ein spezielles Privileg und wird nur wenigen zuteil. Die end-
liche Beharrlichheit, ist ein besonderes Gnadengeschenk Gottes, durch das jemand
von einem bestimmten Zeitpunkt an, wenigstens fiir den letzten Abschnitt seines
« Lebens, durch eine fortlaufende Reihe wirksamer Gnaden und durch eine besondere
Vorsehung vor der schweren Sinde bewahrt wird. Sie umfafit ,zwei Momente: ein
passives, nimlich das Abberufenwerden im Gnadenstand . .. und ein aktives, nam-
lich die bestindige Mitwirkung des Gerechtfertigten mit der Wirkgnade, so oft ein
schweres Gebot zu erfiillen oder eine heftige Versuchung zu {iberwinden ist. Schon
die passive Beharrlichkeit bis zum Tode ist eine grofe Gnade, magnum donum
(Trid. sess. VI, can. 16) ... Zur endlichen Beharrlichkeit im aktiven Sinne geniigt
aber nicht ein beliebiger, sondern gehort ein ,besonderer Beistand’ — auxilium spe-
ciale (Trid. ebda ca 22) —, um anzudeuten, daf} das wirkliche Ausharren sich weder
aus dem Besitz der heiligmachenden Gnade noch aus dem bloflen Vermégen zu be-
harren herleiten 128t“5. Aus der Mitwirkung mit dem besonderen Gnadenbeistand
Gottes folgt jene Stindigkeit in der heiligmachenden Gnade ohne Unterbrechung
durch die schwere Siinde, die das Wesen der endlichen Beharrlichkeit ausmacht.
Diese Standigkeit braucht sich allerdings nicht iiber das ganze Leben zu erstrecken;
es geniigt, wenn der letzte Lebensabschnitt von schwerer Siinde frei bleibt.

Was fiigt nun die Befestigung in der Gnade noch zur aktiven Beharrlichkeit hin-
zu? Dariiber gehen die Meinungen der Theologen auseinander. Nach Suarez ist ,der
Unterschied zwischen der Beharrlichkeit und der Befestigung kein wesentlicher, son-
dern nur ein akzidenteller, gradueller: die Erleuchtungen sind grofer, die Affekte
glihender, der duflere Schutz Gottes grofer“e. Kann schon die Beharrungsgnade
nicht im eigentlichen Sinne verdient werden, weil sie die Zuwendung von wirksamen
Gnaden besagt, so gilt das noch viel mehr von der Befestigungsgnade. Wohl sind
beide durch anhaltendes Gebet von Gott erflehbar. Um die- erste soll man sogar
beten, um die zweite wird man es wegen ihrer hohen Wiirde und ihrer Seltenheit
nur dann tun, wenn Gott selbst durch seine Gnade, durch Einsprechungen, Erleuch-
tungen und Antriebe dazu anregt. Oft (aber nicht notwendig) wird ein solches Ge-
bet aus mystischer Begnadigung heraus erfolgen, bzw. die gewihrte Gnade der Be-
festigung wird mit mystischer Begnadigung verbunden sein. Nicht selten ist end-
lich die Gabe der Befestigung in der Gnade und damit auch die Gabe der Beharr-
lichkeit den so Auserwihlten durch eine besondere Offenbarung mitgeteilt worden.

Fragt man, zu welchem Zwedk Gott die so seltene Gabe der Befestigung in der
Gnade Menschen jeweils verleiht, so wird die erste Antwort lauten miissen: zn jhrer
eigenen Heiligung. Nach dem Ausweis der christlichen Geschichte ist damit aber noch

2 Siche J. Gummersbach S. J., Unsiindlichkeit und Befestigung in der Gnade, Frank-
furt/M. 1983, S. 292 1.

3 Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique et Mystique, Fasc. XII, col. 1427.

4 Vgl. zum Folgenden J. Gummersbach, Unsiindlichkeit, a. a. O.; ders. Dictionnaire de
Spiritnalité a. a. O. col. 1422 ff. \ ]

& Pohle-Gierens, Dogmatik 2. Bd., Paderborn °1937, S. 406.

8 Gummersbach, Unsiindlichkeit, 310.



350 Clemens von Harff

ein anderer Zweck verbunden. Die Befestigten wurden zu ihrer hohen und aufier-
gewohnlichen Gnade erhoben wegen einer besonderen Wiirde, eines besonderen
Amtes oder einer einmaligen Aufgabe, die ihnen in der Heils6konomie, in der Kir-
che, im Reich Gottes zukamen. So war es bei Maria, so nach einer'grofien Anzahl von
Theologen beim hl. Joseph und nach allgemeiner theologischer Ansicht bei Johan-
nes dem Taufer und den Aposteln. Aus der neueren Frommigkeitsgeschichte sind
zwei Fille, in denen die Befestigungsgnade verlichen wurde, besonders bekannt und
auch von einem besonderen Interesse: der des hl. Johannes vom Kreuz und der des
polnischen Jesuitenmystikers Kaspar Druzbicki (1590-1662). Von ersterem berichten
die Biographen kurz und iibereinstimmend, der Heilige habe die Befestigungsgnade
in seiner Primizmesse zu Medina del Campo im Jahre 1567 erhalten, und einer von
ilmen betont noch ausdriicklich, der Heilige habe zuvor an diesem Tage mit grofiem
Eifer von Gott die Gnade erbeten, von jeder schweren Siinde frei zu bleiben.
Einzigartig in der Geschichte der Frommigkeit ist der Fall P. Druzbickis. Er hat
die Vorgeschichte und den Hergang seiner Begnadigung in seinem geistlichen Tage-
buch ausfithrlich beschrieben. Ein eifriges Streben nach Reinigung der Seele und hohe
mystische Gnaden gingen ihr voraus. In verschiedenen Stufen und immer intensiver .
bat er Gott zunichst um die Gnade der Beharrlichkeit. Es driangte ihn sogar unwider-
stehlich, das Martyrium zu erbitten. Anfang 1623, zwei Jahre nach seiner Priester-
weihe, erhielt er zum ersten Male den inneren Antrieb, Gott auch um die Befesti-
gung in der Gnade anzuhalten. Er wandte sich in innigem Flehen an Christus und
seine heilige Mutter und bat sie um ihre Fiirsprache. Jedesmal waren solche Bitten
mit dem Gedanken an den Tod und die Ewigkeit und mit einem heftigen Reue-
schmerz iiber die begangenen Siinden verbunden. Am 18. Januar vernahm er plétz-
lich und klar die Antwort Mariens: ,Diese Gunst will ich dir erwirken. Warte auf
den Tag meiner Reinigung!“ Am 27. Januar machte ihm wihrend der Danksagung
nach der hl. Messe auch Christus dieses Versprechen. Am 2. Februar endlich horte er
ganz deutlich den Herrn in der heiligsten Eucharistie zweimal zu ihm sagen: ,Ich be-
festige dich in meiner Gnade®. Dabei hatte er die innere Gewifiheit, Gott spreche
wirklich mit ihm. Am folgenden Tage, bei einer Danksagungsmesse, erfiillte ihn eine
auBlerordentliche Andacht, und eine Sicherheit, die iiber jeden Zweifel erhaben war,
breitete sich in seiner Seele aus. Das Ganze war von Trost und Erleuchtungen be-
gleitet. Nach der Zelebration durchdrang ihn ein heftiger Reueschmerz, der in seiner
Seele einen Schrecken gegen alle Siinde zuriicklieB, wie er ihn nie zuvor erlebt
hatte. Am Nachmittag versuchte er in seinem Tagebuch etwas niederzuschreiben,
aber es ging nicht. Er fiihlte sich zum Gebet gezwungen. Dieses Gebet gestaltete ihn
vollkommen um und gab ihm noch einmal die Gewifiheit, in der Gnade befestigt zu
sein. Am 4. Februar erhielt er vor der hl. Messe den inneren Befehl, sich nachher
sofort zuriickzuziehen. Beim Verlassen des Altars iiberfiel ihn von neuem ein aufler-
gewdhnlicher Reueschmerz. Er selbst war unfahig, sich diesem Schmerz zu entziehen.
— Soweit der Bericht P. Druzbickis. .
‘Wir gewinnen aus diesen detaillierten Angaben cine tiefe Einsicht in die Art und
Weise, wie Gott bei der Verleihung der Gnade der Befestigung voranzugehen pflegt.
Eine lingere Vorbereitungszeit geht ihr voraus, in der sich der Mensch mit allem
Eifer mehr und mehr von allen Siinden und siindhaften Neigungen zu reinigen be-
strebt. Der Abscheu vor der Siinde und die Reue iiber die eigenen Sinden sind zu-
gleich verbunden mit einem grofien Verlangen der Seele nach stindiger und voll-
kommener Vereinigung mit Gott. Aus dieser inneren Situation heraus fiihlt sich die
Seele eines Tages dazu gedringt, Gott um die Gnade der Befestigung in der Gnade
zu bitten, nachdem sie schon lingst um die Gnade der Beharrlichkeit gebeten hat. Er-
hort Gott dieses Gebet, so wird er es die Seele oft wissen lassen, sei es sofort, sei es
auch spiter, wie es im Leben des Apostels Paulus wohl der Fall war. Die Gnaden-
stunde dieser Offenbarung steht zeitlebens grofl und unausldschlich in der Seele des
Begnadeten. Sie kani und wird vielfach von mystischen Gnaden begleitet sein. Sie
ist aber — ebenso wenig wie die Begnadigung selbst — nicht notwendig mit dem
verkniipft, was in der Stufenleiter der mystischen Erfahrungen die mystische Uer-



In der Gnade befestigt 351

mdéhlung genannt wird. Das Wissen um die Befestigung in der Gnade bringt eine
vorher nicht gekannte Ruhe und Sicherheit dber die Seele, die aber niemals zur
Selbstgerechtigkeit fithrt, sondern tdglich mehr dazu antreibt, Gottes Gnade zu ent-
sprechen und die Siinde zu hassen. Aus all dem wird klar, warum diese Gnade so
selten verlichen wird und verbiirgt ist. Kardinal Bellarmin glaubt allerdings, daf
es immer einige in der Gnade Befestigte in der Kirche gibe. Diese Ansicht wird
durch das Zeugnis der Tradition gestutzt, dal den Befestigten eine besondere
Funktion fiir die Heiligung der Kirche zukomme, ganz gleich, ob sich diese Funk-

tion immer erkennen 13t oder nicht.
Nach dieser Einfithrung in Wesen und Geschichte der Befestigungsgnade 138t

sich nun ausmachen, ob auch P. Eberschweiler diese Gnade zuteil geworden ist. Be-
vor wir ihn selbst in seinen Aufzeichnungen sprechen lassen, sei einiges vorausge-
schickt, was der Klarung der Frage dient. Sicher ist, dafl P. Eberschweilers Leben ein
ungewohnlich grofles Mafl an Vollkommenheitsstreben offenbart. Das bezeugen so-
wohl seine Mitbriider wie auch sein geistliches Tagebuch, bzw. der selbstverfafite Le-
bensabrifl. Es fallt daran vor allem die Stetigkeit, die Treue auf, die kaum ein Nach-
lassen, ein Erschlaffen kennt. Lange bevor Eberschweiler auf den Gedanken kommt,
um eine besondere Gnade der Auserwahlung zu bitten, macht er das Geliibde, stets
das Vollkommenere zu tun. Fest steht auch, dafl er hoher mystischer Gnaden gewiir-
digt wurde. Zum ersten Mal spricht er in einer Tagebuchnotiz vom 26. November
1877 davon, dafl thm das donum contemplationis zuteil geworden sei. Spiter ist noch
6fter davon die Rede.

Auf dem Hintergrund einer solchen Vorbereitung, die gottliche Gnadenzuteilung
und menschliche Mitwirkung in vollkommenster Weise miteinander paart, sind nun
auch die folgenden Aussagen P. Eberschweilers itber seine eigene Auserwihlung zu
beurteilen, um entscheiden zu konnen, ob es sich dabei nur um die Gnade der end-
lichen Beharrung oder dariber hinaus noch um die Gabe der Befestigung in der
Gnade handelt. P. Eberschweiler war kein gewandter Schriftsteller. Er tat sich oft
schwer im Ausdruck. Unter seinen schlichten Worten verbirgt sich mehr, als man auf
den ersten Blick ahnt. Das gilt es zu bedenken. Was Otto Braunsberger S. J. iiber
Eberschweilers Selbstbiographie schreibt, gilt auch von dessen Tagebuchaufzeichnun-
gen: ,In ihrer Finfachheit und Anschaulichkeit macht diese Darstellung den Ein-
druck: Hier spricht ein Mann, der nur das berichten will, was nach seiner Uberzeu-
gung die volle Wahrheit ist“7.

Héren wir ihn nun selber: In einer Instruktion aus dem Jahre 1877 wird zum
ersten Mal eine Gnade erwdhnt, auf Grund deren man wisse, dafl man auserwahlt
sei und nicht mehr sindigen werdes. In keiner Weise ist zwar dabei angedeutet, dafl
er, der Vortragende, an eine solche Gnade denke. Ja, P. Eberschweiler meint, man
diirfe nicht einmal darum beten, was {ibrigens von der bloflen Gnade der endlichen
Beharrung sicher nicht gesagt werden kann. Eines ist jedenfalls aus dieser Stelle er-
sichtlich, daf er sich damals mit dem Gedanken der Auserwahlung beschiftigt haben
mufl.

Am 4. Februar 1879 — P. Eberschweiler hat das 42. Lebensjahr begonnen - lesen
wir in seinem geistlichen Tagebuch (n. 118)?: ,0 siiflester Uater! Kénntest Du wohl,

7 In: Mitteilungen aus der deutschen Provinz (S. J.), Nr. 75, Ostern 1922, S. 147.

8 Bei W. Sierp S. J., Gnade und Tugend, Warendorf 1932, S. §8.

* Die in Klammern beigefiigten Zahlen geben die fortlaufenden Nummern der Tagebuch-
aufzeichnungen an,



352 Clemens von Harff

eine Offenbarung abgerechnet, mir noch mehr Zeichen Deiner Auserwihlung geben,
als Du es schon getan hast . . .. .2 Eine eigentliche Offenbarung iiber sein Heil ist
ihm demnach noch nicht zuteil geworden. Aber die zahlreichen, {iberwiltigenden
Gunsterweise Gottes geniigen ihm vollauf, um seiner Auserwihlung sicher zu sein.
Dabei handelt es sich offenbar um mehr als um eine blofl moralische Sicherheit. Das
ergibt sich noch deutlicher aus der Tagebuchaufzeichnung vom 4. Mirz desselben
Jahres, in der es heifit: ... Wie liebevoll hast Du (hl. Dreifaltigkeit) mich heute
wieder inne werden lassen das Ueniemus ad eum! Welche Wirklichkeit! .... Und
was sagtest Du mir: Ueniemus ad eum. Wir werden zu ithm kommen. Hanc elegimus,
kic habitabimus in aeternum. Diese Wohnung (sein Herz) haben wir erwihlt; hier
werden wir ewig wohnen” (149). Eberschweiler spricht in dieser Notiz von einem
gnadenhaften, mystischen Erlebnis. Aber er unterscheidet offensichtlich nicht zwischen
Beharrungsgnade und Befestigungsgnade; beide gehen fiir ihn ineinander iiber.

Erst in der groflen Gnade seines Lebens, die er immer als solche betrachten wird,
tut ihm Gott ausdriicklich seine Auserwihlung kund. Es ist am 30. Oktober 1881,
dem Fest des hl. Jesuitenbruders Alfons Rodriguez. Horen wir dariiber zunichst
seinen eigenen Bericht (n. 634)1°,

»Auf mannigfache Weise hatte der bise Feind gestern, besonders vom Nachmittage
an, mir die Freudigkeit und Promptheit zu benehmen gesucht, insbesondere auch
durch Zweifel ricksichtlich der schweren Uersuchungen, auch durch Hinweis auf
die geringe Abtétung in Speise etc. Der Anblick meiner Armseligkeit einerseits
und der hohen Heiligkeit des seligen Bruders Alfons andererseits vermehrte am
Abend die gedriickte Stimmung. Da gab mir mein Schutzengel wihrend des Aus-
kleidens beim Schlafengehen auf einmal die ganze Freudigheit wieder mit dem
einen Worte: wird der kleine Stern beim Anblick des Glanzes des Grofieren nicht
viel mehr sich freuen und mit erneuter Freude nach seiner Art mit seinem Lichte
zur Oerherrlichung Gottes leuchten? Dank, Carissime! O ja! Stellae autem dederunt
lumen in custodiis suis et laetatae sunt et dixerunt: adsumus et luxerunt cum jucun-
ditate ei qui fecit illas (Die Sterne aber leuchteten auf ihren Warten und freuten
sich und sprachen: Hier sind wir, und sie leuchteten mit Frihlichkeit dem, der sie
schuf.)

In der Besuchung am Morgen erneuerte der Heiland meine Wohnung in seinem
Herzen am Fufle des Thrones der allerheiligsten Dreifaltigheit, O mein Jesus, ich
verstehe ja die Wirklichkeit, welche diesem Bilde entspricht. ~ Bei der Messe zur
Kommunion und insbesondere wihrend der Danksagung gab er mir dann so viele
Erweise seiner Liebe und Andeutungen seiner Auserwihlung, dafy ich gar keinen
Zweifel mehr hegen konnte, all das weit, weit verbannt war und seine Ruhe und
Sicherheit sich in meine innerste Seele senkte, wie nur Er sie verleihen kann, der
diese meine Seele geschaffen und sie mit seinem kostbaren Blute erlést hat. — Als
mir wihrend der Danksagung diese Worte kamen: O ja, Tu creasti-me, Tu rede-
misti me pretiosissimo sanguine Tuo (Du hast mich erschaffen, Du hast mich mit
Deinem kostbaren Blute erlost), sah ich dieses heilige Blut wie unvertilgbar in
meiner Seele haften.— Dank Jesus ... Dank lieber Bruder Alfons! Du hast mir dieses

10 Vgl. den Parallelbericht in der kurzen Selbstbiographie P. Eberschweilers bei W. Sierp,
Ein Apostel des inneren Lebens, a. a. O., S. 238.



In der Gnade befestigt 353

kostbare Geschenk erwirkt. Du wolltest mir die Sorge lohnen, weldhe ich fiir Deine
guten Briider habe. — — Dom. 30. Oct. fest. s. Alphonsi.

Durftest Du heute fehlen, o siifieste Mutter? O wie mild und giitig und miitterlich
licbend kamst Du wihrend des Liedes am Schlusse der Kommunititsmesse. Ich er-
neuerte das Opfer meines Lebens zur Uerherrlichung Deiner Unbefleckten Empfing-
nis und da sagtest Du: Und ich, ich gebe dir das ewige Leben. O Mutter, Dank! Ich
habe nichts mehr, was ich Dir noch geben kinnte, ich bin ganz Dein, Dein Kind, das
Du so miitterlich liebst”.

Auch hier spricht P. Eberschweiler so, dafl er nicht zwischen Beharrung und Be-
festigung in der Gnade unterscheidet. Theologisch wird ihm dieser Unterschied nicht
klar gewesen sein. Aber das Bild vom unaustilgbaren Blut Christi in seiner Seele
ist doch eindeutig. Die damit ausgesagte immerwihrende Gegenwart des Herrn ist
mit schwerer Siinde nicht zu vereinbaren. Dafl wir hier richtig interpretieren, dafl
auch P. Eberschweiler selbst de facto schon an die Gnade der Befestigung dachte,
geht aus den folgenden Aufzeichnungen klar hervor. Am 4. November 1884 heifit
es z. B. (Heft 31, n. 280): ,Du liefest mich heute bei der Danksagung wieder inne
werden, wie Du in meinem Herzen Dein Reich begriindet habest und es nie auf-
geben werdest”. Besagt das nicht Bestindigkeit in der Gnade ohne Unterbrechung
durdh die schwere Siinde? Eindeutig und formell wird das aber zum ersten Mal in
den Existenzaufzeichnungen des Jahres 1886 ausgesprochent!;

»Dank, allerheiligste Dreifaltigkeit, fiir die liebevolle Heimsuchung wihrend der
Gewissenserforschung. Es war, als ob die drei Personen mir den liebevollen Uorwurf
machten: Sollten wir drei géttlichen Personen nicht imstande sein, endlich nach Jah-
ren Dein Herz ganz in Besitz zu nehmen? Ich ward dabei von innigster Liebe und
der wohltuendsten Ruhe erfiillt. Dann war es, als ob sie mir versicherten, dafl sie
mein Herz nie aufgeben und nie zulassen wiirden, dafi ich in eine schwere Siinde
fiele. 1k fiihle mich wie ein Kind, das ventrauensvoll im Schofi der Mutter ruht, so
klein, so demiitig, so sorglos, so nahe und innig vereinigt, wie das nur die Gnade be-
wirken kann®. Es ist, als ob die grofe Gnade des Jahres 1881 sich ihm erst allmih-
lich in ihrer ganzen Bedeutung enthiillt habe, als ob ihm erst durch weitere Er-
leuchtungen und Heimsuchungen die Konsequenzen der Gnadenstunde des Alfons-
tages klar geworden wiren: Gott wacht iiber seinem Leben in einer Weise, die keine
schwere Siinde und damit keine Trennung von ihm mehr zulifit. Er steht unter
einer besonderen Vorsehung.

Von nun an sind die Aufzeichnungen so, dafl man sieht, P. Eberschweiler weill
sich auserwihlt und befestigt in der Gnade, d.h. beschiitzt vor jeder schweren
Siinde. So schreibt er z. B. am 1. November 1895: ,Dank! Dank! Dank! Ewig also
werde ich Dich lieben, ewig Dir danken, ewig Dich loben und preisen. O, ich ver-
stehe! Dank!“ Und am 25. Dezember 1898 heifit es: ,In der 3. Messe bei der hl.
Kommunion wmarmte mich das Kindlein und ich wurde auch nodh wihrend der
Danksagung recht inne, wie die Uereinigung eine ewige sein solle®. Als 80j4hriger
stellt er dann an seinem Tauftage fest: ,Seit dem 6. Dezember 1837 bis heute
wohnst Du in meinem Herzen.“ Dasselbe schreibt er wieder am 6. Dezember 1921,
wenige Tage vor seinem Tode ... Ja in den letzten Exerzitien 1921 stellt er (n. 5)

1t Lumina in exercitiis accepta 1886 n. 50; cf. lumina quotidiana 1886 Heft 35, n. 425.

k]



354 Clemens von Harff

!

fest: ,Seit den letzten Exerzitien (1920) wieder ohne lifiliche Siinde: O, mein Je-
sus! Dank! Du hast also auch seit den letzten Exerzitien mich bewahrt vor jeder
bewufiten, freiwilligen, lifilichen Siinde. Dank, ss. Trinitas! Dank, siifieste Mutter!*
Deshalb sagte er zusammenfassend in seinem kurzen Lebenslauf:12 ,Uon da an (30.
Oktober 1881) lieff Gott mich die folgenden Jahre hindurch nodh sehr oft meiner
Auserwihlung inne werden und zwar in solcher Weise, daf ich gar nicht mekr daran
zweifeln kann und es auch nicht mehr darf“. In dieser Selbstbiographie schildert P.
Eberschweiler atuch die Wirkungen der Befestigungsgnade. ,,Sie lifit Lauheit nicht
aufkommen. Sie dringt jeden Tag und regt mick an, den Willen des himmlischen
Uaters, wie er sich Tag fiir Tag ununterbrochen mir unterbreitet, aus Liebe zu ihm
moglichst vollkommen zu erfiillen. Die vielen Fehler aber und Unvollkommenheiten,
welche trotzdem unterlaufen, vermochten nie, mich kleinmiitig zu machen. Gott
lehrie mich, in all dem Material zu finden zur Demut, Geduld und einem Uertrauen,
das nicht auf mir und meiner Tichtigheit fuflen konnte, sondern einzig auf Seiner
unendlichen Barmherzigkeit. Auch Eitelkeit ob dieser und so vieler anderen Gnaden
konnte nicht aufkommen. In vielfacher Wheise schiitzte mich Gott dagegen®. Er ,unter-
hielt die Demut in meinem Herzen mit dem Bestreben, alles zu leisten, was ich mit
der Gnade zu tun imstande war“. Reue, Beschdmung iber die eigenen Siinden,
Demut und Zuriickschrecken vor jeder Siinde und Unvollkommenheit als Funda-
ment fir die immer groflere Liebe: das waren die Hauptwirkungen der Befesti-
gungsgnade. ‘

Vergleicht man P. Eberschweilers Aufzeichnungen mit dem libellus illustrationum,
dem geistigen Tagebuch P. Druzbickis, dann ergeben sich mannigfache Parallelen,
gerade auch beziiglich des donum confirmationis in gratia. Sowohl die Art und
Weise, wie es verliechen wird, wie auch seine Wirkungen sind hier wie dort die
gleichen. Muflte darum schon J. Gummersbach nach dem ihm vorliegenden Material
zu dem Urteil kommen, P. Eberschweiler habe wakrscheinlich die Gabe der Befe-
stigung besessen, so diirfen wir dies heute, nach Einsicht in alle Unterlagen, als
sicher hinstellen.

Damit erhilt nun auch das Leben P. Eberschweilers einen besonderen Sinn. In
Analogie zu den groflen Vorbildern: der Mutter Gottes, dem hl. Joseph, dem hl.
Johannes dem T#ufer, den Aposteln und Martyrern, nehmen die Theologen an,
daf} auch den iibrigen in der Gnade Befestigten dieses Geschenk in Anbetracht ihrer
besonderen Aufgaben in der Kirche und fir dieselbe verliehen werde. Welches diese
Aufgabe im einzelnen ist, kann definitiv nur die Kirche selbst aussagen, und sie hat
es bei manchen Heiligen getan. Immerhin konnen auch wir schon vermuten, worin
diese Aufgabe fiir P. Eberschweiler bestand. An Aufleren Grofitaten ist von ihm
wenig zu berichten, aber er wird mit Recht ein Apostel des inneren Lebens genannt,
und es scheint kein Zufall zu sein, wenn cin solches Vorbild gerade aus einem
eminent apostolischen Orden gewahlt wurde. Droht nicht all unser Tun, mag es auch
rioch so gut gemeint sein und einem echten Eifer entspringen, im Technischen und
Organisatorischen, im Betricb zu ersticken? Droht ihm nicht die religiése Wurzel
abgeschnitten und damit seine eigentliche gottliche Kraft entzogen zu werden? Wenn
darum eines im heutigen religiosen Leben not tut, dann ist es die Mahnung zur
Innerlichkeit. Hier aber kann P. Eberschweiler allen ein Vorbild und Helfer sein.

12 Erscheint demnachst als Biichlein.



Eucharistie und Jungfraulichkeit 355

Und weiter im einzelnen war es seine Aufgabe, zunichst im engeren Kreis seiner
eigenen Mitbriider, den Rationalismus in der Frommigkeit, insbesondere die Uber-
betonung der Verstandestitigkeit im Gebet zu iiberwinden. Ohne das intellektuelle
Moment im Gebet zu vernachldssigen, hat er doch mit Vorliebe das Herzensgebet
gepflegt und damit gezeigt, zu welcher Tiefe und Innigkeit der Gottverbundenheit
die Seecle gefiihrt werden soll. Fiir ihn waren darum auch die Geheimnisse des Glau-
bens und des iibernatiirlichen Lebens Wirklichkeiten, greifbar und fithlbar nahe. Sie
strahlten fiir ihn eine umwandelnde Kraft aus und verdnderten das Angesicht der
Erde. Auch hierin ist er ein Rufer in die Zeit, in die Zeit eines verblafiten und sikn-
lanisierten Glaubens. Innerlichkeit, Glaubensgeist und Gebet: das sind die Gnaden,
die P. Eberschweiler unseren Tagen erflehen moge. Sein kiirzlich begonnener Selig-
sprechungsprozef dirfte dazu ein gliickhaftes Zeichen sein.

Eucharistie und Jungfrédulichkeit
Von Bernhard Hiaring CssR, Gars am Inn

Der Mittelpunkt der Kirche, zumal ihres Kultes und damit ihres Priestertums,
ist die heiligste Eucharistic. Darum diirfen wir annehmen, dafl von hier aus auch

ein tieferes Verstandnis der Jungfraulichkeit und des priesterlichen Zolibates mog-
lich ist.

1. Eucharistie als Gnadenquelle und Schule jung fraulicher Keuschheit

Die jungfrauliche Keuschheit hat ihre Kraftquellen in der heiligsten Eucharistie,
in der Mitfeier des heiligen Opfers, in stiller Besuchung und im hellen Jubel des
Kultes, vor allem im demiitig liebenden Empfang ,des Weizenbrotes der Auser-
wihlten und des Weines, der Jungfrauen sprossen 148t* (Zachar 9, 17 valg.). Jede
jungfriuliche Seele ahnt, was die Kirche die starke Jungfrau Agnes sagen lifit:

~Wenn ich ihn liebe, bleibe ich keusch, wenn ich ihn beriihre, bleibe ich rein,
wenn ich ihn empfange, bleibe ich Jungfrau®.

Der jungfriuliche Wille, ,ewig verhiillt zu bleiben in seinem Geheimnis, ja
dieses Geheimuis unerbrochen in die Hand Jesu zuriickzulegen“! als Weihegabe ,um
des Himmelreiches willen* ist nur sinnvoll und recht vollziehbar in der Ehrfurcht
vor dem Geheimnis des Leibes. Nirgends wind diese heilige Ehrfurcht so in einer
die ganze Person, Leib und Geist, ergreifenden Weise gelernt und vollzogen wic im
eucharistischen Kult. Nur die im cucharistischen Opferdienst lebende Seele ahnt
es tief und erlebnisméfig, daBl es in der Keuschheit um mehr geht als um die blof
sittliche Kategorie von Zucht und Maf, ndmlich dariiber hinaus um das ,Heiligsein*
fiir den Herrn ,an Leib und Geist (1 Kor 7, 34). Der eucharistische Glaube wie die
christliche Jungfréaulichkeit stellen Leib und Seele in den Strahlenglanz des Heiligen.

Eine grofle Gefahr fiir die Tugend der Keuschheit ist das selbstsiichtige Begehren,
das Ehrfurcht und Zucht zu untergraben droht. Jungfraulichkeit ist sichtbarer als

1 Dietrich von Hildebrand, Reinheit und jungfrz'iulichkeit, Miinchen 1928, S. 199.





