Eucharistie und Jungfraulichkeit 355

Und weiter im einzelnen war es seine Aufgabe, zunichst im engeren Kreis seiner
eigenen Mitbriider, den Rationalismus in der Frommigkeit, insbesondere die Uber-
betonung der Verstandestitigkeit im Gebet zu iiberwinden. Ohne das intellektuelle
Moment im Gebet zu vernachldssigen, hat er doch mit Vorliebe das Herzensgebet
gepflegt und damit gezeigt, zu welcher Tiefe und Innigkeit der Gottverbundenheit
die Seecle gefiihrt werden soll. Fiir ihn waren darum auch die Geheimnisse des Glau-
bens und des iibernatiirlichen Lebens Wirklichkeiten, greifbar und fithlbar nahe. Sie
strahlten fiir ihn eine umwandelnde Kraft aus und verdnderten das Angesicht der
Erde. Auch hierin ist er ein Rufer in die Zeit, in die Zeit eines verblafiten und sikn-
lanisierten Glaubens. Innerlichkeit, Glaubensgeist und Gebet: das sind die Gnaden,
die P. Eberschweiler unseren Tagen erflehen moge. Sein kiirzlich begonnener Selig-
sprechungsprozef dirfte dazu ein gliickhaftes Zeichen sein.

Eucharistie und Jungfrédulichkeit
Von Bernhard Hiaring CssR, Gars am Inn

Der Mittelpunkt der Kirche, zumal ihres Kultes und damit ihres Priestertums,
ist die heiligste Eucharistic. Darum diirfen wir annehmen, dafl von hier aus auch

ein tieferes Verstandnis der Jungfraulichkeit und des priesterlichen Zolibates mog-
lich ist.

1. Eucharistie als Gnadenquelle und Schule jung fraulicher Keuschheit

Die jungfrauliche Keuschheit hat ihre Kraftquellen in der heiligsten Eucharistie,
in der Mitfeier des heiligen Opfers, in stiller Besuchung und im hellen Jubel des
Kultes, vor allem im demiitig liebenden Empfang ,des Weizenbrotes der Auser-
wihlten und des Weines, der Jungfrauen sprossen 148t* (Zachar 9, 17 valg.). Jede
jungfriuliche Seele ahnt, was die Kirche die starke Jungfrau Agnes sagen lifit:

~Wenn ich ihn liebe, bleibe ich keusch, wenn ich ihn beriihre, bleibe ich rein,
wenn ich ihn empfange, bleibe ich Jungfrau®.

Der jungfriuliche Wille, ,ewig verhiillt zu bleiben in seinem Geheimnis, ja
dieses Geheimuis unerbrochen in die Hand Jesu zuriickzulegen“! als Weihegabe ,um
des Himmelreiches willen* ist nur sinnvoll und recht vollziehbar in der Ehrfurcht
vor dem Geheimnis des Leibes. Nirgends wind diese heilige Ehrfurcht so in einer
die ganze Person, Leib und Geist, ergreifenden Weise gelernt und vollzogen wic im
eucharistischen Kult. Nur die im cucharistischen Opferdienst lebende Seele ahnt
es tief und erlebnisméfig, daBl es in der Keuschheit um mehr geht als um die blof
sittliche Kategorie von Zucht und Maf, ndmlich dariiber hinaus um das ,Heiligsein*
fiir den Herrn ,an Leib und Geist (1 Kor 7, 34). Der eucharistische Glaube wie die
christliche Jungfréaulichkeit stellen Leib und Seele in den Strahlenglanz des Heiligen.

Eine grofle Gefahr fiir die Tugend der Keuschheit ist das selbstsiichtige Begehren,
das Ehrfurcht und Zucht zu untergraben droht. Jungfraulichkeit ist sichtbarer als

1 Dietrich von Hildebrand, Reinheit und jungfrz'iulichkeit, Miinchen 1928, S. 199.



856 Bernhard Héiring

jede andere Verwirklichungsweise der Keuschheit Selbstlosigkeit und gerade darum
eine Lehre und Ermutigung fiir alle nach Keuschheit Ringenden. Solche Haltung
ist das Gnadengeschenk des sich selbstlos hinschenkenden Herrn.

2. Ungeteilte Liebe in Eucharistie und Jung friulichkeit

,Da der Herr die Seinen liebte, liebte er sie bis zum Auflersten (Jo 13 1). Im
Opfertod am Kreuzund im Opfermahl der Fucharistie ist der Herr bis an die duflerste
Grenze der Licbe gegangen. Die Opfergegenwart Christi im heiligsten Sakrament des
Altars spricht am deutlichsten von seiner ,ungeteilten Liebe” zu seiner Braut, der hei-
ligen Kirche. In der heiligen Kommunion sagt der Herr jeder liebenden Seele: Siehe
ich bin ganz dein! Die Liebesantwort der Kirdhe ist der eucharistische Kult, in dem sie
ganz Aug’ und Ohr ist fiir Christus. Eine weithin sichtbare und verstehbare Antwort
der Kirche auf die ungeteilte Liebe des Herrn ist der Stand der Jungfraulichkeit. Nicht
als ob nur die jungfriulichen Menschen in der Kirche Christus liehen wiirden. Aber
der jungfriuliche Stand ist der Mund, durch den es die Kirche allen sagt, daf es um
die ungeteilte Liebe zu Christus geht und daf in ihr die Liebe nicht erstorben ist.

Die Jungfriulichkeit besteht ihrem tiefsten Wesen nach weder im Verzicht auf die
Ehe als solche, noch in einem Dienst oder Zwedk, sondern in der besonderen Form der
Licbe, die den grofien Verzicht erméglicht und sich fruchtbar erweist in ungeteiltem
Dienst fiir das Reich Gottes.

Jungfraulichkeit ist nur zu verstehen von einer besonderen Berufung her, das ist
von einer besonderen Liebe Christi zu der Seele, die er verstehen 148t, dafl sie ihm
in jungfriulicher Liebe nachfolgen darf. Er gibt der Seele zu verstehen, dafl Er sie
ohne ,zerteilende irdische Liebessorgen haben will (vgl. 1 Kor 7, 34 mit 7, 32), so daf§
sie ihm in einer hnlich menschlich unmittelbaren und warmen Weise ihre Liebe schen-
ken kann wie sie die Frau ihrem Mann und der Mann seiner Frau schenkt. Die
jungfriuliche Liebe sorgt und denkt nicht nur irgendwie ,an das, was des Herrn
ist, wie sie dem Herrn gefalle“ (1 Kor 7, 32), sondern mit einer qualitativ so aus-
schlieBlichen, innigen und starken Liebe, wie die gute Ehefrau an das denkt, ,was
des Mannes ist, wie sic ihrem Mann gefalle“ (1 Kor 7, 33 ff). Wie die eheliche Liche
Bild und Gleichnis ist fiir die Liebe, mit der Christus seine Kirche mit seinem
Fleische und Blute ,nihrt und hegt®, so dafl wir ,von seinem Fleische sind“ wie der
Ehemann seine Fran gleichsam als sein eigen Fleisch und Blut ,nihrt und hegt®
(Eph 5, 29 ff), so ist die jungfriuliche, ungeteilte Liebe zu Christus die unmittelbare
Antwort auf seine eucharistische Liebe. Die ungeteilte, lebenswarme, unmittelbare
jungfriuliche Liebe zu Christus ist nur maglich durch die unfafibare Nihe des
gottlichen Briutigams, wie die Kraft zum Verzicht auf die edle irdische Liebe ihre
Quelle in der unbegreiflichen Opferliebe Christi am Kreuz hat, die uns durch die
heiligste Eucharistie stindig vor Augen gestellt und mitgeteilt wird. Nur der
EMMANUTEL, der uns in Christus ganz nahe gekommene Gott, 148t jungfriuliche
Liebe aufsprossen. Nirgends ist uns aber die Ndhe Gottes spiirharer als im heilig-,
sten Sakrament des Altars. Echte, vollgiiltige Jungfriulichkeit kann es nur im
warmen Raum des Christlichen geben. So hat Jungfraulichkeit angehoben mit der
Jungfrau Maria, die wie kein anderer Mensch von der Nihe Christi gelebt hat.
In ihr haben wir die urbildliche Erfillung der brautlichen Liebe der Kirche zu
Christus als Antwort auf die unfalbar nahe Liebe Christi.



Fucharistie und Jungfriulichkeit 357

Jungfriulichkeit ist darum nicht nur irgend wie ein ,vacare Deo“ ~ darauf kommt
nackte philosophische Spekulation -, sondern ganz wesentlich ein ,vacare Deo in
Christo“, ein Freisein fiir die ungetellte Liebe zu Gott durch das Ergriffensein von
Christus. So bringt es auch der eucharistische Kult mit unwiderstehlicher Klarheit
zum Ausdruck, dafl der Kultmittelpunkt, der Liebesmittelpunkt der Kirche Christus
_ist, daR wir alle Ehre, die wir dem Vater darbringen, nur durch Thn und in Thm
darbringen und dafl wir zugleich mit dem Vater alle Ehre anch Ihm, dem Verherr-
lichten, Eingeborenen darbringen.

Dafl Jungfriulichkeit nicht von einem abstrakten Gottesbegriff her zu verstehen
ist, sondern nur von Christus her, ist unmittelbar in den beiden klassischsten Schrift-
stellen von der Jungfriulichkeit ausgedriikt: Wenn Paulus den jungfriulichen
Stand so eindringlich empfiehlt mit der Begriindung, die Jungfrau sei in ihrer Liebe
zum Herrn nicht geteilt, sie sorge sich ganz und gar fiir die Sache des Herrn, wie sie
ihm gefalle (1 Kor 7, 32 ff) — unter Herr, Kyrios, ist der erh6hte Christus gemeint -,
so sagt er das gleiche wie der Meister, der die Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches
willen* preist (Mt 19, 12). Das Himmelreich, die Konigsherrschaft Gottes, ist nur
gekommen und uns sichtbar im Herrn, in Christus.

Die jungfriuliche Liebe ist eher alles andere als ein Ersatz, der die schmerzliche
Liicke eines aufgezwungenen Verzichtes auf die eheliche Liebe auszufillen hatte.
Jungfriulichkeit in ihrer eigentlichen Gestalt kommt aus dem Erfiilltsein von der
Liebe za Christus, aus dem Freibleibenwollen fiir diese Liebe und thr Wachstum.
Das will der Herr sagen, wenn er die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen so
scharf abhebt von aufgezwungener Ehelosigkeit (Mt 19, 12). Damit soll jedoch nicht
gesagt werden, daf nicht der Weg auch umgekehrt verlaufen kann. Es kann am An-
fang der schmerzliche Verzicht auf die Ehe stehen, aus Unfahigkeit von Geburt auf,
aus dem starkmiitigen Zuriickweisen jedes unschamhaften Kaufpreises fiir brautliche
Liebe, aus Treue gegen pflegebediirftige Eltern. Ehelosigkeit kann zundchst als
Verlust und Not gesehen werden. Aber wenn das Opfer aus lauterem Herzen in
echter Opferliebe gebracht wird, ,nicht in dem saurem Sinne eines halben und ge-
zwungenen Sich-Abfindens, sondern in dem unbeirrbaren Ja zur Kreuzesnachfolge,
dann liegt in solchem Anfang wiederum ,Ruf‘. Der geht durch Schmerzen; er hat
nicht die Friihlingsfille des anderen. Aber auch er ist von Gott, und fithrt vielleicht
noch tiefer ins Geheimnis des neuen Lebens, das ja Leben aus dem Kreuze ist“2.
Aber Jungfraulichkeit ist erst in Sicht; wenn die Seele zu ahnen beginnt: Oh, gliick-
seliger Verlust, der mir eine grofere Liebe, ein tieferes Verstindnis fir die Liebe
Christi eingebracht hat!

Doch wie immer der Weg der Berufung verlaufen mag, immer ist der Kern der
Jungfraulichkeit die ungeteilte Liebe. Diese Liebe ist freilich immer auch, bald
schmerzlicher bald seliger, eine opfernde Liebe in Angleichung an die eucharistische
Opferliebe Christi.

Der Ton darf also bei der ,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen® auch
nicht einseitig auf die in der Vergangenheit bewahrte korperhche Unversehrtheit
gelegt werden. Aber es mufl doch klar gesehen werden, dafl das Moment der radi-
kalen Keuschheit aus dem Begriff der Jungfraulichkeit nicht auszuschalten ist; denn

2 R, Guardini, Ehe und Jungfriulichkeit, Mainz 1926, S. 69.



358 Bernhard Hdéring

¢s handelt sich in ihr um die Erméglichung der ungeteilten, besonders lebenswarmen,
den ganzen Menschen durchglithenden Christusliebe gerade insofern als keine falsche
Triebverlorenheit, keine falsche Liebe und selbst keine noch so edle geschlechtliche
Liebe etwas von der unmittelbaren Hingabe an das Himmelreich wegnimmt. Die
grofie Gefahr fiir die christliche Jungfraulichkeit ist aber nicht nur die Unkeuschheit.
sondern auch jede ,Kompensierung von unten®s. ,So scheitert denn der Jungfriu-
liche nicht nur, wenn er der briutlich ehelichen Liebe zu einem Menschen in sich
Raum gibt; er scheitert auch, wenn er der Gottesliebe nicht in sich Raum gibt
und ihr nicht allen Raum in sich zu gewinnen trachtet.“4

3. Eucharistie und Jungfriaulichkeit als Opfer und Weihedienst

Die Feier der heiligsten Eucharistie sagt der Kirche in fortwihrendem Vollzug,
daf} die Liebe des gottlichen Brautigams zu ihr eine opfernde Liebe und ein heiliger
Opferdienst zur Ehre des himmlischen Vaters ist. Von dieser Art muff darum auch
die Gegenliebe der Kirche sein. Sie ist es ganz besonders in den jungfriulichen
Seelen.

Wir haben mit allem Nachdruck als den Kern der Jungfriulichkeit die ungeteilte
Liebe herausgestellt. Die Liebe ist es auch, die den an sich schmerzlichen Verzicht
auf eheliche Liebe zu einem Opfer konsekriert. Dafl es ein Gott wohlgefilliges
Opfer ist, kommt aus der Verbindung mit der opfernden Liebe Christi am Kreuze,
die fiir uns in der heiligsten Eucharistie immer neu verwirklicht wird.

Das Schmerzhafte des Opfers der Jungfriulichkeit wird hirter erlebt von dem,
dessen Berufung iiber aufgezwungene Ehelosigkeit zur jungfraulichen Bewiltigung
fiihrte als von dem, der in der vollen Friihlingsbliite den Ruf der Liebe horte. Der
Wert des Opfers bemifit sich aber nicht nach dem empfundenen Schmerz des Ver-
zichtes, sondern nach dem Gut, das geopfert wird und vor allem nach der Liebe,
mit der es geopfert wird.

Der Jungfriuliche ist kein Liebesunempfindlicher. Er schitzt die reine brautliche
und eheliche Liebe als etwas Lebensmichtiges und Gottgefalliges. Er ist am weite-
sten davon entfernt, die Ehe als das gnadentragende Bild der Liebe zwischen Chri-
stus und der Kirche, als den geheiligten Liebes- und Lebensdienst, geringzuschitzen,
wenn er um Christi willen darauf verzichtet. Er wiirde ja sonst Gott beleidigen und
sein eigenes Opfer und seine opfernde Liebe entwerten. Und doch steht in der von
Christus gerufenen jungfriulichen Liebe der Gedanke an die Gréfle des Verzichtes
nicht im Vordergrund. Der von der einzigartigen Liebe des Konigs aller Herzen
Gefreite wird sein Leben nicht dariiber vertrauern, daf} er fiir die besondere Liebe
eines Knechtes nicht mehr frei ist. Ja der Jungfriuliche soll sich gegen die Versu-
chung wappnen, sein Opfer allzu hoch anzuschlagen, nicht nur durch die Erinnerung
an die berufende Liebe des Meisters, sondern auch durch den Gedanken, daf} ihn der
Herr von vieler ,Drangsal des Fleisches® bewahrt hat (1 Kor 7,28), die mensch-
liche Liebe mit ihren Enttauschungen mit sich bringt. Er soll sein Opfer gering an-
schlagen, wenn schon die Dreingabe fiir dieses Leben hundertfiltig wiegt (Mt 19, 29).

3 D, von Hildebrand a. a. O., S. 182.
4 H, Kuhaupt, Hochzeit zu Kana, Recklinghausen 1950, S. 235.



Eucharistie und Jungfréulichkeit 359

Und doch ist es ein Opfer von grolem Wert, wenn es aus der Vereinigung mit
dem Opfer Christi, als Antwort auf die sich opfernde Liebe Christi gebracht wird.

Jungfriuliche Liebe ist im Gegensatz zn blofler sittlicher Keuschheit und Ehe-
losigkeit ihrem ganzen inneren Gestus nach cine anbetende, eine im Jubel des
Geliebtseins sich weihende, opfernde Liebe. Christliche Jungfriulichkeit ist nicht
erst von auflen her oder zusétzlich, sondern wesenhaft kultische, gottgeweihte Jung-
fraulichkeit. ,Nicht das loben wir, da sie Jungfrauen sind, sondern dafl sie in
heiliger Enthaltsamkeit gottgeweihte Jungfrauen sind“s, Die ausgereifte Darstel-
lung dieses inneren Sachverhalts ist das ausgesprochene Geliibde, besonders das von
der Kirche éffentlich entgegengenommene Gelithde der Jungfrdulichkeit. In einzig-
artiger Weise deckt es der herrliche kirchliche Ritus der Jungfrauvenweihe auf, der
wohl die tiefste Theologie der Jungfriulichkeit genannt werden darf. Thomas von
Aquin sagt, dafl ,die Jungfraulichkeit als Tugend den durch ein Geliibde bekriftig-
ten Vorsatz dauernder Wahrung der Unversehrtheit in sich beschlieBe“s. Jung-
fraulichkeit kann eben iberhaupt nicht mehr als blof sittliche Kategorie erfafit
werden, was bei der Tugend der Keuschheit immerhin denkbar ist, sondern sie ist
von der Wurzel her eine religiése Haltung. Sie ist Weihegesinnung, Gottesver-
ehrung, Mittvollzug des Opfers Christi.

Hier mdchte einem fast der Gedanke kommen, dafl das Zuriidkdringen der Ge-
liibde in einigen neueren Schwesterngemeinschaften irgendwie unbewufit die Ten-
denz in sich trage, aus starken Bramten Christi keusche Migde fiir irgend einen
Zwedk, eine Aufgabe, zu machen. Aber es soll nicht iiberschen werden, daf} auch
dort, wo keine férmlichen Geliibde abgelegt werden, doch die religiése Weihege-
sinnung durchaus nicht zu fehlen braucht, wenn freilich es ein gewisser Mangel
bleibt, dafl sie nicht in einem (feierlichen) Akt der Gottesverehrung zum Ausdruck
kommt.

Sinngehalt und Art des Opfers und der Opferhaltung, die der christlichen Jung-
fraulichkeit eigen sind, wird durch nichts so herrlich aufgedeckt als durch den Bezng
zar heiligsten Eucharistie. Sie verweist als lebendiges Gedachtnis zuriick auf das
blutige Opfer auf Kalvaria, sie verweist durch die Gegenwart des verkldrten Herrn
aber auch vorwirts auf den triumphierenden Schlufakkord der blutigen Hochzeit
am Kreuze, auf die ewige Hochzeit des Lammes mit der Kirche. Die Eucharistie ist
als Vergegenwirtigung des blutigen Kreuzesopfers in unblutiger Form Sihnopfer.
So hat das Opfer der Jungfriulichkeit auch sithnende Kraft fiir den Kampf gegen
die Unkeuschheit in der Welt. Die Eucharistie ist aber auch wesentlich Jubelopfer,
kultischer Jubel der Liebe, worin das einmal gebrachte schmerzliche Todesopfer
Christi einen ewigen Ausklang hat.

Wenn die christliche Jungfriulichkeit hineingenommen ist in die kultische Bewegung
des eudharistischen Opfers — und wir haben gesehen, dafl ihr das wesentlich ist —,
dann ist sie nicht bedngstigende Einsamkeit, nicht driickendes Gesetz, sondern
Weihcehaltung der Liebe, einmal gebrachtes Opfer in der Kraft des Todesopfers
Christi und dauernde Mitfeier seiner sich verstrémenden Opferliebe, anbetende,
dankende, jubelnde Liebe zur Ehre des Dreieinigen.

8 Augustinus, De virg. c. 11.
¢ I1.I1. q152 a 8 ad 4.



360 Bernhard Hiring

4. Der ,,ungeteilte Dienst”

Im Geheimnis der Altdre ist auf Seiten Christi wie der Kirche das erste nicht
irgend ein Zweck, ein Tun oder ein Dienst, sondern die Urgewalt der Liebe, die sich
schenkt. So ist auch in der Jungfraulichkeit — und im Zolibat — das erste nicht der
sungeteilte Dienst”, sondern die ,ungeteilte Liebe“ (vgl. 1 Kor 7, 33). Der unge-
schmilerte Dienst auf irgend einem Gebiet mag vielleicht den Verzicht auf die Ehe
rechtfertigen, aber erst die ungeteilte Liebe zu Christus vermag diristliche Jung-
fraunlichkeit zu verwirklichen. :

Aus der ungeteilten Liebe kommt jedoch als zweites notwendig auch der unge-
teilte Dienst fir die Sache des Geliebten, so zwar, dafl beides zu einer organischen
Einheit zusammenwichst. ,Das Himmelreich®, um dessentwillen der Jungfrauliche
auf die Ehe verzichtet, ist Christus selber in Person. Wer nicht in allem zuerst ihn
liebt und meint, wer nicht ,ihm in allem zu gefallen sucht* (1 Kor 7, 32), der weify
nichts von seinem Reich. Aber wer sich nicht fiir die Sache des Herrn tatkriftig
einsetzen will, wer Christus will ohne den FEinsatz fiir seine Konigsherrschaft, der
lauft ebenso an Christus vorbei. Das Gottesreich, die Gottesherrschaft, steht vor uns
in Christus. Wir erfassen es jungfriulich in der ungeteilten Liebe zu Christus. Wir
zeigen, dafl Christus uns wirklich erfafit hat im unermiidlichen, ungeteilten Einsatz
fiir die im Kommen begriffene Gottesherrschaft tiber die ganze Welt.

Die Kirche hat den Schwerpunkt ihres Lebens im ,opus divinum®, im heiligen
Dienst der Liebe, dessen Herzmitte die heiligste Eucharistie bildet. Von dort gehen
aber auch alle michtigen Impulse aus fiir den Dienst zur Heiligung der Welt. So
hat auch die Jungfriulichkeit ihren Ort der fruchtbaren Ruhe, ihren Ort jubelnder
Liebe und zugleich den michtigen Ansporn zu unabgelenktem Tateinsatz im briut-
lichen Geheimnis der Eucharistie.

In der brautlichen Liebe reiner junger Menschen erwacht nicht zuerst der Trieb
und sein Tun, sondern der seelische Eros. Erst wenn das beiderseitige Liebesver-
hiltnis sich inniger und enger gestaltet zum Bund der Liebe, verlangt es mit zuneh-
mender Stirke nach dem Ausdrucksfeld der sinnlichen Sphire, die der Liebe nur
in dem Mafle dienen kann als sie von ihr ganz durchseelt und durchherrscht ist. Wo
der seelische Eros schwach wird — und er ist nur stark und rein, wenn ihm die himm-
lische Liebe Form und Schutz gibt —, ist die Gefahr des Ausbrechens des Triebes aus
der leibseelischen Liebesganzheit und damit aus der Gottesordnung der Liebe
drohend. Diirfen wir darin eine Entsprechung und ein Bild sehen fiir das rechte
Verhiltnis zwischen jungfrdulich ungeteilter Liebe und ungeteiltem Dienst? Im
Ausreifen jungfraulicher Liebe liegt wesensgemaf das Dringen nach dem Aus-
drucksfeld der titigen Liebe. Aber die Aktivitit darf sich nie verselbstindigen.
Sonst wiirde sie, dhnlich wie der aus der Licbeskraft ausgebrochene Trieb, aus der
heiligen Ordnung des rechten Dienstes fallen. , Jungfriulichkeit, die im Letzten
;nur an das denkt, was Gott ist’, vermag in selbstloser Hingabe hochste Kraft fiir
eine Aufgabe einzusetzen. Ihr eigener lebendiger Stand aber zerfillt, ihre wesens-
eigene Kraft zerfillt, sobald eine solche Aufgabe sich so vordringt, dal sie im
Bewufitsein, in der Ordnung des Lebens, der Verteilung von Zeit und Kraft tat-
sichlich zum Sinn und Zweck des jungfriulichen Lebens wird“?. Hierin liegt eine

? R. Guardini a. a. O., S. 67.



Eucharistie und Jungfréiulichkeit 361

ernste Mahnung vor allem an die, die den Dienst der jungfriulichen Seelen im
Weinberg Gottes einzuteilen haben, dafl sie ja nicht die Quellen der Fruchtbarkeit
verschiitten, indem sie den dufleren Dienst vor die innere Erfiillung setzen. ‘
Was immer die besondere Berufung des jungfriulichen Menschen sei (das be-
schauliche Leben, das opus divinum oder der apostolische Dienst), die Glut der
Liebe, das kultische Feuer, brennender apostolischer Eifer gehéren immer unzer-
trennlich zusammen. Sie werden nie auseinanderfallen, wenn sie sich am Sakra-
ment der Liebe nihren und immer neu entziinden.

5. Jungfrauliche Brautschaft der Kirche und Eucharistie

Christus hat sich seine einzi g geliebte Braut, die Kirche, durch sein heiliges Kreu-
zesopfer erworben und geheiligt. Er und die Kirche feiern ihre brautliche Liebe in
der heiligsten Eucharistie vom Aufgang bis zum Niedergang, bis zum letzten Tag,
wo die Hochzeitsfeier des Lammes und der Braut zum ewigen Festjubel durchbricht.
In der heiligen Eucharistie wirkt der géttliche Herr und Briutigam am Hochzeits-
geschmeide seiner Kirche. Alle Liebe und aller Schmuck, den die Kirche fiir den
eucharistischen Kult aufwendet, ist brautlicher Schmuck der Hodhzeit, die am Krenze
anhebt und am groflen letzten Tag offenbar sein wird. Die Eucharistie ist die Braut-
feier Christi und der Kirche in dieser letzten Heilsstunde zwischen Tod und Wieder-
kunft Christi. Sie offenbart dem Glauben wie sonst nichts, dafl Christus ganz Briu-
tigam ist, sich hinschenkend in wihrender Liebe, und die Kirche ganz Braut, ,ein
Leib“ mit dem Herm.

Die Ehe darf in Bild und Gleichnis, im gnadentragenden Symbol die einzigartig
innige und unauflésliche Liebe zwischen Christus und der Kirche darstellen. Gerade
in dieser darstellenden Funktion ist sie auf das Kreuz und die Eucharistie hinge-
ordnet, wo der rauschende Quell dieser nur dem Glauben zuginglichen Liebesein-
heit sprudelt.

Was die Ehe im verginglichen Bilde darstellt, davon gibt der Stand der Jung-
fraulichkeit dentlichstes, gelebtes Zeugnis. Die Kirche ist die in jungfriulicher Liebe
Christus verméhlte Braut, die nichts anderes im Sinn hat als Christus (2 Kor 11, 2).
die im Chor der Jungfrauen mit brennender Lampe dem Herrn zum Hochzeits-
mahle entgegengeht (Mt 25, 1-13).

Im hinweisenden Symbol der Ehe, im stindigen Lebenszeugnis des jungfraulichen
Standes in der Kirche und ganz besonders im reichen eucharistischen Kult kommt es

fortwihrend zum Ausdruck, dafl die Kirche die jungfriuliche Braut ist, die so unge-
teilt um die Sache ihres géttlichen Briutigams besorgt ist, wie sie ihm gefalle, wie
die Frau ,um das, was ihres Mannes ist“ (vgl. 1 Kor 7, 82 ff).

6. Eucharistie und Zolibat

Wenn die christliche Jungfriulichkeit vom Wesen der Kirche her und vom Bezug
zur heiligsten Eucharistie zu verstehen ist, — die Bestitigung dafiir gibt unter ande-
rem auch der Protestantismus, bei dem der Verlust des Altarsakramentes und des
Verstindnisses firr Kirche und Jungfraulichkeit Hand in Hand gehen —, dann er-
scheint es als selbstverstindlich, dafl die Kirche grofiten Wert darauf legt, dafi das



362 Bernhard Hdring

Ideal der Jungfriulichkeit vor allem unter den geweihten Dienern des Altars hoch-
gehalten werde, dann ist es klar, dafl nicht znletzt auch die zum heiligen Opferdienst
Berufenen den Ruf zur Jungfriulichkeit héren.

Die Kirche weifl, daf Jungfraulichkeit ein evangelischer Rat und ein besonderes
Charisma ist, und daf sie darum niemanden gesetzlich zur Ubernahme des ehelosen
Standes um des Himmelreiches verpflichten kann. Sie ist darum peinlich darauf be-
dacht, dafl niemand zur Ergreifung des ehelosen Standes und des Zélibates insbeson-
dere gezwungen oder gedriangt wird. J. A. Mohler hat in seiner ,Beleuchtung der
Denkschrift gegen den Zélibat® schon sehr treffend festgestellt, die Frage sei ganz
verkehrt gestellt: , Wie kann sich die Kirche berechtigt glauben, so viele Manner,
einen ganzen Stand, zu zwingen, der Ehe zu entsagen?” Die Frage laute: ,Hat die
Kirche das Recht, nur jenen die priesterliche Weihe zu erteilen, deren Geist mit der
hochsten religidsen Weihe schon gesalbt ist, in denen sich die reinste und schonste
Blute gottseligen Lebens entfaltet, die ganz ungeteilt dem Herrn leben, wie der
Apostel sich ausdrickt, die die Gabe der Jungfraulichkeit erhalten haben?“8 Sicher
kann die Kirche — sie tut es in der unierten Kirche ja auch tatsdchlich — die Priester
auch aus der Reibe der keuschen, nur cinmal verheirateten Manner wihlen (vgl. 1
Tim 8, 2. 12; Tit 1, 6), aber sie wird in ihrer Gesetzgebung doch immer den Grund-
satz befolgen, daf} die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen fiir die Diener
des Altars sehr angemessen ist®. Dafl aber die Kirche den Zolibat so oder anders
umschreiben kann, darf nie zu dem Mifiverstandnis verleiten, als ob es sich im Zolibat
um eine rein gesetzlich abzuleistende Verpflichtung handle. Zolibat ist ein Sonder-
fall der Ehelosigkeit ,,um des Himmelreiches willen® und darum nur zu verstehen
von echter Berufung zur Ehelosigkeit aus Liebe zu Christus, aus Opfergeist, in
Weikegesinnung, in heiliger, ungeteilter Dienstbereitschaft. Damit ist das Entschei-
dende zu der viel erérterten Streitfrage gesagt, ob die Zolibatsverpflichtung auf
einem bei der Weihe ausdriicklich oder einschlieflich abgelegten Geliibde oder auf
der Gesetzeskraft der Kirche beruhe. Es geht sicher hier auch um den Gehorsam gegen
die Kirche, insofern keiner es wagen darf, sich zum Weihealtar zu drangen, der sich
nicht innerlich zum ehelosen Stand um des Himmelreiches willen berufen weifi.
Der Priester des lateinischen Teiles der Kirche muff vor der Subdiakonatsweihe mit
einem heiligen Eide bekriftigen, dafl er die Verpflichtungen der Weihe in vollem
‘Wissen um thre Tragweite freiwillig auf sich nehme®. Das innere Verhaltnis zum
eucharistischen Herrn, das der Priesterberuf voraussetzt, die liebend ehrfiirchtige
Verrichtung des heiligen Dienstes am Altar, ist vornehmster Quell und wenigstens
ein Sinnziel des priesterlichen Zolibats. Der Zolibat ist seinem ganzer Wesen nach
nur zu bewiltigen aus der im Gelibde der Jungfraulichkeit ausgesprochenen Hal-
tung, aus dem sich liebenden Weihen fiir die ungeteilte Liebe und den ungeteilten
Dienst. Auf die Formlichkeit des Gelitbdes kommt es dann nicht an, so sehr es der
volle, reife Ausdruck des inneren Sachverhaltes ist.

8 J. A. Méhler, Der ungeteilte Dienst, Salzburg 1938, S. 136.

® Pius XI., Uber das katholische Priestertum, AAS 1936, pp. 24 ss.; vgl. Pius XII.,
Adhortatio ad clernm, AAS 1950 p 663 s.

10 AAS 1931 p 127.



Eucharistie und Jungfraulichkeit 363

7. Eschatologische Sinntrichtigkeit von Eucharistie
und Jung fraulichket

Die heiligste Eucharistie ist nicht nur lebendige Vergegenwirtigung des einmal
geschehenen Todesopfers Christi, sondern auch wesentliche Einstellung auf die
letzten Dinge, stindige Erwartung des Herm, ,bis er wiederkommt® (1 Kor 11, 26).
Das gesamte christliche Dasein in dieser ,letzten Stunde“ steht unter der Mahnung:
»Die Zeit ist kurz®, ,die Gestalt dieser Welt vergeht“ (1 Kor 7,291). ,Wer wird
da noch behaglich sich ansiedeln und Haus und Ehe bauen, als wire es das Not-
wendigste und einzig Bleibende! Die dringende Stunde und die Christusmystik
lassen die Ehelosigkeit als Gebot des Kairos® (der Gnadenzeit) erscheinent!. Auch
vom Verheirateten verlangt das gedringte und dringende Sein dieser ,letzten
Stunde®, daf er lebe, als ware er nicht verheiratet (1 Kor 7, 30). Der Herr selbst,
der die Eucharistiefeier als Erwartung seiner Wiederkunft einsetzt (vgl. Mt 26, 29
par), stellt dieses der Kirche wesensgemifle Harren dar im Bilde der Jungfrauen
mit den brennenden Lampen (Mt 25, 1-13). Eucharistie und gelebte Jungfraulich-
keit enthiillen sich gegenseitig in ihrer eschatologischen Sinntrachtigkeit und sind
eine stindige Mahnung an jeden Christen, ganz auf das Kommen des Herrn einge-
stellt zu sein, fiir den Empfang des himmlischen Brautigams zu riisten.

Eudharistie ist Siegesfeier der todbereiten Liebe Christi, Siegesfeier des Aufer-
standenen, der in Macht und Herrlichkeit wiederkommen wird. In der Kraft
Christi gelebte Jungfraulichkeit kiindet der Welt den Sieg Christi iiber die lebens-
machtigsten Gewalten dieser Weltzeit. Wihrend die Eheleute in der ,Bedringnis
des Fleisches” (1 Kor 7,26, 26. 28) bestehen kénnen, erscheint dem Jungfraulichen
im Wissen um den entscheidenden Sieg Christi, den er in der Fucharistie begeht,
die sieghafte christliche Jungfriulichkeit in dieser letzten Zeit als etwas ,Nor-
males®. Wenn er auch in den zeitweiligen Anfechtungen den Charakter der ,Zwi-
schensituation® zwischen dem entscheidenden Sieg Christi und seinem Offenbarwer-
den am Ende immer wieder verspiirt, so zweifelt er doch keinen Augenblick, dafl
dem, der mit Christus verbunden ist, der Sieg beschieden ist.

Jungfraulichkeit ist Sieg der ,Geistigkeit”, die das Geschlechtliche nicht in Kom-
plexe ,verdringt®, sondern es in voller Geistesfreiheit hinopfert. Der Jungfriun-
liche ist in ganz besonderer Weise befdhigt, seinen Mittelpunkt im Geistigen zu
haben. Aber es handelt sich um unendlich mehr als um blof natiirliche Geistigkeit.
Die Jungfraulichkeit ist ,geisigewirkt”, sie ist Geistesgabe des Verkldrten, Wir-
kung des Heiligen Geistes. Auch von ihr gilt, was der Heiland als sein entscheidend-
stes Wort vom Geheimnis der heiligsten Eucharistie gesagt hat mit dem Hinweis auf
Besteigung des Thrones seiner Herrlichkeit — als der Voraussetzung fiir das Kom-
men des Heiligen Geistes, mit dem die letzte Stunde angebrochen ist —: ,Der Geist
ist das Lebenwirkende; das Fleisch ist zu nichts niitze“ (Jo 6, 62 f). Der fleischliche,
irdisch denkende Mensch kann die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen
ebensowenig fassen wie das Wunder der Eucharistie, eben weil es hier um Wir-
kungen des Heiligen Geistes geht. Nur im Heiligen Geist, in ,der Kraft Gottes*

11 E. Brunner, Das Gebot und die Ordnung, S. 367.



364 Bernhard Héring

(Mk 12,24) kann der Jungfrduliche in seiner ungeteilten Freiheit fiir das ewige
Reich Christi jetzt schon, ,soweit das moglich ist, das zukiinftige Leben nachahmen®
(Theodoret, Interpr. in 1 Kor 7,32; MG 82,283). Das letztzeitliche Wirken des
Heiligen Geistes ist fiir den Glaubenden besonders spiirbar in der heiligsten Encha-
ristie (Jo 6,62f) und in den jungfriulichen Seelen, die um des Himmelreiches
willen ,nicht heiraten und nicht geheiratet werden®, sondern in dieser Hinsicht
schon sind ,wie die Engel im Himmel® (vgl. Mk 12, 24 f).

Die heiligen Sakramente sind endzeitliche Wirkkrifte in gnadenwirkenden Sym-
bolen, zumeist die Eucharistie, da in thr der Verklarte, Wiederkommende, selber
gegenwirtig ist. Die christliche Jungfranlichkeit ist zwar kein Sakrament und doch
hoher als das Sakrament der Ehe (Denzinger 980); denn sie ist unmittelbar in sich
selber, nicht nur im Symbol, eine endzeitliche Wirklichkeit aus Tanfe, Firmung und
Fucharistie und so in gewissem Sinn hinausragend iiber das sakramentale Zeichen.
»Im jungfrinlichen Stande ist die Hochzeit mit Christus in voller Wahrheit und
Wirklichkeit . . . Darum ist Jungfrinlichkeit kein Sakrament, wie Christus in der
Herrlichkeit anch keines mehr ist.“12

Jungfraulichkeit ist hinweisende Vorausnahme des himmlischen Hochzeitsfestes,
das uns in der heiligsten Eucharistie verkiindet und verpfandet wird. Alle, die der
Einladung folgen, sind hochgeehrte Hochzeitsgéste, ,S6hne des Brautgemachs®
(Mt 9, 15}, in einem ganz besonderen Sinn aber die, die als Jungfraunen mit bren-
nenden Lampen dem Bilde -des jungfraulichen Herrn und der jungfraulichen
Braut, der Kirche, gleichgestaltet sind (vgl. Mt, 25, 1ff). Sie vermégen kraft des
unversehrt bewahrten Herzens besonders zu kosten, wie gut der Herr ist. In der
Feier der Eucharistie und in der Jungfriuolichkeit wird der Welt das Zeugnis
gegeben, daf die endzeitlichen Krifie des Gottesreiches.schon hereingebrochen sind
und michtig dringen auf dem Weg zum Hochzeitsfest des Lammes, bei der die
jungfriuliche Braut, die Mutter-Kirche, mit allen ihren echten Kindern — dazu
gehoren auch die Verheirateten, die im Letzten so ungeteilt Christus angehdren wie
die Unverheirateten 1 Kor 7,29 — ,,das neue Lied“ der Jungframen anstimmt, ,die
dem Lamme folgen, wohin es geht* (Apok 14, 1 ff).

12 J. Dillersberger, Wer es fassen kann, Salzburg 1932, S. 136.





