Die zweifache Kommunion mit Christus
nach der Lehre der Kirchenviiter

Von Franz Maier, Schénbrunn (Kt. Zug), Schweiz

Die hier aufgeworfene Frage nach der zweifachen Kommunion ist in der gegen-
wirtigen katholischen Theologie sehr aktuell. Sie ist in jiingster Zeit mehrfach
behandelt worden. Man kann dabei — in Frankreich stirker als bei uns — eine
deutliche Tendenz zur Spiritualisierung feststeilen, so als komme der geistigen
Kommunion (in dieser oder jener Form) vor der sakramentalen der Vorrang zu,
als enthiille jene in tieferer Weise das Wesen und das Ziel der gnadenhaften
Vereinigung des Christen mit Christus. Zum Beweis dafiir beruft man sich nicht
selten auf das Zeugnis der Kirchenviter. Im folgenden soll diese Behauptung
einmal gepriift werden. In weiteren Aufsitzen werden Prof. Dr. Rudolf
Schnackenburg, Dillingen, und P. Karl Rahner S. J., Innsbruck, dieselbe Frage
von der Lehre der Schrift, bzw. der Theologen her behandeln.

Die Schriftleitung.

Kennen die Kirchenviter neben der sakramentalen Kommunion noch eine andere?
Das kann nicht geleugnet werden. Sie sprechen oftmals von einer Kommunion mit
Christus durch Schriftlesung und -betrachtung und durch gldubiges Anhoren des
Wortes Gottes. Man hat lange Zeit beide Arten von Kommunion nicht geniigend
auseinandergehalten und darum den Kirchenvitern alexandrinischer Herkunft
allzu schnell eine heterodoxe Spiritualisierung und Symbolisierung der Lehre von
der Eucharistie vorgeworfen. Je mehr sich die protestantische reformierte Theologie
zum Beweis ihrer Lehre von der symbolischen Gegenwart Christi im Abendmahl
auf das Zeugnis der Viter berief, um so mifitrauischer wurde man auf katholischer
Seite diesem Zeugnis gegeniiber. Insbesondere galt Origenes bis in unsere Zeit
hinein auch in dieser Frage als Vater der Haresiet. Gegen die ausschliefilich ver~
fochtene Gegenwart Christi im Wort und im Glauben setzte man um so betonter
seine leibliche und bleibende Gegenwart im Sakrament, so dafl in der neueren
katholischen Theologie fast nur mehr von ihr die Rede war. Erst in jingster Zeit
hat sich hier eine Wandlung angebahnt. Wir versuchen darum einmal, die Lehre
der Kirchenviter von der zweifachen Kommunion vorurteilsfrei darzustellen, ohne
iiber alles ein letztes Urteil féllen zu wollen.

L.

Beschranken wir uns zunichst auf jene Aussagen der Viter, die von einer Gegen-
wart und einem Empfang Christi im Worte Gottes sprechen.

In den Heiligen Schriften ist das Wort Gottes niedergelegt, aber nicht nur als
totes, sondern als ewig lebendiges. Es war nicht nur lebendig, als es einst zu den

1 Vgl. Henri de Lubac, Histoire et Esprit. L'intelligence de L’Ecriture, Paris 1950,
S. 855 ff. — Fiir die Wandlung des Origenesbildes in der katholischen Theologie vgl.
A. Lieske, Die Theologie der Logosmystik bei Origenes, Miinster i. W. 1938.



366 Franz Maier

Propheten und durch die Propheten gesprochen wurde und aus dem Munde Christi
entstromte. Es bleibt vielmehr lebendig und ewig wirksam. Letztlich sind es ja gar
nicht viele Worte, die nach menschlicher Art gehduft werden. Alle Worte der
Heiligen Schriften sind vielmehr im Grunde nur ein einziges Wort, das EWIGE
WORT, der Logos, der im Anfang beim Vater war und sich nun in einem mensch-
lichen Wort inkarniert hat. Wie der eingeborene, von Ewigkeit her gezeugte Sohn
des Vaters in Maria, der Jungfrau, einen Leib annahm, so hat er auch in den Heili-
gen Schriften einen Wortleib angenommen. In diesem wie in jenem ist er uns gegen-
wirtig, ja, — in seinem Wortleib war er schon auf Erden, als er noch nicht im
Fleische erschienen war. Denn ,nicht nur einmal ist mein Herr Jesus Christus
auf die Erde gekommen; auch zu Isaias kam er, auch zu Moses kam er, auch zum
Volke kam er und kam zu einem jeden der Propheten, auch du fiirchte dich
nicht: selbst wenn du ihn schon aufgenommen hast, er kommt doch wieder.
Daf} er aber bereits vor seiner Ankunft im Fleische gekommen ist, dafiir nimm
ihn selbst als Zeugen, der sich verrit mit den Worten: ,Jerusalem, Jerusalem,
das du die Propheten tétest und die steinigst, die zu dir gesandt wurden, wie
oft wollte ich deine Schne sammeln’. ,Wie oft!‘... Er liigt nicht“2. Von dieser
leiblichen Gegenwart Christi im Wort gilt das gleiche, was Johannes vom Men-
schensohne schreibt: , Was schon ,von Anfang an‘ war, was wir gehért und mit unse-
ren Augen geschen, was wir geschaut und mit unseren Hénden beriihrt haben vom
,Worte des Lebens‘ — denn das Leben ist erschienen; wir haben es geschen, wir
bezeugen und verkiinden euch das ewige Leben, das ,beim Vater war’ und uns
offenbar geworden ist — also was wir gesehen und gehdrt haben, das verkiinden wir
auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt; und mit uns Gemeinschaft
haben, bedeutet, sie mit dem Vater und seinem Sohne Jesus Christus haben® (1 Joh
1, 1-3). Auch in seinem Wortleib kdnnen wir den Sohn Gottes sehen und berihren.

,Erschienen ist*, sagt Origenes?, ,der der Welt den Frieden geben wollte, indem
er den Himmel mit der Erde verband und die Erde zum Himmel umschuf durch
die Uerkiindung des Evangeliums“. Und wiederum schreibt er: ,Wie dieses ausge-
sprochene Wort sciner eigenen Natur gemifl untastbar und unsichtbar ist, wenn es
aber in ein Buch geschrieben wird und (darin) gleichsam Fleisch annimmt, dann
gesehen und angetastet wird, so ist es mit dem unfleischlichen und unleiblichen
WORTE Gottes; der Gottheit gemifl wird es weder gesehen noch geschrieben.
Darum gibt es, sofern es Fleisch geworden ist, auch ein ,Buch des Werdens Jesu
Christi‘“4. ,Verstehe also die Schriften auf diese Weise . . . als einen einzigen Leib
des WORTES“s. Dasselbe wiederholt ein Nachfolger des groflen Anregers Ori-
genes Maximus Confessor, in seinen Centurien: ,Das WORT Gottes wird nicht
nur deshalb Fleisch genannt, weil es wirkliches Fleisch annahm, sondern weil es. ..
als es zu den Menschen kam, in der ihnen gewohnten Sprache sprechend, eingehallt
in die bunte Vielfalt von Geschichten, Ritseln, Parabeln und dunklen Reden,
Fleisch wurde“s. Auch den Lateinern ist dieser Gedanke geldufig. So sagt z. B.

2 QOrigenes, In Is hom 1, 5. Die Ubersetzung nach H. Urs von Balthasar, Origenes, Geist
und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Schriften, Salzburg® (1951), S. 153, n. 221.

3 In Luc hom 15 (v. Balthasar n. 152). 4 Mt Co frag (v. Balthasar n. 153).

8 Origenes, Jer hom frag (v. Balthasar n. 156).

¢ PG 90, 1149 D-1152 A,



Die zweifache Kommunion 367

Ambrostus: ,Sein Leib (d. h. des Sohnes Gottes), das sind die Uberlieferungen der
Schriften“?. Und Augustinus: ,Erinnert euch daran, dafl die eine Rede Gottes in
allen Schriften auseinandergezogen ist, und dafl das eine Wort aus dem Munde
vieler heiliger Schriftsteller ertént, jenes Wort, das als Gott im Anfang bei Gott
keine Silben kannte, weil es der Zeit nicht unterworfen war. Wir diirfen uns nicht
wundern, dafl es um unserer Schwachheit willen zur Kleinheit und Zerteiltheit
unserer Laute herabstieg, da es doch auch zur Schwiche unseres Leibes herabge-
stiegen ist“8. In diesem schwachen menschlichen Wortleib wollte es eben uns Armen
sichtbar und hérbar entgegentreten. Die Aufgabe seiner je neuen Gegenwirtig-
setzung aber kommt vor allem den Predigern zu. Darum mahnt schon die Didache:
»Mein Sohn, erinnere dich Tag und Nacht desjenigen, der dir das Wort Gottes
verkiindet. Du sollst ihn e¢hren wie den Herrn selbst. Dort, wo vom Herrn gepredigt
wird, ist ndimlich der Herr selbst“?. Das gleiche sagen die sog. Apostolischen Kon-
stitutionen: ,Wo iber Gott gelehrt wird, da ist Gott gegenwartig“1®. ,Seht, Brii-
der®, ruft Augustinus aus, ,welch grofles Geheimnis: wenn der Ton unserer Worte
das Ohr durchdringt, ist der Herr im Herzen da“11.

Dazu geniigt allerdings nicht, dafl wir beim Wortleibe, d. h. beim Buchstaben
stehen bleiben. Denn ,der Budhstabe tétet, der Geist aber macht lebendig” (2 Kor
3,6). Wir miissen also vom Buchstaben zum Geist vordringen, d. h. den tieferen und
geheimnisvollen und géttlichen Sinn der Schriften kennen zu lernen trachten. Das-
selbe gilt fur das Verstindnis des fleischgewordenen Menschensohnes wie auch fiir
das Verstdndnis der heiligsten Eucharistie. Immer mufl man vom irdischen, mate-
riellen Leibe zum gottlichen Geiste voranschreiten, anders bleibt einem das Ge-
heimnis des gottlichen Wortes verschlossen. ,Alle Korperdinge sind eitel und
leer, denn es ist die geistige Natur, die nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde“12.
»Wie in den letzten Tagen das Wort Gottes aus Maria mit Fleisch bekleidet in
diese Welt hervortrat und etwas anderes an ihm sichtbar war, etwas anderes
geistig verstanden wurde (sein leiblicher Anblick stand ndmlich allen offen, nur
wenigen aber und Auserwihlten ward die Erkenntnis seiner Gottheit verliehen),
so wurde auch das Wort Gottes durch die Propheten und durch den Gesetzgeber
den Menschen nicht ohne das entsprechende Gewand verkiindet. Wie es nimlich
dort durch den Vorhang des Fleisches, so wird es hier durch den Vorhang des Buch-
stabens verhullt, dergestalt, dafl der Buchstabe gleich :dem Fleisch angeschaut, der
geistliche Sinn hingegen, der dahinter verborgen ist, als Goéttlichkeit erfahren
wird . .. ,Selig sind jene Augen‘, die den vom Schleier des Buchstabens verdeckten
inwendigen gottlichen Geist sehen“13, Dieser geistliche Sinn erdffnet sich aber nur
dem Glaubenden und Betenden. Darum mahnt Origenes: ,Du also befleiffige dich
vor allem der Lesung in den Heiligen Schriften ... mit Glauben und in der gott-
wohlgefalligen Vor-Verfassung ... Und es sei dir nicht genug, nur anzuklopfen
und zu forschen, sondern das Allerwichtigste zum Verstehen der géttlichen Dinge
ist das Gebet“14,

7 In Luc L. 6, n. 33 (PL 15, 1677 A). 8 In psalm. 103, s. 4,.n. 1 (PL 37, 137§).

°* IV, 1. 1 VII, 9 (PG 1,1006).

1 In Epist Joh ad Parthos, III, 13 (PL 35,2004).

12 Origenes Ps Co 38, 6 (v. Balthasar n. 180).
13 QOrigines In Lev hom 1,1 (v. B. n. 223). 14 Orig., Epist ad Greg 3 (v. B. n. 186).



368 Franz Maier

Wer sich glaubend und betend dem Wort Gottes hingibt, der erfdhrt in der
Erfassung des geistlichen Sinnes zugleich auch seine Lebendigkeit und seine umwan-
delnde Kraft. Denn ,die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist und Leben®
(Joh 6, 68). ,Mir scheint eine jede Rede der gottlichen Schrift einem Samenkorn
vergleichbar, dessen Natur es ist, in die Erde geworfen, wiederzuerstehen in der
Ahre oder was sonst die Gestalt seiner Frucht ist, und so sich zu vervielfaltigen und
auszubreiten, und das um so iippiger, j¢ mehr Mithe der kundige Landmann auf-
gewandt hat und je gréfiere Wohltat die fruchtbare Frde spendet®1s. Bisweilen
gleicht das Wort der Schrift einem Schwert, bisweilen einem Brand: immer aber
ist es Christus selbst, der das Schwert fithrt gegen die Sinde und das Bése und der
den Brand in die Seele hineinwirft, um sie umzubrennen und zu vergdttlichen. Das
Ziel solchen Schneidens und Brennens im Wort ist die Umwandlung der Seele
in das Gleichbild Christi und damit ihre Vereinigung mit dem Worte selbst. In
diesem Zusammenhang sprechen die Viter gern von der Geburt Christi im Herzen
der Glaubigen!s, ,Oder weifit du nicht, dafl aus diesem Samen des Wortes Gottes
Christus geboren wird im Herzen der Horer?“17. ,Ist das Wort einmal eingetreten
in eure Seelen und hat sich befestigt in euren Herzen, so wird es eure Geister
formen nach der Form selbst des Wortes ... Dadurch wird Christus selber Form
annehmen in euch und ihr werdet wahrhaftig ein ,gerechter Same’ werden“18,

Kann es eine innigere Vereinigung des Menschen mit Christus geben? Durch die
gliubige Annahme und die geistige Erfassung des Wortes Gottes wird Christus im
Herzen der Menschen geboren, wohnt er in ihnen, ist er ihr Besitz. ,Was diese
Vereinigung der Seele mit dem Logos angeht, so ist es gewi}, dafl sie sich nur ver-
wirklichen 1afit durch das Studium der heiligen Biicher, die gemaf} ihrer bildhaften
Benennung Brunnen sind ... Konntet ihr doch wenigstens ausharren im Suchen,
damit der Logos Gottes, wenn er auch euch findet beim Wasser, euch erfasse und
euch mit sich vereinige, um mit thm ein einziger Geist zu werden in Christus Jesus
unserem Herrn“19,

IL.

Dieser Vorgang der Wort-Kommunion wird nun von den Vitern in Uergleich zur
eucharistischen Kommunion gebracht.

Zunichst sind es die Bilder von Speise und Trank, von Wein und Brot, die von
der Eucharistie genommen werden. So vergleicht z. B. Irendus das Wort Gottes
mit dem Lebensbaum, der im Paradies von heute, der Kirche, gepflanzt sei und von
dem alle essen sollen. Man miisse, sagt er, ,zur Kirche Zuflucht nehmen und in ihrem
SchofRe erzogen und mit den Heiligen Schriften erndhrt werden“20, Und Clemens -
von Alexandrien schreibt: ,Die Speise und der Trank des gottlichen Logos bestehen
in der Erkenntnis der gottlichen Wahrheit“2!, und anderswo sieht er in der Lehre
Christi das Blut und die Milch, mit denen der Christ gendhrt wird22. Dasselbe

15 Origenes, Exodus hom 1,1 (v. Balthasar n. 202).

18 Vgl. Hugo Rahner'S. ]., Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt
Christi im Herzen der Gliubigen. In Ztschr, f. kath. Theol. 59 (1935) 333 f.

17 Origenes, In Lev hom 12, n. 7. (PG 12, 543 D).

18 Origenes, Selecta in Ps, hom 4 in Ps 36 (PG 12, 1857 B).

19 In Gen 10,5 (PG 12, 220). ‘ 20 Contra haer V, 20,2 (PG 7, 1178 A).

2 Stromata V, 10 (PG 9, 102). 22 Pidag 1,6 (PG 8, 310).



Die zweifache Kommunion 369

liest man bei seinem Nachfolger Origenes: ,An unserem Sonntag 1t der Herr
immer Manna vom Himmel regnen. Und auch heute sage ich euch, der Herr hat
Manmna vom Himmel regnen lassen. Denn die Lehren, die man euch gelesen hat,
kommen vom Himmel. Die Worte, die man eben verkiindet hat, sind aus dem
Munde Gottes gefallen“23. Betrachtet nun die kleine Anzahl Brote, die wir brechen:
wir nchmen nimlich einige Worte der Heiligen Schrift, und siehe da, Tausende
sind gesdttigt ... Denn wenn ihr in euch das Wort Gottes, wenn ihr von Jesus
das lebendige Wasser empfangen habt, und zwar worauf es ankommt, im Glauben,
so wird es in euch zu einer ,Quelle des Wassers, das ins ewige Leben weiterstromt’
(Joh 4, 14)“2¢, Didymus hinwiederum kommentiert den Vers: ,Kommet, esset von
meinem Brot, trinket den Wein, den ich mischte® (Spr 9, 5): ,Unter dem Brot sollst
du mit mir verstehen die unerschiitterlichen Gebote Gottes und unter dem Wein die
Erkenntnis Gottes durch die Betrachtung der Heiligen Schriften. Ahnlich sollst du
darunter auch seinen géttlichen Leib und sein kostbares Blut verstehen“?S. Neben
Origenes hat am meisten Augustinus die Heilige Schrift eine Speise genannt und
die Betrachtung der Schrift ein Essen und Trinken. ,Das Brot ist das Wort Gottes,
das nie vom Munde des Gerechten weicht ... Wenn du hérst und wenn du liest,
dann issest du“28, Darum mahnt er seine Zuhorer: ,Wenn das Wort Gottes unser
Brot ist, so laf es uns Schweifl kosten, es zu horen, damit wir nicht aus Mangel an
ihm sterben“??. Bei einer Vater-Unser-Erklarung legt er die Bitte: ,Gib uns heute
unser tagliches Brot“ in diesem Sinne aus: ,Das ist das Wort Gottes, das uns
jeden Tag gereicht wird. Es ist unser tdgliches Brot, von dem nicht der Bauch,
sondern der Geist lebt. Es ist uns jetzt aber auch notwendig, da wir Arbeiter im
Weinberg sind. Es ist Speise, nicht Lohn . .. Unsere tégliche Speise ist ndmlich das
Wort Gottes, das immer in den Kirchen dargereicht wird, unser Lohn aber nach der
Arbeit heifit ewiges Leben“28,

Man konnte einwenden: all diese Stellen besagten nichts anderes, als was Christus
selbst schon in seiner Versuchungsstunde Satan erwiderte: ,Nicht vom Brote allein
lebt der Mensch, sondern von jedem Worte, das aus dem Munde Gottes kommt®
(Mt 4, 4). Von einem Vergleich mit der Eucharistie kénne darum keine Rede sein.
Aber dem ist nicht so. Die Viater wollen mehr sagen. Sie wenden darum ohne Be-
denken jene Stellen des Alten Testamentes auf die Schrift an, die auch von der
Eucharistie gebraucht werden, ja, geradezu deren Vorbilder darstellen. Wie Ori-
genes von der Schrift als dem Manna spricht, das Gott jeden Sonntag auf die
Hérer des Evangeliums herabregnen lasse, so vergleicht Augustin die Schrift mit
dem Wasser, das Moses aus dem Felsen schlagt: ,Jene, die nach Gott diirsten,
miissen Durst haben mit der Seele und nicht nur mit dem Leibe. Denn auch der
Seele gibt Gott sein Brot, nidmlich das Wort der Wahrheit... Gott hat Mitleid
mit uns und schuf uns in der Wiiste einen Trost, indem er die Prediger schickte
voll des Heiligen Geistes, damit in ihnen sich eine Quelle eréffne mit lebendigem
Wasser fiir das ewige Leben“®. Und immer wieder gilt fiir das Essen und Trinken
dieser geistigen Speise dieselbe Vorbedingung: Nur dem Glanbenden und Beten-

23 In Exod hom 7,5 (PG 12, 346 A). 24 In Gen hom 12,5 (PG 12, 229).
2% In Prov 9,5 (PG 39, 1633 A). 2 Ennar in Ps, Ps 36, III, 5 (PL 36, 386).
27 Ennar in Ps, Ps 32,11,1 (PL 36, 286). % Sermo 56,10 (PL 38, 381).

2 Ennar in Ps, Ps 62,7 (PL 36, 752).

[+ ¥



370 Franz Maier

den, dem die Welt Verachtenden und nach Christus Verlangenden wird sie zur
kraftigenden Nahrung, die dem Bilde des Sohnes gleichgestaltet. Darum sagt Gregor
der Grofle: ,,Er hat gegessen und ist nicht satt geworden® (Agg 1, 6); das gilt
von dem, der zwar die Worte Gottes hort, aber nach irdischem Gewinn und dem
Ruhm der Welt verlangt . . . ,Er hat getrunken, aber den Durst nicht gestillt‘ (ebda);
das gilt von dem, der zwar auf die Worte der Verkiindigung hinhort, aber seinen
Sinn nicht andert. Nur durch die Berauschung pflegt der Sinn der Trinkenden gedn-
dert zu werden. Wer sich darum der Erkenntnis des Wortes Gottes hingibt und
zugleich nach irdischen Dingen trachtet, der trinkt und wird nicht berauscht. Wenn
er namlich berauscht wiirde, hitte er zweifelsohne seinen Sinn geindert, so dafl
er das Irdische nicht mehr suchte und die Eitelkeiten und Verginglichkeiten dieser
Welt, die er vorher geliebt hatte, nicht mehr liebte®3o,

Daf die Schrift als Speise und Trank, als Manna vom Himmel und Wasser aus
dem Felsen, in die Nahe der Eucharistie geriickt wird, geht nun vollends aus jenen
Texten hervor, in denen von der Schrift als dem Fleische und Blute Christi die Rede
ist. So schreibt z. B. Tertullian: ,Seine Rede ... hat er auch sein Fleisch genannt,
weil auch seine Rede Fleisch geworden war. .. und darum durch das Gehor ver-
schlungen, durch den Verstand zerkaut und durch den Glauben verdaut werden
mufl“st, Ahnlich sagt Origenes: ,Die Christen essen jeden Tag das Fleisch des
Lammes, d. h. sie nehmen jeden Tag das Fleisch des Wortes Gottes ... Ihr dirft
niemals aufhoren, das Fleisch des Wortes zu essen“s2. Und Hieronymus: ,Gut ist
es, wahrhaftige Speisen und wahrhaftigen Trank zu sich zu nehmen, die wir vom
Fleische und Blute des Lammes in den géttlichen Biichern finden“ss. Endlich noch
Ambrosius: ,Trinke den Kelch der beiden Testamente, des alten und des neuen,
denn in beiden trinkst du Christus“34. So sehr ist fur Origenes der Gedanke des
Essens und Trinkens des Fleisches und Blutes Christi mit dem glaubigen Eindringen
in die Schrift verbunden, dafl es den Anschein hat, als wiirde die Eucharistie als
eigener sakramentaler Vorgang vollstindig aufgeldst oder jedenfalls so spirituali-
siert, daf sie mit dem WORT Gottes in der Schrift zusammenfillt. Bei der Inter-
pretation der Einsetzungsworte sagt er nidmlich: ,,Dies ist mein Leibf. Das Brot,
von dem das WORT Gott bekennt, daf es sein ,Leib’ sei, ist das WORT, das die
Seele nihrt, das Wort, das aus dem WORT Gott hervorgeht, und das Brot, das
aus dem himmlischen Brote stammt ... Und jener Trank, von dem das WORT
Gott bekennt, daf es sein ,Blut’ sei, ist das WORT, das herrlich die Seelen der
Trinkenden trankt und berauscht. Er ist in dem Becher, von dem es heifit: ,Und
dein berauschender Becher, wie herrlich ist er’, und er ist der Trank aus jenem
,Erzeugnis‘ des ,wahren Weinstocks’, welcher sprach: ,Ich bin der wahre Weinstock',
und es ist das Blut jener Traube, die in die Keltern des Leidens geworfen diesen
Trank hervorgebracht, wie auch das ,Brot‘ das Wort Christi ist, von jenem Weizen
gemadcht, der in die Erde fallen mufite, um viele Frucht zu bringen ... Denn was
anderes konnte der Leib oder das Blut des WORTES sein, als das nahrende WORT
und das WORT, das ,das Herz erfreut*3s.

30 Hom in Ez I, hom 10, 7 (PL 76, 888 D). 31 De resurr. carnis c. 37 (PL 2, §47).
32 In Gen hom 10, 3 (v. Balthasar n. 714). 33 Com in Eccl (PL 23, 1033).

3¢ Enpar in Ps, Ps 1 (PL 14, 940).

%5 Commentariorum series 85 (v. Balthasar n. 715).



Die zweifache Kommunion 871

1.

Es ist nun keine Frage, dafl die alexandrinischen Viter die Kommunion mit dem
ewigen WORT durch Betrachten und Anhéren des Evangeliums bisweilen als
die eigentliche Kommunion geschildert haben. Aber sie haben sie nicht einfach mit
der eucharistischen Kommunion in eins gesetzt. Wir haben geniigend klare Texte,
die in demselben Satz von einer zweifachen Kommunion sprechen: von der Kom-
munion im Wort der Schrift und von der eucharistischen Kommunion. So gerade
auch von Origenes: ,Bibere dicimur sanguinem Christi non solum sacramentorum
ritu, sed et cum sermones recipimus in quibus vita consistit (Wir nennen es das
,Blut Christi trinken‘ nicht nur, wenn wir die Geheimnisse [d. h. die Eucharistie]}
feiern, sondern auch, wenn wir die Reden aufnehmen, in denen das Leben be-
steht)’8. Und an einer anderen Stelle: ,Ihr wifit, mit welch ehrfiirchtiger Vorsicht
‘ihr den Leib des Herrn bewahrt, wenn er euch tbergeben wind, aus Furcht, es
konnte davon irgendeine Krume zu Boden fallen oder ¢in Teil des geheiligten
Schatzes verloren gehen ... Wenn ihr mit Recht so viel Vorsicht aufwendet, da es
um seinen Leib geht, warum mochtet ihr, dafl die nachlissige Bebandlung des
Wortes Gottes eine geringere Strafe verdiene als die seines Leibes“37. Ebenso klar
wie Origenes unterscheidet auch Augustinus zwei Arten der Kommunion. Bei einer
Erklirung der Vater-Unser-Bitte: ,Gib uns heute unser tigliches Brot® sagt er:
,Entweder verstehen wir darunter jenes tigliche Brot, das ihr vom Altare empfan-
get, oder das Wort Gottes, das tiglich gepredigt wird, das auch ein Brot ist“ss.
Damit stimmt Hieronymus iiberein, wenn er sagt: ,Gib uns heute unser tagliches
Brot... Es mag einer der Meinung sein, daf er das vom himmlischen Brot der
Mysterien sage. Das lassen wir zwar gelten, weil es wahrhaftig das Fleisch und
das Blut Christi ist. Im iibrigen kénnen wir aber auch so sagen: das Brot Christi
und sein Leib ist das gottliche Wort und die himmlische Lehre“s. Und an Origenes
erinnert, wenn derselbe Hieronymus schreibt: ,Wenn Christus sagt: ,Wer mein
Fleisch nicht it und mein Blut nicht trinkt’, so kann man das zwar auch vom
Mysterium verstehen, dennoch ist wahrhaft unter dem Leib Christi und seinem Blut
auch die Lehre der Schriften zu verstehen, die gottliche Weisheit. Wenn wir zum
Mysterium gehen — wer gliubig ist, versteht, was ich meine — und eine Krume
wiirde zu Boden fallen, so laufen wir grofie Gefahr. Wenn wir beim Anhéren des
Wortes Gottes, wo uns die Lehre Christi und das Fleisch Christi und sein Blut in
die Ohren gegossen wird, nicht umdenken, in wie grofle Gefahr laufen wir dann?“4e.

, Weil das Fleisch des Herrn eine wahre Speise ist und sein Blut ein wahrer Trank,
so haben wir der Erfiillung nach dieses Gut in dieser Zeit nur dann, wenn wir mit
seinem Fleisch uns nihren und sein Blut trinken, nicht nur im Mysterium, sondern
auch in der Lesung der Schriften. Eine wahre Speise und ein wahrer Trank, die

36 In Num hom 16,9 (PG 12, 701).
%7 In Ex hom 18, 3 (PG 12, 391); vgl. dazu H. U. v. Balthasar: ,Le Mysterion d’Origéne®.
In: Recherches des sciences rehgeuses 26 (1936), S. 545.
38 Sermo 60, 6 (PL 38, 401).
3 Brev in Ps, Ps 145 (PL 26, 1250—51).
4 Brev in Ps, Ps 147 (PL 26, 1258—59).



372 . Franz Maier

aus dem Worte Gottes genommen werden, ist nimlich das Wissen aus den Schrif-
ten“4t,

Ebenso schreiben nicht wenige#?, so dafl man von einer einhelligen Tradition
der Viter in dieser Frage sprechen kann. Noch bei Cdsarius von Arles liest man:
»1ch frage euch, meine Briider, welches von diesen beiden Dingen scheint euch von
groferer Wiirde zu sein, das Wort Gottes oder der Leib Jesu Christi? Wenn ihr
die Wahrheit sagen wollt, werdet ihr ohne Zweifel antworten, dafl euch das Wort
Jesu Christi nicht weniger achtenswert erscheint als sein Leib. Die gleiche Vorsidht,
die wir walten lassen, um den Leib Christi nicht auf den Boden fallen zu lassen. . .,
miissen wir auch aufwenden, um nicht aus unserem Herzen das Wort Gottes fallen
zu lassen, das man euch verkiindet; denn derjenige, welcher nachlissig das Wort
Gottes anhort, ist nicht weniger schuldbar als jener, der durch seine Schuld den
Leib Christi fallen 1a88t“#. Und selbst Petrus Lombardus, der als einer der ersten
die Sakramentenlehre systematisch aufgebant und durchdacht hat, kennt neben
der eucharistischen Kommunion noch die geistige ans dem Wort Gottes und bezeich-
net das Manna als ,figura divini eloquii“44, Im gleichen 12. Jahrhundert schreibt
der Kartiuser Guigo der Jiingere in seiner Epistola ad Fratres de monte Dei:
»Jeder, der Christi Sinn hat, weifl, wie sehr es der christlichen Frommigkeit niitzt,
wenigstens eine Stunde im Tag die Wohltaten des Leidens und der Erlosung Christi
aufmerksam zu betrachten . . ., denn das heifit geistigerweise den Leib Christi essen
und sein Blut trinken zu seinem Andenken®. Dann fiihrt er aus, dal nur wenige das
Sakrament der Eucharistie mitfeiern konnen, dafl aber auf solche Weise alle, an
allen Orten und in allen Umstinden, den Gegenstand des Sakramentes auch ohne
das Sakrament empfangen konnen in der Betrachtung: ,Das Sakrament gereicht
jenem, der es ohne den Gegenstand des Sakramentes, d. h. unwiirdig empfingt,
zum Tode. Der Gegenstand des Sakramentes aber gereicht jenem, der ihn auflerhalb
des Sakramentes empfingt, zum ewigen Leben. Wenn du also willst, wahrhaft
willst, so kannst du jenen zu allen Stunden des Tages und der Nacht in deiner Zelle
haben. So oft du im Andenken an ihn, der fir dich gelitten hat, in Gedanken treu
und fromm bei seiner Tat verweilst, issest du seinen Leib und trinkst du sein
Blut“4s.

Iv.

‘Wenn wir die hier gebotenen Texte noch einmal iiberschanen, so diirfte wenig-
stens eines feststehen: Es gibt nach iibereinstimmender Vitertradition eine zwei-
fache Kommunion, eine sakramentale Kommunion, die Eucharistie, und eine Wort-
Kommunion, die in der gliubigen und liebenden Aufnahme des Wortes Gottes und
in seiner tieferen, geistigen Durchdringung besteht. Eine weitere Frage ist die,
was die Viter genaner unter beiden Kommunionen verstanden und in welchem
Verhaltnis sie beide zueinander gesehen haben. Es wiirde den Rahmen dieser Arbeit

11 Com in Eccl 111, 12—13 (PL 23, 1039). Vgl. dazu D. Gorce, La lectio divina dés origines
du cénobitisme a St. Benoit et Cassiodore I: St. Jérome et la lecture sacrée dans le milien
ascétique romain, Paris 1925.

22 7 B, Hippolyt, In Prov 9,1 (P.G. 10,628); Eusebius v. Cisarea, De solemnitate
Pasdhali, n. 2 u. 4 (P. G. 24, 686 u. 701); St. Nilus, Ep. Lib I., Ep 99 (P. G. 79, 126).

43 Sermo 300,2 (PL 39, 2319).

44 Com in Ps, Ps 134 (PL 191, 1190). 4 Lib 1, ¢ 10 (PL 184, 327).



Die zweifache Kommunion 373

weit liberschreiten, wollten wir das im einzelnen untersuchen. Es seien aber wenig-
stens einige Hinweise zur Losung dieser Fragen gegeben.

Wenn die Wort-Kommunion bei manchen Vitern den Vorrang vor der sakra-
mentalen Kommunion zu haben scheint, und wenn diese gleichzeitig spiritualisiert
zu werden droht#, so ist das nur aus einem gréfleren Zusammenhang heraus zu
verstehen. Das eigentliche Ziel beider Kommunionen ist nach der Vitertheologie,
insbesondere nach den Alexandrinern, die Vereinigung der gliubigen Seele mit
dem gottlichen Logos. Da dieser einen zweifachen Leib angenommen hat: im Wort
und ,in der Ahnlichkeit unseres Siinden-Fleisches® (Rom 8, 3), so ist eine zweifache
Kommunion méglich. Aber in beiden Fillen gilt es vom Leibe zum Geist vorzu-
dringen. Der Leib allein ohne den Geist wére tot und zu nichts niitze. Genau so
‘wenig wie der Ungldubige gottliches Leben aus der Lesung der Heiligen Schrift
empfingt, weil er am toten Buchstaben hingen bleibt und seinen geistigen Sinn
nicht erfafit, ebensowenig empfingt den Geist des Herrn, wer ohne Vorbereitung
und ohne rechte Gesinnung zur FEucharistie hinzutritt. Woh!l empfangt -dieser den
wirklichen Leib Christi, aber er gereicht ihm zum Gericht und zum Tode (vgl. 1 Kor
11,29). In beiden Kommunionen ist es also das gleiche, dessen wir letztlich teil-
haftig werden sollen: des gottlichen Geistes Jesu Christi. Das wird aber offenbar
fir uns deutlicher in der Kommunion des Wortes als in der Kommunion des Flei-
sches und Blutes. Denn der Wortleib, d. h. der Buchstabe, bleibt oft unverstindlich
und dringt aus sich selbst zum Geist hin, wahrend unsere Schwiche leicht bei der
Sichtbarkeit des menschlichen Leibes stehen bleibt. Dariiber hinaus 148t die Schrift
uns leichter erkennen, dafl das tiefste Wesen Christi Wort-sein, d. h. Geist-sein,
bedeutet. Es ist wohl keine Frage, daf} in dieser Auffassung die menschliche Natur
Christi in ihrer Mittlerstellung, sowohl der Leib wie auch vor allem der menschliche
Geist Christi, zu kurz kommt, womit iibereinstimmt, dafl es lange gedauert hat,
ehe in der Geschichte der Christologie dieser menschliche Geist gegeniiber dem
gdttlichen Geist in seinem eigenen Wesen klar herausgestellt wurde.

Von hierher ist nun auch verstdndlich, wenn in den Zeugnissen so eindringlich
der Glaube als der eine und einzige Weg (in beiden Kommunionen) zur Vereini-
gung mit Christus, ja, als ,die bleibende Wesensform, in der uns Christus gegeben
ist“47, dargestellt wird. Daher der oftmalige Hinweis auf die Notwendigkeit eines
von der Liebe beseelten Glaubens, der geradezu als das Fleisch und Blut des Herrn
hingestellt wird. So liest man es schon bei Ignatius von Antiochien: ,Erneuert euch

48 Man vergleiche dazu nur einige Stellen aus Origenes: ,Die wahre Speise des Geistes
aber ist das WORT Gottes® (In Num hom 27, 1; bei v. Balthasar n. 704). ,Das ,wesentliche
Brot also, das der Vernunftnatur am geméafesten ist und ihrem Wesen anverwandt, verleiht
der Seele zugleich Gesundheit, gutes Verhalten und Kraft, und teilt dem Essenden die
eigene Unsterblichkeit mit, — denn unsterblich ist das WORT Gottes . . . Wir miissen also
darum beten, seiner wiirdig befunden zu werden und, gendhrt mit dem WORTE, das ,Gott
ist’ und ,im Anfang bei Gott war', vergéttlicht zy werden® (Uber das Gebet 27; bei v. Bal-
thasar n. 707). Zu den Einsetzungsworten: ,Nehmet hin und esset!“ heifit es im Kommentar
zum Johannesevangelium (32,16 — PL 14, 810): ,Dieses Brot und diesen Trank mégen
diejenigen, die sich an den bloflen Wortsinn halten, nach der allgemeinen Auslegung auf
die Eucharistie beziehen; wer tiefer hinzuhorchen gelernt hat, versteht diese Worte entspre-
chend einem gottlicheren Versprechen vom Logos, der Nahrung der Wahrheit®,

17 Gottlieb Sohngen, Christi Gegenwart in uvns durch den Glauben. In: Die Messe in der
Glaubensverkindigung {Jungmannfestschrift), Freiburg 1950, S. 16.



374 Franz Maier

im Glauben, das bedeutet das Fleisch des Herrn, und in der Liebe, das bedeutet
das Blut Jesu Christi“48, Noch beriihmter ist jenes Wort Augustins, das im Mittel-
alter immer wieder zitiert wurde: ,Das ist nimlich das Werk Gottes, daf ihr an
jenen glaubt, den er getauft hat. Das heiflt man also die Speise essen, die nicht
verdirbt, sondern fiirs ewige Leben bleibt. Wozn hiltst du die Zzhne und den Bauch
bereit? Glaube, und du hast gegessen! Crede et manducasti!“4, Man fragt sich,
welche Funktion bei dieser Betonung des Glaubens noch dem leiblichen Element
bei der Kommunion (dem Buchstaben der Schrift, dem Fleisch und Blut Christi bei
der Eucharistie) zukommt. Scheint der Leib, in dem der Herr uns erscheint, nicht
eher ein Hindernis fir die geistige Vereinigung mit ihm zu sein? Das kann er wohl
sein, anderseits aber ist dieser Leib in unserem gefallenen Zustand fiir uns not-
wendig, anders kénnten wir in unserer Schwiche gar nicht mit dem gottlichen Logos
verbunden werden. Unmittelbar ist das nicht méglich. Darum nahm der Logos das
Fleisch unserer Schwachheit an, um uns in diesem Fleisch und aus diesem Fleisch
heraus zu erlosen. Wir miissen zuerst den sichtbaren ,Leib“ des Herrn beriihren,
gldubig berithren, ehe wir in einen geistigen Kontakt mit ihm kommen und des
gottlichen Logos teilhaftig werden. Aber wir diirfen nicht beim Leibe stehen blei- -
ben. Er ist ja nur Hinweis und Symbol fiir die Gegenwart einer tieferen Wirklich-

keit: fiir die Gegenwart des Logos in seinem geheimnisvollen, mystischen Leibe.
der Kirches®.

Wie verhalten sich nun die beiden Kommunionen zueinander? Nach der bis-
herigen Darstellung ist es klar, dafl die Bedeutung der eucharistischen Kommunion
hier zu wenig gesehen wird. Wohl wird mit Recht betont, daf die eucharistische
Kommunion ohne gleichzeitige Wort-Kommunion, d. h. vor allem ohne den Glau-
ben, unfruchtbar sei. Aber es wird nicht gesagt, dafl auch die Wort-Kommunion
auf die Dauer fiir ihre Fruchtbarkeit nicht der encharistischen Kommunion entbeh-
ren kénne, ja, dafl diese nach gottlicher Anordnung sogar der gewdéhnliche Weg sei,
um mit Christus, dem Herrn, vereinigt zu werden, nicht nur mit seiner Seele,
sondern anch mit seinem Leibe. Mit diesem Mangel haben wir heute in unserer
religiosen Praxis nichts mehr zu tun, nachdem nun schon seit Jahrhunderten und
immer mehr die Wahrheit und Wirklichkeit des Fleisches und Blutes Christi unter
den eucharistischen Gestalten und ihre bleibende Gegenwart betont wird. Wohl
aber konnten wir aus der Vitertheologie wieder lernen, die encharistische Kommunion
nicht zn individualistisch aufzufassen, als handle es sich nur um etwas, was sich
ausschlieBlich zwischen der Seele und dem Herrn, in personlicher Intimitat, abspiele.
Wir miissen wieder mehr ven dem groflen Gedanken erfiillt werden, daf wir durch
die Encharistie alle zu einer Liebeseinheit in Christus zusammenwachsen sollen,
zum Lobpreis und zur Verherrlichkeit des dreifaltigen Gottes, der die Liebe ist.
Und gerade dazu kénnte uns anch die Wort-Kommunion eine wesentliche Hilfe
sein. Sie gilte es darum bewufiter, als es vielfach geschieht, zu pflegen. Beide Kom-
munionen gehoren zusammen und erhellen und ergdnzen sich gegenseitig. Sie
bilden nur einen Kosmos, den Kosmos der einen Heilsveranstaltung in Christus.
,Die Kirche Gottes“, sagt Bossuet, ,hat zwei erhabene und verehrungswiirdige

p—

48 Ep ad Trall 8,1 (ed. Biklmeyer, Tiibingen 1924, S. 95).
4 Tract in Joh 25, 6 (PL 85, 1602).
5 Vgl. de Lubac a. a. O., S. 355 ff.




Aus dem Leben der Kirche 375

Stitten: ich will sagen den Altar und die Kanzel . . . Es besteht eine sehr enge Ver-
bindung zwischen diesen zwei geheiligten Stitten, und die Werke, die dort voll-
bracht werden, haben eine wunderbare Beziehung zueinander. Von der einen wie
von der anderen dieser Stitten wird den Kindern Gottes eine himmlische Nahrung
ausgeteilt . . . Die Prediger steigen auf die Kanzel im selben Geist, in dem sie zum
Altar schreiten. Sie steigen hinauf, um dort ein Mysterium zu feiern, das jenem der
heiligsten Eucharistie ahnlich ist. Denn der Leib Jesu Christi ist nicht mehr Wirk-
lichkeit im anbetungswiirdigen Sakrament, als die Wahrheit Jesu Christi in der
evangelischen Predigt ist*st.

5 Predigt fir den zweiten Fastensonntag 1663 (ed. Ladkat, vol. 9, p. 112—184). Auf der-
selben Uberzeugung beruhte in vielen deutschen Didzesen der einstige Brauch, neben der
beiligsten Eucharistie auch das Evangelienbuch im Tabernakel, bzw. Sakramentshiuschen
aufzubewahren und es bei der Sonntagspredigt vor allem Volk herauszunehmen.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Papst Pius XII. iiber Krise und Reform der Frauenorden

Zum ersten romischen Kongref der Generaloberinnen
aller Kongregationen pipstlichen Rechts.

Von Heinrich Bleienstein S. J., Miinchen

Die Piapstliche Kongregation fiir Ordenslente (Sacra Congregatio de Religiosis)
in Rom entfaltet seit geraumer Zeit eine Tatigkeit, deren Rithrigkeit und Zeitauf-
geschlossenheit nicht dbersehen werden kann. Waren es in den Jahren 1947 und
1948 vor allem die Weltlichen Institute, die thre Kraft und Aufmerksamkeit in
Anspruch nahmen, so sind es seitdem die inneren Zustinde und apostolischen Lei-
stungen der Orden und Kongregationen, deren Priffung und zeitgemifie Anpas-
sung ihr besonders am Herzen liegen.

Ein aufschlufreicher dokumentarischer Beweis dafiir ist der elendhus quaestionum
vom 9. Dezember 1948, ein Fragebogen iiber das klsterliche Leben mit 342 Fragen,
die die hoheren Ordensobern in jedem flinften Jahr der Religiosen-Kongregation
beantworten miissen. Er lost den seitherigen elenchus aus dem Jahre 1922 ab, weil
dessen 105 Fragen aus der Regierungszeit Papst Pius XI. der ordensgeschichtlichen
Entwicklung der letzten 30 Jahre und den heutigen Anforderungen an die kirch-
lichen Vollkommenheitsstinde nicht mehr geniigen.

Ein weiteres, noch viel bedeutsameres Zeugnis fiir die hohe Akt1v1tat der Reli-
giosen-Kongregation ist das 1949 von ihrer wissenschaftlichen Kommission heraus-
gegebene Enchiridion de statibus perfectionis, ein 651 Seiten starkes Handbuch fiir
Ordensleute, insbesondere fiir Novizenmeister und Spirituile, in dem alle Doku-
mente gesammelt sind, in denen sich die Kirche iiber die Erzichung und Bildung
des Ordensnachwuchses im Laufe der Jahrhunderte geduflert hat. Das Werk ist





