
Die zweifache Kommunion mit Christus 
nach der Lehre der Kirchenväter 

Von Franz Maier, Schönbrunn (Kt. Zug), Schweiz 

Die hier aufgeworfene Frage nach der zweifachen Kommunion ist in der gegen- 
wärtigen katholischen Theologie sehr aktuell. Sie ist in jüngster Zeit mehrfach 
behandelt worden. Man kann dabei • in Frankreich stärker als bei uns • eine 
deutliche Tendenz zur Spiritualisierung feststellen, so als komme der geistigen 
Kommunion (in dieser oder jener Form) vor der sakramentalen der Vorrang zu, 
als enthülle jene in tieferer Weise das Wesen und das Ziel der gnadenhaften 
Vereinigung des Christen mit Christus. Zum Beweis dafür beruft man sich nicht 
selten auf das Zeugnis der Kirchenväter. Im folgenden soll diese Behauptung 
einmal geprüft werden. In weiteren Aufsätzen werden Prof. Dr. Rudolf 
Schnackenburg, Dillingen, und P. Karl Rahner S. J., Innsbruck, dieselbe Frage 
von der Lehre der Schrift, bzw. der Theologen her behandeln. 

Die Schriftleitung. 

Kennen die Kirchenväter neben der sakramentalen Kommunion noch eine andere? 
Das kann nicht geleugnet werden. Sie sprechen oftmals von einer Kommunion mit 
Christus durch Schriftlesung und -betrachtung und durch gläubiges Anhören des 
Wortes Gottes. Man hat lange Zeit beide Arten von Kommunion nicht genügend 
auseinandergehalten und darum den Kirchenvätern alexandrinischer Herkunft 
allzu schnell eine heterodoxe Spiritualisierung und Symbolisierung der Lehre von 
der Eucharistie vorgeworfen. Je mehr sich die protestantische reformierte Theologie 
zum Beweis ihrer Lehre von der symbolischen Gegenwart Christi im Abendmahl 
auf das Zeugnis der Väter berief, um so mißtrauischer wurde man auf katholischer 
Seite diesem Zeugnis gegenüber. Insbesondere galt Origenes bis in unsere Zeit 
hinein auch in dieser Frage als Vater der Häresie1. Gegen die ausschließlich ver- 
fochtene Gegenwart Christi im Wort und im Glauben setzte man um so betonter 
seine leibliche und bleibende Gegenwart im Sakrament, so daß in der neueren 
katholischen Theologie fast nur mehr von ihr die Rede war. Erst in jüngster Zeit 
hat sich hier eine Wandlung angebahnt. Wir versuchen darum einmal, die Lehre 
der Kirchenväter von der zweifachen Kommunion vorurteilsfrei darzustellen, ohne 
über alles ein letztes Urteil fällen zu wollen. 

I. 

Beschränken wir uns zunächst auf jene Aussagen der Väter, die von einer Gegen- 
wart und einem Empfang Christi im Worte Gottes sprechen. 

In den Heiligen Schriften ist das Wort Gottes niedergelegt, aber nicht nur als 
totes, sondern als ewig lebendiges. Es war nicht nur lebendig, als es einst zu den 

1 Vgl. Henri de Lubac, Histoire et Esprit. L'intelligence de L'ficriture, Paris 1950, 
S. 355 ff. • Für die Wandlung des Origenesbildes in der katholischen Theologie vgl. 
A. Lieske, Die Theologie der Logosmystik bei Origenes, Münster i. W. 1938. 



366 Franz Maier 

Propheten und durch die Propheten gesprochen wurde und aus dem Munde Christi 
entströmte. Es bleibt vielmehr lebendig und ewig wirksam. Letztlich sind es ja gar 
nicht viele Worte, die nach menschlicher Art gehäuft werden. Alle Worte der 
Heiligen Schriften sind vielmehr im Grunde nur ein einziges Wort, das EWIGE 
WORT, der Logos, der im Anfang beim Vater war und sich nun in einem mensch- 
lichen Wort inkarniert hat. Wie der eingeborene, von Ewigkeit her gezeugte Sohn 
des Vaters in Maria, der Jungfrau, einen Leib annahm, so hat er auch in den Heili- 
gen Schriften einen Wortleib angenommen. In diesem wie in jenem ist er uns gegen- 
wärtig, ja, - in seinem Wortleib war er schon auf Erden, als er noch nicht im 
Fleische erschienen war. Denn •nicht nur einmal ist mein Herr Jesus Christus 
auf die Erde gekommen; auch zu Isaias kam er, auch zu Moses kam er, auch zum 
Volke kam er und kam zu einem jeden der Propheten, auch du fürchte dich 
nicht: selbst wenn du ihn schon aufgenommen hast, er kommt doch wieder. 
Daß er aber bereits vor seiner Ankunft im Fleische gekommen ist, dafür nimm 
ihn selbst als Zeugen, der sich verrät mit den Worten: Jerusalem, Jerusalem, 
das du die Propheten tötest und die steinigst, die zu dir gesandt wurden, wie 
oft wollte ich deine Söhne sammeln'. ,Wie oft!'... Er lügt nicht"2. Von dieser 
leiblichen Gegenwart Christi im Wort gilt das gleiche, was Johannes vom Men- 
schensohne schreibt: •Was schon ,von Anfang an' war, was wir gehört und mit unse- 
ren Augen gesehen, was wir geschaut und mit unseren Händen berührt haben vom 
,Worte des Lebens' - denn das Leben ist erschienen; wir haben es gesehen, wir 
bezeugen und verkünden euch das ewige Leben, das ,beim Vater war' und uns 
offenbar geworden ist - also was wir gesehen und gehört haben, das verkünden wir 
auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt; und mit uns Gemeinschaft 
haben, bedeutet, sie mit dem Vater und seinem Sohne Jesus Christus haben" (1 Joh 
1,1-3). Auch in seinem Wortleib können wir den Sohn Gottes sehen und berühren. 

•Erschienen ist", sagt Origenes3, •der der Welt den Frieden geben wollte, indem 
er den Himmel mit der Erde verband und die Erde zum Himmel umschuf durch 
die Verkündung des Evangeliums". Und wiederum schreibt er: •Wie dieses ausge- 
sprochene Wort seiner eigenen Natur gemäß untastbar und unsichtbar ist, wenn es 
aber in ein Buch geschrieben wird und (darin) gleichsam Fleisch annimmt, dann 
gesehen und angetastet wird, so ist es mit dem unfleischlichen und unleiblichen 
WORTE Gottes; der Gottheit gemäß wird es weder gesehen noch geschrieben. 
Darum gibt es, sofern es Fleisch geworden ist, auch ein ,Buch des Werdens Jesu 
Christi'"4. •Verstehe also die Schriften auf diese Weise ... als einen einzigen Leib 
des WORTES"5. Dasselbe wiederholt ein Nachfolger des großen Anregers Ori- 
genes Maximus Confessor, in seinen Centurien: •Das WORT Gottes wird nicht 
nur deshalb Fleisch genannt, weil es wirkliches Fleisch annahm, sondern weil es ... 
als es zu den Menschen kam, in der ihnen gewohnten Sprache sprechend, eingehüllt 
in die bunte Vielfalt von Geschichten, Rätseln, Parabeln und dunklen Reden, 
Fleisch wurde"0. Auch den Lateinern ist dieser Gedanke geläufig. So sagt z. B. 

2 Orieenes, In Is hom 1,5. Die Übersetzung nach H. Urs von Balthasar, Origenes, Geist 
und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Schriften, Salzburg2 (1951), S. 153, n. 221. 

3 In Luc hom 15 (f. Balthasar n. 152). 4 Mt Co frag {v. Balthasar n. 153). 
5 Origenes, Jer hom frag (v. Balthasar n. 156). 
9 PG 90, 1149 D-1152 A. 



Die zweifache Kommunion 367 

Ambrosius: •Sein Leib (id. h. des Sohnes Gottes), das sind die Überlieferungen der 
Schriften"7. Und Augustinus: •Erinnert euch daran, daß die eine Rede Gottes in 
allen Schriften auseinandergezogen ist, und daß das eine Wort aus dem Munde 
vieler heiliger Schriftsteller ertönt, jenes Wort, das als Gott im Anfang bei Gott 
keine Silben kannte, weil es der Zeit nicht unterworfen war. Wir dürfen uns nicht 
wundern, daß es um unserer Schwachheit willen zur Kleinheit und Zerteiltheit 
unserer Laute herabstieg, da es doch auch zur Schwäche unseres Leibes herabge- 
stiegen ist"8. In diesem schwachen menschlichen Wortleib wollte es eben uns Armen 
sichtbar und hörbar entgegentreten. Die Aufgabe seiner je neuen Gegenwärtig- 
setzung aber kommt vor allem den Predigern zu. Darum mahnt schon die Didache: 
•Mein Sohn, erinnere dich Tag und Nacht desjenigen, der dir das Wort Gottes 
verkündet. Du sollst ihn ehren wie den Herrn selbst. Dort, wo vom Herrn gepredigt 
wird, ist nämlich der Herr selbst"9. Das gleiche sagen die sog. Apostolischen Kon- 
stitutionen: •Wo über Gott gelehrt wird, da ist Gott gegenwärtig"10. •Seht, Brü- 
der", ruft Augustinus aus, •welch großes Geheimnis: wenn der Ton unserer Worte 
das Ohr durchdringt, ist der Herr im Herzen da"11. 

Dazu genügt allerdings nicht, daß wir beim Wortleibe, d. h. beim Buchstaben 
stehen bleiben. Denn •der Buchstabe tötet, der Geist aber macht lebendig" (2 Kor 
3, 6). Wir müssen also vom Buchstaben zum Geist vordringen, d. h. den tieferen und 
geheimnisvollen und göttlichen Sinn der Schriften kennen zu lernen trachten. Das- 
selbe gilt für das Verständnis des fleischgewordenen Menschensohnes wie auch für 
das Verständnis der heiligsten Eucharistie. Immer muß man vom irdischen, mate- 
riellen Leibe zum göttlichen Geiste voranschreiten, anders bleibt einem das Ge- 
heimnis des göttlichen Wortes verschlossen. •Alle Körperdinge sind eitel und 
leer, denn es ist die geistige Natur, die nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde"12. 
•Wie in den letzten Tagen das Wort Gottes aus Maria mit Fleisch bekleidet in 
diese Welt hervortrat und etwas anderes an ihm sichtbar war, etwas anderes 
geistig verstanden wurde (sein leiblicher Anblick stand nämlich allen offen, nur 
wenigen aber und Auserwählten ward die Erkenntnis seiner Gottheit verliehen), 
so wurde auch das Wort Gottes durch die Propheten und durch den Gesetzgeber 
den Menschen nicht ohne das entsprechende Gewand verkündet. Wie es nämlich 
dort durch den Vorhang des Fleisches, so wird es hier durch den Vorhang des Buch- 
stabens verhüllt, dergestalt, daß der Buchstabe gleich dem Fleisch angeschaut, der 
geistliche Sinn hingegen, der dahinter verborgen ist, als Göttlichkeit erfahren 
wird... ,Selig sind jene Augen', die den vom Schleier des Buchstabens verdeckten 
inwendigen göttlichen Geist sehen"13. Dieser geistliche Sinn eröffnet sich aber nur 
dem Glaubenden und Betenden. Darum mahnt Origenes: •Du also befleißige dich 
vor allem der Lesung in den Heiligen Schriften... mit Glauben und in der gott- 
wohlgefälligen Vor-Verfassung... Und es sei dir nicht genug, nur anzuklopfen 
und zu forschen, sondern das Allerwichtigste zum Verstehen der göttlichen Dinge 
ist das Gebet"14. 

7 In Luc L. 6, n. 33 (PL 15, 1677 A). 8 In psalm. 103, s. 4,.n. 1 (PL 37, 1378'). 
• IV, 1. 10 VII, 9 (PG 1,1006). 
11 In Epist Joh ad Parthos, III, 13 (PL 35,2004). 
12 Origenes Ps Co 38, 6 (v. Balthasar n. 180). 
13 Origines In Lev hom 1, 1 [v. B. n. 223). 14 Orig., Epist ad Greg 3 {v. B. n. 186). 



368 Franz Maier 

Wer sich glaubend und betend dem Wort Gottes hingibt, der erfährt in der 
Erfassung des geistlichen Sinnes zugleich auch seine Lebendigkeit und seine umwan- 
delnde Kraft. Denn •die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist und Leben" 
(Joh 6, 63). •Mir scheint eine jede Rede der göttlichen Schrift einem Samenkorn 
vergleichbar, dessen Natur es ist, in die Erde geworfen, wiederzuerstehen in der 
Ähre oder was sonst die Gestalt seiner Frucht ist, und so sich zu vervielfältigen und 
auszubreiten, und das um so üppiger, je mehr Mühe der kundige Landmann auf- 
gewandt hat und je größere Wohltat die fruchtbare Erde spendet"15. Bisweilen 
gleicht das Wort der Schrift einem Schwert, bisweilen einem Brand: immer aber 
ist es Christus selbst, der das Schwert führt gegen die Sünde und das Böse und der 
den Brand in die Seele hineinwirft, um sie umzubrennen und zu vergöttlichen. Das 
Ziel solchen Schneidens und Brennens im Wort ist die Umwandlung der Seele 
in das Gleichbild Christi und damit ihre Vereinigung mit dem Worte selbst. In 
diesem Zusammenhang sprechen die Väter gern von der Geburt Christi im Herzen 
der Gläubigen15. •Oder weißt du nicht, daß aus diesem Samen des Wortes Gottes 
Christus geboren wird im Herzen der Hörer?"17. •Ist das Wort einmal eingetreten 
in eure Seelen und hat sich befestigt in euren Herzen, so wird es eure Geister 
formen nach der Form selbst des Wortes ... Dadurch wird Christus selber Form 
annehmen in euch und ihr werdet wahrhaftig ein .gerechter Same' werden"18. 

Kann es eine innigere Vereinigung des Menschen mit Christus geben? Durch die 
gläubige Annahme und die geistige Erfassung des Wortes Gottes wird Christus im 
Herzen der Menschen geboren, wohnt er in ihnen, ist er ihr Besitz. •Was diese 
Vereinigung der Seele mit dem Logos angeht, so ist es gewiß, daß sie sich nur ver- 
wirklichen läßt durch das Studium der heiligen Bücher, die gemäß ihrer bildhaften 
Benennung Brunnen sind... Könntet ihr doch wenigstens ausharren im Suchen, 
damit der Logos Gottes, wenn er auch euch findet beim Wasser, euch erfasse und 
euch mit sich vereinige, um mit ihm ein einziger Geist zu werden in Christus Jesus 
unserem Herrn"19. 

II. 

Dieser Vorgang der Wort-Kommunion wird nun von den Vätern in Vergleich zur 
eucharistischen Kommunion gebracht. 

Zunächst sind es die Bilder von Speise und Trank, von Wein und Brot, die von 
der Eucharistie genommen werden. So vergleicht z. B. Irenäus das Wort Gottes 
mit dem Lebensbaum, der im Paradies von heute, der Kirche, gepflanzt sei und von 
dem alle essen sollen. Man müsse, sagt er, •zur Kirche Zuflucht nehmen und in ihrem 
Schöße erzogen und mit den Heiligen Schriften ernährt werden"20. Und Clemens 
von Alexandrien schreibt: •Die Speise und der Trank des göttlichen Logos bestehen 
in der Erkenntnis der göttlichen Wahrheit"21, und anderswo sieht er in der Lehre 
Christi das Blut und die Milch, mit denen der Christ genährt wird22. Dasselbe 

15 Origenes, Exodus hom 1,1 (v. Balthasar n. 202). 
16 Vgl. Hugo Rahner'S. ]., Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt 

Christi im Herzen der Gläubigen. In Ztschr. f. kath. Theol. 59 (1935) 333 ff. 
17 Origenes, In Lev hom 12, n. 7. (PG 12, 543 D). 
18 Origenes, Selecta in Ps, hom 4 in Ps 36 (PG 12, 1357 B). 
19 In Gen 10,5 (PG 12,220). 20 Contra haer V, 20,2 (PG 7, 1178 A). 
21 Stromata V, 10 (PG 9,102). 22 Pädag I, 6 (PG S, 310). 



Die zweifadle Kommunion 369 

liest man bei seinem Nachfolger Origenes: •An unserem Sonntag läßt der Herr 
immer Manna vom Himmel regnen. Und auch heute sage ich euch, der Herr hat 
Manna vom Himmel regnen lassen. Denn die Lehren, die man euch gelesen hat, 
kommen vom Himmel. Die Worte, die man eben verkündet hat, sind aus dem 
Munde Gottes gefallen"23. •Betrachtet nun die kleine Anzahl Brote, die wir brechen: 
wir nehmen nämlich einige Worte der Heiligen Schrift, und siehe da, Taiusende 
sind gesättigt... Denn wenn ihr in euch das Wort Gottes, wenn ihr von Jesus 
das lebendige Wasser empfangen habt, und zwar worauf es ankommt, im Glauben, 
so wird es in euch zu einer ,Quelle des Wassers, das ins ewige Leben weiterströmt' 
(Joh 4,14)"24. Didymus hinwiederum kommentiert den Vers: •Kommet, esset von 
meinem Brot, trinket den Wein, den ich mischte" (Spr 9, 5): •Unter dem Brot sollst 
du mit mir verstehen die unerschütterlichen Gebote Gottes und unter dem Wein die 
Erkenntnis Gottes durch die Betrachtung der Heiligen Schriften. Ähnlich sollst du 
darunter auch seinen göttlichen Leib und sein kostbares Blut verstehen"25. Neben 
Origenes hat am meisten Augustinus die Heilige Schrift eine Speise genannt und 
die Betrachtung der Schrift ein Essen und Trinken. •Das Brot ist das Wort Gottes, 
das nie vom Munde des Gerechten weicht ... Wenn du hörst und wenn du liest, 
dann issest du"26. Darum mahnt er seine Zuhörer: •Wenn das Wort Gottes unser 
Brot ist, so laß es uns Schweiß kosten, es zu hören, damit wir nicht aus Mangel an 
ihm sterben"27. Bei einer Vater-Unser-Erklärung legt er die Bitte: •Gib uns heute 
unser tägliches Brot" in diesem Sinne aus: •Das ist das Wort Gottes, das uns 
jeden Tag gereicht wird. Es ist unser tägliches Brot, von dem nicht der Bauch, 
sondern der Geist lebt. Es ist uns jetzt aber auch notwendig, da wir Arbeiter im 
Weinberg sind. Es ist Speise, nicht Lohn... Unsere tägliche Speise ist nämlich das 
Wort Gottes, das immer in den Kirchen dargereicht wird, unser Lohn aber nach der 
Arbeit heißt ewiges Leben"28. 

Man könnte einwenden: all diese Stellen besagten nichts anderes, als was Christus 
selbst schon in seiner Versuchungsstunde Satan erwiderte: •Nicht vom Brote allein 
lebt der Mensch, sondern von jedem Worte, das aus dem Munde Gottes kommt" 
(Mt 4, 4). Von einem Vergleich mit der Eucharistie könne darum keine Rede sein. 
Aber dem ist nicht so. Die Väter wollen mehr sagen. Sie wenden darum ohne Be- 
denken jene Stellen des Alten Testamentes auf die Schrift an, die auch von der 
Eucharistie gebraucht werden, ja, geradezu deren Vorbilder darstellen. Wie Ori- 
genes von der Schrift als dem Manna spricht, das Gott jeden Sonntag auf die 
Hörer des Evangeliums herabregnen lasse, so vergleicht Augustin die Schrift mit 
dem Wasser, das Moses aus dem Felsen schlägt: •Jene, die nach Gott dürsten, 
müssen Durst haben mit der Seele und nicht nur mit dem Leibe. Denn auch der 
Seele gibt Gott sein Brot, nämlich das Wort der Wahrheit... Gott hat Mitleid 
mit uns und schuf uns in der Wüste einen Trost, indem er die Prediger schickte 
voll des Heiligen Geistes, damit in ihnen sich eine Quelle eröffne mit lebendigem 
Wasser für das ewige Leben"29. Und immer wieder gilt für das Essen und Trinken 
dieser geistigen Speise dieselbe Vorbedingung: Nur dem Glaubenden und Beten- 

*» In Exod hom 7, 5 (PG 12, 346 A). 24 In Gen hom 12, 5 (PG 12, 229). 
25 In Prov 9,5 (PG 39, 1633 A). 26 Ennar in Ps, Ps 36, III, 5 (PL 36, 386). 
27 Ennar in Ps, Ps 32, II, 1 (PL 36,286). 28 Sermo 56,10 (PL 38, 381). 
» Ennar in Ps, Ps 62, 7 (PL 36, 752). 



370 Franz Maier 

den, dem die Welt Verachtenden und nach Christus Verlangenden wird sie zur 
kräftigenden Nahrung, die dein Bilde des Sohnes gleichgestaltet. Darum sagt Gregor 
der Große: •Er hat gegessen und ist nicht satt geworden' (Agg 1,6); das gilt 
von dem; der zwar die Worte Gottes hört, aber nach irdischem Gewinn und dem 
Ruhm der Welt verlangt... ,Er hat getrunken, aber den Durst nicht gestillt' (ebda) ; 
das gilt von dem, der zwar auf die Worte der Verkündigung hinhört, aber seinen 
Sinn nicht ändert. Nur durch die Berauschung pflegt der Sinn der Trinkenden geän- 
dert zu werden. Wer sich darum der Erkenntnis des Wortes Gottes hingibt und 
zugleich nach irdischen Dingen trachtet, der trinkt und wird nicht berauscht. Wenn 
er nämlich berauscht würde, hätte er zweifelsohne seinen Sinn geändert, so daß 
er das Irdische nicht mehr suchte und die Eitelkeiten und Vergänglichkeiten dieser 
Welt, die er vorher geliebt hatte, nicht mehr liebte"30. 

Daß die Schrift als Speise und Trank, als Manna vom Himmel und Wasser aus 
dem Felsen, in die Nähe der Eucharistie gerückt wird, geht nun vollends aus jenen 
Texten hervor, in denen von der Schrift als dem Fleische und Blute Christi die Rede 
ist. So schreibt z. B. Tertullian: •Seine Rede... hat er auch sein Fleisch genannt, 
weil auch seine Rede Fleisch geworden war... und darum durch das Gehör ver- 
schlungen, durch den Verstand zerkaut und durch den Glauben verdaut werden 
muß"31. Ähnlich sagt Origenes: •Die Christen essen jeden Tag das Fleisch des 
Lammes, d. h. sie nehmen jeden Tag das Fleisch des Wortes Gottes... Ihr dürft 
niemals aufhören, das Fleisch des Wortes zu essen"32. Und Hieronymus: •Gut ist 
es, wahrhaftige Speisen und wahrhaftigen Trank zu sich zu nehmen, die wir vom 
Fleische und Blute des Lammes in den göttlichen Büchern finden"33. Endlich noch 
Ambrosius: •Trinke den Kelch der beiden Testamente, des alten und des neuen, 
denn in beiden trinkst du Christus"34. So sehr ist für Origenes der Gedanke des 
Essens und Trinkens des Fleisches und Blutes Christi mit dem gläubigen Eindringen 
in die Schrift verbunden, daß es den Anschein hat, als würde die Eucharistie als 
eigener sakramentaler Vorgang vollständig aufgelöst oder jedenfalls so spirituali- 
siert, daß sie mit dem WORT Gottes in der Schrift zusammenfällt. Bei der Inter- 
pretation der Einsetzungsworte sagt er nämlich: •,Dies ist mein Leib'. Das Brot, 
von dem das WORT Gott bekennt, daß es sein ,Leib' sei, ist das WORT, das die 
Seele nährt, das Wort, das aus dem WORT Gott hervorgeht, und das Brot, das 
aus dem himmlischen Brote stammt... Und jener Trank, von dem das WORT 
Gott bekennt, daß es sein ,Blut' sei, ist das WORT, das herrlich die Seelen der 
Trinkenden tränkt und berauscht. Er ist in dem Becher, von dem es heißt: ,Und 
dein berauschender Becher, wie herrlich ist er', und er ist der Trank aus jenem 
.Erzeugnis' des .wahren Weinstocks', welcher sprach: ,Ich bin der wahre Weinstock', 
und es ist das Blut jener Traube, die in die Keltern des Leidens geworfen diesen 
Trank hervorgebracht, wie auch das ,Brot' das Wort Christi ist, von jenem Weizen 
gemacht, der in die Erde fallen mußte, um viele Frucht zu bringen... Denn was 
anderes könnte der Leib oder das Blut des WORTES sein, als das nährende WORT 
und das WORT, das ,das Herz erfreut'"35. 

30 Hom in Ez I, hom 10, 7 (PL 76, 888 D). 31 De resurr, carnis c. 37 (PL 2, 8'47). 
82 In Gen hom 10, 3 (v. Balthasar n. 714). 3S Com in Eccl (PL 23, 1033). 
34 Ennar in Ps, Ps 1 (PL 14, 940). 
35 Commentariorum series 85 (v. Balthasar n. 715). 



Die zweifache Kommunion 371 

III. 

Es ist nun keine Frage, daß die alexandrinischen Väter die Kommunion mit dem 
ewigen WORT durch Betrachten und Anhören des Evangeliums bisweilen als 
die eigentliche Kommunion geschildert haben. Aber sie haben sie nicht einfach mit 
der eucharistischen Kommunion in eins gesetzt. Wir haben genügend klare Texte, 
die in demselben Satz von einer zweifachen Kommunion sprechen: von der Kom- 
munion im Wort der Schrift und von der eucharistischen Kommunion. So gerade 
auch von Origenes: •Bibere dicimur sanguinem Christi non solum sacramentorum 
ritu, sed et cum sermones recipimus in quibus vita consistit" (Wir nennen es das 
,Blut Christi trinken' nicht nur, wenn wir die Geheimnisse [d. h. die Eucharistie] 
feiern, sondern auch, wenn wir die Reden aufnehmen, in denen das Leben be- 
steht)36. Und an einer anderen Stelle: •Ihr wißt, mit welch ehrfürchtiger Vorsicht 

"ihr den Leib des Herrn bewahrt, wenn er euch übergeben wird, aus Furcht, es 
könnte davon irgendeine Krume zu Boden fallen oder ein Teil des geheiligten 
Schatzes verloren gehen ... Wenn ihr mit Recht so viel Vorsicht aufwendet, da es 
um seinen Leib geht, warum möchtet ihr, daß die nachlässige Behandlung des 
Wortes Gottes eine geringere Strafe verdiene als die seines Leibes"•. Ebenso klar 
wie Origenes unterscheidet auch Augustinus zwei Arten der Kommunion. Bei einer 
Erklärung der Vater-Unser-Bitte: •Gib uns heute unser tägliches Brot" sagt er: 
•Entweder verstehen wir darunter jenes tägliche Brot, das ihr vom Altare empfan- 
get, oder das Wort Gottes, das täglich gepredigt wird, das auch ein Brot ist"3S. 
Damit stimmt Hieronymus überein, wenn er sagt: •Gib uns heute unser tägliches 
Brot... Es mag einer der Meinung sein, daß er das vom himmlischen Brot der 
Mysterien sage. Das lassen wir zwar gelten, weil es wahrhaftig das Fleisch und 
das Blut Christi ist. Im übrigen können wir aber auch so sagen: das Brot Christi 
und sein Leib ist das göttliche Wort und die himmlische Lehre"39. Und an Origenes 
erinnert, wenn derselbe Hieronymus schreibt: •Wenn Christus sagt: ,Wer mein 
Fleisch nicht ißt und mein Blut nicht trinkt', so kann man das zwar auch vom 
Mysterium verstehen, dennoch ist wahrhaft unter dem Leib Christi und seinem Blut 
auch die Lehre der Schriften zu verstehen, die göttliche Weisheit. Wenn wir zum 
Mysterium gehen - wer gläubig ist, versteht, was ich meine - und eine Krume 
würde zu Boden fallen, so laufen wir große Gefahr. Wenn wir beim Anhören des 
Wortes Gottes, wo uns die Lehre Christi und das Fleisch Christi und sein Blut in 
die Ohren gegossen wird, nicht umdenken, in wie große Gefahr laufen wir dann?"40. 
•Weil das Fleisch des Herrn eine wahre Speise ist und sein Blut ein wahrer Trank, 
so haben wir der Erfüllung nach dieses Gut in dieser Zeit nur dann, wenn wir mit 
seinem Fleisch uns nähren und sein Blut trinken, nicht nur im Mysterium, sondern 
auch in der Lesung der Schriften. Eine wahre Speise und ein wahrer Trank, die 

36 In Num hom 16,9 (PG 12, 701). 
37 In Ex hom 13,3 (PG 12, 391); vgl. dazu H. U. v. Balthasar: •Le Mysterion d'Origene". 

In: Recherches des sciences religeuses 26 (1936), S. 545. 
38 Sermo 60,6 (PL 38, 401). 
39 Brev in Ps, Ps 145 (PL 26, 1250•51). 

*o Brev in Ps, Ps 147 (PL 26,1258•59). 



372 • Franz Maier 

aus dem Worte Gottes genommen werden, ist nämlich das Wissen aus den Schrif- 
ten"«. 

Ebenso schreiben nicht wenige42, so daß man von einer einhelligen Tradition 
der Väter in dieser Frage sprechen kann. Noch bei Cäsarius von Arles liest man: 
•Ich frage euch, meine Brüder, welches von diesen beiden Dingen scheint euch von 
größerer Würde zu sein, das Wort Gottes oder der Leib Jesu Christi? Wenn ihr 
die Wahrheit sagen wollt, werdet ihr ohne Zweifel antworten, daß euch das Wort 
Jesu Christi nicht weniger achtenswert erscheint als sein Leib. Die gleiche Vorsicht, 
die wir walten lassen, um den Leib Christi nicht auf den Boden fallen zu lassen ..., 
müssen wir auch aufwenden, um nicht aus unserem Herzen das Wort Gottes fallen 
zu lassen, das man euch verkündet; denn derjenige, welcher nachlässig das Wort 
Gottes anhört, ist nicht weniger schuldbar als jener, der durch seine Schuld den 
Leib Christi fallen läßt"43. Und selbst Petrus Lombardus, der als einer der ersten 
die Sakramentenlehre systematisch aufgebaut und durchdacht hat, kennt neben 
der eucharistischen Kommunion noch die geistige aus dem Wort Gottes und bezeich- 
net das Manna als •figura divini eloquii"44. Im gleichen 12. Jahrhundert schreibt 
der Kartäuser Guigo der Jüngere in seiner Epistola ad Fratres de monte Dei: 
•Jeder, der Christi Sinn hat, weiß, wie sehr es der christlichen Frömmigkeit nützt, 
wenigstens eine Stunde im Tag die Wohltaten des Leidens und der Erlösung Christi 
aufmerksam zu betrachten ..., denn das heißt geistigerweise den Leib Christi essen 
und sein Blut trinken zu seinem Andenken". Dann führt er aus, daß nur wenige das 
Sakrament der Eucharistie mitfeiern können, daß aber auf solche Weise alle, an 
allen Orten und in allen Umständen, 'den Gegenstand des Sakramentes auch ohne 
das Sakrament empfangen können in der Betrachtung: •Das Sakrament gereicht 
jenem, der es ohne den Gegenstand des Sakramentes, d. h. unwürdig empfängt, 
zum Tode. Der Gegenstand des Sakramentes aber gereicht jenem, der ihn außerhalb 
des Sakramentes empfängt, zum ewigen Leben. Wenn du also willst, wahrhaft 
willst, so kannst du jenen zu allen Stunden des Tages und der Nacht in deiner Zelle 
haben. So oft du im Andenken an ihn, der für dich gelitten hat, in Gedanken treu 
und fromm bei seiner Tat verweilst, issest du seinen Leib und trinkst du sein 
Blut"«. 

IV. 

Wenn wir die hier gebotenen Texte noch einmal überschauen, so dürfte wenig- 
stens eines feststehen: Es gibt nach übereinstimmender Vätertradition eine zwei- 
fache Kommunion, eine sakramentale Kommunion, die Eucharistie, und eine Wort- 
Kommunion, die in der gläubigen und liebenden Aufnahme des Wortes Gottes und 
in seiner tieferen, geistigen Durchdringung besteht. Eine weitere Frage ist die, 
was die Väter genauer unter beiden Kommunionen verstanden und in welchem 
Verhältnis sie beide zueinander gesehen haben. Es würde den Rahmen dieser Arbeit 

41 Com in Eccl III, 12•13 (PL 23, 1039). Vgl. dazu D. Gorce, La lectio divina des origines 
du cenobitisme ä St. Benoit et Cassiodore I: St. Jerome et la lecture sacree dans le milieu 
ascetique romain, Paris 1925. 

42 z. B. Hippolyt, In Prov 9,1 (P. G. 10,628); Eusebius v. Cäsarea, De solemnitate 
Paschali, n. 2 u. 4 (P. G. 24, 686 u. 701); St. Nilus, Ep. Lib I., Ep 99 (P. G. 79, 126). 

4» Sermo 300, 2 (PL 39, 2319). 
44 Com in Ps, Ps 134 (PL 191,1190). 45 Lib I, c 10 (PL 184,327). 



Die zweifache Kommunion 373 

weit überschreiten, wollten wir das im einzelnen untersuchen. Es seien aber wenig- 
stens einige Hinweise zur Lösung dieser Fragen gegeben. 

Wenn die Wort-Kommunion bei manchen Vätern den Vorrang vor der sakra- 
mentalen Kommunion zu haben scheint, und wenn diese gleichzeitig spiritualisiert 
zu werden droht46, so ist das nur aus einem größeren Zusammenhang heraus zu 
verstehen. Das eigentliche Ziel beider Kommunionen ist nach der Vätertheologie, 
insbesondere nach den Alexandrinern, die Vereinigung der gläubigen Seele mit 
dem göttlichen Logos. Da dieser einen zweifachen Leib angenommen hat: im Wort 
und •in der Ähnlichkeit unseres Sünden-Fleisches" (Rom 8, 3), so ist eine zweifache 
Kommunion möglich. Aber in beiden Fällen gilt es vom Leibe zum Geist vorzu- 
dringen. Der Leib allein ohne den Geist wäre tot und zu nichts nütze. Genau so 
wenig wie der Ungläubige göttliches Leben aus der Lesung der Heiligen Schrift 
empfängt, weil er am toten Buchstaben hängen bleibt und seinen geistigen Sinn 
nicht erfaßt, ebensowenig empfängt den Geist des Herrn, wer ohne Vorbereitung 
und ohne rechte Gesinnung zur Eucharistie hinzutritt. Wohl empfängt dieser den 
wirklichen Leib Christi, aber er gereicht ihm zum Gericht und zum Tode (vgl. 1 Kor 
11,29). In beiden Kommunionen ist es also das gleiche, dessen wir letztlich teil- 
haftig werden sollen: des göttlichen Geistes Jesu Christi. Das wird aber offenbar 
für uns deutlicher in der Kommunion des Wortes als in der Kommunion des Flei- 
sches und Blutes. Denn der Wortleib, d. h. der Buchstabe, bleibt oft unverständlich 
und drängt aus sich selbst zum Geist hin, während unsere Schwäche leicht bei der 
Sichtbarkeit des menschlichen Leibes stehen bleibt. Darüber hinaus läßt die Schrift 
uns leichter erkennen, daß das tiefste Wesen Christi Wort-sein, d. h. Geist-sein, 
bedeutet. Es ist wohl keine Frage, daß in dieser Auffassung die menschliche Natur 
Christi in ihrer Mittlerstellung, sowohl der Leib wie auch vor allem der menschliche 
Geist Christi, zu kurz kommt, womit übereinstimmt, daß es lange gedauert hat, 
ehe in der Geschichte der Christologie dieser menschliche Geist gegenüber dem 
göttlichen Geist in seinem eigenen Wesen klar herausgestellt wurde. 

Von hierher ist nun auch verständlich, wenn in den Zeugnissen so eindringlich 
der Glaube als der eine und einzige Weg (in beiden Kommunionen) zur Vereini- 
gung mit Christus, ja, als •die bleibende Wesensform, in der uns Christus gegeben 
ist"47, dargestellt wird. Daher der oftmalige Hinweis auf die Notwendigkeit eines 
von der Liebe beseelten Glaubens, der geradezu als das Fleisch und Blut des Herrn 
hingestellt wird. So liest man es schon bei Ignatius von Antiochien: •Erneuert euch 

46 Man vergleiche dazu nur einige Stellen aus Origenes: •Die wahre Speise des Geistes 
aber ist das WORT Gottes" (In Num hom 27, 1; bei v. Balthasar n. 704). •Das .wesentliche 
Brot' also, das der Vernunftnatur am gemäßesten ist und ihrem Wesen anverwandt, verleiht 
der Seele zugleich Gesundheit, gutes Verhalten und Kraft, und teilt dem Essenden die 
eigene Unsterblichkeit mit, • denn unsterblich ist das WORT Gottes . . . Wir müssen also 
darum beten, seiner würdig befunden zu werden und, genährt mit dem WORTE, das ,Gott 
ist' und ,im Anfang bei Gott war', vergöttlicht zu werden" (Über das Gebet 27; bei v, Bal- 
thasar n. 707). Zu den EinsetzungsWorten: •Nehmet hin und esset!" heißt es im Kommentar 
zum Johannesevangelium (32,16 • PL 14,810): •Dieses Brot und diesen Trank mögen 
diejenigen, die sich an den bloßen Wortsinn halten, nach der allgemeinen Auslegung auf 
die Eucharistie beziehen; wer tiefer hinzuhorchen gelernt hat, versteht diese Worte entspre- 
chend einem göttlicheren Versprechen vom Logos, der Nahrung der Wahrheit". 

47 Gottlieb Söhngen, Christi Gegenwart in uns durch den Glauben. In: Die Messe in der 
Glaubensverkündigung (Jungmannfestschrift), Freiburg 1950, S. 16. 



374 Franz Maier 

im Glauben, das bedeutet das Fleisch des Herrn, und in der Liebe, das bedeutet 
das Blut Jesu Christi"48. Noch berühmter ist jenes Wort Augustins, das im Mittel- 
alter immer wieder zitiert wurde: •Das ist nämlich das Werk Gottes, daß ihr an 
jenen glaubt, den er getauft hat. Das heißt man also die Speise essen, die nicht 
verdirbt, sondern fürs ewige Leben bleibt. Wozu hältst du die Zähne und den Bauch 
bereit? Glaube, und du hast gegessen! Crede et manducasti!"49. Man fragt sich, 
welche Funktion bei dieser Betonung des Glaubens noch dem leiblichen Element 
bei der Kommunion (dem Buchstaben der Schrift, dem Fleisch und Blut Christi bei 
der Eucharistie) zukommt. Scheint der Leib, in dem der Herr uns erscheint, nicht 
eher ein Hindernis für die geistige Vereinigung mit ihm zu sein? Das kann er wohl 
sein, anderseits aber ist dieser Leib in unserem gefallenen Zustand für uns not- 
wendig, anders könnten wir in unserer Schwäche gar nicht mit dem göttlichen Logos 
verbunden werden. Unmittelbar ist das nicht möglich. Darum nahm der Logos das 
Fleisch unserer Schwachheit an, um uns in diesem Fleisch und aus diesem Fleisch 
heraus zu erlösen. Wir müssen zuerst den sichtbaren •Leib" des Herrn berühren, 
gläubig berühren, ehe wir in einen geistigen Kontakt mit ihm kommen und des 
göttlichen Logos teilhaftig werden. Aber wir dürfen nicht beim Leibe stehen blei- 
ben. Er ist ja nur Hinweis und Symbol für die Gegenwart einer tieferen Wirklich- 
keit: für die Gegenwart des Logos in seinem geheimnisvollen, mystischen Leibe, 
der Kirche50. 

Wie verhalten sich nun die beiden Kommunionen zueinander? Nach der bis- 
herigen Darstellung ist es klar, daß die Bedeutung der eucharistischen Kommunion 
hier zu wenig gesehen wird. Wohl wird mit Recht betont, daß die eucharistische 
Kommunion ohne gleichzeitige Wort-Kommunion, d. h. vor allem ohne den Glau- 
ben, unfruchtbar sei. Aber es wird nicht gesagt, daß auch die Wort-Kommunion 
auf die Dauer für ihre Fruchtbarkeit nicht der eucharistischen Kommunion entbeh- 
ren könne, ja, daß diese nach göttlicher Anordnung sogar der gewöhnliche Weg sei, 
um mit Christus, dem Herrn, vereinigt zu werden, nicht nur mit seiner Seele, 
sondern auch mit seinem Leibe. Mit diesem Mangel haben wir heute in unserer 
religiösen Praxis nichts mehr zu tun, nachdem nun schon seit Jahrhunderten und 
immer mehr die Wahrheit und Wirklichkeit des Fleisches und Blutes Christi unter 
den eucharistischen Gestalten und ihre bleibende Gegenwart betont wird. Wohl 
aber könnten wir aus der Vätertheologie wieder lernen, die eucharistische Kommunion 
nicht zu individualistisch aufzufassen, als handle es sich nur um etwas, was sich 
ausschließlich zwischen der Seele und dem Herrn, in persönlicher Intimität, abspiele. 
Wir müssen wieder mehr von dem großen Gedanken erfüllt werden, daß wir durch 
die Eucharistie alle zu einer Liebeseinheit in Christus zusammenwachsen sollen, 
zum Lobpreis und zur Verherrlichkeit des dreifaltigen Gottes, der die Liebe ist. 
Und gerade dazu könnte uns auch die Wort-Kommunion eine wesentliche Hilfe 
sein. Sie gälte es darum bewußter, als es vielfach geschieht, zu pflegen. Beide Kom- 
munionen gehören zusammen und erhellen und ergänzen sich gegenseitig. Sie 
bilden nur einen Kosmos, den Kosmos der einen Heilsveranstaltung in Christus. 
•Die Kirche Gottes", sagt Bossuet, •hat zwei erhabene und verehrungswürdige 

48 Ep ad Trail 8,1 (ed. Bihlmeyer, Tübingen 1924, S. 95). 
« Tract in Joh 25, 6 (PL 35, 1602). 
50 Vgl. de Lubac a. a. O., S. 355 ff. 



Aus dem Leben der Kirche 375 

Stätten: ich will sagen den Altar und die Kanzel... Es besteht eine sehr enge Ver- 
bindung zwischen diesen zwei geheiligten Stätten, und die Werke, die dort voll- 
bracht werden, haben eine wunderbare Beziehung zueinander. Von der einen wie 
von der anderen dieser Stätten wird den Kindern Gottes eine himmlische Nahrung 
ausgeteilt... Die Prediger steigen auf die Kanzel im selben Geist, in dem sie zum 
Altar schreiten. Sie steigen hinauf, um dort ein Mysterium zu feiern, das jenem der 
heiligsten Eucharistie ähnlich ist. Denn der Leib Jesu Christi ist nicht mehr Wirk- 
lichkeit im anbetungswürdigen Sakrament, als die Wahrheit Jesu Christi in der 
evangelischen Predigt ist"51. 

61 Predigt für den zweiten Fastensonntag 1663 (ed. Lachat, vol. 9, p. 112•134). Auf der- 
selben Überzeugung beruhte in vielen deutschen Diözesen der einstige Brauch, neben der 
heiligsten Eucharistie auch das Evangelienbuch im Tabernakel, bzw. Sakramentshäuschen 
aufzubewahren und es bei der Sonntagspredigt vor allem Volk herauszunehmen. 

AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Papst Pius XII. über Krise und Reform der Frauenorden 

Zum ersten römischen Kongreß der Generaloberinnen 
aller Kongregationen päpstlichen Rechts. 

Von Heinrich Blei'enstein S. J., München 

Die Päpstliche Kongregation für Ordensleute (Sacra Congregatio de Religiosis) 
in Rom entfaltet seit geraumer Zeit eine Tätigkeit, deren Rührigkeit und Zeitauf- 
geschlossenheit nicht übersehen werden kann. Waren es in den Jahren 1947 und 
1948 vor allem die Weltlichen Institute, die ihre Kraft und Aufmerksamkeit in 
Anspruch nahmen, so sind es seitdem die inneren Zustände und apostolischen Lei- 
stungen der Orden und Kongregationen, deren Prüfung und zeitgemäße Anpas- 
sung ihr besonders am Herzen liegen. 

Ein aufschlußreicher dokumentarischer Beweis dafür ist der elenchus quaestionum 
vom 9. Dezember 1948, ein Fragebogen über das klösterliche Leben mit 342 Fragen, 
die die höheren Ordensobern in jedem fünften Jahr der Religiosen-Kongregation 
beantworten müssen. Er löst den seitherigen elenchus aus dem Jahre 1922 ab, weil 
dessen 105 Fragen aus der Regierungszeit Papst Pius XI. der ordensgeschichtlichen 
Entwicklung der letzten 30 Jahre und den heutigen Anforderungen an die kirch- 
lichen Vollkommenheitsstände nicht mehr genügen. 

Ein weiteres, noch viel bedeutsameres Zeugnis für die hohe Aktivität der Reli- 
giosen-Kongregation ist das 1949 von ihrer wissenschaftlichen Kommission heraus- 
gegebene Enchiridion de statibus perfectionis, ein 651 Seiten starkes Handbuch für 
Ordensleute, insbesondere für Novizenmeister und Spirituäle, in dem alle Doku- 
mente gesammelt sind, in denen sich die Kirche über die Erziehung und Bildung 
des Ordensnachwuchses im Laufe der Jahrhunderte geäußert hat.   Das Werk ist 




