IM SPIEGEL DER ZETIT

Das innere Gebet (oratio mentalis)
und die Betrachtung (meditatio)

Von Friedrich Walf S. J., Minchen

P. Leander Bopp O. S. B. bat kiirzlich in der ,Benediktinischen Monatschrift“! eine Un-
tersuchung iiber ,Die oratio mentalis im kirchlichen Gesetzbuch* verdffentlicht, die man nicht
in allem als gliicklich bezeichnen kann. Sie enthilt zwar eine Reihe von guten Beobachtungen,
die anch Henri Bremond schon gemacht hatte, aber ebenso wie dieser geht P. Leander von
einer einseitigen Gebetsauffassung aus, die notwendigerweise zu einer schiefen Beurteilung
der diskursiven Betrachtung fithren mufl. Sebr scharf sagt darum einer seiner Kritiker?: Der
Vi. ,scheint nicht den geringsten Begriff vou dem zu haben, was die Erwigung des Ver-
standes im betrachtenden Gebet bedeutet®. Schen wir uns zunichst einmal den Gedanken-
gang des erwahnten Aufsatzes an.

L

Der Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Vorschrift des kirchlichen Gesetzbuches, die
den Ordinarien, bzw. den Ordensobern anftrigt, dafiir zu sorgen, dafl alle Kleriker und die
Alumnen der Priesterseminare, bzw. die Ordensleute tidglich eine gewisse Zeit der ,oratio
mentalis® widmen. P. Leander Bopp stellt sich die Frage, was hier der terminus Loratio
mentalis® bedente. ,Der Ausdruck®, sagt er, ,lieBe sich im Deutschen recht gnt mit ,inner-
liches Gebet* wiedergeben. Auf den ersten Blick muf es jedoch merkwiirdig erscheinen, dafl
der Ausdruck in deutschen Werken gewdhnlich mit ,Betrachtung® iibersetzt wird® (210%). So
z. B. bei Jone und Eichmann-Mérsdorf. Der Vi. befragt daraufhin die Geschichte der kirch-
lichen Frommigkeit nach der genauen Bedeutung des umstrittenen Begriffes und kommt
dabei zu folgendem Ergebnis: )

»Der Ansdruck oratio mentalis selbst findet sich ziemlich spat“ (211). Er taucht zum ersten
Mal in der Hochscholastik, also im 13. Jahrhundert auf. Er wird hier im Gegensatz zum
miindlichen Gebet gebraucht. Gegen Ende des 15. Jahrhunderts erfahrt der Begriff dann
eine erhebliche Erweiterung. ,Seitdem bedeutet (er) eine tdgliche Ubung der inneren
Sammlung® (213). So ist z. B. in der Benediktinerkongregation S. Giustina in Padua eine
bestimmte Zeit in der Tagesordnung fiir die Betrachtung, bzw. fiir privates Beten festge-
setzt. ,In den Generalkapitelsprotokollen ist wiederholt davon die Rede, zum ersten Mal
im Jahre 1444 (214). Auch eigentliche Methoden des betrachtenden Gebetes werden in die-
ser Zeit schon entwickelt. Der Vf. erinnert an das Werk Ludovico Barbos, des Griinders
der obenerwahnten Benediktinerkongregation: ,Modus meditandi et orandi® aus dem Jahre
1443. Am bekanntesten und einflufireichsten ist in dieser Hinsicht das bekannte Exercita-
torium vitae spiritualis des spanischen Abtes Garcia de Cisneros vom Montserrat (1455 bis
1510). In dieser Linie steht auch Ignatins von Loyola. Er bedeutet fiir die Geschichte des in-
neren Gebetes keine einschneidende Wende, sondern nur Abschluff und Zusammenfassung
einer schon lingeren Entwicklung. ,Was die Grundauffassung und -einstellung betrifft,
so stimmt er mit den Meistern des vorausgehenden Jahrhunderts véllig iberein® (287). Das

198 (1952) 210 ff.; 287 .

2 A, Munsters M.S.C., Ons Geestelijk Leven 29 (1952) 171.

3 Die in Klammern beigefiigten Zahlen beziehen sich auf die betr. Seiten des Aufsatzes
von P. Leander in der Ben.-Monatschr.



Im Spiegel der Zeit 383

gilt sowohl in bezug auf die Unterscheidung zwischen Betrachtung und eigentlichem Gebet,
wie auch in bezng auf die Vorbetonung des Affektiven, als dem Ziel des inneren ‘Gebetes,
vor dem Erwégen des Verstandes. Seine ersten Schiller folgen ihm hierin noch. Aber dann
setzt eine allmihliche Akzentverschiebung ein. Sie beginnt etwa mit Alphons Rodriguez
und seiner beriihmten ,Ubung der christlichen Vollkommenheit®. Wihrend bis dahin unter
der (auch methodisch geilibten) oratio mentalis vorwiegend das affektive Gebet verstanden
wurde, in welchem die Titigkeit des Verstandes eine nur untergeordnete und mehr vor-
bereitende Rolle spielte, wird von nun an ein immer grofleres Gewicht gerade auf das ver-
standesmiflige Erwigen gelegt, das die Grundlage aller anderen Akte des inneren Gebetes
sein soll. Damit wird zugleich der Begriff der oratio mentalis immer mehr mit dem der
meditatio (Betrachtung) zu einem einzigen Begriff verschmolzen. Ja, was zunichst gar nicht
Gebet genannt wurde, nimlich die Betrachtung, wird nun mehr oder weniger das bestim-
mende und charakteristische Element des inneren Gebetes, und das ist gegen allen urspriing-
lichen Sinn leider bis heute so geblieben: Oratio mentalis ist den meisten gleichbedeutend
mit Betrachtung.

P. Leander skizziert den Verlauf dieser Entwicklung folgendermafien: Anfinglich ist
noch ein Schwanken in der Terminologie zu beobachten, so vor allem bei den Jesuitenautoren
Balthasar Alvarez (1534—1580), Ludwig de Ponte (1534—1624) und Antonius Le Gaudier
(1572—1622). Wihrend diese ,die sog. Betrachtung in einem weiteren Sinn verstanden,
nimlich verbunden mit dem ziemlich ausgedehnten Colloquium, wodurch die Betrachtung
recat wohl als Gebet bezeichnet werden konnte, trennt (Louis) Lallemant S. J., (1578—1635)
diese beiden Betitigungen und macht aus ihnen zwei getrennte geistliche Ubungen® (292),
wobei er auch ,die bloff diskursive Betrachtung als eine Art Gebet bezeichnet, ein Mifigriff,
der von da an aber immer mehr in Ubung kommt* (ebda.). ,Schon bei der grofien hl..The-
resia findet sich der Ausdrnck innerliches Gebet (oracién mental) in der Bedeutung von
blofler Betrachtung® (ebda.). Sowohl der Jesuit Franz Suarez (1548—1617), wie der Orato-
rianer F. Bourgoing (1585—1662) oder der Benediktiner Augustin Baker (1575—1641) -und
selbst ein Franz von Sales, sie alle sind nach P. Bopp ,inkonsequent®, ,nicht korrekt® und
,unsachlich® in ihrer Ausdrucksweise in bezug auf die beiden Begriffe ,inneres Gebet® und
,Betrachtung®. ,Der erste, der nach langer Zeit wieder den natiirlichen Sinn des Wortes
innerlich® entdeckt, war der Oratorianer Louis Thomassin (1619—1695) (295). Aber er
konnte sich offenbar ,gegen den diskursiven Aszetismus der neueren Betrachtungsmethode®
nicht durchsetzen. Die Pflege des Verstandes wurde weiter einscitig betont; das eigentliche
Beten im Willen und im Gemiit hingegen schmolz mehr oder weniger zum sog. colloquium
zusammen (299). Besonders instruktiv hierfir ist das Biichlein P. Johann Roothaans S. J.
(1785—1853) ,Uber die rechte Art und Weise, die geistliche Betrachtung zu verrichten®. —
Das Fazit der Untersuchung P. Bopps ist schliefilich dies: ,Die Unzahl von Betrachtungs-
biichern, die heute im Umlauf sind, lcgen den Beniitzern nicht mit der notigen Deutlichkeit
nahe, aus der Betrachtung ein Gebet zu machen, wie es z. B. noch Ludwig de Ponte getan
hat. Und darum ist hier das Wort ,innerliches Gebet' auch nicht mehr am Platz® (299).

Die Revidierung dieser so verfahrenen Gebetsterminologie und Gebetspraxis wurde nach
P. Bopp erst in unserer Zeit wieder mit grofier Entschiedenheit in Angriff genommen, und
zwar von Henri Bremond, vor allem in seiner ,Einfiihrung in die Philosophie des Gebetes®
(Paris 1929), sowie in den Bénden 7, 8 und 10 seiner ,Histoire littéraire du sentiment
religienx en France . . .% Bremond hat nach dem V£. den Unterschied zwischen Betrachtung
und Gebet wieder sauber herausgearbeitet. Leider war aber auch er nicht konsequent in
der Verwendung der Begriffe. Auch bei ihm begegnet man ,dem Ausdruck ,oraison mentale*
im Sinne von methodischer Betrachtung auf Schritt und Tritt, obwohl er meint, es sei ein
- ,mot ficheux’, eine ficheuse idée’. Er hat sich nun mal dem diiblichen Sprachgebrauch an-
gepaflt. Schade, dafl er seiner besseren Einsicht nicht gefolgt und nicht bahnbrechend vor-



384 Im Spiegel der Zeit

angegangen ist“ (200). So bleibt es einstweilen dabei, dafl in der neueren Literatur (z. B.
A. Vermeersch, J. de Guibert, H. Tanquerey) und selbst in den papstlichen Erlassen Be-
trachtung und Gebet unterschiedslos gebraucht werden, zum Schaden der Sache.

1L

Die Kontroverse, die P. Leander Bopp aufwirft, ist nicht neu und eigentlich auch schon
nicht mehr ganz zeitgemifl. Thre Zeit lag nach dem ersten Weltkrieg. Ihren Hohepunkt er-
reichte sie in Frankreich in der Auscinandersetzung zwischen H. Bremond und den franzg-
sischen Jesuiten, hauptsichlich Cavallera und de Guibert®. Thr Ausgangspunkt war der Ra-
tionalismns in der Frommigkeit, der seit der Mitte des 19. Jabrhunderts feste und fast
kanonische Formen angenommen zu haben schien, die sich nicht zuletzt in Theorie und
Ubung des betrachtenden Gebetes zeigten. Die Auseinandersetzung spitzte sich schlieflich
za der Frage nach dem Wesen des Gebetes zu, der priere pure, wie Bremond es nannte. Aus
der grofieren Distanz, die wir heute zu diesem Problem haben, mufl man sagen, dafi Bre-
monds Anliegen echt war, daf} er aber von einer einseitigen Gebetsauffassung ausging, die
der Tradition der Kirche nicht entsprach®, und daff er darum zn einer schiefen Beurteilung
der neuzeitlichen Geschichte des betrachtenden Gebetes kommen mufite. Wohl hat er hochst
anregend gewirkt und wesentlich zur Uberwindung des Rationalismus in der Frommigkeit
beigetragen, aber das sachliche Ergebnis seiner vielfiltigen Untersuchungen in bezug auf
die ,Metaphysik“ des Gebetes 1afit sich nicht aufrechterhalten und ist darum auch von den
meisten Lehrern der Aszese und Mystik nicht angenommen worden.

P. Leander Bopp zeigt sich nun in seiner Abhandlung, sowobl was die Fragestellung als
auch was die Beurteilung der diskursiven Betrachtung angeht, weithin von Bremond ab-
hingig®. Auch er versteht das Gebet im engsten Sinne als Unterredung, als Gesprich mit
Gott, unter Nichtbeachtung jener allgemeineren und immer zutreffenden Wesensbestimmung
des Gebetes, wie sie die christliche Tradition seit Johannes Damascenus festhilt, der das
Gebet eine Echebung des Geistes zu Gott genannt hat. Nur geht es P. Bopp nicht in dieser
Schirfe, wie es bei Bremond der Fall ist, um die Herausarbeitung der priére pure, des
reinen Gebetes®, das in jedem Fall ganz und nur Gebet ist und immer und von allen geiibt
werden kann. Dies ist nicht sein Anliegen. Thm geht es vielmehr darum, zu betonen, daf}
innerliches Gebet im eigentlichen Sinne nur das affektive Gebet ist (das in das Gebet der
Einfachheit und auf den héheren Stufen in die Beschauung einmiindet), und es darum eine
Begriffsverwirrung sei, von einem diskursiven Gebet zu sprechen’. Fiir die Richtigkeit seiner

4 Vgl. H. Bremond, Ascése ou pri¢re? Notes sur la crise des ,Exercices® de Saint Ignace.
Revue des Sciences Religienses de Strasbourg, 7 (1927), 226 ff.; 402 ff.; 579 ff. Dagegen: F.
Cavallera S. J.: Ascétisme et priére. A propos d’une prétendue crise. RAM=Revue d’Ascé-
tique et de Mystique 9 (1928), 54 ff. Dagegen wieder H. Bremond: Le R. P. F. Cavallera et la
philosophie de la pri¢re. Librairie Bloud et Gay, Paris 1928. — Auflerdem J. de Guibert
S. J.: Oraison mentale et priére pure, RAM 11 (1930) 225 ff.; 337 ff. — F. de Lanversin 8. [.,
A propos de ,Pritre pure®. Nouvelle Revue Th. 57 (1930) 265 ff. — E. Bominghaus 8. J.,
Aszese oder Gebet? ZAM 4 (1930) 126 ff.

5 vgl. De Guibert, a. a. O. 227 ff.

¢ Der Mann, der in unserer Frage in erster Linie gefragt werden mufl, ist Henri Bre-
mond* (Bened. Monatschr. 28 (1952} 299.

7 P. Leander Bopp hat kiirzlih das wertvolle Biichlein von Anton Massoulié O. P.
(1632—1706) ,Traité de la veritable oraison“ unter dem Titel ,Das echte Gebet“ heraus-
gebracht (Erzabtei St. Ottilien), das ganz im Sinne der Tradition vom diskursiven Gebet
spricht. Er distanziert sich aber auvsdriicklich von dieser Terminologie, indem er zwar einer-
seits das Biichlein sehr lobt: ,Denn es bietet eine vorziigliche Darstellung des innerlichen
Gebetes“, dann aber gleich fortfahrt: ,Ich (von uns gesperrt) verstehe darunter das affektive
Gebet und das Gebet der Einfachheit” (S. 8).



Im Spiegel der Zeit 385

Behauptung beruft er sich auf die urspriingliche Tradition der anerkannten geistlichen Lehrer
der Kirche, die bis anf Ignatius von Loyola und seine unmittelbaren Schiiler einhellig ge-
wesen sei, Wir haben also diesen geschichtlichen Befund zu priifen.

Der Ausdruck ,oratio mentalis“ kommt zum ersten Mal bei David von Augsburg
(1200—1272) vor®. Das innere Gebet selbst ist aber schon von jeher in der Kirche bekannt®.
Die ersten Schriften, die sich in aller Ausfiihrlichkeit iiber den Wert und die Notwendigkeit
des inneren Gebetes fiir den geistlichen Fortschritt verbreiten und praktische Anweisungen
dazu geben, stammen aus dem 12. Jahrhundert!?, Schon in dieser Zeit wird das innere Gebet
nicht nur sporadisch geiibt, sondern gehort als ,exercitium spirituale®, als ,geistliche Ubung®
zum Streben des Ménches nach vollkommener Gottvereinigung. Als Stufen dieser Ubung
werden in einer fiir das ganze Mittelalter kanonisch gewordenen Reihenfolge augegeben:
lectio (Lesung), meditatio (Betrachtung), oratio (Gebet) und contemplatio (Beschauung)'t,
‘Wohl werden hier Betrachtung und Gebet unterschieden, aber nicht als gesonderte Ubungen.
Alle Stufen des Aufstiegs zu Gott gehdren vielmehr zusammen als Teile ein und derselber
Ubung. ,Die ersten niitzen ohne die folgenden wenig oder gar nichts*, sagt der Kartauser-
prior Guigo, der Jiingere (gest. 1188), ,die letzten hinwiederum werden ohne die voraus-
gehenden nur selten oder niemals erreicht“. Denn ,die Lesung ohne Betrachtung bleibt
trocken, die Betrachtung ohne Lesung aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet ohne Betrach-
tung bleibt matt, Betrachtung ohne Gebet unfruchtbar; ein glihendes Gebet erlangt die Be-
schauung, die Erlangung der Beschauung ohne Gebet hingegen ist selten oder geht auf ein
Waunder zuriik“!2, Die Lesung also unterweist die Betrachtung, erleuchtet den Geist und
entziindet das Herz, so daBl sich der Mensch verlangend nach Gott ausstreckt und ihn um die
Gnade der Beschauung bittet; die Beschavung endlich 148t den Menschen ausruhen in der
Lichesvereinigung mit Gott!s. Entsprechend dieser Weisung enthalten anch die Betrach-
tungen!* jener Zeit alle vier Stufen des inneren Gebetes. Bald herrscht darin das intellek-

8 In seiner Schrift: De exterioris et interioris hominis compositione 111, c. 53, 54 und 57
(ded. Quaracchi, 1889, p. 296 ss.). Zitiert bei De Guibert 8. J., Theologia spiritualis ascetica
et mystica, Romac? 1939, p. 211. — Bei Ramon Laull (1235—1316) findet man den Ausdruck
Joratio intellectualis* 2um Unterschied vom miindlichen Gebet einerseits und dem Gebet
der guten Werke anderseits (Liber contemplationis, c. 815; vgl. De Guibert, La ,méthode
des trois puissances® RAM 6 [1925] 372f.). — Zum Folgenden vgl. noch P. Pourrat, La
spiritualité chrétienne, 111. Les origines et le développement de I'oraison méthodique, 8. 6 .

» Z. B. Cassian, Coll. 9, 35 (CV 13, 282; PL 49, 816 A) ibid. 10, 6; 10, 10.

10 Dje beiden bedeutendsten von ihnen sind: Scala claustralium oder Scala paradisi (In
einigen Hss iiberschrieben: Tractatus de quatuor gradibus spiritualibus [oder spiritualis]
exercitii) und: Epistola ad fratres de monte Dei. Nach den Untersucungen von A. Wilmart
OSB (RAM 5 {1924] 59 ff.; 127 f£.) bat die erste den Kartduserprior Guigo den Jiingeren
(I1), die zweite den sel. Benediktinerabt Wilhelm v. St. Thierry zum Autor; beide Schriften
sind nach Wilmart um 1145 entstanden.

11 Seala claustralium, c. 2 (PL 184, 475 C); dieselbe Einteilung findet sich schon bei Hugo
von St. Victor (1096—1141) zur Bézeichnung der Stufen der Beschauung (Eruditiones
didascalicae, lib. 5, c. 9); abnlich Richard v. St. Victor (PL 196, 66); Bonaventura (De
triplici via, Prologus, Quaracchi 1898, tom. 8, p. 3.) wendet die Stufenfolge: lectio-meditatio,
oratio, contemplatio auf jeden der drei Wege, der Reinigung, der Erleuchtung und der
Einigung an.

12 Scala claustr. c. 11 u, 12 (PL 184, 481 u. 482). — Ahnlich Epist. ad fratres de monte
Dei, lib. I, 42: Amorem ergo Dei, in homine ex gratia genitum, lactat lectio, meditatio
pascit, oratio confortat et illuminat.

18 Scala claustr. ¢. 2.

U Meditatio und contemplatio werden im Mittelalter oft ohne Unterschied gebraucht
und bedeuten dann einfach das innere Gebet.



386 Im Spiegel der Zeit

tuelle Element vor, wie in der Ars contemplationis des sel. Ramon Lull!3, bald das affektive,
wie in den unverdffentlichten Meditationen Guigos des Jiingeren's. Meist gehen Betrach-
tung und Gebet ineinander iiber; man weif§ nicht, wo jene aufhért und dieses beginnt!?. Nur
in der Theologia mystica des Kartiuserpriors Hugo von Balma (Ende des 13. Jahrh.)i®
werden Betrachtung und affektives Gebet!® scharf voneinander geschieden. Jene geht vom
Verstand aus, dieses ist ausschlieflich vom Willen, von der Liebe getragen, es geht iber
alles Denken (nicht nur das begriffliche) hinaus. Auch die Betrachtung ist selbstverstindlich
Gebet, Gebet im eigentlichen Sinn; sie ist dem Erleuchtungsweg eigen, wihrend das rein
affektive Verbundensein mit Gott dem Einigungsweg zugehért?, Mit seiner antiintellektua-
listischen Mystik ist Hugo zundchst allein geblieben, er hat aber durch seine Verbindung
der drei Wege des Ps-Dionysius mit den verschiedenen Arten und Stufen des Betens, zu-
gleich mit Bonaventuras De triplici via, einen groflen Einflufl sowohl auf die weitere Her-
ausarbeitung des methodischen Gebetes wie auch besonders auf die Pflege des affektiven
Gebetes ausgeiibt.

Die zweite Phase der Geschichte des inneren Gebetes, die das 14. und 15. Jabrhundert
umfaflt, ist bekannter als die erste?!. In den Niederlanden, in Deutschland und in Frank-

15 La ,contemplation” dont Lull nous enseigne I'art, est, pour une bonne partie, une
oraison disoursive et une oraison discursive ot domine nettement I'élément intellectuel. Ce
nest point ld . . . un intellectualisme froid . . . mais c’est nettement la reflexion qui domine
sur les affections” urteilt De Guibert (RAM 6 [1925] 376).

16 Vgl. die Ausziige bei A. Wilmart, a. a. O. F. 70 ff. (Nicht zu verwechseln mit den Me-
ditationem Guigos des Alteren (I.). PL 153, 601—631; ed. Wilmart, Paris 1936; deutsche
Ubersetzung und Neuherausgabe von P. A. Schliiter, Paderborn, 1952.)

17 Vgl. z. B. De quinque festivitatibus pueri Jesu des hl. Bonaventura oder auch die be-
rithmten Meditationes vitae Christi des Franziskaners Johannes de Caulibus aus dem An-
fang des 14. Jahrhunderts.

18 Auch unter den Titeln De triplici via ad sapientiam und Viae Syon lugent (nach den
Anfangsworten) bekannt. Geschrieben vor 1285 (vgl. RAM 8 [1927] 156 ff.). Frither dem
hl. Bonaventura zugeschrieben, daher unter seinen Werken zu finden. (Benutzt wurde die
Ausgabe, Lugduni 1668, tom. VII. 657 ff.)

19 Der Name ,affektives Gebet* stammt erst aus dem 16. Jahrhundert (siehe weiter unten),
aber die Sache selbst ist bei Hugo ganz klar da. So heifit es z. B. von der Gebetsart, die sich
zunichst an den Intellekt richtet: ,...ad amorem cogitando consurgat®, oder: ,...ad amoris
perfectionem meditando consurgit® (L. c. prologus, p. 658), vom affektiven Gebet hingegen:
,...sine omni mentali cogitatione velmeditatione affectus amoris accenditur (1. c. 684), oder
.. .. expedite feratur affectionibus ... in dilectum® (L c. 668). Schon Bonaventura kennt der
Sache nach die Unterscheidung zwischen diskursivem und affektivem Gebet: ,In primo (sc.
gradu, ex septem quibus pervenitur ad dulcorem caritatis) viget consideratio, in
ceteris vero sequentibus dominatur a f f e ctio. {De triplici via, ¢. 3 [§ 4] n. 7, 7, Quaracchi
1898, p. 15.)

20 Triplex est igitur via ista ad Deum, scilicet purgativa, qua mens ad discendam veram
sapientiam disponitur. Secunda vero illuminativa. qua mens cogitando ad amoris in-
flammationem accenditur. Tertia unitiva, qua mens supra omnem intellectum,
rationemetintelligentiam a solo Deo sursum actu dirigitur (Theol. myst. pro-
logus).

2t Vgl. H. Watrigant, Quelques promoteurs de la Méditation méthodique au quinziéme
sitcle (Collect. de la Bibl. des Exerc. de 8. Ignace Nr. 59), Paris 1919; vom selben Autor:
La Méditation méthodique et 1’école des Fréres de la vie commune (RAM 38 [1922] 134 ff;
La Méditation méthodique et Jean Mauburnus (RAM 4 [1928] 13ff.).



Im Spiegel der Zeit 387

reich ist sie getragen von den Bridern des gemeinsamen Lebens, bzw. den Augustinerchor-
herren der Windesheimer Kongregation, in Italien und Spanien von den Reformkléstern der
Benediktiner. Thr Kennzeichen ist eine stirkere Systematisierung, wie sie am deutlichsten
in der Scala meditatoria des Wessel Gansfort (gest. 1489), im Rosetum exercitiorum spiritua-
lium et sacrarum meditationum des Joh. Mombaer (Mauburnus) {gest. 1501) sowie im Exer-
citatorium des Abtes Garcia de Cisneros (gest. 1510) zum Ausdruck kommt. Damit geht
Hand in Hand die im Vergleich zu frither unmittelbarere Ausrichtung des inneren Gebetes
auf die Besserung des Lebens?? (nicht umsonst schreibt man ihr einen guten Teil des Er-
folges der Klosterreform des 15. Jahrhunderts zu), obwohl das letzte Ziel alles Meditierens:
die vollkommene Beschauung, nicht aus dem Auge verloren wird. Die notwendige Folge
davon ist, dafl das intellektuelle Moment einen gréfieren Raum innerhalb der Ubung des
inneren Gebetes einnimmt. Aber ebenso wird betont, dafl die Stufe der meditatio auf dem
Wege itiber die Erleuchtung des Geistes nur auf die Weckung der Affekte abziele und eine
immer grofiere Liebe des Herzens zu Gott entziinden solle. Was Gerhard von Zutphen (gest.
1398) iiber die meditatio sagt, wiederholen alle: ,Meditatio vero dicitur, cum ea quae legisti
vel audisti, studiosa ruminatione in corde tuo diligenter pertractas, et per ea affectum circa
aliquod certum inflammas vel illuminas intellectum® (Die Betrachtung besteht darin, dafl du
das Gelesene oder Gehdrte durch eifriges Hin- und Herbewegen (wortlich durch eifriges Wider-
kiuen) aufmerksam in deinem Herzen durchdenkst und dadurch den Affekt in Hinsicht auf
etwas Bestimmtes entziindest und den Verstand erleuchtest)?. Alle halten an der Einheit
der ,geistlichen Ubung“ fest. Joh. Mombaer zihlt ebenso wie Garcia de Cisneros die be-
kannten Stufen oder Grade dieser Ubung auf?,

Ignatius von Loyola bedeutet in dieser Linie tatsichlich nicht einen Anfang, sondern ein
Ende oder besser einen Hbhepunkt, Dabei verwertet er die Erfahrungen der Vergangenheit
in seiner ganz persénlichen Weise. Er kopiert nicht einfach, sondern fafit zusammen und
pafit die Methoden des inneren Betens straffer als seine Vorgiinger einem vorgefafiten Ziel,
aber auch psychologischer der jeweiligen Situation des Beters an. Die Stufen des inneren
Gebetes finden sich bei ihm in der Abfolge von consideratio, meditatio, contemplatio,
repetitio und applicatio sensuum?. Die Besserung des Lebens als Ziel des Gebetes steht bei
ihm nicht in erster Linie im Dienste der Beschauung, sondern der grofleren Tauglichkeit fiir
die Arbeit im Reiche Gottes an der Seite des Konigs Christus. Aber die wesentlichen Dinge
des inneren Gebetes hat er doch von der Vergangenheit, hauptsichlich aus dem Exercita-
torium des Garcia de Cisneros ibernommen.

Uberschaut man von hier aus einmal, was P. Leander Bopp zur urspriinglichen Bedeutung
und Geschichte des Begriffes ,oratio mentalis“ sagt, so hat er wohl kaum recht mit seiner Be-
hauptung, unter dem inneren Gebet habe man in den Jahrhunderten seines Entstehens das
affektive Gebet verstanden, wahrend der meditatio nur eine vorbereitende Rolle zugespro-
chen worden sei. Dem widerspricht ganz klar die von allen festgehaltene und betonte Einheit
und Stufenfolge der ,geistlichen Ubung®, aus der weder die Betrachtung noch das Gebet
im engeren Sinne als gesonderte Ubungen herausgestellt wurden. Die Stufen der Vorberei-
tung des inneren Gebetes sind bei Wessel Gansfort und, abhingig von ihm, bei Joh. Mom-

22 Mit Recht sagt De Guibert: Ce ne sont donc pas quelques ascéticistes de la fin du XVIe
ou dudebut de XV1Ie siécle qui ont introduit I'idée d’'une priére mentale orientée vers I'aqui-
sition des vertus et la réforme de la vie* (RAM 11 [1930] 3461.)."

2 De spiritualibus ascensionibus, c. 45: de modo meditandi.

24 ‘Wessel Gansfort zihlt folgende Grade der Scala meditatoria, der meditativen Stufen-
leiter auf: Gradus praeparatorii. mentis, tudicii, affectus, adkuc affectus terminatorii, und
all diese Grade sind jeweils wieder in drei bis funf Stufen untergeteilt.

25 Vgl. Fr. Walf, diese Zeitschrift 22 (1949) 461 ff.; 25 (1952) 180 f.



388 Im Spiegel der Zeit

baer ausdriicklich vom corpus der Ubung abgehoben?®®. Betrachtung und Gebet aber werden,
wie schon in der Scala claustralium des Kartdusers Guigo, so auch in spiterer Zeit aufs in-
nigste miteinander verbunden?”. Man hat diese beiden Gebetsarten noch nicht formell von-
einander unterschieden®, obwohl sie der Sache nach lingst bekannt sind und geiibt werden.
Wenn P. Leander an der Prattica dell’orazione mentale des Kapuziners Matthias Bellintani
v. Salod (1534—1611) aussetzt, dafl sie der eigentlichen Betrachtung (die das diskursive wie
auch das affcktive Element in sich enthilt) noch einen eigenen Teil folgen lasse, der auf das
praktische Tun, auf die Besserung des Lehens, ausgerichtet sei, so zeigt das nur, dafl er von
vornherein das affektive Gebet mit dem Ziel der Liebesvereinigung mit Gott in der ,Be-
schauung® fiir die einzige Form des inneren Gebetes hilt und dafl ihm infolgedessen alles
als ,nicht ganz gludklich“ (218) erscheint, was in der Tradition dagegen spricht. Wer wiirde
leugnen, dafl die ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe“ in den geistlichen Ubungen des
hl. Ignatius von Loyola Gebet sei, und dennoch betont der Heilige, ganz getreun seiner Linie,
auch hier noch einmal, daf ,die Liebe mehr in die Werke als in die Worte (und er meint
damit nicht zuletzt den bloflen Affekt) gesetzt werden miisse“. Es ist keine Frage, daf P.
Leander das Wesen des diskursiven Gebetes verkennt, weil er Betrachtung und affektives
Gebet auseinanderreifit.

Die Grinde dafir liegen wohl in der dritten Phase der Geschichte des inneren Gebetes,
die wir noch kurz skizzieren wollen. In dieser Zeit wird der Unterschied zwischen intellek-
tuellem und affektivem Gebet® formell herausgearbeitet; seitdem spricht man darum ans-
driicklich von zwei Arten des inneren Betens. Diese Entwicklung scheint sich in der Gesell-
schaft Jesu vollzogen zu haben. Es ist bekannt, dafl P. Balthasar Alvarez {1534—1580), einer
der Beichtviter der hl. Theresia von Avila, Schwierigkeiten mit seinen Obern wegen seiner
Lehre vom inneren Gebet bekam®, Das war in den Jahren 1573—1578. Man warf ihm vor,
er iibe und lehre eine Art des Betens, die von der Gebetsmethode der Exerzitien des Or-
densstifters abweiche; sie fithre zu einer Beschaulichkeit, die dem apostolischen Ordensideal
abtriglich sei. In seiner Verteidigung legte P. Alvarez seine personlichen Erfahrungen im
Gebet dar, und diese beinhalten mehr oder weniger das, was wir heute das Gebet der Ein-
fachheit und Ruhe oder auch die erworbene Beschauung nennen. Man kann darum verstehen,
daf man P. Alvarez verbot, seine cigenen Gebetserfahrungen anderen Ordensmitgliedern
als Ziel ihres Strebens vor Augen zu stellen, weil man fiirchtete, dafl sie bei vielen von
ihnen zn Thuschungen Anlafl giben und die Licbe zur apostolischen Arbeit minderten. Die
Entwicklung der spanischen Ordenshduser batte schon lingst und anch gerade in jenen

2 Es gibt drei Hauptteile dieser Stufenleiter”, sagt Joh. Mombaer, ,von denen der
erste die Vorbereitungsgrade zur Betrachtung umfaflt, der zweite die in der Betrachtung
selbst voranschreitenden Grade (das sind sowohl die gradus mentis et iudicii als auch die
gradus amoris, voluntatis et affectus), endlich die abschlieBenden Grade (gratiarum actio,
commendatio, permissio = integra proprie voluntatis in Dei voluntate resignatio)®. Zitiert
nach Watrigant, Quelques promoteurs... a. a. O. S, 55.

27 So heifit es z. B. im Meditatorium des Joh. Mombaer: ,Licet enim quemlibet gradum...
cum quolibet coniungere . . . puta: diiudicationem cum oratione, orationem cum diiudica-
tione, et ita de quolibet cum quolibet; sed etiam quemlibet in et super quemlibet: ut orare
de meditando, meditari de orando, et pro orando®. Zitiert nach Watrigand, Quelques pro-
moteurs . .. a. a. 0. 8. 57,

28 Hugo von Balma ist mit seiner Ansicht allein geblieben, wohl hauptsichlich wegen
seines schroffen Antiintellektualismus.

2% Die Ausdriicke wollen selbstverstindlich nicht eine Exklusivitit von Intellekt oder
Affekt das Wort reden, sondern geben nur das charakteristische Merkmal der betreffenden
Gebetsart an. :

3 Vgl. Ludwig de Ponte, Vita P. Balthasaris Alvarez, c. 41; Astrain, Historia de la
Compaiiia de Jesus en la Asistencia de Espafia t. 111., p. 196; P. Dudon, Les lecons d’oraison
du P. Balthasar Alvarez (RAM 2 [1921] 36 ff.). '



Im Spiegel der Zeit 389

Jahren wieder zu dieser Besorgnis Anlafl gegeben. Dennoch sollte die Kontroverse nicht so
schnell zur Ruhe kommen.

In einer anderen spanischen Ordensprovinz hatte P. Antonio Cordeses (1518-—1601) shn-
liche Schwierigkeiten3!. Auch er legte seine Auffassung vom inneren Gebet in einer aus-
fithrlichen Relation, diesmal unmittelbar dem Ordensgeneral, vor®2. Darin wird zom ersten
Mal in der Geschichte des inneren Gebetes der Ausdruck ,affektives Gebet” gebrandat. Cor-
deses unterscheidet zwei Arten des inneren Gebetes: das intellektuelle und das affektive.
Jedes von ihnen stelle einen eigenen Weg zur vollkommenen Vereinigung mit Gott dar;
jedes kenne drei Grade, deren vollkommenster im ersten Fall die Beschavung, im zweiten
das affektive Gebet der Ruhe sei, in welchem Wille und Herz des Menschen nurmehr von
der Liebe Gottes gehalten und erfiillt wiirden. Die zweite Art des inneren Gebetes sei die
hihere, wenngleich sie nicht fiir alle moglich oder auch angebracht sei. Auch P. Cordeses
konnte mit seiner Ansicht im Orden nicht durchdringen. In einem lingeren Schreiben wies
der Ordensgeneral Mercurian das affektive 'Gebet als dem Ordensinstitut fremd zuriick.
Erst unter dem Nachfolger Mercurians, dem General Agnaviva, kam die Kontroverse iiber
die dem Orden eigentiimliche Art des inneren Gebetes einigermafien zum Abschlufl. Aqua-
viva suchte in einem Brief iiber das Gebet die Frucht der Auseinandersetzungen fir den
Orden festzuhalten, wenn er schrieb: ,Denen, die sich schon hanfig in diesen frommen Er-
wiagnngen geitbt und durch langen Gebrauch Leichtigkeit im Gebet erlangt haben, scheint
weder ein bestimmter Gegenstand noch eine besondere Art und Weise fiir ihre Betrachtung
vorzuschreiben zu sein. Denn der Heilige Geist, der mit ganz losen Ziigeln voranzugehen
pllegt, um auf zahlreichen Wegen die Seelen zu erleachten und anfs innigste mit sich zn
verbinden, darf nicht wie durch einen Zaum durch abgesteckte Grenzen eingeengt werden®.

Uns Heutigen mag die Haltung des Ordens in der Frage der verschiedenen Gebetsarten
einseitig und starr erscheinen. Sie kann nur aus der damaligen Situation heraus verstanden
werden, Das Wesen des neuen Ordensideals, das sich von den Idealen der dlteren Orden,
sowobl der beschaulichen wie auch der apostolischen, deutlich abhob, stand anf dem Spiel.
Da galt es unnachgiebig zn sein und den heranfziehenden Gefahren einer der Verwirklichung
des Ordensideals abtréiglichen Beschauungsmystik von vornherein energisch zuvorzukommen.
Heute wiirde man wohl rohiger urteilen, aber auch Cordeses wiirde seine Thesen abgewo-
gener vortragen, Riickschanend gesehen hat die Kontroverse eine Frucht gezeitigt. Die bei-
den Gebetsarten wurden klar in ihrer Eigenart herausgestellt; ihre Vorziige, aber auch ibre
Grenzen und Gefahren wurden aufgewiesen. Seitdem ist die Untersdieidung zwischen dis-
kursivem bzw. intellektuellem und affektivem Gebet nicht mehr aus der Literatur verschwun-
den; sie hat sich durchgesetzt und wird heute von den meisten Lehrern der geistlichen Theo-
logie zugrunde gelegt. Schon kurz nach dem Tode des P. Cordeses (1601) schrieb ein anderer
Jesuit ein Biichlein: ,De inquisitione pacis, in welchem ausfihrlich @ber die beiden Gebets-
arten gehandelt wird. Es war P. Alvarez de Paz (1560—1620)%. Durch ihn ist der Begriff
des affektiven Gebetes in die geistliche Literatur eingefithrt worden, aber wahrscheinlich
hat auch er ihn von seinem &lteren Mitbruder P. Cordeses iibernommen.

Dem Begriff des affektiven Gebetes wurde in der Folge von seinem Ursprung her — vor.

_allem von seiten der Gesellschaft Jesu — ein gewisses Mifitrauen entgegengebradut, das nicht
weichen wollte, weil es immer wieder durch quietistische Strémungen in der Kirche bestarkt
" warde. Daza kam noch der Einflul des Rationalismus, der sich anch in Theologie uvnd From-

3t Vgl. P. Dndon, Les idées dn P. Antonio Cordeses sur l'oraison (RAM 12 [1931] 97 ff.;
13 [1982] 17 £.).

%2 Dije Relation selbst haben wir nicht mehr, wohl- aber eine kleine Schrift, betitelt:
oTratado de la Oracién Mental®, deren Manuskript sich im Britischen Museum befindet
(vgl. Dudon, RAM 13 [1932] 17 ff.) und in dem Cordeses in 14 kleinen Kapiteln seine An-
schavungen iber das innere Gebet darlegt.

33 Vgl. A. Yanguas S. J., Alvarez de Paz et Voraison affective (RAM 19 [1938] 376 ff.).



390 Im Spiegel der Zeit

migkeit bemerkbar machte. Daher mag es rithren, daf das diskursive Gebet immer mehr
vor dem affektiven in den Vordergrund trat und auch in sich selbst sehr einseitig als eine
Sache des erwdgenden Verstandes dargestellt wurde. Sehr richtig bemerkt daher P. Leander,
daB viele Betrachtungsbiicher (die allerdings zumeist nicht aus unserer Zeit stammen), ,den
Beniitzern nicht mit der nétigen Deutlichkeit nahe legen, aus der Betrachtung ein Gebet zu
machen® (299). Man darf darum aber nun nicht in die umgekehrte Einseitigkeit fallen und
das affektive Gebet zum einzigen Gebet machen wollen. Das widersprache der ganzen Tra-
dition, vor allem auch der Lehre derjenigen, die zuerst Begriff und Wesen dieser Gebetsart
herausgearbeitet haben. Niemand hat jemals geleugnet, dafl auch die diskursive Betrachtung
wirklich Gebet sei. Im Gegenteil, davon gingen alle, als von einer Selbstverstandlichkeit,
aus. Niemand hat allerdings auch ein blofi diskursives Gebet gelten lassen wollen, wic es
P. Leander in der Tradition zu finden meint, — am allerwenigsten P. Lallemant, wenn er
auch selbst vorziiglich das affektive Gebet pilegte. ’
Wir sagten oben einmal, daff die Kontroverse, die P. Leander aufwirft, heute schon nicht
mehr ganz zeitgemifl sei. Wir leiden heute nicht mehr unter einem Rationalismus in der
Frommigkeit (wenngleich er vielerorts und in mandcherlei Gestalt noch lebendig sein mag),
als vielmehr unter einem nicht mehr zu ibersehenden Irrationalismus. Es ist keine Berufung
zu Hoherem, sondern ein einfaches Nicht-Konnen, wenn der glidubige Mensch das diskursive
Gebet nicht mehr pflegt. Und damit ist eine bestimmte Gefahr signalisiert. Denn fir die
meisten geht der gewShnliche Weg zum vollkommenen Gebet iiber das ruhige Erwigen des
vom Glauben erleuchteten Verstandes. Erst dadurch erhilt ihre ganze Religiositit, erhilt
ihre Gottesliehe einen echten, objektiven Grund, Hier unterliegt der Mensch nicht so leicht
Tiauschungen; er wihnt sich nicht auf Héhen, die ihm gar nicht zukommen, und wer wiifite
nicht von solchen Gefahren in unserer Zeit. Es wire heute darum mehr dénn je notwendig,
eine nach allen Seiten ausgewogene Lehre vom betrachtenden Gebet vorzulegen, in der dem
intellektuellen Moment nicht der geringste Platz zukime. Und was noch notwendiger wire,
das sind Betrachtungsbiicher, die unserer, aus der Schrift, der Liturgie, der Vitertheologie
und der Theologie iiberhaupt genihrten Frommigkeit entsprechen und die unserer psycho-
logischen Situation angepafit sind. Denn iiber alle Theorie geht das gelebte Leben.





