
IM     SPIEGEL      DER     ZEIT 

Das innere Gebet (oratio mentalis) 
und die Betrachtung (meditatio) 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

P. Leander Bopp O. S. B. hat kürzlich in der •Benediktinischen Monatschrift"1 eine Un- 
tersuchung über •Die oratio mentalis im kirchlichen Gesetzbuch" veröffentlicht, die man nicht 
in allem als glücklich bezeichnen kann. Sie enthält zwar eine Reihe von guten Beobachtungen, 
die auch Henri Bremond schon gemacht hatte, aber ebenso wie dieser geht P. Leander von 
einer einseitigen Gebetsauffassung aus, die notwendigerweise zu einer schiefen Beurteilung 
der diskursiven Betrachtung führen muß. Sehr scharf sagt darum einer seiner Kritiker2: Der 
Vf. •scheint nicht den geringsten Begriff von dem zu haben, was die Erwägung des Ver- 
standes im betrachtenden Gebet bedeutet". Sehen wir uns zunächst einmal den Gedanken- 
gang des erwähnten Aufsatzes an. 

I. 

Der Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Vorschrift des kirchlichen Gesetzbuches, die 
den Ordinarien, bzw. den Ordensobern aufträgt, dafür zu sorgen, daß alle Kleriker und die 
Alumnen der Priesterseminare, bzw. die Ordensleute täglich eine gewisse Zeit der •oratio 
mentalis" widmen. P. Leander Bopp stellt sich die Frage, was hier der terminus •oratio 
mentalis" bedeute. •Der Ausdruck", sagt er, •ließe sieh im Deutschen recht gut mit .inner- 
liches Gebet' wiedergeben. Auf den ersten Blick muß es jedoch merkwürdig erscheinen, daß 
der Ausdruck in deutschen Werken gewöhnlich mit .Betrachtung' übersetzt wird" (2103). So 
z. B. bei Jone und Eichmann-Mörsdorf. Der Vf. befragt daraufhin die Geschichte der kirch- 
lichen Frömmigkeit nach der genauen Bedeutung des umstrittenen Begriffes und kommt 
dabei zu folgendem Ergebnis: 

•Der Ausdruck oratio mentalis selbst findet sich ziemlich spät" (211). Er taucht zum ersten 
Mal in der Hochscholastik, also im 13. Jahrhundert auf. Er wird hier im Gegensatz zum 
mündlichen Gebet gebraucht. Gegen Ende des 15. Jahrhunderts erfährt der Begriff dann 
eine erhebliche Erweiterung. •Seitdem bedeutet (er) eine tägliche Übung der inneren 
Sammlung" (213). So ist z. B. in der Benediktinerkongregation S. Giustina in Padua eine 
bestimmte Zeit in der Tagesordnung für die Betrachtung, bzw. für privates Beten festge- 
setzt. •In den Generalkapitelsprotokollen ist wiederholt davon die Rede, zum ersten Mal 
im Jahre 1444 (214). Auch eigentliche Methoden des betrachtenden Gebetes werden in die- 
ser Zeit schon entwickelt. Der Vf. erinnert an das Werk Ludovico Barbos, des Gründers 
der obenerwähnten Benediktinerkongregation: •Modus meditandi et orandi" aus dem Jahre 
1443. Am bekanntesten und einflußreichsten ist in dieser Hinsicht das bekannte Exercita- 
torium vitae spiritualis des spanischen Abtes Garcia de Cisneros vom Montserrat (1455 bis 
1510). In dieser Linie steht auch Ignatius von Loyola. Er bedeutet für die Geschichte des in- 
neren Gebetes keine einschneidende Wende, sondern nur Abschluß und Zusammenfassung 
einer schon längeren Entwicklung. •Was die Grundauffassung und -einstellung betrifft, 
so stimmt er mit den Meistern des vorausgehenden Jahrhunderts völlig überein" (287). Das 

1 28 (1952) 210 ff.; 287 ff. 
2 A. Munsters M.S.C., Ons Geestelijk Leven 29 (1952) 171. 
3 Die in Klammern beigefügten Zahlen beziehen sich auf die betr. Seiten des Aufsatzes 

von P. Leander in der Ben.-Monatschr. 



Im Spiegel der Zeit 383 

gilt sowohl in bezug auf die Unterscheidung zwischen Betrachtung und eigentlichem Gebet, 
wie auch in bezug auf die Vorbetonung des Affektiven, als dem Ziel des inneren Gebetes, 
vor dem Erwägen des Verstandes. Seine ersten Schüler folgen ihm hierin noch. Aber dann 
setzt eine allmähliche Akzentverschiebung ein. Sie beginnt etwa mit Alphons Rodriguez 
und seiner berühmten •Übung der christlichen Vollkommenheit". Während bis dahin unter 
der (auch methodisch geübten) oratio mentalis vorwiegend das affektive Gebet verstanden 
wurde, in welchem die Tätigkeit des Verstandes eine nur untergeordnete und mehr vor- 
bereitende Rolle spielte, wird von nun an ein immer größeres Gewicht gerade auf das ver- 
standesmäßige Erwägen gelegt, das die Grundlage aller anderen Akte des inneren Gebetes 
sein soll. Damit wird zugleich der Begriff der oratio mentalis immer mehr mit dem der 
meditatio (Betrachtung) zu einem einzigen Begriff verschmolzen. Ja, was zunächst gar nicht 
Gebet genannt wurde, nämlich die Betrachtung, wird nun mehr oder weniger das bestim- 
mende und charakteristische Element des inneren Gebetes, und das ist gegen allen ursprüng- 
lichen Sinn leider bis heute so geblieben: Oratio mentalis ist den meisten gleichbedeutend 
mit Betrachtung. 

P. Leander skizziert den Verlauf dieser Entwicklung folgendermaßen: Anfänglich ist 
noch ein Schwanken in der Terminologie zu beobachten, so vor allem bei den Jesuitenautoren 
Balthasar Alvarez (1534•1580), Ludwig de Ponte (1534•1624) und Antonius Le Gaudier 
(1572•1622). Während diese •die sog. Betrachtung in einem weiteren Sinn verstanden, 
nämlich verbunden mit dem ziemlich ausgedehnten Colloquium, wodurch die Betrachtung 
recht wohl als Gebet bezeichnet werden konnte, trennt (Louis) Lallemant S. J., (1578•1635) 
diese beiden Betätigungen und macht aus ihnen zwei getrennte geistliche Übungen" (292), 
wobei er auch •die bloß diskursive Betrachtung als eine Art Gebet bezeichnet, ein Mißgriff, 
der von da an aber immer mehr in Übung kommt" (ebda.). •Schon bei der großen hl. .The- 
resia findet sich der Ausdruck innerliches Gebet (oracion mental) in der Bedeutung von 
bloßer Betrachtung" (ebda.). Sowohl der Jesuit Franz Suarez (1548•1617), wie der Orato- 
rianer F. Bourgoing (1585•1662) oder der Benediktiner Augustin Baker (1575•1641) und 
selbst ein Franz von Sales, sie alle sind nach P. Bopp •inkonsequent", •nicht korrekt" und 
•unsachlich" in ihrer Ausdrucksweise in bezug auf die beiden Begriffe •inneres Gebet" und 
•Betrachtung". •Der erste, der nach langer Zeit wieder den natürlichen Sinn des Wortes 
.innerlich' entdeckt, war der Oratorianer Louis Thomassin (1619•1695)" (295). Aber er 
konnte sich offenbar •gegen den diskursiven Aszetismus der neueren Betrachtungsmethode" 
nicht durchsetzen. Die Pflege des Verstandes wurde weiter einseitig betont; das eigentliche 
Beten im Willen und im Gemüt hingegen schmolz mehr oder weniger zum sog. colloquium 
zusammen (299). Besonders instruktiv hierfür ist das Büchlein P. Johann Roothaans S. J. 
(1785•1853) •Über die rechte Art und Weise, die geistliche Betrachtung zu verrichten". • 
Das Fazit der Untersuchung P. Bopps ist schließlich dies: •Die Unzahl von Betrachtungs- 
büchern, die heute im Umlauf sind, legen den Benutzern nicht mit der nötigen Deutlichkeit 
nahe, aus der Betrachtung ein Gebet zu machen, wie es z. B. noch Ludwig de Ponte getan 
hat. Und darum ist hier das Wort .innerliches Gebet' auch nicht mehr am Platz" (299). 

Die Revidierung dieser so verfahrenen Gebetsterminologie und Gebetspraxis wurde nach 
P. Bopp erst in unserer Zeit wieder mit großer Entschiedenheit in Angriff genommen, und 
zwar von Henri Bremond, vor allem in seiner •Einführung in die Philosophie des Gebetes" 
(Paris 1929), sowie in den Bänden 7, 8 und 10 seiner •Histoire litteraire du sentiment 
religieux en France . . .". Bremond hat nach dem Vf. den Unterschied zwischen Betrachtung 
und Gebet wieder sauber herausgearbeitet. Leider war aber auch er nicht konsequent in 
der Verwendung der Begriffe. Auch bei ihm begegnet man •dem Ausdruck ,oraison mentale' 
im Sinne von methodischer Betrachtung auf Schritt und Tritt, obwohl er meint, es sei ein 
,mot fächeux', eine ,fächeuse idee'. Er hat sich nun mal dem üblichen Sprachgebrauch an- 
gepaßt. Schade, daß er seiner besseren Einsicht nicht gefolgt und nicht bahnbrechend vor- 



384 Im Spiegel der Zeit 

angegangen ist" (200). So bleibt es einstweilen dabei, daß in der neueren Literatur (z. B. 
A. Vermeersch, J. de Guibert, H. Tanquerey) und selbst in den päpstlichen Erlassen Be- 
trachtung und Gebet unterschiedslos gebraucht werden, zum Schaden der Sache. 

II. 

Die Kontroverse, die P. Leander Bopp aufwirft, ist nicht neu und eigentlich auch schon 
nicht mehr ganz zeitgemäß. Ihre Zeit lag nach dem ersten Weltkrieg. Ihren Höhepunkt er- 
reichte sie in Frankreich in der Auseinandersetzung zwischen H. Bremond und den franzö- 
sischen Jesuiten, hauptsächlich Cavallera und de Guibert4. Ihr Ausgangspunkt war der Ra- 
tionalismus in der Frömmigkeit, der seit der Mitte des 19. Jahrhunderts feste und fast 
kanonische Formen angenommen zu haben schien, die sich nicht zuletzt in Theorie und 
Übung des betrachtenden Gebetes zeigten. Die Auseinandersetzung spitzte sich schließlich 
zu der Frage nach dem Wesen des Gebetes zu, der priere pure, wie Bremond es nannte. Aus 
der größeren Distanz, die wir heute zu diesem Problem haben, muß man sagen, daß Bre- 
monds Anliegen echt war, daß er aber von einer einseitigen Gebetsauffassung ausging, die 
der Tradition der Kirche nicht entsprach5, und daß er darum zu einer schiefen Beurteilung 
der neuzeitlichen Geschichte des betrachtenden Gebetes kommen mußte. Wohl hat er höchst 
anregend gewirkt und wesentlich zur Überwindung des Rationalismus in der Frömmigkeit 
beigetragen, aber das sachliche Ergebnis seiner vielfältigen Untersuchungen in bezug auf 
die •Metaphysik" des Gebetes läßt sich nicht aufrechterhalten und ist darum auch von den 
meisten Lehrern der Aszese und Mystik nicht angenommen worden. 

P. Leander Bopp zeigt sich nun in seiner Abhandlung, sowohl was die Fragestellung als 
auch was die Beurteilung der diskursiven Betrachtung angeht, weithin von Bremond ab- 
hängig6. Auch er versteht das Gebet im engsten Sinne als Unterredung, als Gespräch mit 
Gott, unter Nichtbeachtung jener allgemeineren und immer zutreffenden Wesensbestimmung 
des Gebetes, wie sie die christliche Tradition seit Johannes Damascenus festhält, der das 
Gebet eine Erhebung des Geistes zu Gott genannt hat. Nur geht es P. Bopp nicht in dieser 
Schärfe, wie es bei Bremond der Fall ist, um die Herausarbeitung der priere pure, des 
•reinen Gebetes", das in jedem Fall ganz und nur Gebet ist und immer und von allen geübt 
werden kann. Dies ist nicht sein Anliegen. Ihm geht es vielmehr darum, zu betonen, daß 
innerliches Gebet im eigentlichen Sinne nur das affektive Gebet ist (das in das Gebet der 
Einfachheit und auf den höheren Stufen in die Beschauung einmündet), und es darum eine 
Begriffsverwirrung sei, von einem diskursiven Gebet zu sprechen7. Für die Richtigkeit seiner 

4 Vgl. H. Bremond, Ascese ou priere? Notes sur la crise des •Exercices" de Saint Ignace, 
Revue des Sciences Religieuses de Strasbourg, 7 (1927), 226 ff.; 402 ff.; 579 ff. Dagegen: F. 
Cavallera S. J.: Ascetisme et priere. A propos d'une pretendue crise. RAM=Revue d'Asce- 
tique et de Mystique 9 (1928), 54 ff. Dagegen wieder H. Bremond: Le R. P. F. Cavallera et la 
Philosophie de la priere. Librairie Bloud et Gay, Paris 1928. • Außerdem J. de Guibert 
S. J.: Oraison mentale et priere pure, RAM 11 (1930) 225 ff.; 337 ff. • F. de Lanversin S. J., 
A propos de •Priere pure". Nouvelle Revue Th. 57 (1930) 265 ff. • E. Böminghaus S. J., 
Aszese oder Gebet? ZAM 4 (1930) 126 ff. 

5 vgl. De Guibert, a. a. O. 227 ff. 
8 •Der Mann, der in unserer Frage in erster Linie gefragt werden muß, ist Henri Bre- 

mond" (Bened. Monatschr. 28 (1952) 299. 
7 P. Leander Bopp hat kürzlich das wertvolle Büchlein von Anton Massoulie O. P. 

(1632•1706) •Traite de la veritable oraison" unter dem Titel •Das echte Gebet" heraus- 
gebracht (Erzabtei St. Ottilien), das ganz im Sinne der Tradition vom diskursiven Gebet 
spricht. Er distanziert sich aber ausdrücklich von dieser Terminologie, indem er zwar einer- 
seits das Büchlein sehr lobt: •Denn es bietet eine vorzügliche Darstellung des innerlichen 
Gebetes", dann aber gleich fortfährt: •Ich (von uns gesperrt) verstehe darunter das affektive 
Gebet und das Gebet der Einfachheit" (S. 8). 



Im Spiegel der Zeit 385 

Behauptung beruft er sich auf die ursprüngliche Tradition der anerkannten geistlichen Lehrer 
der Kirche, die bis auf Ignatius von Loyola und seine unmittelbaren Schüler einhellig ge- 
wesen sei. Wir haben also diesen geschichtlichen Befund zu prüfen. 

Der Ausdruck •oratio mentalis" kommt zum ersten Mal bei David von Augsburg 
(1200•1272) vor8. Das innere Gebet selbst ist aber schon von jeher in der Kirche bekannt*. 
Die ersten Schriften, die sich in aller Ausführlichkeit über den Wert und die Notwendigkeit 
des inneren Gebetes für den geistlichen Fortschritt verbreiten und praktische Anweisungen 
dazu geben, stammen aus dem 12. Jahrhundert10. Schon in dieser Zeit wird das innere Gebet 
nicht nur sporadisch geübt, sondern gehört als •exercitium spirituale", als •geistliche Übung" 
zum Streben des Mönches nach vollkommener Gottvereinigung. Als Stufen dieser Übung 
werden in einer für das ganze Mittelalter kanonisch gewordenen Reihenfolge angegeben: 
lectio (Lesung), meditatio (Betrachtung), oratio (Gebet) und contemplatio (Beschauung)11. 
Wohl werden hier Betrachtung und Gebet unterschieden, aber nicht als gesonderte Übungen. 
Alle Stufen des Aufstiegs zu Gott gehören vielmehr zusammen als Teile ein und derselben 
Übung. •Die ersten nützen ohne die folgenden wenig oder gar nichts", sagt der Kartäuser- 
prior Guigo, der Jüngere (gest. 1188), •die letzten hinwiederum werden ohne die voraus- 
gehenden nur selten oder niemals erreicht". Denn •die Lesung ohne Betrachtung bleibt 
trocken, die Betrachtung ohne Lesung aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet ohne Betrach- 
tung bleibt matt, Betrachtung ohne Gebet unfruchtbar; ein glühendes Gebet erlangt die Be- 
schauung, die Erlangung der Bescbauung ohne Gebet hingegen ist selten oder geht auf ein 
Wunder zurück"12. Die Lesung also unterweist die Betrachtung, erleuchtet den Geist und 
entzündet das Herz, so daß sich der Mensch verlangend nach Gott ausstreckt und ihn um die 
Gnade der Beschauung bittet; die Beschauung endlich läßt den Menschen ausruhen in der 
Liebesvereinigung mit Gott13. Entsprechend dieser Weisung enthalten auch die Betrach- 
tungen14 jener Zeit alle vier Stufen des inneren Gebetes. Bald herrscht darin das intellek- 

8 In seiner Schrift: De exterioris et interioris hominis compositione III., c. 53, 54 und 57 
(ded. Quaracdii, 18~89, p. 296 ss.). Zitiert bei De Guibert S. J., Theologia spiritualis ascetica 
et mystica, Romae2 1939, p. 211. • Bei Ramon Lull (1235•1316) findet man den Ausdruck 
•oratio intellectualis" zum Unterschied vom mündlichen Gebet einerseits und dem Gebet 
der'guten Werke anderseits (Liber contemplationis, c. 315; vgl. De Guibert, La •m6thode 
des trois puissances" RAM 6 [1925] 372 f.). • Zum Folgenden vgl. noch P. Pourrat, La 
spirituality chretienne, III. Les origines et le developpement de l'oraison m^thodique, S. 6 ff. 

» Z. B. Cassian, Coll. 9, 35 (CV 13, 282; PL 49, 816 A) ibid. 10, 6; 10, 10. 
10 Die beiden bedeutendsten von ihnen sind: Scala claustralium oder Scala paradisi (In 

einigen Hss überschrieben: Tractatus de quatuor gradibus spiritualibus [oder spiritualis] 
exercitii) und: Epistola ad fratres de monte Dei. Nach den Untersuchungen von A. Wilmart 
OSB (RAM 5 [1924] 59 ff.; 127 ff.) hat die erste den Kartäuserprior Guigo den Jüngeren 
(II), die zweite den sei. Benediktinerabt Wilhelm v. St. Thierry zum Autor; beide Schriften 
sind nach Wilmart um 1145 entstanden. 

11 Scala claustralium, c. 2 (PL 184, 475 C); dieselbe Einteilung findet sich schon bei Hugo 
von St. Victor (1096•1141) zur Bezeichnung der Stufen der Beschauung (Eruditiones 
didascalicae, lib. 5, c. 9); ähnlich Richard v. St. Victor (PL 196, 66); Bonaventura (De 
triplici via, Prologus, Quaracdii 1898", tom. 8, p. 3.) wendet die Stufenfolge: lectio-meditatio, 
oratio, contemplatio auf jeden der drei Wege, der Reinigung, der Erleuchtung und der 
Einigung an. 

" Scala claustr. c. 11 u. 12 (PL 184, 481 u. 482). • Ähnlich Epist. ad fratres de monte 
Dei, lib. I, 42: Amorem ergo Dei, in homine ex gratia genitum, lactat lectio, meditatio 
pascit, oratio confortat et illuminat. 

13 Scala claustr. c. 2. 
14 Meditatio und contemplatio werden im Mittelalter oft ohne Unterschied gebraucht 

und bedeuten dann einfach das innere Gebet. 



386 Im Spiegel der Zeit 

tuelle Element vor, wie in der Ars contemplationis des sei. Ramon Lull15, bald das affektive, 
wie in den unveröffentlichten Meditationen Guigos des Jüngeren16. Meist gehen Betrach- 
tung und Gebet ineinander über; man weiß nicht, wo jene aufhört und dieses beginnt17. Nur 
in der Tkeologia mystica des Kartäuserpriors Hugo von Balma (Ende des 13. Jahrh.)18 

werden Betrachtung und affektives Gebet18 scharf voneinander geschieden. Jene geht vom 
Verstand aus, dieses ist ausschließlich vom Willen, von der Liebe getragen, es geht über 
alles Denken (nicht nur das begriffliche) hinaus. Auch die Betrachtung ist selbstverständlich 
Gebet, Gebet im eigentlichen Sinn; sie ist dem Erleuchtungsweg eigen, während das rein 
affektive Verbundensein mit Gott dem Einigungsweg zugehört20. Mit seiner antiintellektua- 
listischen Mystik ist Hugo zunächst allein geblieben, er hat aber durch seine Verbindung 
der drei Wege des Ps-Dionysius mit den verschiedenen Arten und Stufen des Betens, zu- 
gleich mit Bonaventuras De triplici via, einen großen Einfluß sowohl auf die weitere Her- 

ausarbeitung des methodischen Gebetes wie auch besonders auf die Pflege des affektiven 
Gebetes ausgeübt. 

Die zweite Phase der Geschichte des inneren Gebetes, die das 14. und 15. Jahrhundert 
umfaßt, ist bekannter als die erste21. In den Niederlanden, in Deutschland und in Frank- 

15 •La contemplation dont Lull nous enseigne l'art, est, pour une bonne partie, une 
oraison discursive et une oraison discursive oü domine nettement Velement intellectuel. Ce 
nest point Id . . . un intellectualisme froid . . . mais c'est nettement la reflexion qui domine 
sur les affections" urteilt De Guibert (RAM 6 [1925] 376). 

16 Vgl. die Auszüge bei A. Wilmart, a. a. O. F. 70 ff. (Nicht zu verwechseln mit den Me- 
ditationem Guigos des Älteren (I.). PL 153, 601•631; ed. Wilmart, Paris 1936; deutsche 
Übersetzung und Neuherausgabe von P. A. Schlüter, Paderborn, 1952.) 

17 Vgl. z. B. De quinque festivitatibus pueri Jesu des hl. Bonaventura oder auch die be- 
rühmten Meditationes vitae Christi des Franziskaners Johannes de Caulibus aus dem An- 
fang des 14. Jahrhunderts. 

18 Auch unter den Titeln De triplici via ad sapientiam und Viae Syon lugent (nach den 
Anfangsworten) bekannt. Geschrieben vor 1285 (vgl. RAM 8 [1927] 156 ff.). Früher dem 
hl. Bonaventura zugeschrieben, daher unter seinen Werken zu finden. (Benutzt wurde die 
Ausgabe, Lugduni 1668, torn. VII. 657 ff.) 

18 Der Name •affektives Gebet" stammt erst aus dem 16. Jahrhundert (siehe weiter unten), 
aber die Sache selbst ist bei Hugo ganz klar da. So heißt es z. B. von der Gebetsart, die sich 
zunächst an den Intellekt richtet: •... ad amorem cogitando consurgat", oder: •... ad amoris 
perfectionem meditando consurgit" (1. c. prologus, p. 658), vom affektiven Gebet hingegen: 
•... sine omni mentali cogitatione velmeditatione affectusamorisaccenditur (I.e.684), oder 
•... expedite feratur affectionibns ... in dilectum" (1. c. 668). Schon Bonaventura kennt der 
Sache nach die Unterscheidung zwischen diskursivem und affektivem Gebet: •In primo (sc. 
gradu, ex septem quibus pervenitur ad dulcorem caritatis) viget consideratio, in 
ceteris vero sequentibus dominatur a f f e c t i o." (De triplici via, c. 3 [§ 4] n. 7, 7, Quaracchi 
1898, p. 15.) 

20 •Triplex est igitur via ista ad Deum, scilicet purgativa, qua mens ad discendam veram 
sapientiam disponitur. Secunda vero illuminativa, qua mens cogitando ad amoris in- 
flammationem accenditur. Tertia unitiva, qua mens supra omnem intellectum, 
rationem et intelligentiam a solo Deo sursum actu dirigitur (Theol. myst. pro- 

logus). 
21 Vgl. H. Watrigant, Quelques promoteurs de la Meditation methodique au quinzieme 

siecle (Collect, de la Bibl. des Exerc. de S. Ignace Nr. 59), Paris 1919; vom selben Autor: 
La M6ditation methodique et l'ecole des Freres de la vie commune (RAM 3 [1922] 134 ff.; 
La Meditation methodique et Jean Mauburnus (RAM 4 [1923] 13 ff.). 



Im Spiegel der Zeit 387 

reich ist sie getragen von den Brüdern des gemeinsamen Lebens, bzw. den Augustinerchor- 
herren der Windesheimer Kongregation, in Italien und Spanien von den Reformklöstern der 
Benediktiner. Ihr Kennzeichen ist eine stärkere Systematisierung, wie sie am deutlichsten 
in der Scala meditatoria des Wessel Gansfort (gest. 1489), im Rosetum exercitiorum spiritua- 
lium et sacrarum meditationum des Joh. Mombaer (Mauburnus) (gest. 1501) sowie im Exer- 
citatorium des Abtes Garcia de Cisneros (gest. 1510) zum Ausdruck kommt. Damit geht 
Hand in Hand die im Vergleich zu früher unmittelbarere Ausrichtung des inneren Gebetes 
auf die Besserung des Lebens22 (nicht umsonst schreibt man ihr einen guten Teil des Er- 
folges der Klosterreform des 15. Jahrhunderts zu), obwohl das letzte Ziel alles Meditierens: 
die vollkommene Beschauung, nicht aus dem Auge verloren wird. Die notwendige Folge 
davon ist, daß das intellektuelle Moment einen größeren Raum innerhalb der Übung des 
inneren Gebetes einnimmt. Aber ebenso wird betont, daß die Stufe der meditatio auf dem 
Wege über die Erleuchtung des Geistes nur auf die Weckung der Affekte abziele und eine 
immer größere Liebe des Herzens zu Gott entzünden solle. Was Gerhard von Zutphen (gest. 
1398) über die meditatio sagt, wiederholen alle: •Meditatio vero dicitur, cum ea quae legisti 
vel audisti, studiosa ruminatione in corde tno diligenter pertractas, et per ea affectum circa 
aliquod certum inflammas vel illuminas intellectum" (Die Betrachtung besteht darin, daß du 
das Gelesene oder Gehörte durch eifriges Hin- und Herbewegen (wörtlich durch eifriges Wider- 
käuen) aufmerksam in deinem Herzen durchdenkst und dadurch den Affekt in Hinsicht auf 
etwas Bestimmtes entzündest und den Verstand erleuchtest)23. Alle halten an der Einheit 
der •geistlichen Übung" fest. Joh. Mombaer zählt ebenso wie Garcia de Cisneros die be- 
kannten Stufen oder Grade dieser Übung auf24. 

Ignatius von Loyola bedeutet in dieser Linie tatsächlich nicht einen Anfang, sondern ein 
Ende oder besser einen Höhepunkt. Dabei verwertet er die Erfahrungen der Vergangenheit 
in seiner ganz persönlichen Weise. Er kopiert nicht einfach, sondern faßt zusammen und 
paßt die Methoden des inneren Betens straffer als seine Vorgänger einem vorgefaßten Ziel, 
aber auch psychologischer der jeweiligen Situation des Beters an. Die Stufen des inneren 
Gebetes finden sich bei ihm in der Abfolge von consideratio, meditatio, contemplatio, 
repetitio und applicatio sensuum25. Die Besserung des Lebens als Ziel des Gebetes steht bei 
ihm nicht in erster Linie im Dienste der Beschauung, sondern der größeren Tauglichkeit für 
die Arbeit im Reiche Gottes an der Seite des Königs Christus. Aber die wesentlichen Dinge 
des inneren Gebetes hat er doch von der Vergangenheit, hauptsächlich aus dem Exercita- 
torium des Garcia de Cisneros übernommen. 

Überschaut man von hier aus einmal, was P. Leander Bopp zur ursprünglichen Bedeutung 
und Geschichte des Begriffes •oratio mentalis" sagt, so hat er wohl kaum recht mit seiner Be- 
hauptung, unter dem inneren Gebet habe man in den Jahrhunderten seines Entstehens das 
affektive Gebet verstanden, während der meditatio nur eine vorbereitende Rolle zugespro- 
chen worden sei. Dem widerspricht ganz klar die von allen festgehaltene und betonte Einheit 
und Stufenfolge der •geistlichen Übung", aus der weder die Betrachtung noch das Gebet 
im engeren Sinne als gesonderte Übungen herausgestellt wurden. Die Stufen der Vorberei- 
tung des inneren Gebetes sind bei Wessel Gansfort und, abhängig von ihm, bei Joh. Mom- 

22 Mit Recht sagt De Guibert: Ce ne sont done pas quelques asceticistes de la fin du XVIe 

ou du debut de XVHe siede qui ont introduit l'idee d'une priere mentale orientee vers l'aqui- 
sition des vertMs et la reforme de la vie" (RAM 11 [1930] 346 f.). 

23 De spiritualibus ascensionibus, c. 45: de modo meditandi. 
24 Wessel Gansfort zählt folgende Grade der Scala meditatoria, der meditativen Stufen- 

leiter auf: Gradus praeparatorii, mentis, iudicii, affectus, adkuc affectus terminatorii, und 
all diese Grade sind jeweils wieder in drei bis fünf Stufen untergeteilt. 

25 Vgl. Fr. Wulf, diese Zeitschrift 22 (1949) 461 ff.; 25 (1952) 180 f. 



388 Im Spiegel der Zeit 

baer ausdrücklich vom corpus der Übung abgehoben26. Betrachtung und Gebet aber werden, 
wie schon in der Scala claustralium des Kartäusers Guigo, so auch in späterer Zeit aufs in- 
nigste miteinander verbunden27. Man hat diese beiden Gebetsarten noch nicht formell von- 
einander unterschieden28, obwohl sie der Sache nach längst bekannt sind und geübt werden. 
Wenn P. Leander an der Prallica dell'orazione mentale des Kapuziners Matthias Bellintani 
v. Salö (1534•1611) aussetzt, daß sie der eigentlichen Betrachtung (die das diskursive wie 
auch das affektive Element in sich enthält) noch einen eigenen Teil folgen lasse, der auf das 
praktische Tun, auf die Besserung des Lebens, ausgerichtet sei, so zeigt das nur, daß er von 
vornherein das affektive Gebet mit dem Ziel der Liebesvereinigung mit Gott in der •Be- 
schauung" für die einzige Form des inneren Gebetes hält und daß ihm infolgedessen alles 
als •nicht ganz glücklich" (218) erscheint, was in der Tradition dagegen spricht. Wer würde 
leugnen, daß die •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" in den geistlichen Übungen des 
hl. Ignatius von Loyola Gebet sei, und dennoch betont der Heilige, ganz getreu seiner Linie, 
auch hier noch einmal, daß •die Liebe mehr in die Werke als in die Worte (und er meint 
damit nicht zuletzt den bloßen Affekt) gesetzt werden müsse". Es ist keine Frage, daß P. 
Leander das Wesen des diskursiven Gebetes verkennt, weil er Betrachtung und affektives 
Gebet auseinanderreißt. 

Die Gründe dafür liegen wohl in der dritten Phase der Geschichte des inneren Gebetes, 
die wir noch kurz skizzieren wollen. In dieser Zeit wird der Unterschied zwischen intellek- 
tuellem und affektivem Gebet29 formell herausgearbeitet; seitdem spricht man darum aus- 
drücklich von zwei Arten des inneren Betens. Diese Entwicklung scheint sich in der Gesell- 
schaft Jesu vollzogen zu haben. Es ist bekannt, daß P. Balthasar Alvarez (1534•1580), einer 
der Beichtväter der hl. Theresia von Avila, Schwierigkeiten mit seinen Obern wegen seiner 
Lehre vom inneren Gebet bekam80. Das war in den Jahren 1573•1578. Man warf ihm vor, 
er übe und lehre eine Art des Betens, die von der Gebetsmethode der Exerzitien des Or- 
densstifters abweiche; sie führe zu einer Beschaulichkeit, die dem apostolischen Ordensideal 
abträglich sei. In seiner Verteidigung legte P. Alvarez seine persönlichen Erfahrungen im 
Gebet dar, und diese beinhalten mehr oder weniger das, was wir heute das Gebet der Ein- 
fachheit und Ruhe oder auch die erworbene Beschauung nennen. Man kann darum verstehen, 
daß man P. Alvarez verbot, seine eigenen Gebetserfahrungen anderen Ordensmitgliedern 
als Ziel ihres Strebens vor Augen zu stellen, weil man fürchtete, daß sie bei vielen von 
ihnen zu Täuschungen Anlaß gäben und die Liebe zur apostolischen Arbeit minderten. Die 
Entwicklung der spanischen Ordenshäuser hatte schon längst und auch gerade in jenen 

26 •Es gibt drei Hauptteile dieser Stufenleiter", sagt Joh. Mombaer, •von denen der 
erste die Vorbereitungsgrade zur Betrachtung umfaßt, der zweite die in der Betrachtung 
selbst voranschreitenden Grade (das sind sowohl die gradus mentis et iudicii als auch die 
gradus amoris, voluntatis et affectus), endlich die abschließenden Grade (gratiarum actio, 
commendatio, permissio = Integra proprie voluntatis in Dei voluntate resignatio)". Zitiert 
nach Watrigant, Quelques promoteurs... a. a. O. S. 55. 

27 So heißt es z. B. im Meditatorium des Joh. Mombaer: •Licet enim quemlibet gradum... 
cum quolibet coniungere . . . puta: diiudicationem cum oratione, orationem cum diiudica- 
tione, et ita de quolibet cum quolibet; sed etiam quemlibet in et super quemlibet: ut orare 
de meditando, meditari de orando, et pro orando". Zitiert nach Watrigand, Quelques pro- 
moteurs . . . a. a. O. S. 57. 

28 Hugo von Balma ist mit seiner Ansicht allein geblieben, wohl hauptsächlich wegen 
seines schroffen Antiintellektualismus. 

28 Die Ausdrücke wollen selbstverständlich nicht eine Exklusivität von Intellekt oder 
Affekt das Wort reden, sondern geben nur das charakteristische Merkmal der betreffenden 
Gebetsart an. 

30 Vgl. Ludwig de Ponte, Vita P. Balthasaris Alvarez, c. 41; Astrain, Historia de la 
Compania de Jesus en la Asistencia de Espafia t. III.,, p. 196; P. Dudon, Les lecons d'oraison 
du P. Balthasar Alvarez (RAM 2 [1921] 36 ff.). 



Im Spiegel der Zeit 389 

Jahren wieder zu dieser Besorgnis Anlaß gegeben. Dennoch sollte die Kontroverse nicht so 
schnell zur Ruhe kommen. 

In einer anderen spanischen Ordensprovinz hatte P. Antonio Cordeses (1518•1601) ähn- 
liche Schwierigkeiten31. Auch er legte seine Auffassung vom inneren Gebet in einer aus- 
führlichen Relation, diesmal unmittelbar dem Ordensgeneral, vor32. Darin wird zum ersten 
Mal in der Geschichte des inneren Gebetes der Ausdruck •affeklives Gebet" gebraucht. Cor- 
deses unterscheidet zwei Arten des inneren Gebetes: das intellektuelle und das affektive. 
Jedes von ihnen stelle einen eigenen Weg zur vollkommenen Vereinigung mit Gott dar; 
jedes kenne drei Grade, deren vollkommenster im ersten Fall die Beschauung, im zweiten 
das affektive Gebet der Ruhe sei, in welchem Wille und Herz des Menschen nurmehr von 
der Liebe Gottes gehalten und erfüllt würden. Die zweite Art des inneren Gebetes sei die 
höhere, wenngleich sie nicht für alle möglich oder auch angebracht sei. Auch P. Cordeses 
konnte mit seiner Ansicht im Orden nicht durchdringen. In einem längeren Schreiben wies 
der Ordensgeneral Mercurian das äff ektive' Gebet als dem Ordensinstitut fremd zurück. 
Erst unter dem Nachfolger Mercurians, dem General Aquaviva, kam die Kontroverse über 
die dem Orden eigentümliche Art des inneren Gebetes einigermaßen zum Abschluß. Aqua- 
viva suchte in einem Brief über das Gebet die Frucht der Auseinandersetzungen für den 
Orden festzuhalten, wenn er schrieb: •Denen, die sich schon häufig in diesen frommen Er- 
wägungen geübt und durch langen Gebrauch Leichtigkeit im Gebet erlangt haben, scheint 
weder ein bestimmter Gegenstand noch eine besondere Art und Weise für ihre Betrachtung 
vorzuschreiben zu sein. Denn der Heilige Geist, der mit ganz losen Zügeln voranzugehen 
pflegt, um auf zahlreichen Wegen die Seelen zu erleuchten und aufs innigste mit sich zu 
verbinden, darf nicht wie durch einen Zaum durch abgesteckte Grenzen eingeengt werden". 

Uns Heutigen mag die Haltung des Ordens in der Frage der verschiedenen Gebetsarten 
einseitig und starr erscheinen. Sie kann nur aus der damaligen Situation heraus verstanden 
werden. Das Wesen des neuen Ordensideals, das sich von den Idealen der älteren Orden, 
sowohl der beschaulichen wie auch der apostolischen, deutlich abhob, stand auf dem Spiel. 
Da galt es unnachgiebig zu sein und den heraufziehenden Gefahren einer der Verwirklichung 
des Ordensideals abträglichen Beschauungsmystik von vornherein energisch zuvorzukommen. 
Heute würde man wohl ruhiger urteilen, aber auch Cordeses würde seine Thesen abgewo- 
gener vortragen. Rückschauend gesehen hat die Kontroverse eine Frucht gezeitigt. Die bei- 
den Gebetsarten wurden klar in ihrer Eigenart herausgestellt; ihre Vorzüge, aber auch ihre 
Grenzen und Gefahren wurden aufgewiesen. Seitdem ist die Untersdieidung zwischen dis- 
kursivem bzw. intellektuellem und äff ektivem Gebet nicht mehr aus der Literatur verschwun- 
den; sie hat sich durchgesetzt und wird heute von den meisten Lehrern der geistlichen Theo- 
logie zugrunde gelegt. Schon kurz nach dem Tode des P. Cordeses (1601) schrieb ein anderer 
Jesuit ein Büchlein: •De inquisitione pads", in welchem ausführlich über die beiden Gebets- 
arten gehandelt wird. Es war P. Alvarez de Paz (1560•1620)33. Durch ihn ist der Begriff 
des affektiven Gebetes in die geistliche Literatur eingeführt worden, aber wahrscheinlich 
hat auch er ihn von seinem älteren Mitbruder P. Cordeses übernommen. 

Dem Begriff des affektiven Gebetes wurde in der Folge von seinem Ursprung her • vor 
allem von Seiten der Gesellschaft Jesu • ein gewisses Mißtrauen entgegengebracht, das nicht 
weichen wollte, weil es immer wieder durch quietistische Strömungen in der Kirche bestärkt 
wurde. Dazu kam noch der Einfluß des Rationalismus, der sich auch in Theologie und Fröm- 

81 Vgl. P. Dudon, Les iddes du P. Antonio Cordeses sur l'oraison (RAM 12 [1931] 97 ff.; 
13 [1932] 17 ff.). 

82 Die Relation selbst haben wir nicht mehr, wohl- aber eine kleine Schrift, betitelt: 
•Tratado de la Oracion Mental", deren Manuskript sich im Britischen Museum befindet 
(vgl. Dudon, RAM 13 [1932] 17 ff.) und in dem Cordeses in 14 kleinen Kapiteln seine An- 
schauungen über das innere Gebet darlegt. 

33 Vgl. A. Yanguas S. J., Alvarez de Paz et l'oraison affective (RAM 19 [1938] 376 ff.). 



390 Im Spiegel der Zeit 

migkeit bemerkbar machte. Daher mag es rühren, daß das diskursive Gebet immer mehr 
vor dem affektiven in den Vordergrund trat und auch in sich selbst sehr einseitig als eine 
Sache des erwägenden Verstandes dargestellt wurde. Sehr richtig bemerkt daher P. Leander, 
daß viele Betrachtungsbücher (die allerdings zumeist nicht aus unserer Zeit stammen), •den 
Benutzern nicht mit der nötigen Deutlichkeit nahe legen, aus der Betrachtung ein Gebet zu 
machen" (299). Man darf darum aber nun nicht in die umgekehrte Einseitigkeit fallen und 
das affektive Gebet zum einzigen Gebet machen wollen. Das widerspräche der ganzen Tra- 
dition, vor allem auch der Lehre derjenigen, die zuerst Begriff und Wesen dieser Gebetsart 
herausgearbeitet haben. Niemand hat jemals geleugnet, daß auch die diskursive Betrachtung 
wirklich Gebet sei. Im Gegenteil, davon gingen alle, als von einer Selbstverständlichkeit, 
aus. Niemand hat allerdings auch ein bloß diskursives Gebet gelten lassen wollen, wie es 
P. Leander in der Tradition zu finden meint, • am allerwenigsten P. Lallemant, wenn er 
auch selbst vorzüglich das affektive Gebet pflegte. 

Wir sagten oben einmal, daß die Kontroverse, die P. Leander aufwirft, heute schon nicht 
mehr ganz zeitgemäß sei. Wir leiden heute nicht mehr unter einem Rationalismus in der 
Frömmigkeit (wenngleich er vielerorts und in mancherlei Gestalt noch lebendig sein mag), 
als vielmehr unter einem nicht mehr zu übersehenden Irrationalismus. Es ist keine Berufung 
zu Höherem, sondern ein einfaches Nicht-Können, wenn der gläubige Mensch das diskursive 
Gebet nicht mehr pflegt. Und damit ist eine bestimmte Gefahr signalisiert. Denn für die 
meisten geht der gewöhnliche Weg zum vollkommenen Gebet über das ruhige Erwägen des 
vom Glauben erleuchteten Verstandes. Erst dadurch erhält ihre ganze Religiosität, erhält 
ihre Gottesliebe einen echten, objektiven Grund. Hier unterliegt der Mensch nicht so leicht 
Täuschungen; er wähnt sich nicht auf Höhen, die ihm gar nicht zukommen, und wer wüßte 
nicht von solchen Gefahren in unserer Zeit. Es wäre heute darum mehr denn je notwendig, 
eine nach allen Seiten ausgewogene Lehre vom betrachtenden Gebet vorzulegen, in der dem 
intellektuellen Moment nicht der geringste Platz zukäme. Und was noch notwendiger wäre, 
das sind Betrachtungsbücher, die unserer, aus der Schrift, der Liturgie, der Vätertheologie 
und der Theologie überhaupt genährten Frömmigkeit entsprechen und die unserer psycho- 
logischen Situation angepaßt sind. Denn über alle Theorie geht das gelebte Leben. 




