Ein Kind ist uns geboren

Vom Geheimnis der gottlichen Kindheit

Von Friedrich Wulf, S.J., Miinchen

Wenn die Lieder vom Kind in der Krippe wieder erklingen, horchen wir auf,
freudig bewegt tiber ihren Klang und ihre Botschaft. Wir haben sie gern, diese
Lieder voll kindlicher Freude und Einfalt. Sie erinnern uns nicht nur an eines
der begliickendsten Geheimnisse unseres Glaubens. Sie rithren auch an Schichten
des menschlichen Herzens, die sich nicht mehr in Worte fassen lassen. An die
Kindhaftigkeit unseres Wesens. Kann es etwas Natiirlicheres geben, als daf wir
Kinder werden, um dem gottlichen Kind zu begegnen? Hat nicht Gott selbst uns
diesen Weg gelehrt, da er ein Kind wurde, um uns zu Kindern, zu seinen Kin-
dern, zu machen? Puer natus est nobis, Ein Kind ist uns geboren . .. damit wir
Kinder Gottes beifien und es sind.

Gewifl, es ist ein Gebeimnis, das der Engel den Hirten und allem Volke ver-
kiindet, ein unfaflbares Geheimnis des Glaubens; und als solches ist es nicht nur
voll menschlicher Anmut und Lieblichkeit, sondern birgt auch etwas erschreckend
Grofies in sich, ist es umwittert von der Ewigkeit des unendlichen Gottes. Aber
fir die menschliche Erfahrbarkeit dieses Geheimnisses gibt der Engel doch nur
ein einziges Zeichen an: Ihr werdet ein Kindlein finden, das in Windeln gebsillt
in einer Krippe liegt. Nichts sonst! Kein iiberirdischer Schein und kein Glanz
wird von diesem Kinde ausgehen. Nichts Gottliches ist an ihm sichtbar. Ein Kind
werdet ihr finden, ein wahres Menschenkind, ,,uns Menschen gleich und in seiner
ganzen Erscheinung sich wie ein Mensch gebend®.(Phil 2,7), so dafl Paulus es
einfach ,den vom Weibe Geborenen® (Gal 4, 4) nennen kann. Wie anders soll-
ten wir diesem Kind begegnen, als man auch sonst einem Kinde begegnen mag,

, mit kindlich lallenden Worten und mit kindlichen Gebirden der Freude. Sonst
nihmen wir ja Gott nicht ernst, der doch nicht nur so tat, als wire er ein Kind,
sondern ein wirkliches Kind wurde.

Kindlichkeit ist nicht das gleiche wie Naivitit oder Mangel an Ernsthaftig-
keit. Nein, gerade reife und erfahrene Menschen sind auch die kindlichsten. Sie
wissen, wie wenig Grund der Mensch hat, Aufhebens von sich und seinen Wet-
ken zu machen, wie wenig er letztlich von den Geheimnissen der Welt und des
eigenen Wesens weifl. Sie wissen, dafl darum die Kinder die Weisesten sind. Und
gar erst der Gldubige. Um wie vieles mehr erkennt und erfahre er die Nichtig-
keit aller Kreatur vor ihrem Schépfer und Herrn, die Verdammungswiirdigkeit
des Siinders vor dem allheiligen Gott. Wenn er darum schon immer in seinen
eigentlichen Gebetsstunden mehr stammelt als redet, wie konnte er da gerade in
jenem Augenblick mit Gott in ,weisen Worten“ (1 Kor 1, 17) sprechen, wo die-

1



402 Friedrich Wulf

ser fiir sich selbst ,das Schwache der Welt auserwiihlt hat, um das Starke zu be-
schiamen® (ebda 28). Lafit uns darum vor dem gottlichen Kind wieder unsere
Hirten- und Krippenlieder singen! Laflt uns vor Gott wieder Kinder werden!
Laft uns das Kindlein wiegen, das Herz zum Kripplein biegen, lafit uns im
Geist erfrenen, das Kindlein benedeien!

Seit jener nichtlichen Stunde im Stalle von Bethlehem weben die innigsten
Bande zwischen unserem menschlichen Kindsein und dem Geheimnis des Gottes-
kindes. Im Kinde Jesus wurde zum ersten Mal das menschliche Kindsein ganz
unmittelbar zum sichtbaren Ausdruck der gottlichen Kindschaft. An diesem
Kinde kann man wie an einem Spiegelbild ablesen, wie dieses Geheimnis sich in
der Welt kund tut und wie es vom Menschen erfahren wird. ,Wer mich geseben
bat, bat den Vater geseben (Jo 14, 9), kann auch das kleine Kind in der Krippe
und auf dem Schofle Mariens schon von sich sagen. Aus seinem Antlitz leuchtet
uns das Antlitz des himmlischen Vaters entgegen. Wer es darum anschaut, gliu-
big und liebend, wie die Hirten und Konige es taten, der sieht zugleich, in wel-
cher Weise Gott auch ihm seine viterliche Huld gnadenhaft und erfahrbar zu-
kommen lassen will. Der erkennt aber auch, daf er selbst ein Kind werden mufy
und warum Christus gesagt hat: ,Wenn ibr nicht umkebrt und wie die Kinder
werdet, konnt ihr nicht in das Himmelreich eingehen (Mt 18, 3) und: ,Ihnen
gebort das Himmelreich” (Mt 19, 14).

Eines darf man allerdings nicht {ibersehen: Das Spiegelbild ist zugleich auch
ein Rétselbild (1 Kor 13, 12). Das Kind in der Krippe wird uns darum nicht nur
Begliickendes sagen, sondern uns auch vor viele Ritsel fithren, die um so schmerz-
licher sind, je weniger wir sie gerade bei einem Kinde erwarten. Sollten nicht
Kinderaugen klar und durchsichtig sein, sollte nicht das Herz eines Kindes durch
seine Augen hindurch offen vor uns liegen? Wie seltsam, daf} gerade dieses Kind,
das Jauterste von allen Kindern, so vieles und gar sein eigentliches Wesen vor
uns verbirgt. Das Licht auf seinem Antlitz ist zugleich Dunkelheit. Und nur
wer selbst ein Kind ist, im doppelten Sinn dieses Wortes, ein Gotteskind in der
Tiefe des Herzens und vor dem Angesicht des himmlischen Vaters und ein Kind
an Einfalt und Hingabebereitschaft an den Willen dieses Vaters, der wird auch
jenes Dunkel noch durchdringen und darin ein geheimnisvolles Licht sehen, das
verhiillend enthiillt und {iberschattend Gott, den Vater, hinter allen Schatten
der sichtbaren Welt finden l4£it.

Ob auch uns das wohl gelingen mag? Schauen wir einmal, wie die Hirten-
kinder auf manchen Weihnachtsbildern, hingegeben und voller Erwartung, in
das Angesicht des Kindes Jesu. Betrachten wir einmal die ersten Tage dieses
Kindes. Sind es nicht Bilder von merkwiirdiger Verschiedenheit, ja Gegensitz-
lichkeit, die sich da vor uns auftun? Das eine Mal Bilder einer grofien Geborgen-
heit, der Behiitung und Fiirsorge, das andere Mal wieder Bilder eines namen-
losen, angstvollen Ausgesetztseins, der Schwiche und Ungewiflheit. Da ist zu-



Ein Kind ist uns geboren 403

nichst die fiirsorglichste aller Miitter. Da sind ihre rithrigen Hinde. Da ist ihr
bergender Schoff und ihre nihrende Brust. Da ist Josef, dieser stets hilfreiche
und sich selbst vergessende Mann, ein sichtbarer Hort fiir Mutter und Kind. Da
sind die glaubigen Hirten, von denen wir gern annehmen, dafl sie mit dem
Ihrigen dem heiligen Paar beistanden. Da sind die Weisen aus dem Morgen-
land, die ihre Schitze vor dem Kind und seiner Mutter ausbreiteten. Da sind
die Engel, denen Gott Weisung gab, sein Kind ,auf den Hénden zu tragen, da-
mit sein Fufl nicht an einen Stein stofle“ (Ps 90,12). Sie alle sind sichtbare Zei-
chen der Gegenwart des himmlischen Vaters, Zeichen fiir das ewige und ununtet-
brochene Geheimnis, daf} ,der Einzige, der gottliche Sobn, am Herzen des Vaters
rubt® (Jo 1,18).

Dann aber sehen wir wieder, wie der Befehl eines Kaisers Maria in schwerer
Stunde auf die Wanderschaft treibt, wie in der Herberge kein Platz ist. Wir
erleben die Armut des Stalles, die Verlassenheit, die Flucht und die Fremde. Un-
ter den Menschen hat das Kind seine Feinde, und selbst die Engel sind nicht nur
da zu behiiten, sondern auch zu rufen, hierhin und dorthin, pl6tzlich und mitten
in der Nacht. Unter das Ganze schreibt spiter Johannes, der Evangelist: ,Er
kam in sein Eigentum, aber die Seinen nabmen ibn nicht anf“ (Jo 1,11). Wo
bleibt hier der Vater, wo sein abwehrender Arm und sein vorsorgendes Herz?
Wie spiegelt sich in diesem ausgestofenen und bedrohten Adamskind noch seine
Gottessohnschaft? Das alles sind schwere Fragen, die nicht nur auf Maria und
Josef gelastet haben, sondern auf jedem einzelnen von uns, hier und heute, noch
Jasten. Man kann sie nicht von vornherein und theoretisch beantworten, sondern
nur aus einem Leben tatsichlich geiibten Glaubens und tausendfach bezeugter
selbstloser Liebe heraus. Aber wer glaubt gegen allen Schein, hofft wider alle
Hoffnung und wer ohne Riicksicht auf seine eigene Person liebt, der wird in
allem Nicht-schen und Nicht-wissen mit traumwandlerischer Sicherheit immer
wieder die Hand des Vaters greifen und den Weg in das Haus des Vaters finden.

Geheimnis der gsttlichen Kindheit! Wer will es erfassen? Wenn wir das Wort
»Kind“ horen, dann verkniipft sich fiir uns als erstes damit der Gedanke an eine
Mutter. Mutter und Kind gehdren zusammen. Dazu kommt noch der Vater.
Wihrend die Mutter mehr die Atmosphire ist, in der das Kind lebt und auf-
wichst, tritt die Gestalt des Vaters fiir seine Augen ausdriicklicher hervor. Er ist
der Grofle und Starke, zu dem alle aufschauen, weil er alles weifl und kann. Er
ist Erndhrer und Beschiitzer und Haupt der Familie. Autoritit und Liebe sind
in seiner Person geeint. Der Gehorsam ist darum liebender Gehorsam. Mit einem
Wort: Geborgenheit und Liebe machen fiir unsere Vorstellung das Leben eines
Kindes aus.

Dieses 1deal, das auf Erden nie ganz verwirklicht wird und darum immer nur
als Erinnerung oder Sehnsucht in uns lebt, findet sich nun im ewigen und einge-
borenen Sohne Gottes, des Vaters, in wunderbarer Weise und vor-bildlich erfillt.



404 Friedrich Wulf

Auf dieses Vorbild hin gibt es iiberhaupt erst das menschliche Kindsein. In Gott
sind Vater und Sohn eins; der Sohn ist im Vaterund der Vater im Sohn (Jo 10, 30;
11, 38; 14, 11). Sie verstehen sich darum aufs innigste. Thre Herzen liegen vor-
einander vollig offen. So einzigartig und personlich ist dieses Sich-gegenseitige-
Durchdringen, dal ,niemand den Sobn kennt anfer der Vater, und niemand
den Vater kennt aufler der Sobn® (Mt 11, 27). Sie lieben einander. In Liebe
haben sie alles gemeinsam. Der Vater hat dem Sohn den ganzen Reichtum seiner
Herrlichkeit zum Mitbesitz geschenkt. Darum kann der Sohn zu seinem Vater
sagen: ,Das Meine ist Dein und das Deine ist mein® (Jo 17,10). In Liebe tun
sie auch alles gemeinsam, ja fiireinander. Der Vater ist immer der Schenkende,
sein Blick weicht nie von seinem Sohn. Der Sohn aber kann in seinem liebenden
Herzen nur tun, was dem Vater wohlgefillig ist (Jo 8, 29). Wunderbare Ein-
heit! Das Leben des Kindes ist wahrlich nichts anderes als Geborgenheit und
Liebe! Ohne Schatten und Verianderung! ,Der Einzige, der gittliche Sobn rubt
am Herzen des Vaters© (Jo 1, 18).

Und das Kind in der Krippe? Aus dem Glauben wissen wir, daf sich in dem
Verhiltnis des Vaters zu seinem Sohn nichts geindert hat. Der Vater steht sei-
nem Sohn bei, er bezeugt ihn im Wort und im Werk (Jo 8, 18), er 138t ihn nie
allein (Jo 8, 29), er verherrlicht ihn (Jo 17, 5). Die menschliche Erfahrung Jesu
scheint dies zu bestitigen. Denn Jesus weify um all das, auch als Mensch. Er hért
die Stimme seines Vaters vom Himmel: ,Dies ist mein Sobn, der geliebte, an
dem ich mein Woblgefallen habe“ (Mt 3,17; 17, 5). Er erfabrt auch diese Liebe,
sichtbar und greifbar und in keiner Zeit seines Lebens so begliidkend wie gerade
in den Tagen seiner Kindheit. Im Umfangensein von einer Mutter und im schiit-
zenden Arm eines Vaters.

Dagegen steht aber die andere Erfahrung, dal das Kindsein Jesu nicht nur
Geborgenheit beim Vater, sondern auch Ausgesetztsein in der Welt bedeutet.
Dieses Kind erleidet nicht nur die Schwichen und Armseligkeiten aller Kinder
der Erde, es erleidet sie zum ersten Mal als Kind des himmlischen Vaters. In
seinem Weinen ist schon der furchtbare Ruf am Kreuz horbar: ,,Mein Gott,
mein Gott, warum hast Du mich verlassen?® Erschiitternd im Munde eines Kin-
des! Armut, Verfolgung und Flucht sind wie der deutende Text zu diesem Wei-
nen. Maria und Josef zittern um ihr Kind. Wohl ist ihr Glaube stark, stirker als
der aller Groflen des Glaubens, von denen der Hebr.-Brief spricht. Aber der Glaube
hebt das Zittern nicht auf. Das wirkliche Zittern und Sich-Angstigen bis zur
Todesangst, wie sie selbst Christus im Olgarten iiberfiel, gehtrt mit zum Erleben
aller Kinder des himmlischen Vaters. Und gerade im gliubigen Aushalten dieser
Angst zeigt sich, ob einer den Vater liebt, offenbart sich das Kind Gottes.

So enthiillt sich im Anschauen des gottlichen Kindes auch unser Geheimnis,
das tiefste Geheimnis unseres begnadeten Lebens, das Geheimnis unserer Gottes-
kindschaft. Im Glauben wissen wir, daf wir am Herzen des Vaters ruhen, dafl



Ein Kind ist uns geboren 405

wir in Thm sind und Er in uns, daf wir seine Kinder heiflen und es sind, daf wir
darum von ihm erlangen, um was wir als Kinder ihn bitten. Aber die mensch-
liche Erfahrung dieser im Glauben gewufiten Gnade ist zwiespiltig. Das eine
Mal erleben wir unser Kindsein vor Gott als selige Geborgenheit, das andere Mal
wieder im ritselhaften Ausgesetztsein in einer Welt, die ,im argen” liegt.

Nicht die Erfahrung als solche, in ihrer reinen Tatsdchlichkeit, unterscheidet
uns von anderen, die keine Christen sind oder iiberhaupt keinen Gott haben,
sondern nur der Glaube, der Glaube daran, dafl wir Gottes Kinder sind. Wir
alle erfahren in gleicher Weise Seligkeit und Verlassenheit. Kiinstler und Eksta-
tiker k6nnen zu derselben Verziickung erhoben werden wie der christliche
Mystiker. Und wer wire gegen die Angst der Todesnot gefeit? Aber der leben-
dige, liebeerfiillte Glaube ergreift die Erfahrung und wandelt sie um, weil er
zuvor den Menschen umgewandelt, ihn zum Kinde gemacht hat. Ja, darauf
kommt alles an, dafl wir in der Gnade Kinder werden, Kinder an Einfalt und
Demut vor Gott, Kinder in der liecbenden Bereitschaft, seinen Willen zu tun,
Kinder, die um ihre Armut und Schwiche wissen und darum zum Vater auf-
schauen, einzig vertrauend auf Ihn, auf seine Macht und seinen Reichtum, auf
seine Liebe und sein Verzeihen. Wer im Grund seines Herzens ein Kind vor Gott
geworden ist, der weifl den Vater nahe, in der Seligkeit ebenso wie in der Ver-
lassenheit, in der Erfiillung wie im Entzug. Sollten wir da nicht von neuem an-
heben und vor dem Kind aller Kinder singen: ,,In seine Lieb’ versenken will ich
mich ganz hinab, mein Herz will ich ibm schenken und alles, was ich hab’. Eja,
Eja, und alles, was ich bab’.“

Es scheint, als habe Gott unserer Zeit dieses Geheimnis des Kindseins in ganz
besonderer Weise offenbaren wollen. Hat er uns nicht eine Heilige geschenkt,
die sich in dieses Kindsein bis zur duflersten Moglichkeit fiir uns alle eingeiibt
hat? Als ob er an uns geschrieben sei, so mutet uns ein Brief an, den Therese vom
Kinde Jesu einst an ihre Schwester Céline schrieb: ,Es wundert mich gar niche,
dafl Du nichts von dem verstehst, was in Deiner Seele vor sich geht. Kann denn
ein kleines Kind in einem Kahn, mitten auf dem Meer, wehrlos den stiirmischen
Wellen preisgegeben, wissen, ob es nahe oder weit vom Hafen ist? Solange sein
Auge noch das Ufer erblickt, weif} es, wie weit es schon gefahren ist; es sieht das
Land zuriicktreten und kann sich vor kindlicher Freude nicht halten . . . Aber je
weiter das Ufer sich entfernt, um so unermefilicher scheint ihm der Ozean ...
Nun ist auf einmal das kleine Kind mit seinem Wissen am Ende; es sieht nicht
mehr, wohin sein Nachen schwimmt. Da es nicht weif}, wie man das Steuer be-
dienen muf}, kann es nichts tun, als seine Segel flattern lassen und sich der Gnade
des Windes anvertrauen . . . Die kleine Therese weif} sehr wohl, ja, sie ist dessen
sicher, daf} ihre Céline sich mitten auf hoher See befindet. Der Nachen, der sie
trigt, treibt mit ausgespanntem Segel dem Hafen zu. Dem Steuer, das Céline
nicht einmal entdecken kann, fehlt der Lotse nicht. Jesus ist da und schlummert,
wie damals im Boot der Fischer von Galilda. Er schlift. .. und Céline sieht ihn



406 Friedrich Wulf

nicht, denn die Nacht hat sich iiber das Boot gesenkt ... Sie hért nicht die Stimme
Jesu ... Der Wind pfeift ..., ithn hort sie .. ., die Finsternis sieht sie . .. und
Jesus schlift weiter. Wenn er nur einen Augenblick aufwachen wiirde, er brauchte
nur ,dem Wind und den Wellen gebieten, und es wiirde eine grofle Stille ein-
treten‘. Die Nacht wiirde heller werden als der Tag ... Welch ein Geheimnis!
Jesus, das kleine Kind aus Bethlehem, das Maria als eine ,leichte Last trug’,
macht sich schwer, so schwer, dafl der heilige Christophorus dariiber erstaunt . . .
Sei sicher, meine geliebte Céline, dafl Deine Barke auf hoher See schwimmt, ja,
vielleicht ist sie schon dem Hafen nahe. Der Wind der Schmerzen, der sie vor
sich hertreibt, ist ein Wind der Liebe, und ein solcher Wind ist schneller als der
Blitz“ (Brief 123 der franzésischen Originalausgabe).

Das Bild vom Nachen auf hoher See, der dem Wind und den Wogen aus-
gesetzt ist, gilt heute fiir viele von uns. Aber dafy der Herr bei uns ist und sich
unserem Lebensschifflein anvertraut hat,das kann nur der gliubige Christ sagen.
Und noch einmal verindert sich alles, wenn der Christ in der Tiefe seines Glau-
bens ein Kind ist, wenn er kindlich auf das Wort seines himmlischen Vaters ver-
traut, ohne selbst sehen und verstehen zu wollen, — wenn er kindlich mit dem
Kinde Jesu in seinem Herzen Zwiesprache halten kann. Welchen Klang er-
halten da auf einmal unsere Krippen- und Wiegenlieder! Wie sehr sind sie in
einem solchen Herzen aller Sentimentalitit entriickt! Und bleiben dennoch und
gerade so Lieder eines Kindes.

Ob wir nicht die Botschaft von Bethlehem wieder neu hdren miissen? Und
" wird sie nicht vor allem eine Botschaft vom Kinde sein? Wir haben die Welt des
Kindes verloren. Das Kind gilt nicht mehr viel in der heutigen Gesellschaft. Es
wird sogar als listig empfunden. Man mag sich darum auch nicht mehr mit ihm
beschiftigen. Liegt es nicht daran, dafl in uns selbst die Kindhaftigkeit unseres
Wesens verschiittet wurde? Weil wir uns in die Aktivitdt stiirzten und selbst-
herrlich unser Schicksal zwingen wollten und nun mit den Zerstrungen, die wir
drinnen in der Seele und drauflen in der Welt anrichteten, nicht mehr fertig wer-
den? In diese Stunde hinein ergeht der Ruf des Engels: ,Siebe, ich verkiinde euch
eine grofle Freude! . .. Heute ist euch . . . der Heiland geboren worden, der Ver-
beifiene, der Retter . .. Ihr werdet ein Kindlein finden.”

Nur wenn wir das Kind suchen, werden wir den Heiland, den Retter finden.
Laflt uns darum auf den Engel Gottes héren! Lafit uns seiner Weisung folgen!
Ob er uns wie die Hirten von ihren Herden weg in die Armseligkeit des Stalles
ruft oder aber wie Josef mitten in der Nacht in ein fremdes Land aufbrechen
heifit, immer ruft er uns um des Kindes willen, das unser Heil ist. Auf dem
Grunde eines arm gewordenen Herzens finden wir das Kind, auf den angst-
vollen Wegen unseres Lebens begegnen wir dem Kind und in der Fremde dieser
Welt wird das Kind unsere Heimat sein. Fiirchtet euch darum nicht vor dem
Grauen dieser Zeit! Habt keine Sorge fiir eure Zukunft! Seid nicht zu ernst! Der
Himmel ruft euch heute zu: In dulci iubilo — nun singet und seid froh!





