
Ein Kind ist uns geboren 

Vom Geheimnis der göttlichen Kindheit 

Von Friedrich Wulf, S.J., München 

"Wenn die Lieder vom Kind in der Krippe wieder erklingen, horchen wir auf, 
freudig bewegt über ihren Klang und ihre Botschaft. Wir haben sie gern, diese 
Lieder voll kindlicher Freude und Einfalt. Sie erinnern uns nicht nur an eines 
der beglückendsten Geheimnisse unseres Glaubens. Sie rühren auch an Schichten 
des menschlichen Herzens, die sich nicht mehr in Worte fassen lassen. An die 
Kindhaftigkeit unseres Wesens. Kann es etwas Natürlicheres geben, als daß wir 
Kinder werden, um dem göttlichen Kind zu begegnen? Hat nicht Gott selbst uns 
diesen Weg gelehrt, da er ein Kind wurde, um uns zu Kindern, zu seinen Kin- 
dern, zu machen? Puer natus est nobis, Ein Kind ist uns geboren ... damit wir 
Kinder Gottes heißen und es sind. 

Gewiß, es ist ein Geheimnis, das der Engel den Hirten und allem Volke ver- 
kündet, ein unfaßbares Geheimnis des Glaubens; und als solches ist es nicht nur 
voll menschlicher Anmut und Lieblichkeit, sondern birgt auch etwas erschreckend 
Großes in sich, ist es umwittert von der Ewigkeit des unendlichen Gottes. Aber 
für die menschliche Erfahrbarkeit dieses Geheimnisses gibt der Engel doch nur 
ein einziges Zeichen an: Ihr werdet ein Kindlein finden, das in Windeln gehüllt 
in einer Krippe liegt. Nichts sonst! Kein überirdischer Schein und kein Glanz 
wird von diesem Kinde ausgehen. Nichts Göttliches ist an ihm sichtbar. Ein Kind 
werdet ihr finden, ein wahres Menschenkind, •uns Menschen gleich und in seiner 
ganzen Erscheinung sich wie ein Mensch gebend"• (Phil 2,7), so daß Paulus es 
einfach •den vom Weibe Geborenen" (Gal 4,4) nennen kann. Wie anders soll- 
ten wir diesem Kind begegnen, als man auch sonst einem Kinde begegnen mag, 
mit kindlich lallenden Worten und mit kindlichen Gebärden der Freude. Sonst 
nähmen wir ja Gott nicht ernst, der doch nicht nur so tat, als wäre er ein Kind, 
sondern ein wirkliches Kind wurde. 

Kindlichkeit ist nicht das gleiche wie Naivität oder Mangel an Ernsthaftig- 
keit. Nein, gerade reife und erfahrene Menschen sind auch die kindlichsten. Sie 
wissen, wie wenig Grund der Mensch hat, Aufhebens von sich und seinen Wer- 
kes zu machen, wie wenig er letztlich von den Geheimnissen der Welt und des 
eigenen Wesens weiß. Sie wissen, daß darum die Kinder die Weisesten sind. Und 
gar erst der Gläubige. Um wie vieles mehr erkennt und erfährt er die Nichtig- 
keit aller Kreatur vor ihrem Schöpfer und Herrn, die Verdammungswürdigkeit 
des Sünders vor dem allheiligen Gott. Wenn er darum schon immer in seinen 
eigentlichen Gebetsstunden mehr stammelt als redet, wie könnte er da gerade in 
jenem Augenblick mit Gott in •weisen Worten" (1 Kor 1,17) sprechen, wo die- 



402 Friedrich Wulf 

ser für sich selbst •das Schwache der Welt auserwählt hat, um das Starke zu be- 
schämen" (ebda 28). Laßt uns darum vor dem göttlichen Kind wieder unsere 
Hirten- und Krippenlieder singen! Laßt uns vor Gott wieder Kinder werden! 
Laßt uns das Kindlein wiegen, das Herz zum Kripplein biegen, laßt uns im 
Geist erfreuen, das Kindlein benedeien! 

Seit jener nächtlichen Stunde im Stalle von Bethlehem weben die innigsten 
Bande zwischen unserem menschlichen Kindsein und dem Geheimnis des Gottes- 
kindes. Im Kinde Jesus wurde zum ersten Mal das menschliche Kindsein ganz 
unmittelbar zum sichtbaren Ausdruck der göttlichen Kindschaft. An diesem 
Kinde kann man wie an einem Spiegelbild ablesen, wie dieses Geheimnis sich in 
der Welt kund tut und wie es vom Menschen erfahren wird. •Wer mich gesehen 
hat, hat den Vater gesehen" (Jo 14,9), kann auch das kleine Kind in der Krippe 
und auf dem Schöße Mariens schon von sich sagen. Aus seinem Antlitz leuchtet 
uns das Antlitz des himmlischen Vaters entgegen. Wer es darum anschaut, gläu- 
big und liebend, wie die Hirten und Könige es taten, der sieht zugleich, in wel- 
cher Weise Gott auch ihm seine väterliche Huld gnadenhaft und erfahrbar zu- 
kommen lassen will. Der erkennt aber auch, daß er selbst ein Kind werden muß 
und warum Christus gesagt hat: •Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder 
werdet, könnt ihr nicht in das Himmelreich eingehen" (Mt 18, 3) und: •Ihnen 
gehört das Himmelreich" (Mt 19,14). 

Eines darf man allerdings nicht übersehen: Das Spiegelbild ist zugleich auch 
ein Rätselbild (1 Kor 13,12). Das Kind in der Krippe wird uns darum nicht nur 
Beglückendes sagen, sondern uns auch vor viele Rätsel führen, die um so schmerz- 
licher sind, je weniger wir sie gerade bei einem Kinde erwarten. Sollten nicht 
Kinderaugen klar und durchsichtig sein, sollte nicht das Herz eines Kindes durch 
seine Augen hindurch offen vor uns liegen? Wie seltsam, daß gerade dieses Kind, 
das lauterste von allen Kindern, so vieles und gar sein eigentliches Wesen vor 
uns verbirgt. Das Licht auf seinem Antlitz ist zugleich Dunkelheit. Und nur 
wer selbst ein Kind ist, im doppelten Sinn dieses Wortes, ein Gotteskind in der 
Tiefe des Herzens und vor dem Angesicht des himmlischen Vaters und ein Kind 
an Einfalt und Hingabebereitschaft an den Willen dieses Vaters, der wird auch 
jenes Dunkel noch durchdringen und darin ein geheimnisvolles Licht sehen, das 
verhüllend enthüllt und überschattend Gott, den Vater, hinter allen Schatten 
der sichtbaren Welt finden läßt. 

Ob auch uns das wohl gelingen mag? Schauen wir einmal, wie die Hirten- 
kinder auf manchen Weihnachtsbildern, hingegeben und voller Erwartung, in 
das Angesicht des Kindes Jesu. Betrachten wir einmal die ersten Tage dieses 
Kindes. Sind es nicht Bilder von merkwürdiger Verschiedenheit, ja Gegensätz- 
lichkeit, die sich da vor uns auf tun? Das eine Mal Bilder einer großen Geborgen- 
heit, der Behütung und Fürsorge, das andere Mal wieder Bilder eines namen- 
losen, angstvollen Ausgesetztseins, der Schwäche und Ungewißheit. Da ist zu- 



Ein Kind ist uns geboren 403 

nächst die fürsorglichste aller Mütter. Da sind ihre rührigen Hände. Da ist ihr 
bergender Schoß und ihre nährende Brust. Da ist Josef, dieser stets hilfreiche 
und sich selbst vergessende Mann, ein sichtbarer Hort für Mutter und Kind. Da 
sind die gläubigen Hirten, von denen wir gern annehmen, daß sie mit dem 
Ihrigen dem heiligen Paar beistanden. Da sind die Weisen aus dem Morgen- 
land, die ihre Schätze vor dem Kind und seiner Mutter ausbreiteten. Da sind 
die Engel, denen Gott Weisung gab, sein Kind •auf den Händen zu tragen, da- 

mit sein Fuß nicht an einen Stein stoße" (Ps 90,12). Sie alle sind sichtbare Zei- 
chen der Gegenwart des himmlischen Vaters, Zeichen für das ewige und ununter- 
brochene Geheimnis, daß •der Einzige, der göttliche Sohn, am Herzen des Vaters 
ruht" (Jo 1,18). 

Dann aber sehen wir wieder, wie der Befehl eines Kaisers Maria in schwerer 
Stunde auf die Wanderschaft treibt, wie in der Herberge kein Platz ist. Wir 
erleben die Armut des Stalles, die Verlassenheit, die Flucht und die Fremde. Un- 
ter den Menschen hat das Kind seine Feinde, und selbst die Engel sind nicht nur 
da zu behüten, sondern auch zu rufen, hierhin und dorthin, plötzlich und mitten 
in der Nacht. Unter das Ganze schreibt später Johannes, der Evangelist: •Er 
kam in sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf" (Jo 1,11). Wo 
bleibt hier der Vater, wo sein abwehrender Arm und sein vorsorgendes Herz? 
Wie spiegelt sich in diesem ausgestoßenen und bedrohten Adamskind noch seine 
Gottessohnschaft? Das alles sind schwere Fragen, die nicht nur auf Maria und 
Josef gelastet haben, sondern auf jedem einzelnen von uns, hier und heute, noch 
lasten. Man kann sie nicht von vornherein und theoretisch beantworten, sondern 
nur aus einem Leben tatsächlich geübten Glaubens und tausendfach bezeugter 
selbstloser Liebe heraus. Aber wer glaubt gegen allen Schein, hofft wider alle 
Hoffnung und wer ohne Rücksicht auf seine eigene Person liebt, der wird in 
allem Nicht-sehen und Nicht-wissen mit traumwandlerischer Sicherheit immer 
wieder die Hand des Vaters greifen und den Weg in das Haus des Vaters finden. 

Geheimnis der göttlichen Kindheit! Wer will es erfassen? Wenn wir das Wort 
•Kind" hören, dann verknüpft sich für uns als erstes damit der Gedanke an eine 
Mutter. Mutter und Kind gehören zusammen. Dazu kommt noch der Vater. 
Während die Mutter mehr die Atmosphäre ist, in der das Kind lebt und auf- 
wächst, tritt die Gestalt des Vaters für seine Augen ausdrücklicher hervor. Er ist 
der Große und Starke, zu dem alle aufschauen, weil er alles weiß und kann. Er 
ist Ernährer und Beschützer und Haupt der Familie. Autorität und Liebe sind 
in seiner Person geeint. Der Gehorsam ist darum liebender Gehorsam. Mit einem 
Wort: Geborgenheit und Liebe machen für unsere Vorstellung das Leben eines 
Kindes aus. 

Dieses Ideal, das auf Erden nie ganz verwirklicht wird und darum immer nur 
als Erinnerung oder Sehnsucht in uns lebt, findet sich nun im ewigen und einge- 
borenen Sohne Gottes, des Vaters, in wunderbarer Weise und vor-bildlich erfüllt. 



404 Friedrich Wulf 

Auf dieses Vorbild hin gibt es überhaupt erst das menschliche Kindsein. In Gott 
sind Vater und Sohn eins; der Sohn ist im Vaterund der Vater im Sohn (Jo 10,30; 
11, 38; 14,11). Sie verstehen sich darum aufs innigste. Ihre Herzen liegen vor- 
einander völlig offen. So einzigartig und persönlich ist dieses Sich-gegenseitige- 
Durchdringen, daß •niemand den Sohn kennt außer der Vater, und niemand 
den Vater kennt außer der Sohn" (Mt 11,27). Sie lieben einander. In Liebe 
haben sie alles gemeinsam. Der Vater hat dem Sohn den ganzen Reichtum seiner 
Herrlichkeit zum Mitbesitz geschenkt. Darum kann der Sohn zu seinem Vater 
sagen: •Das Meine ist Dein und das Deine ist mein" (Jo 17,10). In Liebe tun 
sie auch alles gemeinsam, ja füreinander. Der Vater ist immer der Schenkende, 
sein Blick weicht nie von seinem Sohn. Der Sohn aber kann in seinem liebenden 
Herzen nur tun, was dem Vater wohlgefällig ist (Jo 8, 29). Wunderbare Ein- 
heit! Das Leben des Kindes ist wahrlich nichts anderes als Geborgenheit und 
Liebe! Ohne Schatten und Veränderung! •Der Einzige, der göttliche Sohn ruht 
am Herzen des Vaters" (Jo 1,18). 

Und das Kind in der Krippe? Aus dem Glauben wissen wir, daß sich in dem 
Verhältnis des Vaters zu seinem Sohn nichts geändert hat. Der Vater steht sei- 
nem Sohn bei, er bezeugt ihn im Wort und im Werk (Jo 8,18), er läßt ihn nie 
allein (Jo 8, 29), er verherrlicht ihn (Jo 17,5). Die menschliche Erfahrung Jesu 
scheint dies zu bestätigen. Denn Jesus weiß um all das, auch als Mensch. Er hört 
die Stimme seines Vaters vom Himmel: •Dies ist mein Sohn, der geliebte, an 
dem ich mein Wohlgefallen habe" (Mt 3,17; 17, 5). Er erfährt auch diese Liebe, 
sichtbar und greifbar und in keiner Zeit' seines Lebens so beglückend wie gerade 
in den Tagen seiner Kindheit. Im Umfangensein von einer Mutter und im schüt- 
zenden Arm eines Vaters. 

Dagegen steht aber die andere Erfahrung, daß das Kindsein Jesu nicht nur 
Geborgenheit beim Vater, sondern auch Ausgesetztsein in der Welt bedeutet. 
Dieses Kind erleidet nicht nur die Schwächen und Armseligkeiten aller Kinder 
der Erde, es erleidet sie zum ersten Mal als Kind des himmlischen Vaters. In 
seinem Weinen ist schon der furchtbare Ruf am Kreuz hörbar: •Mein Gott, 
mein Gott, warum hast Du mich verlassen?" Erschütternd im Munde eines Kin- 
des! Armut, Verfolgung und Flucht sind wie der deutende Text zu diesem Wei- 
nen. Maria und Josef zittern um ihr Kind. Wohl ist ihr Glaube stark, stärker als 
der aller Großen des Glaubens, von denen der Hebr.-Brief spricht. Aber der Glaube 
hebt das Zittern nicht auf. Das wirkliche Zittern und Sich-Ängstigen bis zur 
Todesangst, wie sie selbst Christus im ölgarten überfiel, gehört mit zum Erleben 
aller Kinder des himmlischen Vaters. Und gerade im gläubigen Aushalten dieser 
Angst zeigt sich, ob einer den Vater liebt, offenbart sich das Kind Gottes. 

So enthüllt sich im Anschauen des göttlichen Kindes auch unser Geheimnis, 
das tiefste Geheimnis unseres begnadeten Lebens, das Geheimnis unserer Gottes- 
kindschaft. Im Glauben wissen wir, daß wir am Herzen des Vaters ruhen, daß 



Ein Kind ist uns geboren 405 

wir in Ihm sind und Er in uns, daß wir seine Kinder heißen und es sind, daß wir 
darum von ihm erlangen, um was wir als Kinder ihn bitten. Aber die mensch- 
liche Erfahrung dieser im Glauben gewußten Gnade ist zwiespältig. Das eine 
Mal erleben wir unser Kindsein vor Gott als selige Geborgenheit, das andere Mal 
wieder im rätselhaften Ausgesetztsein in einer "Welt, die •im argen" liegt. 

Nicht die Erfahrung als solche, in ihrer reinen Tatsächlichkeit, unterscheidet 
uns von anderen, die keine Christen sind oder überhaupt keinen Gott haben, 
sondern nur der Glaube, der Glaube daran, daß wir Gottes Kinder sind. "Wir 
alle erfahren in gleicher Weise Seligkeit und Verlassenheit. Künstler und Eksta- 
tiker können zu derselben Verzückung erhoben werden wie der christliche 
Mystiker. Und wer wäre gegen die Angst der Todesnot gefeit? Aber der leben- 
dige, liebeerfüllte Glaube ergreift die Erfahrung und wandelt sie um, weil er 
zuvor den Menschen umgewandelt, ihn zum Kinde gemacht hat. Ja, darauf 
kommt alles an, daß wir in der Gnade Kinder werden, Kinder an Einfalt und 
Demut vor Gott, Kinder in der liebenden Bereitschaft, seinen "Willen zu tun, 
Kinder, die um ihre Armut und Schwäche wissen und darum zum Vater auf- 
schauen, einzig vertrauend auf Ihn, auf seine Macht und seinen Reichtum, auf 
seine Liebe und sein Verzeihen. "Wer im Grund seines Herzens ein Kind vor Gott 
geworden ist, der weiß den Vater nahe, in der Seligkeit ebenso wie in der Ver- 
lassenheit, in der Erfüllung wie im Entzug. Sollten wir da nicht von neuem an- 
heben und vor dem Kind aller Kinder singen: •In seine Lieb' versenken will ich 
mich ganz hinab, mein Herz will ich ihm schenken und alles, was ich hab'. Eja, 
Eja, und alles, was ich hab'." 

Es scheint, als habe Gott unserer Zeit dieses Geheimnis des Kindseins in ganz 
besonderer Weise offenbaren wollen. Hat er uns nicht eine Heilige geschenkt, 
die sich in dieses Kindsein bis zur äußersten Möglichkeit für uns alle eingeübt 
hat? Als ob er an uns geschrieben sei, so mutet uns ein Brief an, den Therese vom 
Kinde Jesu einst an ihre Schwester Celine schrieb: •Es wundert mich gar nicht, 
daß Du nichts von dem verstehst, was in Deiner Seele vor sich geht. Kann denn 
ein kleines Kind in einem Kahn, mitten auf dem Meer, wehrlos den stürmischen 
Wellen preisgegeben, wissen, ob es nahe oder weit vom Hafen ist? Solange sein 
Auge noch das Ufer erblickt, weiß es, wie weit es schon gefahren ist; es sieht das 
Land zurücktreten und kann sich vor kindlicher Freude nicht halten ... Aber je 
weiter das Ufer sich entfernt, um so unermeßlicher scheint ihm der Ozean ... 
Nun ist auf einmal das kleine Kind mit seinem Wissen am Ende; es sieht nicht 
mehr, wohin sein Nachen schwimmt. Da es nicht weiß, wie man das Steuer be- 
dienen muß, kann es nichts tun, als seine Segel flattern lassen und sich der Gnade 
des Windes anvertrauen ... Die kleine Therese weiß sehr wohl, ja, sie ist dessen 
sicher, daß ihre Celine sich mitten auf hoher See befindet. Der Nachen, der sie 
trägt, treibt mit ausgespanntem Segel dem Hafen zu. Dem Steuer, das Celine 
nicht einmal entdecken kann, fehlt der Lotse nicht. Jesus ist da und schlummert, 
wie damals im Boot der Fischer von Galiläa. Er schläft... und Celine sieht ihn 



406 Friedrich Wulf 

nicht, denn die Nacht hat sich über das Boot gesenkt... Sie hört nicht die Stimme 
Jesu ... Der "Wind pfeift ..., ihn hört sie ..., die Finsternis sieht sie ... und 
Jesus schläft weiter. Wenn er nur einen Augenblick aufwachen würde, er brauchte 
nur ,dem Wind und den Wellen gebieten, und es würde eine große Stille ein- 
treten'. Die Nacht würde heller werden als der Tag ... Welch ein Geheimnis! 
Jesus, das kleine Kind aus Bethlehem, das Maria als eine ,leichte Last trug', 
macht sich schwer, so schwer, daß der heilige Christophorus darüber erstaunt... 
Sei sicher, meine geliebte Celine, daß Deine Barke auf hoher See schwimmt, ja, 
vielleicht ist sie schon dem Hafen nahe. Der Wind der Schmerzen, der sie vor 
sich hertreibt, ist ein Wind der Liebe, und ein solcher Wind ist schneller als der 
Blitz" (Brief 123 der französischen Originalausgabe). 

Das Bild vom Nachen auf hoher See, der dem Wind und den Wogen aus- 
gesetzt ist, gilt heute für viele von uns. Aber daß der Herr bei uns ist und sich 
unserem Lebensschiff lein anvertraut hat, das kann nur der gläubige Christ sagen. 
Und noch einmal verändert sich alles, wenn der Christ in der Tiefe seines Glau- 
bens ein Kind ist, wenn er kindlich auf das Wort seines himmlischen Vaters ver- 
traut, ohne selbst sehen und verstehen zu wollen, • wenn er kindlich mit dem 
Kinde Jesu in seinem Herzen Zwiesprache halten kann. Welchen Klang er- 
halten da auf einmal unsere Krippen- und Wiegenlieder! Wie sehr sind sie in 
einem solchen Herzen aller Sentimentalität entrückt! Und bleiben dennoch und 
gerade so Lieder eines Kindes. 

Ob wir nicht die Botschaft von Bethlehem wieder neu hören müssen? Und 
wird sie nicht vor allem eine Botschaft vom Kinde sein? Wir haben die Welt des 
Kindes verloren. Das Kind gilt nicht mehr viel in der heutigen Gesellschaft. Es 
wird sogar als lästig empfunden. Man mag sich darum auch nicht mehr mit ihm 
beschäftigen. Liegt es nicht daran, daß in uns selbst die Kindhaftigkeit unseres 
Wesens verschüttet wurde? Weil wir uns in die Aktivität stürzten und selbst- 
herrlich unser Schicksal zwingen wollten und nun mit den Zerstörungen, die wir 
drinnen in der Seele und draußen in der Welt anrichteten, nicht mehr fertig wer- 
den? In diese Stunde hinein ergeht der Ruf des Engels: •Siehe, ich verkünde euch 
eine große Freude!... Heute ist euch ... der Heiland geboren worden, der Ver- 
heißene, der Retter ... Ihr werdet ein Kindlein finden." 

Nur wenn wir das Kind suchen, werden wir den Heiland, den Retter finden. 
Laßt uns darum auf den Engel Gottes hören! Laßt uns seiner Weisung folgen! 
Ob er uns wie die Hirten von ihren Herden weg in die Armseligkeit des Stalles 
ruft oder aber wie Josef mitten in der Nacht in ein fremdes Land aufbrechen 
heißt, immer ruft er uns um des Kindes willen, das unser Heil ist. Auf dem 
Grunde eines arm gewordenen Herzens finden wir das Kind, auf den angst- 
vollen Wegen unseres Lebens begegnen wir dem Kind und in der Fremde dieser 
Welt wird das Kind unsere Heimat sein. Fürchtet euch darum nicht vor dem 
Grauen dieser Zeit! Habt keine Sorge für eure Zukunft! Seid nicht zu ernst! Der 
Himmel ruft euch heute zu: In dulci iubilo • nun singet und seid froh! 




