
•Geistliche Kommunion" und Neues Testament 
Von Hochschulprofessor Dr. Rudolf Schnackenburg, Dillingen a. D. 

Jeder, der den reichgegliederten und mit vielen Bildern geschmückten Dom der 
biblischen Theologie liebt und um seine Bausteine und Strukturgesetze weiß, wird 
zunächst beim Lesen dieser Überschrift befremdet aufhorchen. Nicht mit Unrecht! 
Denn dieser Begriff des •Geistlichen" im Unterschied zum •Leiblichen" trifft sich 
keineswegs mit dem, was das Neue Testament vorzugsweise unter •Geist" versteht. 
Die Fälle, in denen pneuma ein anthropologischer Begriff ist (der geistige Teil 
des Menschen oder der Mensch als geistiges Wesen) treten in ihrer Bedeutung 
völlig zurück hinter der führenden Sprachgewohnheit, damit den Gottesgeist zu be- 
zeichnen1. 

Dieser Gottesgeist ist aber im neutestamentlichen Denken gerade für die sakra- 
mentale Kommunion ähnlich wie für die Taufe eine nicht zu entbehrende Wirk- 
lichkeit, besonders greifbar bei Johannes: •Der Geist ist es, der lebendig macht; das 
Fleisch bringt keinen Nutzen" (6, 63a). Nur so wird das •kapharnaitische Mißver- 
ständnis" ausgeschaltet, als sollten rohes Fleisch und Blut genossen werden. Es 
handelt sich vielmehr um Fleisch und Blut des •Menschensohnes", d. h. des himm- 
lischen Menschensohnes, der nach seinem Tode wieder in den himmlisch-geistigen 
Bereich zurückgekehrt ist (6, 62). Nach seiner Verherrlichung entbindet Jesus vom 
Himmel her den Geist für seine Gläubigen (vgl. 7,39). Der Geist also bewirkt nach 
dieser Anschauung, daß das Gottesbrot vivus et vitalis ist2. 

Auch der öfters mißdeutete Halbvers: •Die Worte, die ich zu euch gesprochen 
habe, sind Geist und Leben" (6, 63b) hat nicht den Sinn, daß Jesu Worte •geistig" 
aufzufassen seien. Von diesem •spiritualistischen" Mißverständnis sollte schon die 
Beifügung •und Leben" bewahren. Wer aufmerksam weiterliest, vernimmt dann 
in der Antwort des Simon-Petrus das Echo darauf: •Du hast Worte ewigen Lebens'1 

(6,68); das kann nur heißen: •Worte, die ewiges Leben enthalten und vermitteln". 
Nach johanneischer Anschauung ist das Wort Jesu eine wirkungsmächtige Realität3. 
Jesus blickt in 6, 63b auf seine ganze Offenbarungsrede zurück und erhebt noch ein- 
mal die Forderung des Glaubens; Glauben aber heißt im Johannesevangelium, Jesu 
Worte annehmen, nicht bloß im Sinn einer Zustimmung, sondern mehr noch im 
Sinn einer Aufnahme. Jesus gibt sie den Seinen, und diese empfangen sie (17, 8). 
Das Gotteswort wohnt und wirkt in den Christen (1 Joh 2,14). 

Auch die •geistliche" Speise und der •geistliche" Trank, von denen Paulus im 
Hinblick auf das Manna der Wüste und das Wasser aus dem Felsen spricht (1 Kor 
10, 3f), und die er als alttestamentliche Vorzeichen für das Herrnmahl des Neuen 
Bundes versteht, sind keine •geistliche Kommunion" in unserem heutigen Sinn. Pau- 
lus verbindet zwar recht realistische Vorstellungen damit, war doch nach seiner 
Deutung niemand anderes als der präexistente Christus selbst der •geistliche Fel- 
sen", der das Wüstenvolk auf seiner Wanderung begleitete und ihm den •geist- 

1 Vgl. dazu: J. Schmid, Geist und Leben bei Paulus, in dieser Zeitschrift 24 (1951) 
419/29 

2 Vgl. F. Mussner, Zoe. Die Anschauung vom •Leben" im vierten Evangelium unter Be- 
rücksichtigung der Johannesbriefe (Münch. Theol. Studien I, 5), München 1952, 128 ff. 

3 Vgl. 8, 31. 37; 12, 48; 15, 3. 7; 17, 8. 14. 17; 1 Joh 1, 10; 2, 14 



408 Rudolf Schnackenburg 

liehen" Trank spendete. Aber von geistlichen Wirkungen dieser Labung in der 
Wüste redet der Apostel nicht. Es scheint, daß er •geistlich" hier als Herkunfts- 
und Wesensbezeichnung gebraucht, so wie er auch das alttestarnentliche Gesetz 
•geistlich" nennt (Rom 7, 14). Wozu diese •geistlichen" Wüstengaben näherhin 
noch dienen sollten, hören wir nicht. Man kann annehmen, daß sie die Israeliten mit 
der himmlisch-geistigen Welt Gottes verbinden und im Bunde Gottes befestigen 
sollten; aber weitere Schlüsse sind kaum berechtigt. Daß sie etwa eine persönliche 
Gemeinschaft, eine •geistliche Kommunion" mit dem präexistenten Christus herbei- 
führen sollten, liegt völlig fern. Man muß sich immer vergegenwärtigen, daß Paulus 
diese Aussagen nur rückblickend von Taufe und Herrnmahl her macht, wie beson- 
ders die Wendung •Taufe auf Moses" zeigt. Zum Vergleich der Wüstengescheh- 
nisse mit den christlichen Sakramenten mußte Paulus jene über ihre irdisch-natür- 
liche Bedeutung emporheben, und dazu diente ihm auch das Beiwort •geistlich"4. 

Findet demnach Wort oder Begriff der •geistlichen Kommunion" im Neuen Testa- 
ment keinen Anhalt, so ist andererseits das innere Anliegen der •geistlichen Kom- 
munion" dem neutestamentlichen Denken vertrauter, als es zunächst scheinen könnte. 
Nicht in der Weise, als gäbe es einen Verzicht auf die sakramentale Kommunion, 
um •nur" geistlich zu kommunizieren! Aber die klassische Stelle des Tridentinums 
sess. XIII, c. 8 (Denzinger 881) verrät uns als das innere Anliegen der •geistlichen 
Kommunion", •mit lebendigem Glauben, der durch die Liebe wirksam wird, die 
Frucht und den Nutzen (dieses himmlischen Brotes) zu erfahren". Hier fällt ein 
Stichwort, das gerade in die große •eucharistische Rede" in Joh 6 eine eigentüm- 
liche Problematik hineinbringt, nämlich Glaube. 

Der größere erste Teil dieser gedankenschweren Rede (6, 26•51b) handelt 
unentwegt vom Glauben an das vom Himmel herabgestiegene •Lebensbrot", d. h. 
Jesus selbst, und erst der letzte Teil (6, 51c•58) bringt die •eigentlichen" eucha- 
ristischen Texte. Wie ist dieses Nebeneinander zu erklären? Im Laufe der Ge- 
schichte hat es nicht an Versuchen gefehlt, entweder den zweiten Teil nach dem 
ersten oder den ersten nach dem letzten zu interpretieren. Bekanntlich haben be- 
deutende Kirchenväter wie Clemens von Alexandrien, Origenes, Eusebius (Augu- 
stinus' Auslegung ist nicht einheitlich und auch umstritten) die Verse 51c•58 eben- 
falls bildlich-übertragen von Jesus als dem geistigen Lebensbrot verstanden. Ca- 
jetan und auf ihre Weise die Reformatoren Luther und Calvin sind ihnen ge- 
folgt. 

Heute erkennt man weithin an, daß diese Verse streng eucharistisch gemeint sind; 
aber man will sie in der liberalen Kritik vielfach als spätere Zutat einer kirchlichen 
Redaktion ansehen: sie seien nur künstlich an die tiefsymbolische johanneische 
Rede von Jesus dem Lebensbrot angeschlossen. Andere Exegeten wollten den 
ersten Teil vom zweiten her eucharistisch deuten, indem sie die Bildrede auf den 
eucharistischen Christus bezogen und den Glauben nur als Vorbedingung für den 
Empfang der Eucharistie verstanden. Dies ist eine unmögliche Einengung. Sicher 

4 Die Kirche hat den Satz De Rosmini-Serbatis verworfen, daß Christus zu den Heiligen 
des Alten Bundes hinabsteigen und ihnen die Kommunion spenden konnte (Denzinger 
1922). Um wieviel mehr gilt dieses Nein für den präexistenten Christus und das Volk in 
der Wüste! Aber auch von einer •geistlichen Kommunion" kann für das alte Bundesvolk 
keine Rede sein. 



•Geistliche Kommunion" und Neaies Testament 409 

geht diese Bildrede wie auch jene anderen, in denen sich Jesus als das Licht der 
Welt, den rechten Hirten, die Tür, den Weg usw. bezeichnet, auf den inkarnierten 
Gottessohn, und der Glaube, der gefordert wird, ist kein anderer als sonst im 
Johannesevangelium, nämlich der grundlegende und umfassende Glaube an Jesus, 
den Messias und Gottessohn. Deshalb sehen die meisten heutigen katholischen Aus- 
leger die Rede von einer bildlichen Auffassung des menschgewordenen Gottes- 
sohnes, nämlich als des vom Himmel herabgestiegenen •Lebensbrotes", zu der 
speziellen Lehre vom eucharistischen Brote, das in Wahrheit Fleisch und Blut des 
Menschensohnes ist, voranschreiten. Das ist, aufs ganze gesehen, kaum anzufech- 
ten; und doch zeigt sich bei näherem Hinblicken, daß dieses Nebeneinander eher 
ein tiefes Ineinander ist. Gerade diese Beobachtung wird uns der eigentümlichen 
johanneischen Auffassung ein Stück näherbringen. 

Schon am Anfang, in dem programmatischen Vers 27, verheißt Jesus •die 
Speise, die bleibende Wirkung hat für das ewige Leben und die der Menschen- 
sohn euch geben wird", faßt also deutlich seine zukünftige Gabe ins Auge. Aber 
diese Verheißung wird zunächst nicht weiter entfaltet. Die Juden fordern ein Him- 
melszeichen und erinnern dabei an das Manna, das die Väter in der Wüste 
empfangen haben. Dieses Gottesbrot vom Himmel sieht Jesus typologisch erfüllt 
und überboten in dem •wahren Brot vom Himmel", dem •vom Himmel herabstei- 
genden und der Welt das Leben schenkenden Gottesbrot", nämlich in seiner eigenen 
Person. Schließlich spricht er die klare Selbstoffenbarung aus: •Ich bin das Brot 
des Lebens" (V. 32•35). Diese gedankliche Aufeinanderfolge ist kaum möglich, 
ohne daß Jesus seine künftige Gabe und die gegenwärtige Gottesgabe, das eucha- 
ristische Brot und das Lebensbrot in Person in engster Einheit sieht. 

Das wird bestätigt durch den Übergang in V. 51. Hier spricht Jesus zunächst von 
seiner Person als dem vom Himmel herabgestiegenen lebendigen Brot und lenkt 
am Ende des Verses dann zu dem eucharistischen Brot hinüber, das er geben wird 
und das sein Fleisch ist für das Leben der Welt. Dazwischen steht der Satz: •Wenn 
einer von diesem Brot ißt, wird er leben in Ewigkeit" (51b). Bei einer reinlichen 
logischen Scheidung zwischen Jesus, dem •Lebensbrot" in Person, und der Eucha- 
ristie, dem sakramentalen Lebensbrot, muß man das •Essen" bildhaft auf den 
Glauben deuten. Aber diese Metapher findet sich sonst nie; es scheint vielmehr, daß 
sie bewußt vermieden wird. In V. 35, wo sie nahegelegen hätte, heißt es statt 
dessen: •Wer zu mir kommt, wird nicht mehr hungern ..." So dürfte schon V. 51b 
vom •Lebensbrot" in Person zum eucharistischen Lebensbrot hinüberleiten und 
unter dem •Essen" das eucharistische Mahl und nicht den Glauben meinen. 

Für dieses Zusammenfließen der beiden Gedankenreihen ist schließlich noch das 
Ende der Rede instruktiv. Die für die eucharistischen Verse 53•56 so charakte- 
ristische doppelgliedrige Redeweise •das Fleisch des Menschensohnes essen und 
sein Blut trinken" wird in V. 57 wieder zu der einfachen Aussage zurückgeführt: 
•Wenn einer midi ißt (realistisch, eigentlich •kaut"), so wird auch jener leben durch 
mich", und daran fügt sich die Zusammenfassung: •Das ist das Brot, das vom 
Himmel herabgestiegen ist usw.", also ein Rückverweis gerade auf jene typologische 
Deutung der Person Jesu als des wahren Mannas, die den ersten Teil beherrschte. 

Welche Folgerung ist zu ziehen aus dieser engen Verschlungenheit der beiden 
Gedankenreihen: Glaube an Jesus, das vom Himmel herabgestiegene Lebensbrot, 



410 Rudolf Scknackenburg 

und Genießen des Fleisches und Blutes des Menschensohnes? Doch offenbar diese: 
Jesus wird als Geber und Gabe, als gegenwärtige Person und als zukünftige sakra- 
mentale Wirklichkeit in so völliger Einheit geschaut, daß der Gedanke leicht von 
dem einen zum anderen hinübergleiten kann. Der Glaubende erfaßt in dem, der 
ihm gegenwärtig als das vom Himmel gestiegene Gottesbrot vorgestellt wird, zu- 
gleich die Gabe des sakramentalen Brotes, das Fleisch und Blut des in den Opfer- 
tod gegangenen, nunmehr aber himmlisch-verklärten Menschensohnes ist, und der 
Empfänger der Eucharistie genießt in diesem Lebensbrot ihn selbst, den persönlichen 
Lebensbringer, der einst leibhaftig auf Erden wandelte, inzwischen aber zum 
Vater heimgekehrt ist. Zu voller Deutlichkeit kommt dieser Gedanke erst, wenn 
man inne wird, daß der johanneische Jesus schon die Sprache des erhöhten Men- 
schensohnes zu sprechen scheint. Zwar wird die zeitliche Stufenfolge in der eucha- 
ristischen Rede nicht verwischt, da die Verheißungsworte Jesu im Futur stehen; aber 
das 'EYü> elp-i (»^cn bin") der großen Selbstoffenbarung als Lebensbrot hat einen 
zeitüberlegenen Klang. So konnte nicht nur der menschgewordene Gottessohn spre- 
chen; so kann auch der himmlische Menschensohn weitersprechen. 

Bei dieser vertieften Schau, die ohne Schwierigkeit vom inkarnierten zum eucha- 
ristischen Christus übergeht und sich bei den eucharistischen Gaben nie von der 
lebendigen Person losreißen kann, wäre es zu wenig, den Glauben nur als Vor- 
bedingung für den Empfang der Eucharistie zu werten. Dieser Glaube, der an Chri- 
stus, das •Lebensbrot", bindet, strebt notwendig zur sakramentalen Vereinigung 
mit ihm hin, und diese Kommunion, die das Wesentliche, das allein Sinnvolle 
ihres Vollzugs in der bleibenden Vereinigung mit der Person Christi (V. 56 f.) 
findet, setzt notwendig den Glauben an den einmaligen Lebensbringer voraus Mit 
anderen Worten: Die in Joh 6, 53•58 geschilderte Kommunion ist sacramentalis 
simul et spiritualis; der in 6, 29•47 geforderte Glaube schließt das votum sacra- 
menti, das Verlangen nach dem Sakrament, ein. Dieser Glaube drängt hin auf 
jene volle Lebensgemeinschaft mit Christus, die ihre vollkommene Verwirklichung 
für die Jetztzeit in der sakramentalen Vereinigung findet; wenn dem Glaubenden 
dieser Weg von Christus geöffnet wird, dann ist es undenkbar, daß er ihn nicht 
dankbar beschreitet. 

Fragt man nun, welcher Unterschied denn zwischen der durch den Glauben her- 
beigeführten Christusgemeinschaft (mit dem Verlangen nach der sakramentalen 
Kommunion) und der durch das Sakrament selbst vermittelten unio mystica bestehe, 
so erhält man aus Joh 6 keine Antwort. Dem Glauben werden dieselben Wirkungen 
zugeschrieben wie dem Genuß des Fleisches und Blutes des Menschensohnes: Gegen- 
wärtiger Besitz des göttlichen Lebens und künftige leibliche Auferweckung, damit 
so die Übersiedlung vom Todes- in den Lebensbereich (5, 24) gänzlich vollzogen 
und die Lebensgemeinschaft mit Gott vollendeter werde. Das ist nur konsequent, 
da dieser Glaube eben nicht Anfangsstufe oder bloße Vorbedingung, sondern volle 
Christusschau und völliges Sich-Übergeben an Christus und seine Gaben bedeutet. 
Man könnte also höchstens von einer •Intensivierung" des Lebensbesitzes 
(F. Mussner) durch den Empfang der Eucharistie sprechen, insofern die sakramen- 
tale Vereinigung mit Christus ein Stück näher zu der vollkommenen eschatologischen 
Christus- und Gottesgemeinschaft hinführt. 



•Geistliche Kommunion" und Neues Testament 411 

Man könnte auch sagen, daß der •Glaubende" im johanneischen Sinn beständig 
in der •geistlichen Kommunion" lebt; freilich, von einer ins Bewußtsein drin- 
genden Übung und Andacht ist das nicht gemeint. Darüber wissen wir nichts, da 
uns nur wenige Einblicke in das Frömmigkeitsleben des einzelnen in der Urkirche 
vergönnt sind. In der Hauptsache war das urchristliche Herrnmahl ein Gemein- 
schaftserlebnis; aber die johanneische Formel •er bleibt in mir, und ich bleibe in 
ihm" (6,56) läßt doch auch etwas von der innerseelischen Erfahrung des einzelnen, 
seiner Sehnsucht nach der Vereinigung mit Christus und der Seligkeit der Er- 
füllung, ahnen. Was ist dadurch für unsere Fragestellung gewonnen? Sicher doch 
dies: Es ist verkehrt, die •geistliche Kommunion" nur als •Ersatz" für die aus 
irgendeinem Grunde verhinderte sakramentale Kommunion aufzufassen. Das Ver- 
langen nach der möglichst engen und greifbaren Vereinigung mit Christus ist viel- 
mehr eine Urgegebenheit des lebendigen Glaubens. Umgekehrt aber ist die sakra- 
mentale Kommunion nur sinnvoll, wenn sie mit jenem lebendigen Glauben voll- 
zogen wird, der die geheimnisvolle tiefe Lebensgemeinschaft mit Christus erfaßt. 

Diese zuletzt genannte Forderung, die von der johanneischen Eucharistielehre 
her an den Empfänger der heiligen Kommunion zu stellen ist, findet vielleicht noch 
durch eine andere Stelle des Neuen Testaments eine Bekräftigung. Wenn F. J. 
Schierse in seiner (bisher ungedruckten) Dissertation über den Hebräerbrief5 Recht 
hat, dann wendet sich die für uns dunkle und schwierige Stelle Hebr. 13, 9 ff. gegen 
eine falsche Sakramentsauffassung in christlichen Kreisen, die das Wesentliche 
der Eucharistiefeier im Essen (ßnobucaa, (payelv) sehe. Man suchte Herzensstärkung, 
aber nur durch den sakramentalen Genuß • die Wiederkehr einer •magischen" 
Sakramentsauf fassung, wie sie sich in anderer Weise auch in Korinth zeigte (1 Kor 
10, 1 ff.), und wie sie in irgendeiner Form leicht der sakramentalen Frömmigkeit 
zu jeder Zeit droht. Das •Nur-Essen" bringt keinen Nutzen, im Gegenteil! Aus 
den folgenden Versen scheint hervorzugehen, daß der Verfasser des Hebräerbriefes 
in dieser Haltung und Praxis schwere Schädigungen erblickt: Diese äußerliche Sa- 
kramentsauffassung schwächt das eschatologische Bewußtsein (•Wir haben hier 
keine bleibende Heimatstadt.." V. 14) und damit die Bereitschaft zu glaubens- 

starker Christusnachfolge in Verfolgung und Leiden; sie gefährdet das Wesen des 
christlichen Gottesdienstes als eines geistigen Lobopfers (V. 15); sie vernachlässigt 
die Forderungen der Nächstenliebe und schädigt den Gemeinschaftsgeist (V. 16). Bei 
diesem Bemühen um ein vertieftes Verständnis des Eucharistieempfanges hat der 
Verfasser des Hebräerbriefes eine ihm eigentümliche Blickrichtung: er wünscht, 
daß die Christen bei diesem göttlichen Mysterium im irdisch-diesseitigen Raum ihre 
Berufung erkennen, ihrem Hohepriester Christus in das himmlisch-jenseitige Hei- 
ligtum zu folgen und als das Gottesvolk des Neuen Bundes durch die Nöte und 
Anfechtungen der Jetztzeit der eschatologischen Vollendung zuzustreben. 

Die johanneische Eucharistielehre, d. h. die in Joh 6 geoffenbarte und vom 
Apostel Johannes tief erfaßte Christusrede, steht ganz unter dem Gedanken der Le- 
bensverbindung des Glaubenden mit Christus und Gott. Dadurch dürfte gerade 
sie geeignet sein, die Berechtigung, den Sinn und den Wert dessen, was wir 
heute als •geistliche Kommunion" bezeichnen, in helles Licht zu rücken. 

6 •Verheißung und Heilsvollendung". Zur theologischen Grundfrage des Hebräerbriefes, 
Diss. München 1948, Maschinenschr. S. 249 ff. 




