,Geistliche Kommunion® und Neues Testament
Von Hochschulprofessor Dr. Rudolf Schnackenburg, Dillingeﬁ a. D.

Jeder, der den reichgegliederten und mit vielen Bildern geschmiickten Dom der
biblischen Theologie liebt und um seine Bausteine und Strukturgesetze weifl, wird
zunichst beim Lesen dieser Uberschrift befremdet aufhorchen. Nicht mit Unrecht!
Denn dieser Begriff des ,Geistlichen® im Unterschied zum ,Leiblichen® trifft sich
keineswegs mit dem, was das Neue Testament vorzugsweise unter ,Geist® versteht.
Die Fille, in denen pneuma ein anthropologischer Begriff ist (der geistige Teil
des Menschen oder der Mensch als geistiges Wesen) treten in ihrer Bedeutung
vollig zurlick hinter der fithrenden Sprachgewohnheit, damit den Gottesgeist zu be-
zeichnen!.

Dieser Gottesgeist ist aber im neutestamentlichen Denken gerade fiir die sakra-
mentale Kommunion dhnlich wie fiir die Taufe eine nicht zu entbehrende Wirk-
lichkeit, besonders greifbar bei Johannes: ,Der Geist ist es, der lebendig macht; das
Fleisch bringt keinen Nutzen® (6, 63a). Nur so wird das ,kapharnaitische Mifiver-
stindnis“ ausgeschaltet, als sollten rohes Fleisch und Blut genossen werden. Es
handelt sich vielmehr um Fleisch und Blut des ,Menschensohnes®, d. h. des himm-
lischen Menschensohnes, der nach seinem Tode wieder in den himmlisch-geistigen
Bereich zuriickgekehrt ist (6, 62). Nach seiner Verherrlichung entbindet Jesus vom
Himmel her den Geist fir seine Glaubigen (vgl. 7, 39). Der Geist also bewirkt nach
dieser Anschauung, dafl das Gottesbrot vivus et vitalis ist2.

Auch der ofters mifldeutete Halbvers: ,Die Worte, die ich zu euch gesprochen
habe, sind Geist und Leben® (6, 63b} hat nicht den Sinn, daf Jesu Worte ,geistig®
aufzufassen seien. Von diesem ,spiritualistischen® Mifiverstindnis sollte schon die
Beifiigung ,und Leben“ bewahren. Wer aufmerksam weiterliest, vernimmt dann
in der Antwort des Simon-Petrus das Echo darauf: ,Du hast Worte ewigen Lebens®
{6,68); das kann nur heiflen: ,Worte, die ewiges Leben enthalten und vermitteln®.
Nach johanneischer Anschauung ist das Wort Jesu eine wirkungsmichtige Realitits.
Jesus blickt in 6, 63b auf seine ganze Offenbarungsrede zuriick und erhebt noch ein-
mal die Forderung des Glaubens; Glauben aber heifit im Johannesevangelium, Jesu
Worte annehmen, nicht blof im Sinn einer Zustimmung, sondern mehr noch im
Sinn einer Aufnahme. Jesus gibt sie den Seinen, und diese empfangen sie (17, 8).
Das Gotteswort wohnt und wirkt in den Christen (1 Joh 2, 14).

Auch die ,geistliche“ Speise und der ,geistliche® Trank, von denen Paulus im
Hinblick auf das Manna der Wiiste und das Wasser aus dem Felsen spricht (1 Kor
10, 3f), und die er als alttestamentliche Vorzeichen fir das Herrnmahl des Neuen
Bundes versteht, sind keine ,geistliche Kommunion® in unserem heutigen Sinn. Pau-
lus verbindet zwar recht realistische Vorstellungen damit, war doch nach seiner
Deutung niemand anderes als der priexistente Christus selbst der ,geistliche Fel-
sen®, der das Wistenvolk auf seiner Wanderung begleitete und ihm den ,geist-

t Vgl. dazu: J. Schmid, Geist und Leben bei Paulus, in dieser Zeitschrift 24 (1951)
419/29

2 Vgl. F. Mussner, Zoe. Die Anschauung vom ,Leben” im vierten Evangelium unter Be-
riicksichtigung der Johannesbriefe (Miinch, Theol. Studien I, 5), Miinchen 1952, 128 ff.

% Vgl 8,31.87; 12, 48; 15, 3. 7; 17, 8. 14. 17; 1 Joh 1, 10; 2, 14



408 Rudolf Schnackenburg

lichen® Trank spendete. Aber von geistlichen Wirkungen dieser Labung in der
Wiiste redet der Apostel nicht. Es scheint, daf er ,geistlich“ hier als Herkunfts-
und Wesensbezeichnung gebraucht, so wie er auch das alttestamentliche Gesetz
»geistlich® nennt (Rom 7, 14). Wozu diese ,geistlichen* Wiistengaben niherhin
noch dienen sollten, héren wir nicht. Man kann annchmen, daB sie die Israeliten mit
~ der himmlisch-geistigen Welt Gottes verbinden und im Bunde Gottes befestigen
sollten; aber weitere Schliisse sind kaum berechtigt. DaB sie etwa cine persénliche
Gemeinschaft, eine ,geistliche Kommunion“ mit dem priexistenten Christus herbei-
fithren sollten, liegt v6llig fern. Man mufl sich immer vergegenwirtigen, daf Paulus
diese Aussagen nur riickblickend von Taufe und Herrnmahl her macht, wie beson-
ders die Wendung ,Taufe auf Moses“ zeigt. Zum Vergleich der Wiistengescheh-
- nisse mit den christlichen Sakramenten mufite Paulus jene iiber ihre irdisch-natiir-
liche Bedeutung emporheben, und dazu diente ihm auch das Beiwort ,geistlich“s.

Findet demnach Wort oder Begriff der ,geistlichen Kommunion® im Neuen Testa-
ment keinen Anhalt, so ist andererseits das innere Anliegen der ,geistlichen Kom-
munion® dem neutestamentlichen Denken vertrauter, als es zunachst scheinen kénnte.
Nicht in der Weise, als giibe es einen Verzicht auf die sakramentale Kommunion,
um ,nur® geistlich zu kommunizieren! Aber die klassische Stelle des Tridentinums
sess. XIII, c. 8 (Denzinger 881) verrit uns als das innere Anliegen der ,geistlichen
Kommunion®, ,mit lebendigem Glauben, der durch dic Liebe wirksam wird, die
Frucht und den Nutzen (dieses himmlischen Brotes) zu erfahren“. Hier fallt ein
Stichwort, das gerade in die grofie ,eucharistische Rede“ in Joh 6 eine eigentiim-
liche Problematik hineinbringt, nimlich Glaube.

Der gréflere erste Teil dieser gedankenschweren Rede (6, 26—51b) handelt
unentwegt vom Glauben an das vom Himmel herabgestiegene ,Lebensbrot, d. h.
Jesus selbst, und erst der letzte Teil (6, 51c—58) bringt die ,eigentlichen* eucha-
ristischen Texte. Wie ist dieses Nebeneinander za erkliren? Im Laufe der Ge-
schichte hat es nicht an Versuchen gefehlt, entweder den zweiten Teil nach dem
ersten oder den ersten nach dem letzten zu interpretieren. Bekanntlich haben be-
deutende Kirchenviter wie Clemens von Alexandrien, Origenes, Eusebius (Augu-
stinus” Auslegung ist nicht einheitlich und auch umstritten) die Verse 51c—58 eben-
falls bildlich-iibertragen von Jesus als dem geistigen Lebensbrot verstanden. Ca-
jetan und auf ihre Weise die Reformatoren Luther und Calvin sind ihnen ge-
folgt. '

Heute erkennt man weithin an, dafl diese Verse streng eucharistisch gemeint sind;
aber man will sie in der liberalen Kritik vielfach als spitere Zutat einer kirchlichen
Redaktion ansehen: sic seien pur kiinstlich an die tiefsymbolische johanneische
Rede von Jesus dem Lebensbrot angeschlossen. Andere Exegeten wollten den
ersten Teil vom zweiten her eucharistisch deuten, indem sie die Bildrede auf den
cucharistischen Christus bezogen und den Glauben nur als Vorbedingung fiir den
Empfang der Eucharistic verstanden. Dies ist eine unmégliche Einengung. Sicher

4 Die Kirche hat den Satz De Rosmini-Serbatis verworfen, dafl Christus zu den Heiligen
des Alten Bundes hinabsteigen und ihnen die Kommunion spenden konnte (Denzinger
1922). Um wieviel mehr gilt dieses Nein fiir den priexistenten Christus und das Volk in
der Wiiste! Aber auch von einer ,geistlichen Kommunion® kann fiir das alte Bundesvolk’
keine Rede sein.



»Geistliche Kommunion® und Neues Testament ' 409

geht diese Bildrede wie auch jene anderen, in denen sich Jesus als das Licht der
Welt, den rechten Hirten, die Tiir, den Weg usw. bezeichnet, auf den inkarnierten
Gottessohn, und der Glaube, der gefordert wird, ist kein anderer als sonst im
Johannesevangelium, namlich der grundlegende und umfassende Glaube an Jesus,
den Messias und Gottessohn. Deshalb sehen die meisten heutigen katholischen Aus-
leger die Rede von einer bildlichen Auffassung des menschgewordenen Gottes-
sohnes, nimlich als des vom Himmel herabgestiegenen ,Lebensbrotes, zu der
speziellen Lehre vom eucharistischen Brote, das in Wahrheit Fleisch und Blut des
Menschensohnes ist, voranschreiten. Das ist, aufs ganze gesehen, kaum anzufech-
ten; und doch zeigt sich bei ndherem Hinblicken, dafl dieses Nebeneinander eher
cin tiefes Ineinander ist. Gerade diese Beobachtung wird uns der eigentiimlichen
johanneischen Auffassung ein Stiick nidherbringen.

Schon am Anfang, in dem programmatischen Vers 27, verheifit Jesus ,die
Speise, die bleibende Wirkung hat fiir das ewige Leben und die der Menschen-
sohn euch geben wird“, fafit also deutlich seine zukiinftige Gabe ins Auge. Aber
diese Verheiflung wird zunichst nicht weiter entfaltet. Die Juden fordern ein Him-
melszeichen und erinnern dabei an das Manna, das die Viter in der Wiiste
empfangen haben. Dieses Gottesbrot vom Himmiel sieht Jesus typologisch erfullt
und iiberboten in dem ,wahren Brot vom Himmel“, dem ,vom Himmel herabstei-
genden und der Welt das Leben schenkenden Gottesbrot®, ndmlich in seiner eigenen
Person. SchliéRlich spricht er die klare Selbstoffenbarung aus: ,Ich bin das Brot
des Lebens* (V. 32—385). Diese gedankliche Aufeinanderfolge ist kaum mdglich,
ohne dafl Jesus seine kiinftige Gabe und die gegenwirtige Gottesgabe, das eucha-
ristische Brot und das Lebensbhrot in Person in engster Einheit sieht.

Das wird bestitigt durch den Ubergang in V. 51. Hier spricht Jesus zunachst von
seiner Person als dem vom Himmel herabgestiegenen lebendigen Brot und lenkt
am Ende des Verses dann zu dem eucharistischen Brot hiniiber, das er geben wird
und das sein Fleisch ist fiir das Leben der Welt. Dazwischen steht der Satz: ,Wenn
einer von diesem Brot ifit, wird er leben in Ewigkeit® (51b). Bei einer reinlichen
logischen Scheidung zwischen Jesus, dem ,Lebensbrot* in Person, und der Eucha-
ristie, dem sakramentalen Lebensbrot, muf8 man das ,Essen bildhaft auf den
Glauben deuten. Aber diese Metapher findet sich sonst nie; es scheint vielmehr, daft
sie bewuflt vermieden wird. In V. 35, wo sie nahegelegen hatte, heifit es statt
dessen: ,Wer zu mir kommt, wird nicht mehr hungern ...“ So diirfte schon V. 51b
vom ,Lebensbrot* in Person zum eucharistischen Lebensbrot hiniberleiten und
unter dem ,Essen* das eucharistische Mahl und nicht den Glauben meinen.

Fiir dieses Zusammenfliefen der beiden Gedankenreihen ist schlieSlich noch das
Ende der Rede instruktiv. Die fiir die eucharistischen Verse 53—56 so charakte-
ristische doppelgliedrige Redeweise ,das Fleisch des Menschensobnes essen und
sein Blut trinken® wird in V. 57 wieder zu der einfachen Aussage zuriickgefiihrt:
, Wenn einer midh ifit (realistisch, eigentlich ,kaut), so wird auch jener leben durch
mich*, und daran fiigt sich die Zusammenfassung: ,Das ist das Brot, das vom
Himmel herabgestiegen ist usw.*, also ein Riickverweis gerade auf jene typologische
Deutung der Person Jesu als des wahren Mannas, die den ersten Teil beherrschte.

Welche Folgerung ist zu ziehen aus dieser engen Verschlungenheit der beiden
Gedankenreihen: Glaube an Jesus, das vom Himmel herabgestiegene Lebensbrot,



410 Rudolf Schnackenburg

und Genieflen des Fleisches und Blutes des Menschensohnes? Doch offenbar diese:
Jesus wird als Geber und Gabe, als gegenwirtige Person und als zukiinftige sakra-
mentale Wirklichkeit in so vélliger Einheit geschaut, daff der Gedanke leicht von
dem einen zum anderen hiniibergleiten kann. Der Glaubende erfafit in dem, der
ihm gegenwirtig als das vom Himmel gestiegene Gottesbrot vorgestellt wird, zu-
gleich die Gabe des sakramentalen Brotes, das Fleisch und Blut des in den Opfer-
tod gegangenen, nunmehr aber himmlisch-verklarten Menschensohnes ist, und der
Empfinger der Eucharistie geniefit in diesem Lebensbrot ihn selbst, den personlichen
Lebensbringer, der einst leibhaftig auf Erden wandelte, inzwischen aber zum
Vater heimgekehrt ist. Zu voller Deutlichkeit kommt dieser Gedanke erst, wenn
man inne wird, dafl der johanneische Jesus schon die Sprache des erhohten Men-
schensohnes zu sprechen scheint. Zwar wird die zeitliche Stufenfolge in der eucha-
ristischen Rede nicht verwischt, da die Verheilungsworte Jesu im Futur stehen; aber
das "Eyé gim (-Ich bin®) der grofien Selbstoffenbarung als Lebensbrot hat einen
zeitiiberlegenen Klang. So konnte nicht nur der menschgewordene Gottessohn spre-
chen; so kann auch der himmlische Menschensohn weitersprechen.

Bei dieser vertieften Schau, die ohne Schwierigkeit vom inkarnierten zum eucha-
ristischen Christus ilbergeht und sich bei den eucharistischen Gaben nie von der
lebendigen Person losreifien kann, wire es zu wenig, den Glauben nur als Vor-
bedingung fiir den Empfang der Eucharistie zu werten. Dieser Glaube, der an Chri-
stus, das ,Lebensbrot*, bindet, strebt notwendig zur sakramentalen Vereinigung
mit ihm hin, und diese Kommunion, die das Wesentliche, das allein Sinnvolle
ihres Vollzugs in der bleibenden Vereinigung mit der Person Christi (V. 56 f.)
findet, setzt notwendig den Glauben an den einmaligen Lebensbringer voraus Mit
anderen Worten: Die in Joh 6, 53—58 geschilderte Kommunion ist sacramentalis
simul et spiritualis; der in 6, 29—47 geforderte Glaube schliefit das votum sacra-
menti, das Verlangen nach dem Sakrament, ein. Dieser Glaube dringt hin auf
jene volle Lebensgemeinschaft mit Christus, die ihre vollkommene Verwirklichung
fir die Jetztzeit in der sakramentalen Vereinigung findet; wenn dem Glaubenden
dieser Weg von Christus geéffnet wird, dann ist es undenkbar, dafl er ihn nicht
dankbar beschreitet.

Fragt man nun, welcher Unterschied denn zwischen der durch den Glauben her-
beigefithrten Christusgemeinschaft (mit dem Verlangen nach der sakramentalen
Kommunion) und der durch das Sakrament selbst vermittelten unio mystica bestehe,
so erhalt man aus Joh 6 keine Antwort. Dem Glauben werden dieselben Wirkungen
zugeschrieben wie dem Genuf} des Fleisches und Blutes des Menschensohnes: Gegen-
wirtiger Besitz des gottlichen Lebens und kiinftige leibliche Auferweckung, damit
so die Ubersiedlung vom Todes- in den Lebensbereich (5, 24) ginzlich vollzogen
und die Lebensgemeinschaft mit Gott vollendeter werde. Das ist nur konsequent,
da dieser Glaube eben nicht Anfangsstufe oder blofe Vorbedingung, sondern volle
Christusschau und voélliges Sich-Ubergeben an Christus und seine Gaben bedeutet.
Man konnte also hochstens von einer ,Intensivierung“ des Lebensbesitzes
(F. Mussner) durch den Empfang der Eucharistie sprechen, insofern die sakramen-
tale Vereinigung mit Christus ein Stiick naher zu der vollkommenen eschatologischen
Christus- und Gottesgemeinschaft hinfiihrt.



»Geistliche Kommunion” und Neues Testament 411

Man konnte auch sagen, dafl der ,Glaubende“ im johanneischen Sinn bestandig
in der ,geistlichen Kommunion® lebt; freilich, von einer ins Bewufitsein drin-
genden Ubung und Andacht ist das nicht gemeint. Dariber wissen wir mnichts, da
uns nur wenige Einblicke in das Frémmigkeitsleben des einzelnen in der Urkirche
vergonnt sind. In der Hauptsache war das ucchristliche Herrnmahl ein Gemein-
schaftserlebnis; aber die johauneische Formel ,er bleibt in mir, und ich bleibe in
ihm* (6, 56) 148t doch auch etwas von der innerseelischen Erfabrung des einzelnen,
seiner Sehnsucht nach der Vereinigung mit Christus und der Seligkeit der Er-
fillung, ahnen. Was ist dadurch fiir unsere Fragestellung gewonnen? Sicher doch
dies: Es ist verkehrt, die ,geistliche Kommunion® nur als ,Ersatz fir die aus
irgendeinem Grunde verhinderte sakramentale Kommunion aufzufassen. Das Ver-
langen nach der méglichst engen und greifbaren Vereinigung mit Christus ist viel-
mehr eine Urgegebenheit des lebendigen Glaubens. Umgekehrt aber ist die sakra-
mentale Kommunion nur sinnvoll, wenn sie mit jenem lebendigen Glauben voll-
zogen wird, der die geheimnisvolle tiefe Lebensgemeinschaft mit Christus erfafit.

Diese zuletzt genannte Forderung, die von der johanneischen Eucharistielehre
her an den Empfinger der heiligen Kommunion zu stellen ist, findet vielleicht noch
durch eine andere Stelle des Neuen Testaments eine Bekraftigung. Wenn F. J.
Schierse in seiner (bisher ungedruckten) Dissertation iiber den Hebrierbriefs Recht
hat, dann wendet sich die fiir uns dunkle und schwierige Stelle Hebr. 13, 9 ff. gegen
cine falsche Sakramentsauffassung in christlichen Kreisen, die das Wesentliche
der Eucharistiefeier im Essen (Bpduora, goyeiv) sehe. Man suchte Herzensstiarkung,
aber nur durch den sakramentalen Genufl — die Wiederkehr einer ,,magischen”
Sakramentsauffassung, wie sie sich in anderer Weise auch in Korinth zeigte (1 Kor
10, 11f.), und wie sie in irgendeiner Form leicht der sakramentalen Frommigkeit
zu jeder Zeit droht. Das ,Nur-Essen“ bringt keinen Nutzen, im Gegenteil! Aus
den folgenden Versen scheint hervorzugehen, dafl der Verfasser des Hebraerbriefes
in dieser Haltung und Praxis schwere Schadigungen erblickt: Diese dufierliche Sa-
kramentsauffassung schwacht das eschatologische Bewuftsein (,Wir haben hier
keine bleibende Heimatstadt..“ V. 14) und damit die Bereitschaft zu glaubens-
starker Christusnachfolge in Verfolgung und Leiden; sie gefdhrdet das Wesen des
christlichen Gottesdienstes als eines geistigen Lobopfers (V. 15); sie vernachlassigt
die Forderungen der Nichstenliebe und schadigt deu Gemeinschaftsgeist (V. 16). Bel
diesem Bemithen um ein vertieftes Verstindnis des Fucharistieempfanges hat der
Verfasser des Hebrierbriefes eine ihm eigentiimliche Blickrichtung: er wiinscht,
daf die Christen bei diesem gottlichen Mysterium im irdisch-diesseitigen Raum ihre
Berufung erkennen, ihrem Hohepriester Christus in das himmlisch-jenseitige Hei-
ligtum zu folgen und als das Gottesvolk des Neuen Bundes durch die Néte und
Anfechtungen der Jetztzeit der eschatologischen Vollendung zuzustreben.

Die johanneische Eucharisticlehre, d.h. die in Joh 6 geoffenbarte und vom
Apostel Johannes tief erfafite Christusrede, steht ganz unter dem Gedanken der Le-
bensverbindung des Glaubenden mit Christus und Gott. Dadurch diirfte gerade
sie geeignet sein, die Berechtigung, den Sinn und den Wert dessen, was wir
beute als ,geistliche Kommunion® bezeichnen, in helles Licht zu ricken.

5 Verheiffung und Heilsvollendung®. Zur theologischen Grundfrage des Hebraerbriefes,
Diss. Miinchen 1948, Maschinenschr. S. 249 ff.





