
Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 

Theologische Überlegungen über die •geistliche Kommunion" und Ähnliches 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

I. Einführung in das Problem 
1. Die Frage 

Es wird immer wieder eine Frage sein, wie eigentlich der Empfang der Sakra- 
mente, besonders des Sakramentes des Altars, im Alltag des geistlichen Lebens 
steht. Man hat sich vor Jahren gestritten über das Verhältnis von •ontischer" Fröm- 
migkeit und subjektiver Frömmigkeit. Nun, unterdessen wird man wohl überall 
eingesehen haben, daß der Empfang der Sakramente nicht dazu da ist, einem die 
Anstrengung der Aszese, und so der persönlichen Beteiligung beim Empfang der 
hl. Eucharistie abzunehmen. Die Frage, auf die es uns hier ankommt, geht darum 
auch nicht in diese Richtung. Sie ist vielmehr die: kann z.B. die •geistliche Kom- 
munion" den Empfang der Eucharistie ohne Schaden ersetzen, ist sie nicht ebenso 
bedeutsam und heilbringend? Kann Gewissenserforschung und Reue nicht ebendas- 
selbe bedeuten wie eine sakramentale •Devotionsbeicht" ? Hat es nicht Zeiten ge- 
geben, wo, sei es was die Eucharistie, sei es was das Bußsakrament angeht, der 
sakramentale Empfang des betreffenden Sakraments zahlenmäßig spärlich war, 
ohne daß man so leichthin wird annehmen können, man sei damals unter den 
Frommen weniger fromm und gottliebend gewesen? 

2. Ungenügende Antworten 

a) Man kann die Frage zunächst einmal nicht einfach abtun mit dem alleinigen 
Satz: ein Sakrament vermittle eben aus eigener Kraft Gnade, die man aber • weil 
ex opere operato wirksam • ohne den sakramentalen Empfang des Sakramentes 
nicht erhalte. Denn einmal: Das Sakrament, auch würdig empfangen, vermehrt 
die Gnade nicht einfach von vornherein sicher in arithmetischer Proportion zur 
zahlenmäßigen Häufigkeit seines Empfangs. Eine solche Auffassung, auch wenn sie 
unausgesprochen einer da und dort verbreiteten vulgären Auffassung der Sakra- 
mente und ihrer Wirksamkeit zugrunde liegt, scheitert an der klaren Lehre, daß 
die Sakramente ihre ihnen eigene Wirksamkeit entfalten nach dem Maße der Dis- 
position des Empfängers, die, wenn auch nicht Ursache, so doch Maß des fakti- 
schen Wirksamwerdens des Sakramentes ist nach der Lehre des Tridentinums 
(Dz 799). Und auch diese Disposition wächst nicht einfach proportional zu der 
Häufigkeit des Empfangs des Sakramentes. Sonst wäre letztlich z. B. nicht zu 
erklären, warum die Kirche nur einen einmaligen Empfang der Eucharistie am 
Tag gestattet. 

Und dann: Gibt es •sakramenteile" Gnaden, die nur durch das Sakrament emp- 
fangen werden können? Es gibt natürlich Wirkungen der Sakramente, die anders 
nicht erhältlich sind als durch die Sakramente: der bestimmte Platz in der Ord- 
nung der hierarchisch-sichtbaren Kirche, den man durch Taufe, Firmung, Priester- 
weihe erhält, der sakramentale Charakter, das Eheband. Aber um solche Dinge 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 413 

handelt es sich ja bei unserer Frage nicht. Sondern: Gibt es Gnade, die nur durch 
das Sakrament erlangt werden kann, sei es zuständliche Gnade der Rechtfertigung 
und bleibenden Heiligung und deren Wachstum, sei es helfende Gnade für das 
wahrhaft christliche Bestehen des Lebens in der Einheit mit Christus, im Kampf 
mit der Sünde, in der Anfechtung des Todes, im Bekenntnis des Glaubens, in der 
Erfüllung der Berufung des Priestertoums, der Ehe usw.? Das kann man füglich 
bezweifeln. Denn wenn in der Sakramententheologie von den spezifischen Gnaden 
der einzelnen Sakramente die Rede ist, die ihnen je nach ihrer Eigenart und Sinn- 
richtung zukommen, so ist damit nur gesagt, daß sie sich dadurch untereinander 
in ihrer Wirkung (und nicht nur im Ritus) unterscheiden, nicht aber soll damit ge- 
sagt sein, daß sie eine Gnade vermittelten, die sonst schlechterdings nicht zu haben 
wäre. Tatsächlich wächst die heiligmacheride Gnade durch das ganze christliche Le- 
ben, durch Gebet, Buße, Erfüllung der Pflichten, Erfüllung der Gebote, glaubendes 
Ertragen des Leidens, durch ein christliches Sterben. Und wer wollte bezweifeln, 
daß der Priester durch sein Gebet und durch die getreue Ausübung seines Amtes 
helfende Gnaden zur weiteren Erfüllung seiner priesterlichen Aufgabe erlangt, 
die Eheleute desgleichen? Wer wollte leugnen, daß Buße, Gebet usw. Gnade erlan- 
gen zur Meidung weiterer Sünden und zur Ausmerzung der aus der vergebenen 
Schuld noch bleibenden Sündenfolgen, also Gnaden, die für das Bu&sakrament 
•spezifisch11 sind? 

b) Es genügt auch nicht zu sagen, daß Gott nun einmal Sakramente als Gnaden- 
mittel eingerichtet habe und darum wolle, daß sie benutzt werden, und somit 
derjenige, der diese ordentlichen Gnadenmittel schuldhaft vernachlässige, nicht 
damit rechnen dürfe, diese Gnade auf anderem Wege zu erhalten. Dieser Satz 
mag richtig sein. Aber es fragt sich eben, wann man die Sakramente •vernachläs- 
sige". Wenn man dies nach den göttlichen oder kirchlichen Geboten beurteilt, er- 
gibt sich eine recht spärliche Häufigkeit des Sakramentenempfangs. Kann derjenige, 
der sich diese Häufigkeit zur Norm setzte, einer •Vernachlässigung" der Sakramente 
geziehen weiden; könnte er nicht damit rechnen, .daß er die nötigen Hilfen zu einem 
sehr heiligen Leben erhielte, vorausgesetzt nur - das allerdings -, daß er die übrigen 
Mittel der Gnade (Gebet, Buße usw.) eifrig benützt? Wenn man in dem relativ 
seltenen Empfang der Sakramente rein als solchem schon eine Lauheit und darum 
Indisponiertheit zu reicher Gnadenhilfe sieht, setzt man stillschweigend schon 
voraus, was eben gerade zu beweisen ist. Denn •lau" ist ein solches Verhalten (rein 
in sich genommen) eben nur dann, wenn der Betreffende sich so Gnaden ver- 
scherzt, weil er sie anders nicht erwerben kann. Das aber ist gerade die Frage. 

c) Man kann natürlich die Gegenfrage stellen: Welchen Grund könnte man haben, 
die Sakramente, in denen Christus an uns seine Gnadenmacht wirkt, seltener zu 
empfangen, als es von der Natur der Sakramente und von den gebieterischen Um- 
ständen des Lebens und seiner Verhältnisse her möglich ist? Man könnte hinzu- 
fügen, daß ein häufiger Sakramentenempfang der •subjektiven" Frömmigkeit kei- 
nen Abbruch tut, sondern sie im Gegenteil fördert, daß also beides zusammen: 
häufiger Empfang der Sakramente und subjektive Aszese und Frömmigkeit auf je- 
den Fall segensreicher sein muß, als wenn man sich mit dem bloß •subjektiven" Weg 
zur Vollendung des christlichen Lebens begnügen würde; ein seltener Empfang der 



414 Karl Rahner 

Sakramente könne also doch nur einer Lauheit entspringen, d. h. der Gleichgültig- 
keit gegen eine Gnadenhilfe Gottes. Das mag oft der Fall sein. Denn es ist richtig: 
wenigstens im allgemeinen wird der Christ, der an die Menschwerdung des Wortes 
Gottes wahrhaft lebendig glaubt, sich gedrängt fühlen, der Tat Gottes an ihm mög- 
lichst greifbar und menschlich zu begegnen, d. h. in den Sakramenten. Für diese Häu- 
figkeit wird es zwar aus praktischen und grundsätzlichen Erwägungen heraus eine 
(wenn auch fließende) oberste Grenze geben. Aber man wird ja nicht sagen können, 
daß diese Grenze in der heute traditionellen Übung der Sakramentenhäufigkeit bei 
eifrigen Christen in der Welt, im Klerus und im Ordensleben (von Rand- und Ein- 
zelfällen abgesehen) überschritten werde. Eine solche Häufigkeit des Sakramenten- 
empfangs braucht also nicht verdächtigt werden, sie sei übertrieben oder über- 
flüssig. Zumal ein geistliches Leben, wenn es echt und darum eben auch kirchlich 
ist, sich schlicht und vertrauensvoll einfügen wird dem Leben, das die Kirche ge- 
rade seiner Zeit führt, also in der jetzigen Zeit einem Leben gesteigerter sakra- 
mentaler Frömmigkeit. Man wird dann das Vertrauen haben können, daß man das 
Leben lebt, das der über die Menschen und die Kirche schließlich souverän ver- 
fügende Geist Gottes gerade jetzt in seiner Kirche geführt haben will. Denn ER 
führt eben letztlich die Zeiten der Kirche berauf und bestimmt, welche Aspekte 
der Fülle des christlichen Daseins (des Lebens Christi) hier und jetzt zu besonders 
deutlicher Ausprägung kommen. Solche Vorbetonungen stehen ja unter dem Ge- 
setz der Führung des Heiligen Geistes in der Kirche und lassen sich nicht restlos 
aus theoretischen Überlegungen der Theologie deduzieren. Sagt aber eine solche 
Antwort alles, was zu sagen ist? Wie ist es dann mit der Frage, von der wir aus- 
gingen, der Möglichkeit, die Wirkung eines Sakramentes (res sacramenti) auch ohne 
das Sakrament zu empfangen? 

II. Positiver Lösungsversuch: Die innere Einheit 
von Glaube und Sakrament 

Es scheint, daß man zur vollen Erhellung der Unklarheiten, die sich in der 
Frage und in den üblichen Antworten zeigen, etwas eingehender nach dem genaue- 
ren Verhältnis zwischen subjektivem Tun und Sakrament fragen muß. Ist nämlich 
die innere Einheit und Bezogenheit beider deutlicher geworden, dann erledigt sich 
die Ausgangsfrage von selbst. Wenn sich nämlich herausstellt (was wir zu zeigen 
hoffen), daß es sich beim subjektiven Tun und dem sakramentalen Geschehen gar 
nicht um •zwei Wege" zu demselben Ziel (des Ergreifens, der Mehrung der Gnade 
Gottes) handelt, sondern um zwei Momente, Phasen ein und desselben Geschehens, 
dann kann die Frage gar nicht mehr gestellt werden, ob man den einen oder ande- 
ren Weg beschreiten solle. 

1. Die Lehre der beutigen Sakramententheologie von den •zwei Wegen" der 
Rechtfertigung und Gnadenvermehrung 

Nun ist aber die ganze heutige Sakramententheologie in ihrer Blickrichtung darauf 
aus, die Vorstellung von •zwei Wegen" der Rechtfertigung und Gnadenmehrung 
nahezulegen, die sich nur im Endergebnis und dort ganz, treffen. Verschiedene 
Gedankengänge tragen dazu bei. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 415 

Wenn man vom Sakrament im allgemeinen spricht, gewissermaßen sein for- 
males Modell entwirft, hat man als Beispiel unwillkürlich die Kindertaufe vor 
Augen, mit dem stillschweigenden Hintergedanken, daß sich das reine Wesen des 
Sakraments dort am besten darstelle, wo die personale Tat des Menschen in Glaube 
und Liebe überhaupt wegfalle. Bei den anderen Sakramenten (z. B. Buße und 
letzte Ölung) konstruiert man den Normalfall womöglich so: man nimmt eine solche 
Disposition an, daß ohne Sakrament die Wirkung des Sakramentes (res sacra- 
menti = Sündenvergebung, Rechtfertigung) nicht eintritt und betrachtet diesen 
Fall (bloße unvollkommene Reue als genügende Disposition) als typisch, an dem 
also das Wesen und die Wirkung des Sakraments am klarsten abgelesen werden 
könnten. Dementsprechend betrachtet man bei den Sakramenten, bei denen eine 
größere Disposition gefordert wird (•Sakramente der Lebenden"), diese Disposi- 
tion als bloße moralische Forderung von seilen Gottes für den faktischen Empfang 
der Wirkung des Sakramentes, also als etwas, was dem sakramentalen Geschehen 
als solchem völlig äußerlich bleibt. 

Und umgekehrt: wo man vom subjektiven Weg der Rechtfertigung und Gnaden- 
mehrung spricht, denkt man an ein völlig •subjektives" Geschehen. Man weiß natür- 
lich, daß ein solches, wie es dann gemeint ist, nur getragen von der Gnade Christi 
möglich ist. Aber man arbeitet in diesem Zusammenhang die christologischen und 
ekklesiologischen Aspekte dieser Gnade nicht heraus. Es gibt ganze Traktate •De 
gratia Christi", in denen praktisch und aufs Ganze gesehen das Wort Christus nur 
in der Überschrift vorkommt und eben als selbstverständlich vorausgesetzt ist oder 
kurz erwähnt wird, daß diese Gnade eben von Christus •verdient" ist. Das Wort 
•Kirche" kommt in solchen Traktaten überhaupt nicht vor. Und doch hat alle 
Gnade analog die Struktur dessen an sich, von dem sie stammt, die des mensch- 
gewordenen Wortes, und alle Gnade ist Gnade der Kirche, hat eine ekklesiologische 
Struktur. So kommt es dann, daß auch, vom subjektiven Weg der Rechtfertigung her 
gesehen, in den Sakramenten die persönliche Tat des Menschen in Glaube und Liebe 
als eine Disposition aufgefaßt wird, die dem sakramentalen Geschehen als solchem 
äußerlich bleibt, und in der persönlichen Tat des Glaubenden der ekklesiologische 
Aspekt (und damit jede innere Hinordnung zur Kirche als Raum des sakramentalen 
Geschehens) gänzlich unberücksichtigt bleibt (wenn er auch nicht explizit geleugnet 
wird). 

Auf dem Hintergrund solcher Gedankengänge muß ganz unwillkürlich die Vor- 
stellung von zwei verschiedenen Wegen und Weisen der Rechtfertigung, von zwei 
jeweils selbständigen und für sich genügenden Ursachen derselben Wirkung ent- 
stehen. Dieser Dualismus wird nur notdürftig überbrückt durch die (in sich natürlich 
richtige) Lehre, daß dennoch auch dort, wo der subjektive Weg beschritten wurde 
(Begierdetaufe, vollkommene Reue) und zum Erfolg führte, das Sakrament ver- 
pflichtend und heilsnotwendig von mittelhafter Notwendigkeit sei und darum in 
der bloß subjektiven Weise der Rechtfertigung ein votum sacramenti beschlossen 
sein müsse (aber auch faktisch immer beschlossen sei), wobei noch gleichzeitig und 
ausdrücklich betont wird, daß nicht das •votum" rechtfertige, sondern die Liebe, 
damit ja nicht der Eindruck entstehe, man dürfe diese beiden Wege ineinander- 
laufen lassen. 



416 Karl Rahner 

2. Kritik der Lehre von den •zwei Heilswegen" aus dem Aufweis der inneren 
Einheit von Glaube und Sakrament 

Nun soll natürlich nicht bestritten werden, daß die Ausgangspunkte dieser Lehre 
von zwei Wegen (die gar nicht reflex ausgesprochen wird, aber darum um so wirk- 
samer ist1), richtig sind: es gibt eine wirksame Kindertaufe, es gibt eine sakramen- 
tale Rechtfertigung des nur mit Attrition, mit unvollkommener Reue zum Sakra- 
ment Hinzutretenden2, es gibt ein rechtfertigendes votum baptismi usw. Aber diese 
Tatsachen zwingen gar nicht zu diesem äußerlichen Dualismus, den sie rechtfertigen 
sollen. Das wird sich dadurch zeigen, daß sie sich ebenso zwanglos ableiten oder ein- 
fügen lassen in eine Auffassung von den Sakramenten, die diesen Dualismus nicht 
in sich enthält. Diese gilt es nun zu entwickeln und in etwa (entsprechend den Mög- 
lichkeiten eines kurzen Artikels) zu begründen. 

Metaphysischer Grund 

Zunächst könnte man sagen, daß es schon metaphysisch überhaupt unmöglich sei, 
daß eine Wirkung zwei streng formell verschiedene Ursachen habe. Wenn und wo 
es also zwei materiell verschiedene Ursachen für dieselbe Wirkung gibt (wie wenn 
man etwa einen Nagel mit einem Stein oder mit einem Hammer in die Wand ein- 
schlagen kann), wäre man mindestens gehalten, die formelle Gleichheit der Ur- 
sachen als solcher für die eine Wirkung herauszuarbeiten, eine Einheit, die ontolo- 
gisch der Selbigkeit der Wirkung vorausliegen muß. Aber solche, sehr richtigen 
metaphysichen Überlegungen pflegen faktisch nicht sehr zu überzeugen. Immerhin, 
sie geben doch mindestens einen methodischen Fingerzeig: je mehr eine Theorie 
einer Ursächlichkeit es fertig bringt, dieselbe Wirkung aus der Selbigkeit der 
Ursache zu erklären, um so mehr hat sie Aussicht, die richtige zu sein. Die Pluralität 
ist zu beweisen, denn sie ist ontologisch das Fragwürdigere, nicht die Einheit. 

Hinweise der Schrift 

Nun ist in der Schrift die Rechtfertigung (und Gnadenmehrung, Einheit mit 
Christus, Heil, ewiges Leben usw.) einmal dem Sakrament (Taufe, Eucharistie), 
das andere Mal dem Glauben (und der Liebe, der Umkehr usw.) zugeschrieben. Die 
Notwendigkeit beider Seiten wird betont. Über die innere Harmonie dieser beiden 
Aussagen reflektiert die Schrift nicht. Sie •erleichtert" uns aber die Frage, die sie 
uns so aufgibt, auch nicht dadurch, daß sie mit Fällen rechnen würde, in denen 
die subjektive Tat des Menschen (dem sie die Rechtfertigung zuschreibt) einmal 
nicht ausreichen würde und das Sakrament dann das alleinige Mittel des Heils 
wäre. Sie spricht weder von einer Rechtfertigung aufgrund einer bloßen unvoll- 

1 Sie wird gar nicht ausgesprochen, weil jeder der beiden Wege schon in verschiedenen 
Schultraktaten abgehandelt wird und so eine •Gefahr" der Berührung von vornherein ver- 
mieden ist. 

2 Freilich setzt die heutige Theologie vielfach im Gegensatz zu Thomas zu selbstver- 
ständlich und mit Berufung auf eine sehr fragwürdige Erfahrung voraus, daß die Disposi- 
tion sich unter dem Einfluß des sakramentalen Geschehens nicht ändere, hinreichende Dis- 
position zum Empfang des Sakramentes und hinreichende Disposition zum Empfang der 
Wirkung des Sakramentes also dasselbe sei. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 417 

kommenen Reue, noch von der Kindertaufe. Damit sind diese Fälle natürlich nicht 
ausgeschlossen. Aber die theologische Spekulation ist doch in eine andere Richtung 
gewiesen, wenn sie die subjektive und die sakramentale Seite der Rechtfertigung 
in ihrer Einheit begreifen soll. Darüber hinaus kennt die Schrift die Möglichkeit 
einer Rechtfertigung durch den Glauben im voraus zum sakramentalen Geschehen. 
So gibt sie wohl einen Fingerzeig, daß bei diesem Punkt des •subjektiven" Gesche- 
hens anzusetzen sei, um von da aus zum sakramentalen Geschehen zu kommen, daß 
also gerade da und dort, wo dies subjektive Tun des Menschen zur Rechtfertigung 
führt, dieses (und nicht nur der Fall der bloßen unvollkommenen Reue) in der 
gegenwärtigen Heilsordnung zum Sakrament führen muß. 

Das Zeugnis der Tradition 

Es ist hier nicht möglich, eine theologische Geschichte der Auffassung des Ver- 
hältnisses zwischen opus operatum und opus operantis zu geben. Das würde zu weit 
führen und bedürfte zu weit ausholender Analysen, zumal diese Auffassungen nicht 
einfach einheitlich sind und sehr mannigfache Versuche gemacht wurden, die beiden 
Tatsachen der Offenbarung in ihrer inneren Einheit zu begreifen. 

Schon in der Tauf theologie Tertullians stellt sich die Frage. Sie findet bei Augu- 
stin im Laufe seines Lebens verschiedene und schwankende Antworten. Sie stellt 
sich hier (und schon bei Ambrosius) unter dem Stichwort der Möglichkeit einer 
Begierdetaufe, die nicht einheitlich beantwortet wird. Sie tritt später gegen Ende 
der Väterzeit auf unter der Frage, ob ein reuiger Mensch, der ohne kirchliche 
Rekonziliation stirbt, gerettet werde. Im frühen Mittelalter wird einhellig klar, 
daß es eine Begierdetaufe gibt; es wird ausdrücklich gesehen, daß im Normalfall 
der Sünder schon durch die Reue •allein" gerechtfertigt zur kirchlichen Rekonzili- 
ation kommt, und an sich, wie man damals noch lehrte, kommen muß. Die patri- 
stische Lehre wird zu einer ausdrücklichen Lehre von der geistlichen Kommunion 
ausgebaut. Man beginnt sich vom 12. Jahrhundert an zu fragen, was im Fall ge- 
schehe, wo jemand zwar mit gutem Willen, aber mit bloß vermeintlich rechtferti- 
gender Reue zum Bußsakrament komme und erkennt auch diesem Fall (wenn auch 
nur langsam und zögernd und mit verschiedenen Erklärungen) ein Wirksam- 
werden des Sakraments an. Man überlegt den Fall der Kindertaufe. So sehr man 
ihr eine Tilgung der Erbsünde zuschreibt (diese Frage war seit Augustins Kampf 
gegen den Pelagianismus entschieden), so war man sich noch lange nicht darüber 
klar, ob diese Taufe auch die heiligmachende Gnade und die eingegossenen Tugen- 
den mitteile. Selbst das Konzil von Vienne läßt diese Frage letztlich noch offen. Man 
empfindet es als ein Problem, wo in einem solchen Fall der Glaube zu finden sei, 
der doch nach der Schrift zur Rechtfertigung unerläßlich ist, eine Frage, deren 
Gewicht man heute in der durchschnittlichen Theologie wohl unterschätzt. 

Auf jeden Fall wird man sagen können, daß bis tief in die hochmittelalterliche 
Theologie hinein das Bewußtsein der Zusammengehörigkeit der beiden Seiten des 
Rechtfertigungsprozesses deutlicher war als heute, und daß man den Fall des 
aufgrund einer bloßen unvollkommenen Reue heilsam werdenden Sakramentes 
durchaus nicht als den klassischen Normalfall zum Studium des reinen Wesens des 
Sakramentes empfand. 



418 , Karl Rahner 

Für Thomas ist die Lehre, daß die Sakramente •protestationes fidei", also auch 
leibhaftiges Sichtbarwerden des Glaubens des Empfängers in der Dimension der 
Öffentlichkeit der Kirche sind, noch ein wichtiges Lehrstück in der Sakramenten- 
lehre. Ja, in seiner Lehre vom Bußsakrament entwickelt er eine Theorie des Inein- 
ander und gegenseitiger Abhängigkeit von subjektivem und sakramentalem Ge- 
schehen, die weit abliegt von einer Theorie von zwei Wegen der Rechtfertigung. 
Die Reue, die der Pönitent mitbringt und an sich als rechtfertigende mitbringen 
muß, geschieht selber im voraus zum aktuellen Sakramentsempfang schon in der 
Kraft einer kirchlich-•sakramentalen" Gnade (der •Schlüsselgewalt"). Und umge- 
kehrt: die sich in und vor der Kirche und ihrer Autorität im reuigen Bekenntnis 
leibhaft konkretisierende Umkehr des Sünders geht als ein konstitutiver Teil in 
das sakramentale Geschehen als solches ein und wird in der Einheit mit der priester- 
lichen Lossprechung zum sakramental wirksamen Zeichen, zum inneren Element 
des opus operatum selbst. Eben dieser eine Dialog zwischen dem reuigen Men- 
schen und der Kirche in seiner Einheit, in der das Heilswirken Christi geschicht- 
lich-leibhaftige Greifbarkeit in Raum und Zeit, im Je-jetzt der einzelnen Existenz 
gewinnt, wirkt für Thomas ex opere operato auf die innere Haltung des Pöniten- 
ten, auf sein personales Vollziehen der Metanoia zurück und gibt diesem erst seine 
eigentliche Vollendung, ja (wenn auch im Ausnahmefall des gutgläubig nur mit 
unvollkommener Reue zum Sakrament Hinzutretenden) sogar allererst in diesem 
Augenblick seine teditfertigende Kraft, die dieses personale Tun freilich im Nor- 
malfall auch schon früher aus der Gnade hatte, die ihm von der Kirche her weiter 
entgegengekommen war3, gerade weil (nicht obwohl!) die Rechtfertigung vor dem 
Sakrament Normalfall ist. In diesem Fall des Bußsakraments also verleiblicht sich 
sakramental das personale übernatürliche Tun des Subjekts in der Dimension der 
Sichtbarkeit der Kirche, weil es schon in sich von der Gnade der Kirche getragen 
war, es gewinnt dadurch erst seine volle Existenz, die der des Urhebers dieser 
Gnade, Christi, des Gottmenschen, im Fleisch, in Raum und Zeit der empirischen 
Welt, und der des Ursakramentes, der sichtbar-unsichtbaren Kirche, entspricht. 

Wir wollen mit diesem kurzen Hinweis auf die Bußlehre des hl. Thomas weder 
sagen, daß er selbst die hier entwickelte Struktur dieses Sakramentes auf alle Sakra- 
mente ganz in gleicher Weise angewandt wissen wollte, noch daß diese Theorie bis 
in alle letzten Fragen bei ihm schon ganz durchdacht sei, noch daß sie in jeder 

8 Diese Vorstellung wird dem nicht befremdlich erscheinen, der bedenkt, daß die Sakra- 
mente als Zeichen menschlicher Art wirken, also eine uhrzeitliche, physische Gleichzeitigkeit 
der es konstituierenden Momente von vornherein sinnvollerweise gar nicht gefordert wer- 
den darf. Von da aus wäre das zu begreifen, was man in der heutigen Theologie meist als 
,Reviviszenz" der Sakramente bezeichnet. Es handelt sich nicht um das Wiederaufleben 
eines toten Sakraments, sondern um eine uhrzeitlich gedehntere Auseinanderlegung seiner 
konstitutiven Elemente und der Disposition. In einer solchen Auffassung wird die Begrün- 
dung der Notwendigkeit einer Disposition während (uhrzeitlich!) der Setzung des sakra- 
mentalen Zeichens etwas tiefer als sonst üblich ansetzen müssen, ist aber nicht unmöglich. • 
Ein anderes Beispiel: im Abendmahlsaal werden wohl sicher die konsekrierten Elemente 
von Brot und Wein nie uhrzeitlich gleichzeitig vorhanden gewesen sein, obwohl die Reprä- 
sentation des Kreuzesopfers sie beide erfordert, und darum das Meßopfer nicht unter einer 
Gestalt gefeiert werden kann. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 419 

Einzelheit noch aufrecht erhalten werden solle oder könne4. Aber eines darf man 
wohl mit Berufung auf die Autorität des hl. Thomas sagen: Das angedeutete Inein- 
ander von opus operands und opus operatum, die von vornherein auf Grund ihres 
beiderseitigen Wesens innerlich aufeinander bezogen sind (und nicht allein durch 
ein votum sacramenti auf Grund eines rein positivistisch aufgefaßten Dekretes 
Gottes), widerspricht nicht im geringsten der Natur des Sakraments als eines 
opus operatum. 

Wir müssen es uns hier der Kürze halber versagen, auf andere Elemente der 
Sakramententheologie bei Thomas hinzuweisen, die diese Auffassung bekräftigen 
und weiter erhellen. Die oben geschilderte, heute in der durchschnittlichen Theo- 
logie übliche Auffassung des Verhältnisses zwischen opus operatum und opus ope- 
rands stammt erst aus nachthomistischer Zeit. Sie hat den Vorzug der übersicht- 
lichen, •klaren" Handhabbarkeit, aber nicht den der Tiefe und der allseitigen Aus- 
wertung und Verwendung der in der Tradition gegebenen Elemente einer um- 
fassenden Sakramentenlehre. Diese Elemente aus der Tradition in positiver theo- 
logischer Arbeit nachzuweisen, ist hier nicht möglich. Wir müssen uns damit begnü- 
gen, in mehr synthetischer spekulativer Art die Grundzüge der gemeinten Theorie 
skizzierend darzustellen. Es ist dabei nicht zu vermeiden, daß manche Fragen nicht 
ausdrücklich in Angriff genommen werden können und darum manches dunkel 
bleibt. Es soll nur im groben die Vorstellung des Verhältnisses von opus operatum 
und opus operands erreicht werden, deren wir bedürfen, um die eigentliche Frage 
dieses Aufsatzes einigermaßen sachgerecht beantworten zu können, die Frage 
nämlich, wie sich aszetisches Bemühen und sakramentales Geschehen zueinander im 
Alltag des geistlichen Lebens verhalten, ob es zwei verschiedene Wege gibt, die 
man eben aus einem nicht ganz durchsichtigen Grund beide begehen muß, um 
zu seinem Heil zu gelangen, oder zwei Seiten, zwei Phasen des im Grunde immer 
selben Vorgangs, ein immer personal-•sakramentales" Tun, das manchmal, oft, 
aber nicht immer, zu einer solchen Ausdrücklichkeit und Greifbarkeit aufwächst und 
sich entfaltet, daß es im strengen Sinn Sakramentenempfang zu nennen ist. 

3. Theologisch-spekulative Erhellung 

a) Die •Verleiblidiungstendenz" der Gnade 

Von ihrer christologischen, d. h. gott-menschlichen Struktur her. 

Die übernatürliche Heilsgnade ist Gnade Christi. Sie ist nicht nur von ihm 
•verdient", sondern trägt etwas von der Eigenart dessen an sich, der sie als Gott- 
mensch definitiv in die Welt eingeführt und durch seine Erlösungstat am Kreuz dem 
Geschlecht seiner Brüder dem Fleische nach von Rechts wegen zu eigen erworben 
hat. Sie hat, wenn man so sagen kann, eine inkarnatorische Tendenz. Sie hat nicht 
nur eine Dynamik auf das innergöttliche Leben hin, an welchem teilzugeben ihr 
Wesen (aber gleichsam abstraktes Wesen, das von der Ordnung Christi absieht) 
ausmacht, sie hat auch eine Dynamik auf die Welt zu, durch die sie den Menschen, 

4 So wird z. B. derjenige, der sich ausdrücklich als bloß unvollkommen bereuend erkennt, 
vom Sakrament nicht auszuschließen sein. 



420 Karl Rahtier 

den sie begnadigt, hineinnimmt in den erlösenden und verklärenden Abstieg des 
Wortes des Vaters in die Welt, in welcher ER dieser Welt seinen Heiligen Geist 
einstiftet. Sie ist darum auch das Prinzip der Verklärung des Leibes und damit 
und dadurch der Welt überhaupt, wie sie das Grundprinzip der langsamen sitt- 
lichen Integration der Natur des Menschen in die theozentrische Richtung der gehei- 
ligten Person, d. h. das Prinzip der langsamen und vorläufig stückweisen Wieder- 
erlangung jener paradiesischen Urstandsgnade ist, in der die psychophysische •Na- 
tur" des Menschen in restloser Bildbarkeit der begnadigten Personalität des Men- 
schen Untertan war. Sie soll und will sich ihrem eigenen Wesen gemäß also gestal- 
tend, überformend und heiligend über das ganze vielschichtige Wesen des Menschen 
ausbreiten, bis in seine Leiblichkeit hinein. Sie ist also nicht bloß das gottverbin- 
dende Prinzip einer bloß transzendentalen •Innerlichkeit" des Menschen. Sie will 
vielmehr das heiligende Formgesetz des ganzen leib-seelischen Lebens des Men- 
schen bis in seinen konkreten greifbaren Alltag hinein sein. In ihm erhält sie 
darum ihre •Erscheinung", ihre Leibhaftigkeit. 

Diese Leibhaftigkeit hat nun die Gnade • ontologisch gesehen • immer. Denn 
mag auch die Moral von einem empirischen Standpunkt aus mit Recht zwischen 
•inneren" und •äußeren" Akten des Menschen unterscheiden, von einem meta- 
physischen und theologischen Gesichtspunkt her gibt es keine rein innerlichen Akte. 
Denn der Mensch handelt auch in der sublimsten Innerlichkeit seiner geistigen 
Akte immer noch als Mensch, d. h. als Zeifr-seelisches Wesen, so daß auch die gei- 
stigsten Akte immer noch eine Dimension in jener Leibhaftigkeit haben, in der die 
Menschen, auch als Geistpersonen in einer (kategorial zwar schwer bestimmbaren, 
aber) wirklichen Einheit raum-zeitlicher Materialität miteinander in Verbindung 
stehen. Einmal etwas grob gesagt: auch die sublimste Regung übernatürlichster 
Liebe zu Gott in der innersten Tiefe der geistigen Person hängt noch von elektro- 
physikalischen Gehirnvorgänge ab (und verändert diese zugleich), die in jenem einen 
Ganzen der einen materialen Welt stehen, in der alles von allem abhängt und jedes 
alles mitbestimmt. Es gälte auch hier anzuwenden, was ein moderner Physiker ein- 
mal sagte: Wenn ein Kind seine Puppe aus der Wiege wirft, wackelt der Sirius. 

Als Prinzip höherer, d. h. der absoluten, der göttlichen Ordnung, überformt die 
Gnade den sittlichen Akt als geistigen, dieser aber ruht auf und verleiblicht sich 
zugleich in einem materiell-welthaften Akt (oder besser: in einem inneren Moment 
des einen ganzen Aktes, der sich durch alle Dimensionen des menschlichen Daseins 
hindurch ausbreitet). Und so findet die Gnade in jedem Akt ihren leibhaftigen 
Ausdruck (so wie Leib Akt und Erscheinungsweise der •Seele" ist, auch wenn er 
dies nicht adäquat ist) in der Raumzeitlichkeit und somit (in einem noch allge- 
meinen Sinn) in der Geschichte. Jede Gnade (übernatürlich aktuelle Gnade) hat 
somit ihre geschichtliche Leibhaftigkeit bei sich, in der sie sich (als angenommene) 
gegenwärtig setzt und zur Erscheinung kommt, sich gegenwärtig setzt, indem sie 
sich zur Erscheinung bringt, analog wie die Seele wird und ist, indem sie sich 
der Materie lebendige Gestalt verleihend, in diese einbildet und nicht diesem 
Akt der Information vorausgehend gedacht werden kann. Die Gnade hat somit von 
ihrem letzten Wesen und von ihrem Ursprung her in der gegenwärtigen Ordnung 
Christi und des leibhaftigen Menschen eine quasi-sakramentale Struktur. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 421 

Insofern diese Gnade wesentlich Tat Gottes am Menschen ist und von der freien 
personalen Huld Gottes, in der er sich selbst dem Menschen schenkt, gar nicht abge- 
löst gedacht werden kann, ist ihre quasi-sakramentale raumzeitliche Leibhaftigkeit 
nicht nur die Erscheinung, unter der sich der geistig-existentielle Akt des Menschen 
allererst setzt, sondern auch die •Erscheinung" der Tat Gottes am Menschen, seiner 
erlösenden Liebe zum Menschen. In der raum-zeitlichen Greifbarkeit jedes über- 
natürlich-sittlichen Aktes setzt sich somit das In- und Zueinander des in sich geistig- 
transzendenten Heilsdialoges zwischen Gott und Mensch gegenwärtig und zeigt 
sich in ihm in der Dimension der einzelmenschlichen Geschichtlichkeit an. Man kann 
nicht sagen, daß (wenigstens im allgemeinen) die empirisch-sittliche Seite der 
menschlichen Heilsakte nur dem Bereich der natürlichen Sittlichkeit angehöre, also 
nicht •Erscheinung" der übernatürlichen Gnade sein könne, da sie ja auch ohne 
Heilsgnade möglich sei. Denn von allem anderen und Wesentlichen abgesehen, das 
wir der Kürze halber übergehen: auch die göttliche Hilfe, die wir zur faktischen 
Durchführung des Natürlich-Sittlichen bedürfen, ist in der gegenwärtigen Heils- 
ordnung von Gott gewollt als ein integrales Moment an der einen, neuen Ordnung, 
die entworfen und gewollt ist als in Christus zusammengefaßte und in ihm und durch 
ihn in das innergöttliche Leben hineinragende, ja hineingenommene, und ist somit 
im letzten gratia Christi (mindestens dort, wo sie zum Erfolg kommt). Darum ist 
das tatsächlich getane sittliche Erfüllen des Naturgesetzes schon ein Inerscheinung- 
treten des Gnadenwillens Gottes in Christo, zumal wenn es von der übernatür- 
lichen, vergöttlichenden Gnade überformt auf das Ziel der unmittelbaren Gottes- 
gemeinschaft des ewigen Lebens hingerichtet ist und durch diese Überformung auch 
in seinem an sich natürlichen Bestand modifiziert ist. 

Von  ihrer  kirchlichen  und   damit  sozialen  Struktur  her 

Darüber hinaus ist noch folgendes zu' bedenken: die Gnade Christi ist der 
Menschheit im ganzen zugedacht, sie erreicht den einzelnen, insofern er ein Glied 
ist in der einen Gemeinschaft des Unheils und des Heils, die das Menschengeschlecht 
als Einheit darstellt. Darin wollte ja Christus nicht nur Mensch, sondern Mensch 
als Glied der einen Menschheit, •geboren aus dem Weibe" sein. Die geheiligt 
werden und der, der heiligt, sind eines Geschlechtes. Seine Gnade hat darum eine 
soziale Struktur. Auch in der personalen Geschichte des Heils gibt es keine ver- 
einsamt Einzelnen, gibt es zwar Individuen, aber keine Individualisten. Ja, die 
höchste Aufgipfelung der Personwerdung, die durch die Gnade eines unmittel- 
barsten Verhältnisses zu Gott geschieht, bedeutet die höchste Form der Gemein- 
schaft so persönlichst gewordener Personen in dem einen ewigen Reich Gottes, 
der ewigen Gemeinschaft aller Heiligen. Individuum und Gemeinschaft sind in 
diesem Sinne keine sich bekämpfenden, konkurrierenden Größen, sondern zwei 
Seiten der einen Wirklichkeit geschaffener und erlöster Personen, die nur gemein- 
sam und im selben Grad wachsen oder abnehmen können. 

Nun ist aber eine solche Gemeinschaft gerechtfertigter, des göttlichen Lebens teil- 
haftiger Personen entsprechend der Eigenart des menschlichen Wesens von Gott 
nicht nur als unsichtbares Reich der inneren, transzendenten Gnadenverbundenheit 
gewollt, sondern als eine Gemeinschaft, die sich als solche ihren Ausdruck in der 



422 Karl Rahner 

sichtbaren raumzeitlichen Geschichtlichkeit schafft, bzw. diesen Ausdruck in einer 
Stiftung durch Christus mitbekommt. Das heilige Volk Gottes der Erlösten kon- 
stituiert sich als Leib Christi, als Kirche, die die Einheit der inneren Gnadenverbun- 
denheit der Erlösten und der geschichtlichen, sichtbaren Verfaßtheit dieser trans- 
zendenten inneren Einheit im gemeinsamen Bekenntnis der Wahrheit, sozialer 
Verbundenheit durch eine hierarchische Ordnung und deren Funktionen ist. So wie 
ein natürliches Volk sich in einem Staat seine geschichtliche Greifbarkeit und Hand- 
lungsfähigkeit gibt, so ist die Gemeinschaft der Erlösten geschichtlich greifbar in 
der Kirche, und das letzte und innerste Prinzip ihrer Einheit, die Gnade Christi, 
der Heilige Geist treibt diese Gemeinschaft zu dieser Leibwerdung in einer gesell- 
schaftlichen Verfaßtheit, wenn auch dieser Prozeß nicht als ein naturhafter, die 
freie willentliche Setzung und das geschichtliche Handeln überspringender gedacht 
werden darf, sondern vollzogen wird zunächst durch den Willen des gottmensch- 
lichen Stifters der Kirche und dann sekundär durch den Willen der Kirche selbst, 
die durch ihre eigenen Satzungen der Gemeinschaft der Gnade und des Heils, die 
sie ist, eine noch weitere geschichtliche Greifbarkeit und Erscheinung verleiht. 

Dieser Geifbarkeit und Geschichtlichkeit der Kirche als des geschichtlich verfaßten 
Volkes Gottes darf entsprechend dem Wesen des Menschen, das sich zeitlich in 
Akten auseinanderlegt und entfaltet, nicht als eine statische Größe allein gedacht 
werden, die nur als solche die die Erlösten auch untereinander zur höchsten Gemein- 
schaft verbindende Gnade zur geschichtlichen Erscheinung brächte. Die Kirche voll- 
zieht und läßt diese Gnade in ihren Taten erscheinen: die Gnade als Wahrheit in 
ihrem ständig erneuten, fortschreitenden Lehren, das die Menschen immer mehr 
und je entsprechend der Eigenart ihres geistig-geschichtlichen Standortes in die 
Fülle der Wahrheit Christi einführt; die Gnade als Forderung an den Menschen 
in ihrem Hirtenamt in Recht und Gebot, die Gnade als Heiligung des Menschen 
in ihren Sakramenten, die Gnade als Übergabe an Gott in ihrem Opfer, das sie 
täglich feiert. Dort wo die Kirche Gnade als heiligende in der Dimension ihrer 
übernatürlichen Gesellschaftlichkeit nach dem Willen ihres Stifters am einzelnen 
Menschen akthaft zur geschichtlichen Erscheinung bringt, spendet sie ihre Sakra- 
mente. Indem sie dieser heiligenden Gnade in solchen sozialen Grundakten im 
Auftrag Christi eine geschichtliche Greifbarkeit verleiht, macht sie diese Gnade 
real wirklich und im Hier und Jetzt ihres Einzelgliedes anwesend und wirksam. 
Die Kirche bewirkt die Gnade, indem sie dieselbe bezeichnet. Das Sakrament be- 
wirkt die Gnade, weil es ihr Zeichen ist, ein Zeichen eben, das als Leibhaftig- 
werdung der Gnade diese anwesend macht, konstitutives Zeichen ist. Es gilt eben 
nicht nur: die Sakramente sind Zeichen der Gnade, weil sie deren Ursache sind, 
sondern auch ebenso wesentlich umgekehrt: sie sind Ursachen, weil sie Zeichen sind. 

Diese Kategorie der zeichenhaften Ursächlichkeit darf nun nicht grob in aprio- 
rische Kategorien von uns sonst bekannten natürlichen Ursächlichkeiten hinein- 
gepreßt werden, will man nicht ihre Eigentümlichkeit verletzen oder wenigstens 
übersehen. Am ehesten scheint noch das Verhältnis zwischen der Leiblichkeit eines 
geistigen Aktes und diesem als solchen selbst als Analogon dienen zu können. Er, 
der geistige Akt, setzt sich selbst, wird verursacht, indem er sich verleiblicht5. 

5 Man könnte hier an die tiefsinnige Anweisung Pascals denken, demütige äußere Voll- 
züge zu tun, um demütig zu werden. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 423 

Indem die geistige Person von ihrem leibüberlegenen Ursprung her gestaltend in 
die Leiblichkeit übergreift, setzt sie ihren geistigen Akt; sie gewinnt von ihrem 
materiellen Gegenpol her ihren eigenen Vollzug. 

Ähnlich ist es mit dem Tun der Kirche; indem sie die materielle, anzeigende Leib- 
haftigkeit der Gnade in Raum und Zeit durch ihre kultische Handlung als Christi 
Tat setzt, gewinnt sie der Gnade, die so bezeichnet wird, real wirksame Gegen- 
wärtigkeit in diesem geschichtlichen Zeitmoment. Indem Christus durch die Kirche 
am Menschen dadurch handelt, daß er seiner Gnade eine konstitutive Zeichen- 
haftigkeit verleiht, macht er, nicht sein Diener und nicht der Sakramentenempfän- 
ger, seine Gnade innerlich am Menschen wirksam. Das ist der Sinn des Wortes vom 
opus operatum, das nichts mit einer Vorstellung einer physikalischen Wirksamkeit 
eines sachlichen Vorgangs zu tun hat, die diesem unabhängig von seiner Zeichen- 
haftigkeit zukäme, so daß dieser nur •nebenbei" •auch" noch Zeichen der Gnade 
wäre8. Die Gesten Christi, die er durch die Kirche vollzieht, so könnte man einfach 
sagen, sind ernstgemeinte Gesten; er wirkt in ihnen, eben weil er sie vollzieht, von 
sich aus wirklich das, was er in ihnen zum Ausdruck bringt. Wenn diese Gesten 
der Kirche von vornherein, wie sie müssen, verstanden werden als Gesten Christi, 
als leibhaftiges Inerscheinungtreten seines Handelns, dann sieht man leicht ein, 
daß es keinen Sinn hat, sich zu fragen, ob und wie sie auf den göttlichen (und gott- 
menschlichen) Bewirker der Gnade •einwirken", und in dieser Richtung das Pro- 
blem der Kausalität der Sakramente lösen zu wollen. 

b) Das Sakrament als Höhepunkt und Vollendung der •Fleischwerdung" der Gnade 

Dort nun, wo der Mensch wirklich die Gnade des Sakraments als dessen Wir- 
kung empfängt, muß er, soweit er überhaupt eines personalen Aktes fähig ist, eine 
Disposition mitbringen. Diese ist jedoch notwendig getragen von der Gnade, die, 
wie schon gesagt wurde, einerseits Gnade Christi und der Kirche ist und sich ander- 
seits in diesem Tun des Menschen seinen leibhaftigen Ausdruck in Raum und Zeit 
der Geschichte schafft. Diese Disposition ist ja nicht bloß etwas •Innerliches"; der 
Mensch muß ja das Sakrament sichtbar empfangen wollen und diesen Willen kund- 
tun, er läßt sich das Sakrament spenden und dieses Ansichgeschehenlassen ist eine 
geschichtliche Tat wie nur eine. Das Sakrament geschieht so in einem geschichtlichen 
Dialog zwischen Christus • Kirche einerseits und dem Menschen anderseits, und 
er ist von beiden Seiten her gesehen das konstitutive Zeichen der einen Gnade 
Christi und seiner Kirche, die in diesem Augenblick wirksam ist7. Sakrament ge- 

8 Darum ist auch die Intention des menschlichen Spenders erforderlich, weil ohne diese 
Absicht das Zeichen eben nicht Zeichen, menschliche Verlautbarung wäre. Und umgekehrt, 
wo man dem Sakrament eine sachhaft physikalische Wirksamkeit zuschreibt, kann man nicht 
mehr recht erklären, warum die Intention des Spenders zum einfachen Dasein des Sakra- 
mentes notwendig ist. 

7 Damit braucht man nicht für geleugnet zu halten, daß im allgemeinen (besonders wegen 
des Falles der gültigen und fruchtbaren Spendung der Sakramente an Unmündige) nur der 
Teil des Dialogs, den die Kirche aktiv setzt, •Sakrament" im strengen Sinn genannt werden 
kann. Aber diese Tatsache braucht wiederum umgekehrt nicht ausschließen, daß das Ganze 
des Dialogs Leibhaftwerdung der Gnade ist, die von Christus in der Kirche ausgehend den 
Menschen ergreift, in seinem Tun, das ihn zur Kirche bringt, •Fleisch" wird im Wort und 
in der Gebärde des Menschen der Kirche gegenüber, und in der aktiven Antwort der Kirche 



424 Karl Rahner 

schieht also (in dem Fall, den wir betrachten) als eine dialogische Einheit der 
personalen Taten Gottes und des Menschen in der Sichtbarkeit der wesentlichen 
(d. h. ihr von Christus unmittelbar selbst gegebenen) heiligenden Amtshandlung 
der Kirche. Im Sakrament erreicht die Fleischwerdung, die greifbare Geschichtlich- 
werdung der Gnade ihren Höhepunkt. Sie wird nicht nur inkarniert in dem perso- 
nal gnadenhaften Tun des Menschen, sondern auch im Tun der Kirche als solcher, 
nicht nur im Tun eines Gliedes des Volkes Gottes, sondern im wesentlichen Tun 
des geschichtlich verfaßten Volkes Gottes, der Kirche in ihrer eigenen gesellschaft- 
lichen Öffentlichkeit. 

Es gibt zwar keinen Heilsakt des Menschen, der in seiner geschichtlichen Raumzeit- 
lichkeit nicht eine Verleiblichung der Gnade erführe und außerhalb des inkarna- 
torischen Grundgesetzes des christlichen Heils fiele. Aber diese Verleiblichung hat 
ihre Variationsbreite. So ähnlich wie in einer geordneten Gesellschaft es Vollzüge 
des einzelnen und am einzelnen von größerer und geringerer Amtlichkeit, von 
größerem und geringerem Grad der Öffentlichkeit gibt: alles, was ein Mensch tut. 
wird von ihm in irgendeinem Grad getan als von einem Glied seines Volkes, wirkt 
auf dieses ein und ist Ausdruck des Lebens dieses Volkes und so Akt dieses Volkes, 
auch wenn es noch so •privat" ist (darum gibt es ja nicht nur eine Staats- und 
Kriegsgeschichte, sondern auch eine Kulturgeschichte); aber es gibt Akte des Men- 
schen und des Volkes, die in einer qualifizierten Öffentlichkeit geschehen, in der der 
Akt des Volkes als solcher sich kundtut und der Akt des einzelnen nur dann seine 
volle Gültigkeit hat, wenn er, beantwortet vom Akt des Volkes in der Tat seiner 
Obrigkeit, in der qualifizierten Öffentlichkeit geschieht (etwa ein Eheabschluß vor 
dem Standesbeamten, ein notarieller Vertrag, ein Testament vor dem Notar, die 
Bestätigung eines Eigentumsrechts durch den Richter usw.). So kann auch das hei- 
ligende Wort Christi an den Menschen, das in den Tiefen des Gewissens geschieht 
und auf jeden Fall in dem tätigen Ja des Menschen leibhaftig in der Welt anwe- 
send wird, in der Öffentlichkeit der Kirche durch die Kirche eine qualifizierte Leib- 
haftigkeit erhalten; es kann nun sakramental im strengen Sinn des Wortes wer- 
den. Und es ist angesichts der inkarnatorischen Struktur des christlichen Heils und 
der kirchlichen Verfaßtheit des Volkes Gottes leicht verständlich, daß der Herr 
der Gnade dort diese qualifizierte Leibhaftigkeit seines Gnadenwortes an den 
Menschen will und (in gestufter Weise) fordert, wo es sich um die Grundvollzüge 
des Geschehens und der Annahme seiner Gnade handelt. 

Es würde hier zu weit führen, von da aus den Organismus der sieben Sakra- 
mente im einzelnen zu betrachten: sie sind die sieben grundlegenden Verleib- 
lichungen des Geschehens und der Aneignung der Gnade. Worauf es hier ankommt, 
ist nur dies: Gnade geschieht nicht einmal bloß innerlich und subjektiv, gewisser- 
maßen außerhalb der Leibhaftigkeit der Kirche und das andere Mal unter Sakra- 
menten, sondern Gnade geschieht (das entsprechende Subjekt vorausgesetzt) immer 
subjektiv und kirchlich, innerlich und leibhaftig, existenziell und kollektiv, frei- 
lich mit einem variablen Grad des einen oder des anderen Momentes. 

nun noch einmal eine Leibhaftigkeit als die der Kirche und der Gnade als gerade der kirdi- 
lichen erhält, so daß dadurch nun die volle •Wahrheit" der Gnade in Erscheinung tritt und 
sich selbst so sich durchsetzend erwirkt. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 425 

Diese Variabilität liegt in der Natur der Sache: nicht jedes Geschehen in einer 
Gemeinschaft, gesetzt von einzelnen und immer auch gleichzeitig getragen von die- 
ser Gemeinschaft, kann denselben Grad von Ausdrücklichkeit und amtlicher Öffent- 
lichkeit in der gesellschaftlichen Verfaßtheit dieser Gemeinschaft haben. Je grund- 
legender und bedeutsamer ein Akt für den einzelnen und für die Gemeinschaft ist, 
eine um so größere öffentliche Leibhaftigkeit muß von diesem Akt gefordert wer- 
den; je alltäglicher er ist, um so geringer wird diese sein, so sehr, daß fast nicht 
mehr zu bemerken ist, daß auch er noch immer mitbedingt ist durch diese Gemein- 
schaft. Die genauen Grenzen zwischen diesen und jenen Akten sind natürlich nicht 
einfach apriori deduzierbar, sondern Sache rechtlicher Setzung dessen, der Verfas- 
sung und Gesetz dieser verfaßten Gemeinschaft von Rechts wegen willentlich be- 
stimmt. Es kann darum auch so sein, daß dem einzelnen eine Freiheit gelassen 
wird, ob er seinen Akt in dieser oder jener Form vollzieht (man denke an die ver- 
schiedenen Formen eines Testamentes, eines Vertrages, an den Fall eines gültigen, 
aber klandestinen Eheabschlusses usw.). So ist es auch in der sichtbar verfaßten 
Gemeinschaft des Volkes Gottes, in der Kirche. Die Anwendung braucht im ein- 
zelnen hier nicht mehr dargelegt werden. 

III. Das Ergebnis: Die Einheit des Heilsweges in Glaube und Sakrament 

Von hier aus kann nun unsere eigentliche Frage angegangen werden. Was 
geschieht eigentlich, wenn ein Christ z. B. einmal im stillen Kämmerlein seine 
Sünden bereut, ein andermal eine •Devotionsbeicht" macht? Geht er in beiden 
Fällen zwei verschiedene Wege zum selben Ziel oder wie? Kann man sagen: geh 
den ersten Weg, denn die Wirkung ist dieselbe, den zweiten Weg kannst du dir 
schenken? Oder soll man sagen: im ersten Fall bist du nur mit dir beschäftigt, das 
ist alles bloß •subjektiv", im zweiten Fall aber, da ist die Gnade Gottes an dir 
wirksam? Oder soll man bloß sagen: tu beides, denn zwei ist eben mehr als eins? 
Und ähnlich bei der geistlichen Kommunion und bei der sakramentalen? 

l.Die quasi-sakramentale Sichtbarwerdung des gnadenhaflen Wirkens Gottes 

in Glaube und Liebe 

Auch auf dem •subjektiven Weg" geschieht Gottes Tat am Menschen und sie 
geschieht in der Kirche; auch hier ist ein gnadenhafter Dialog zwischen Gott und 
dem Menschen, wirksame Tat Gottes, die in aller Wirklichkeit das Herz des Men- 
schen mehr und mehr mit seinem Heiligen Geist erfüllt und umwandelt; auch hier 
geschieht nicht nur reuige Gesinnung, sondern Vergebungswort Gottes an den 
Menschen, nicht nur gedankliche und affektive Hinbeziehung des Menschen zu 
Christus, sondern reale Vertiefung der realen Einheit mit Christus im Heiligen 
Geist. Auch hier strömen dem Menschen diese Kräfte zu, weil er eingegliedert ist 
in den Leib Christi, der die Kirche ist, weil diese Kirche für ihn betet, opfert und 
liebt; auch hier geschieht Leben des einen Leibes Christi und alles ist umfaßt und 
getragen durch die sichtbar-geistliche Einheit der Kirche, die nicht eine ideologische 
Einheit ist, sondern eine reale, dem subjektiven Einigungswillen des einzelnen 
Menschen vorausliegend. Und wenn der Mensch in der Stille und Einsamkeit seines 
Kämmerleins so handelt, dann kommt in seinem Tun (seinem Beten, Knien usw.) 
nicht nur seine Gesinnung zum Ausdruck, sondern Gottes Gnade an ihm und durch 



426 Karl Rahner 

seine Freiheit hindurch. Wenn er sein Tun gleichsam reflex von außen anblickt, 
kann er sagen: da hat Gott gehandelt, da ist er in seinem ungreifbaren Gnaden- 
wirken greifbar und sichtbar geworden in dieser Stunde meines Lebens; das Leben 
Jesu durch alle Räume und Zeiten hindurch ist wieder ein kleines Stück weiter- 
gegangen. Seine Hand hat auf mir geruht und sein eigenes Wort ist mir ins Herz 
gedrungen, die Lebensströme seiner Kirche sind aus der verborgenen Tiefe seines 
Herzens, in dem der Heilige Geist ausgegossen ist, aufgestiegen auf die meinem 
Alltagsbewußtsein zugängliche Oberfläche meines Lebens. 

2. Die Verlebendigung und Verleiblichung von Gnade und Liebe in der Sichtbar- 
keit des Sakraments 

Warum empfängt nun ein solcher doch das Sakrament, auch in Fällen, wo er 
dazu nicht verpflichtet ist? Ist es nur eine Hilfe für die Schwachen im Glauben, 
die sonst nicht begriffen, was in ihnen und an ihnen auch ohne dieses Sakrament 
geschieht, wenn sie nur glauben? Oder tut jetzt der Sakramentenempfänger plötz- 
lich etwas ganz anderes als vorher, weil eben auch dieses andere segensreich ist? 
Weder das eine noch das andere. Er setzt vielmehr das erste fort und läßt es das 
eine und selbe zu seinem vollen Wesen aufwachsen und erstarken. Er tut (ceteris 
paribus: d. h. seine •subjektive" Tat als auch im Sakrament vollzogen vorausgesetzt) 
dasselbe greifbarer und darum intensiver an sich und läßt durch sein Mittun greif- 
barer und darum intensiver an sich geschehen, was er zuvor tat und an sich gesche- 
hen ließ im stillen Kämmerlein seines einsamen Betens. Die Tat Christi und die 
Lebendigkeit der Kirche gewinnen an ihm greifbare und ausdrückliche Gestalt, 
Christi Geste am Menschen wird betonter: Christi Wort der Vergebung setzt sich 
differenziert ab vom Wort der Reue des Menschen (obwohl dieses immer nur mög- 
lich war als Antwort, in der Christi Wort Ereignis wurde) und wird ihm ausdrück- 
lich und machtvoll gesagt; Christi Leib wird empfangen als handgreifliches Pfand 
dafür, daß im Heiligen Geist hier und jetzt die vertiefte Einigung mit dem leben- 
digen Herrn geschieht; die Kirdilidikeit aller Gnade erhält hier ihren ausdrück- 
lichen Ausdruck, in dem die Kirche greifbar handelnd auftritt. 

Kurz, was vorher auch schon geschah, wird hier qualifiziert greifbares Ereignis 
in der Öffentlichkeit jenes Gnadenmediums, das auch schon das vorige Geschehen 
trug und das die Kirche ist. Diese qualifiziert höhere Greifbarkeit des konstitutiven 
Zeichens der Gnade Christi aber bedeutet (ceteris paribus) als Greifbarkeit der Tat 
des Menschen eine Steigerung seines eigenen übernatürlichen Lebensvollzugs (opus 
operantis) und als Greifbarkeit der Tat Christi eine neue sich verwirklichende Set- 
zung der Gnade (opus operatum im Sakrament). Es wird also nicht ein neuer Weg 
beschriften, sondern der eine Weg des Heiles und der Gnade bis zum Ende gegan- 
gen. Das Endstück folgt aus dem ursprünglichen Ansatz und dieser wird durch 
jenes selbst vollendet. Beide Phasen des einen Weges sind voneinander abhängig, 
in beiden sind dieselben Mächte wirksam: Christus, die Kirche, die menschliche 
Person des Empfängers der Gnade. 

Es ist so ähnlich, wie wenn zwei Liebende zusammenleben: alles, was sie tun, 
auch das Unscheinbare, Alltägliche, das einen ganz anderen Sinn und Zweck zu 
haben scheint als die Liebe, das auch getan werden müßte, wenn diese nicht wäre. 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 427 

ist getragen und überformt von dieser Liebe und ihr • sehr diskreter, fast unmerk- 
licher Ausdruck. Und dennoch: manchmal, nein oft, müssen sie sich ihre Liebe 
ausdrücklich sagen, in Worten und Gesten, die nichts mehr sind als Ausdruck der 
Liebe, die in allem doch schon zum Ausdruck kam. Es ist, als ob das verborgene 
Gesetz ihres ganzen zweieinen Lebens immer wieder Gestaltwerdungen dieser 
Liebe hervortreiben müsse, in denen diese Liebe, die doch immer da ist, neu und 
immer voller sich selbst verwirklicht. Es sind nur Gesten, nicht die Liebe selbst, 
Gesten, •auf die es doch gar nicht anzukommen scheint" im Vergleich zu den Erwei- 
sen der Liebe in Tat und Wahrheit; und doch lebt von ihnen die Liebe. Sie müßte 
sterben, wären nicht jene, die doch gar nicht die Liebe selbst sind und die darum 
der Lieblose für überflüssige Umstände hält. Es waltet ein letztlich nicht in Regeln 
faßbares, immer neu zu findendes Verhältnis zwischen den Erweisen der Liebe in 
Tat und Leben (der eigentlichen Liebe, auf die es ankommt) und jenen Gesten; 
man kann nicht für alle und jeden in fixen Regeln angeben, in welchem Rhythmus 
und Verhältnis beides in das eine Leben der Liebe hineingehört und die eine Liebe 
von beiden lebt. Aber der Alltag der Liebe verdichtet sich immer wieder in solchen 
Gesten und lebt selbst wieder von ihnen. 

Dieser Vergleich ist nur ein • Vergleich. Aber er mag illustrieren, daß es im 
geistigen Leben keine eigentliche Konkurrenz zwischen opus operatum und opus 
operantis geben kann. Nicht nur, weil auch das opus operatum das opus operantis 
in irgendeinem bescheidenen Maß fordert, soll das Sakrament überhaupt fruchtbar 
werden. Sondern weil das opus operantis im opus operatum zu seinem eigenen 
Höhepunkt kommt, Höhepunkt seiner Verleiblichung, die seinem eigenen, immer 
gegebenen Wesen entspricht, und somit zu dem an sich zum hier und jetzt mög- 
lichen Höhepunkt seiner eigenen existenziellen inneren Intensität8, weil diese nicht 
nur selbst (suppositis supponendis) eben durch diese Steigerung ihres Ausdrucks 
wächst, indem sie diesen setzt, sondern auch durch die ihm entgegenkommende 
Gnade des Sakramentes selbst. Denn diese bedeutet nicht bloß eine Mehrung der 
rein zuständlichen Gnade, sondern wirkt diese Mehrung durch und über die Inten- 
sivierung des persönlichen Tuns, auf das sie antwortet. Es wäre nur oberflächlicher 
Empirismus, wollte man mit Berufung auf eine gegenteilige •Erfahrung" bei 
frommem Sakramentenempfang diesen Satz leugnen. Man verwechselt dann hand- 
fest feststellbare, der unmittelbaren Reflexion zugängliche Gefühle des Trostes, der 

8 Man muß das •an sich" und das •hier und jetzt möglich" beachten. Sonst wäre der Satz- 
teil eine Übertreibung. Man denke sich den Fall: ein Märtyrer des Glaubens habe (vor 
seinem Todesurteil) sehr andächtig das Sakrament des Altars empfangen; er lege (nach 
seinem Todesurteil) in freiester, glaubender Liebe sein Leben in die Hände dessen, für den 
er es opfert. Es besteht durchaus keine theologische Schwierigkeit (im Gegenteil; man denke 
an die patristische Lehre von der Bluttaufe!) anzunehmen, dä*ß im zweiten, nicht sakramen- 
talen Akt die existentielle Annahme der Schicksalsgemeinschaft mit dem Herrn, die •res" 
des Feierns des Todes des Herrn intensiver ist als im ersten Akt, daß im zweiten Akt auch 
übernatürlich und gnadenhaft mehr geschieht als im ersten. Das konstitutive Zeichen ein 
und derselben Wirklichkeit (die Teilnahme am Tode Christi), die in beiden Akten gegeben 
ist, ist im ersten Akt größer und würdiger (der Empfang des Leibes Christi, der das Zei- 
chen, nicht die bezeichnete Sache, nicht die Wirkung der Eucharistie ist); die •res sacra- 
menti" ist aber im zweiten Akt mächtiger und wirklicher gegenwärtig, auch wenn sie ohne 
sacramentum gesdiieht. 



428 Karl Rahner 

Erbauung usw. mit tieferen geistig-übernatürlichen Akten, die innerlicher, perso^ 
naler, •existenzieller" werden können, ohne daß dies einer Alltagsreflexion fest- 
stellbar sein müßte, und sie darum nicht vorhanden wären, weil dies nicht möglich 
ist. 

3. Folgerungen für die Häufigkeit des Sakramentenempfanges 

Damit ist wiederum nicht gesagt, daß man einfach das Prinzip ohne Zusatz auf- 
stellen könne: je zahlhaft öfter das Sakrament, um so besser das geistliche Leben, 
Nicht nur stößt eine solche, gewissermaßen wilde Häufung des Sakramentenempfan- 
ges schließlich an die Grenzen des praktisch oder kirchenrechtlich Möglichen. Sie 
wäre auch, davon abgesehen, sinnlos. Geistige Vollzüge in großer Ausdrücklichkeit 
und Feierlichkeit sind nun einmal, soll das Leben gesund bleiben, gegenüber dem 
Alltag des bescheiden nüchternen Lebens das relativ Seltenere und Ungewöhn- 
liche. So ist es auch bei den Sakramenten. Genauer gesagt: dort, wo faktisch, gemes- 
sen an den endlichen geistigen und sittlichen Möglichkeiten eines Menschen (die 
von seinem geistigen Entwicklungsgrad, seiner persönlichen Eigenart, seiner äuße- 
ren Situation usw. bedingt sind) durch eine größere Sakramentshäufigkeit eine 
irgendwie beachtliche Intensitätssteigerung des existentiellen Vollzugs des Sakra- 
mentenempfangs nicht erwartet werden kann (auch wenn diese nicht mit sehr 
gerührten andächtigen Gefühlen verwechselt werden darf), dort wird auch die 
weitere Steigerung des Sakramentenempfangs sinnlos, auch wenn die weiteren 
Empfänge in abstracto, d. h. bloß nach den Normen der allgemeinen Sakramenten- 
moral noch als •fruchtbar" bezeichnet werden müßten. Es hätte im Normalfall eines 
durchschnittlichen Christen z. B. keinen Sinn, jeden Tag unmittelbar hintereinan- 
der mehrmals kommunizieren zu wollen oder sich mehrmals unmittelbar hinter- 
einander die priesterliche Absolution erteilen zu lassen, selbst wenn (im ersten 
Fall) keine kirchenrechtlichen Schranken beständen. Der Grund ist schlicht der, daß 
die •Disposition" das Maß (nicht die Ursache!) der sakramentalen Wirkung ist. 
Kann sie vor und unter dem Empfang des Sakramentes aus Gründen, die außerhalb 
des Sakramentes und des guten Willens des Menschen liegen, faktisch hier und 
jetzt nicht mehr in einem wirklich beachtlichen Sinn wachsen, so kann das Sakra- 
ment auch keine beachtliche Mehrung seiner Wirkung mehr erzielen. Um im, vor- 
stehenden Bild zu reden: zwei Küsse der Liebe sind nicht immer mehr als einer. 

Mit diesem Prinzip ist es durchaus nicht gestattet, die heute normale Sakra- 
mentshäufigkeit eines frommen Christen, so wie z. B. im Kirchenrecht (c. 863, 
595,2) in der Enzyklika •Mediator Dei" (Herderausgabe n. 117), in Ordensregeln 
und -gebrauchen als normal betrachtet wird, zu kritisieren und als übertrieben zu 
bekämpfen. Denn es ist durchaus für den Normalfall anzunehmen, daß die in dieser 
Praxis geforderte Disposition (vor dem Sakrament und durch das Sakrament) 
bei gutem Willen möglich ist, um diese Häufigkeit sinnvoll zu machen. Aber das 
genannte Prinzip kann, wenn es auch keine fixen zahlenmäßigen Normen abzu- 
leiten erlaubt, doch nützlich sein, um in der Praxis eine gewisse Freiheit der Kinder 
Gottes in der Sakramentenhäufigkeit nach oben und nach unten, zu mehr und zu 
weniger, als berechtigt zu erkennen. Wir werden z. B. den täglichen Empfang des 
Bußsakramentes bei einem Heiligen wie Franz Borgias nicht als merkwürdige 



Persönliche und sakramentale Frömmigkeit 429 

Sonderbarkeit belächeln und wir werden gegenüber einem reifen Priester, an dessen 
Leben Gewissenserforschung und Reue ihren festen Platz haben, (von Ordens- 
regeln einmal abgesehen) nicht schon den Verdacht der Lauheit haben, wenn er 
nur alle vier Wochen beichtet. Von da her ist es auch durchaus verständlich, wenn 
die gewichtigsten Moralisten damit rechnen, daß ein Priester einmal auch nicht 
das Opfer darbringt und nicht die Eucharistie empfängt, ohne damit eine Gelegen- 
heit des Wachstums in der Gnade zu versäumen. 

4. Die innere Einheit von persönlicher und sakramentaler Frömmigkeit 

Man kann also nicht sagen, daß die •geistliche Kommunion" •ebenso gut" und 
nützlich sei wie die sakramentale, daß die bloße Gewissenserforschung und Reue 
•dasselbe" erreiche wie die sakramentale Beichte. Nicht weil diese Akte privaten 
geistlichen Lebens gleichsam nur ein Als-ob wären, sondern weil in der inkarna- 
torischen Ordnung Christi und unseres Fleisches, solange wir auf die Schatten und 
Zeichen unserer Welt auch im Verhältnis zu Gott angewiesen bleiben, eben diese 
Akte des Alltags unseres geistlichen Lebens ihren eigenen wesensgemäßen Höhe- 
punkt in den Sakramenten erreichen. Der Glaube (er selbst!) realisiert sich an sich9 

im Sakrament des Glaubens am wirklichsten und intensivsten. Die Einheit mit 
Christus, die durch die Liebe geschieht, erscheint und verwirklicht sich am inten- 
sivsten im Sakrament des Leibes Christi. Die vergebende Gnade Gottes kommt 
zur deutlichsten und wirksamsten Erscheinung im Sakrament der Buße. 

9 D. h. wenn er in seiner existentiellen Tiefe ganz der unüberbietbaren Würde des 
Zeichens als solchen entsprechen würde. Daß dies konkret, auch nach der Providenz Gottes, 
faktisch oft anders ist, d. h. daß die größere Aneignung des res sacramenti außerhalb des 
Sakramentes geschehen kann, ist schon gesagt worden (vgl. oben Anm. 8). Dies ist aber 
keine Instanz gegen das eben formulierte Prinzip; denn es handelt sich bei ihm nur um 
die Frage des hier und jetzt (d. h. wo ein Sakramentenempfang möglich und angeboten 
und nach dem eben formulierten Prinzip sinnvoll ist) erreichbaren Höhe der Aneignung 
des res sacramenti. In diesem Fall ist die Unterlassung des Sakramentes auch ein Verzicht 
auf eine Steigerung des persönlichen Vollzugs von Glaube und Liebe. Eine Art von •Kon- 
fliktsfall" könnte man sich nur denken, wo dem Anschein nach gleichzeitig ein sakramen- 
tales Geschehen und ein anderer Tugendakt, der jenes ausschließt in Konkurrenz treten: 
z. B. •jetzt" tnd nur jetzt zur Zeit der Meßfeier könnte man Christus in einem Armen 
helfen. In diesem Fall ist natürlich die Tat der größeren, selbstloseren Liebe zu wählen, 
auch wenn sie u. U. •nur" eine geistliche Kommunion in der Tat der Nächstenliebe wäre. 




