Personliche und sakramentale Frommigkeit
Theologische Uberlegungen iiber die ,,geistliche Kommunion* und Ahnliches

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

: I. Einfiihrong in das Problem
1. Die Frage

Es wird immer wieder cine Frage sein, wie eigentlich der Empfang der Sakra-
mente, besonders des Sakramentes des Altars, im Alltag des geistlichen Lebens
steht. Man hat sich vor Jahren gestritten iiber das Verhiltnis von ,ontischer* From-
migkeit und subjektiver Frommigkeit. Nun, unterdessen wird man wohl iiberall
eingesehen haben, dafl der Empfang der Sakramente nicht dazu da ist, einem die
Anstrengung der Aszese, und so der persénlichen Beteiligung beim Empfang der
hl. Eucharistie abzunehmen. Die Frage, auf die es uns hier ankommt, geht darum
auch nicht in diese Richtung. Sie ist vielmehr die: kann z. B. die ,geistliche Kom-
munion® den Empfang der Eucharistie ohne Schaden ersetzen, ist sie nicht ebenso
bedeutsam und heilbringend? Kann Gewissenserforschung und Reue nicht ebendas-
selbe bedeuten wie eine sakramentale ,Devotionsbeicht“? Hat es nicht Zeiten ge-
geben, wo, sei es was die Eucharistie, sei es was das Bufisakrament angeht, der
sakramentale Empfang des betreffenden Sakraments zahlenmiflig sparlich war,
ohne dafl man so leichthin wird annehmen kénnen, man sei damals unter den
Frommen weniger fromm und gottliebend gewesen?

2. Ungeniigende Antworten

a) Man kann die Frage zunichst einmal nidht einfach abtun mit dem olleinigen
Satz: ein Sakrament vermittle eben aus eigener Kraft Gnade, die man aber — weil
ex opere operato wirksam — ohne den sakramentalen Empfang des Sakramentes
nicht erhalte. Denn einmal: Das Sakrament, auch wiirdig empfangen, vermehrt
dic Gnade nicht einfach von vornherein sicher in arithmetischer Proportion zur
zahlenmifligen Haufigkeit seines Empfangs. Eine solche Aunffassung, auch wenn sie
unausgesprochen einer da und dort verbreiteten vulgiren Auffassung der Sakra-
mente und ihrer Wirksamkeit zugrunde liegt, scheitert an der klaren Lehre, daff
die Sakramente ihre ihnen eigene Wirksamkeit entfalten nach dem Mafle der Dis-
position des Empfingers, die, wenn auch nicht Ursache, so doch Maf} des fakti-
schen Wirksamwerdens des Sakramentes ist nach der Lehre des Tridentinums
(Dz 799). Und auch diese Disposition wiachst nicht einfach proportional zu der
Hinfigkeit des Empfangs des Sakramentes. Sonst wire letztlich z. B. nicht zu
erkliren, warum die Kirche nur einen einmaligen Empfang der Eucharistie am
Tag gestattet.

Und dann: Gibt es ,sakramentelle“ Gnaden, die nur durch das Sakrament emp-
fangen werden konnen? Es gibt natiirlich Wirkungen der Sakramente, die anders
nicht erhiltlich sind als durch die Sakramente: der bestimmte Platz in der Ord-
nung der hierarchisch-sichtbaren Kirche, den man durch Taufe, Firmung, Priester-
weihe erhilt, der sakramentale Charakter, das Eheband. Aber um solche Dinge



Persinliche und sakramentale Frommigkeit 413

handelt es sich ja bei unserer Frage nicht. Sondern: Gibt es Gnade, die nur durch
das Sakrament erlangt werden kann, sei es zustindliche Gnade der Rechtfertigung
und bleibenden Heiligung und deren Wachstum, sei es helfende Gnade fiir das
wahrhaft christliche Bestehen des Lebens in der Einheit mit Christus, im Kamp{
mit der Siinde, in der Anfechtung des Todes, im Bekenntnis des Glaubens, in der
"Erfillung der Berufung des Priestertums, der Ehe usw.? Das kann man fiiglich
bezweifeln. Denn wenn in der Sakramententheologie von den spezifischen Gnaden
der einzelnen Sakramente die Rede ist, die ihnen je nach ihrer Eigenart und Sinn-
richtung zukommen, so ist damit nur gesagt, dafl sie sich dadurch untereinander
in threr Wirkung (und nicht nur im Ritus) unterscheiden, nicht aber soll damit ge-
sagt sein, dafl sie eine Gnade vermittelten, die sonst schlechterdings nicht zu haben
wire. Tatsichlich wichst die heiligmachende Gnade durch das ganze christliche Le-
ben, durch Gebet, Bufie, Erfisllung der Pflichten, Erfiillung der Gebote, glaubendes
Ertragen des Leidens, durch ein christliches Sterben. Und wer wollte bezweifeln,
dafl der Priester durch sein Gebet und durch die getreue Ausiibung seines Amtes
helfende Gnaden zur weiteren Erfiillung seiner priesterlichen Aufgabe erlangt,
die Eheleute desgleichen? Wer wollte leugnen, dafl Bufle, Gebet nsw. Gnade erlan-
gen zur Meidung weiterer Siinden und zur Ausmerzung der aus der vergebenen
Schuld noch bleibenden Siindenfolgen, also Gnaden, die fir das Bufisekrament
Hspezifisch® sind?

b) Es geniigt auch nicht zu sagen, dafl Gott nun einmal Sakramente als Gnaden-
mittel eingerichtet habe und darum wolle, daf sic benutzt werden, und somit
derjenige, der diese ordentlichen Gnadenmittel schuldhaft vernachlissige, nicht
damit rechnen diirfe, diese Gnade auf anderem Wege zu erhalten. Dieser Satz
mag richtig sein. Aber es fragt sich eben, wann man die Sakramente ,vernachlis-
sige“. Wenn man dies nach den gottlichen oder kirchlichen Geboten beurteilt, er-
gibt sich eine recht sparliche Haufigkeit des Sakramentenempfangs. Kann derjenige,
der sich diese Haufigkeit zur Norm setzte, einer , Vernachlissigung® der Sakramente
geziehen werden; konnte er nicht damit rechnen, dafl er die nétigen Hilfen zu einem
sehr heiligen Leben erhielte, vorausgesetzt nur — das allerdings —, dafl er die {brigen
Mittel der Gnade (Gebet, Bufle usw.) eifrig beniitzt? Wenn man in dem relativ
seltenen Empfang der Sakramente rein als solchem schon cine Lauheit und darum
Indisponiertheit zu reicher Gnadenhilfe sieht, setzt man stillschweigend schon
voraus, was eben gerade zu beweisen ist. Denn ,lau” ist ein solches Verhalten (rein
in sich genommen) eben nur dann, wenn der Betreffende sich so Gnaden ver- -
scherzt, weil er sie anders nicht erwerben kann. Das aber ist gerade die Frage.

¢) Man kann natiirlich die Gegenfrage stellen: Welchen Grund kénnte man haben,
die Sakramente, in denen Christus an uns seine Gnadenmacht wirkt, seltener zu
empfangen, als es von der Natur der Sakramente und von den gebieterischen Um-
stinden des Lebens und seiner Verhiltnisse her mdglich ist? Man konnte hinzu-
fiigen, dafl ein haufiger Sakramentenempfang der ,subjektiven” Frémmigkeit kei-
nen Abbruch tut, sondern sie im Gegenteil férdert, dafl also beides zusammen:
hiufiger Empfang der Sakramente und subjektive Aszese und Frommigkeit auf je-
denFall segensreicher sein mufl, als wenn mansich mit demblofl ,subjektiven® Weg
zur Vollendung des christlichen Lebens begniigen wiirde; ein seltener Empfang der



414 Karl Rahner

Sakramente kénne also doch nur einer Lauheit entspringen, d. h. der Gleichgiilti.g-
keit gegen eine Gnadenhilfe Gottes. Das mag oft der Fall sein. Denn es ist richtig:
wenigstens im allgemeinen wird der Christ, der an die Menschwerdung des Wortes
Gottes wahrhaft lebendig glaubt, sich gedringt fiihlen, der Tat Gottes an ihm még-
lichst greifbar und menschlich zu begegnen, d. h. in den Sakramenten. Fir diese Hau-
figkeit wird es zwar aus praktischen und grundsitzlichen Erwigungen heraus eine
(wenn auch flieBende) oberste Grenze geben. Aber man wird ja nicht sagen kénnen,
dafl diese Grenze in der heute traditionellen Ubung der Sakramentenhiufigkeit bei
eifrigen Christen in der Welt, im Klerus und im Ordensleben (von Rand- und Ein-
zelfillen abgesehen) iiberschritten werde. Eine solche Haufigkeit des Sakramenten-
empfangs braucht also nicht verdichtigt werden, sie sei iibertrieben oder iber-
flissig. Zumal ein geistliches Leben, wenn es echt und darum eben auch kirchlich
ist, sich schlicht und vertrauensvoll einfiigen wird dem Leben, das die Kirche ge-
rade seiner Zeit fihrt, also in der jetzigen Zeit einem Leben gesteigerter sakra-
mentaler Frommigkeit. Man wird dann das Vertrauen haben kénnen, dafl man das
Leben lebt, das der iiber die Menschen und die Kirche schlieflich souveran ver-
fiigende Geist Gottes gerade jetzt in seiner Kirche gefiihrt haben will. Denn ER
fihrt eben letztlich die Zeiten der Kirche berauf und bestimmt, welche Aspekte
der Fiille des christlichen Daseins (des Lebens Christi) hier und jetzt zu besonders
deutlicher Ausprigung kommen. Solche Vorbetonungen stehen ja unter dem Ge-
setz der Fithrung des Heiligen Geistes in der Kirche und lassen sich nicht restlos
aus theoretischen Uberlegungen der Theologie deduzieren. Sagt aber eine solche
Antwort alles, was zu sagen ist? Wie ist es dann mit der Frage, von der wir aus-
gingen, der Méglichkeit, die Wirkung eines Sakramentes (res sacramenti) auch ohne
das Sakrament zu empfangen?

II. Positiver Losungsversuch: Die innere Einheit
von Glaube und Sakrament

Es scheint, dal man zur vollen Erhellung der Unklarheiten, die sich in der
Frage und in den iiblichen Antworten zeigen, etwas eingchender nach dem genaue-
ren Verhiltnis zwischen subjektivem Tun und Sakrament fragen mufl. Ist ndmlich
die innere Einheit und Bezogenheit beider deutlicher geworden, dann erledigt sich
die Ausgangsfrage von selbst. Wenn sich namlich herausstellt (was wir zu zeigen
hoffen), daf es sich beim subjektiven Tun und dem sakramentalen Geschehen gar
nicht um ,zwei Wege® zu demselben Ziel (des Ergreifens, der Mehrung der Gnade
Gottes) handelt, sondern um zwei Momente, Phasen ein und desselben Geschehens,
dann kann die Frage gar nicht mehr gestellt werden, ob man den cinen oder ande-
ren Weg beschreiten solle.

1. Die Lebre der heutigen Sakramententheologie von den ,zwei Wegen® der
Rechtfertigung und Gnadenvermebrung

Nun ist aber die ganze heutige Sakramententheologie in ihrer Blickrichtung darauf
aus, die Vorstellung von ,zwei Wegen® der Rechtfertigung und Gnadenmehrung
nahezulegen, die sich nur im Endergebnis und dort ganz, treffen. Verschiedene
Gedankenginge tragen dazu bei.



Personliche und sakramentale Frommigkeit 415

Wenn man vom Sakrament im allgemeinen spricht, gewissermaflen sein for-
males Modell entwirft, hat man als Beispiel unwillkiirlich die Kindertaufe vor
Aungen, mit dem stillschweigenden Hintergedanken, dafl sich das reine Wesen des
Sakraments dort am besten darstelle, wo die personale Tat des Menschen in Glaube
und Liebe iberhaupt wegfalle. Bei den anderen Sakramenten (z. B. Buffe und
letzte Olung) konstruiert man den Normalfall womdglich so: man nimmt eine solche
Disposition an, dafl ohne Sakrament die Wirkung des Sakramentes (res sacra-
menti = Siindenvergebung, Rechtfertigung) nicht eintritt und betrachtet diesen
Fall (blofle unvollkommene Reue als geniigende Disposition) als typisch, an dem
also das Wesen und die Wirkung des Sakraments am klarsten abgelesen werden
konnten. Dementsprechend betrachtet man bei den Sakramenten, bei denen eine
groflere Disposition gefordert wird (,Sakramente der Lebenden®), diese Disposi-
tion als blofle moralische Forderung von seiten Gottes fiir den faktischen Empfang
der Wirkung des Sakramentes, also als etwas, was dem sakramentalen Geschehen
als solchem vollig duflerlich bleibt.

Und umgekehrt: wo man vom subjektiven Weg der Rechtfertigung und Gnaden-
mehrung spricht, denkt man an ein véllig ,subjektives Geschehen. Man weif natiir-
lich, daf ein solches, wie es dann gemeint ist, nur getragen von der Gnade Christi
mdglich ist. Aber man arbeitet in diesem Zusammenhang die christologischen und
ekklesiologischen Aspekte dieser Gnade nicht heraus. Es gibt ganze Traktate ,De
gratia Christi“, in denen praktisch und aufs Ganze gesechen das Wort Christus nur
in der Uberschrift vorkommt und eben als selbstverstandlich vorausgesetzt ist oder
kurz erwiahnt wird, daf diese Gnade eben von Christus ,verdient® ist. Das Wort
~Kirche“ kommt in solchen Traktaten iberhaupt nicht vor. Und doch hat alle
Gnade analog die Struktur dessen an sich, von dem sie stammt, die des mensch-
gewordenen Wortes, und alle Gnade ist Gnade der Kirche, hat eine ekklesiologische
Struktur. So kommt es dann, dafl auch, vom subjektiven Weg der Rechtfertigung her
gesehen, in den Sakramenten die persdnliche Tat des Menschen in Glaube und Liebe
als eine Disposition aufgefafit wird, dic dem sakramentalen Geschehen als solchem
duferlich bleibt, und in der personlichen Tat des Glaubenden der ekklesiologische
Aspekt (und damit jede innere Hinordnung zur Kirche als Raum des sakramentalen
Geschehens) ginzlich unberiicksichtigt bleibt (wenn er auch nicht explizit geleugnet
wird).

Auf dem Hintergrund solcher Gedankenginge mufl ganz unwillkiirlich die Vor-
stellung von zwei verschiedenen Wegen und Weisen der Rechtfertigung, von zwei
jeweils selbstindigen und fiir sich geniigenden Ursachen derselben Wirkung ent-
stehen. Dieser Dualismus wird nur notdiirftig iiberbriickt durch die (in sich natiirlich
richtige) Lehre, dafl dennoch auch dort, wo der subjektive Weg beschritten wurde
(Begierdetaufe, vollkommene Reue) und zum Erfolg fihrte, das Sakrament ver-
plichtend und heilsnotwendig von mittelhafter Notwendigkeit sei und darum in
der blofl subjektiven Weise der Rechtfertigung ein votum sacramenti beschlossen
sein miisse (aber auch faktisch immer beschlossen sei), wobei noch gleichzeitig und
ausdriicklich betont wird, dafl nicht das ,votum® rechtfertige, sondern die Liebe,
damit ja nicht der Eindruck entstehe, man diirfe diese beiden Wege ineinander-
laufen lassen.



416 Karl Rahner

2. Kritik der Lebre von den ,zwei Heilswegen™ ans dem Aufweis der inneren
Einbeit von Glaube und Sakrament

Nun soll natiirlich nicht bestritten werden, daff die Ausgangspunkte dieser Lehre
von zwei Wegen (die gar nicht reflex ausgesprochen wird, aber darum um so wirk-
samer ist?), richtig sind: es gibt eine wirksame Kindertaufe, es gibt eine sakramen-
tale Rechtfertigung des nur mit Attrition, mit unvollkommener Reue zum Sakra-
ment Hinzutretenden?, es gibt ein rechtfertigendes votum baptismi usw. Aber diese
‘Tatsachen zwingen gar nicht zu diesem dufierlichen Dualismus, den sie rechtfertigen
sollen. Das wird sich dadurch zeigen, daf sie sich ebenso zwanglos ableiten oder ein-
fiigen lassen in eine Auffassung von den Sakramenten, die diesen Dualismus nicht
in sich enthalt. Diese gilt es nun zu entwickeln und in etwa (entsprechend den Még-
lichkeiten eines kurzen Artikels) zu begriinden.

Metaphysischer Grund

Zunichst kénnte man sagen, dafl es schon metaphysisch iberhaupt unméglich sei,
daf eine Wirkung zwei streng formell verschiedene Ursachen habe. Wenn und wo
es also zwei materiell verschiedene Ursachen fiir dieselbe Wirkung gibt (wie wenn
man etwa einen Nagel mit einem Stein oder mit einem Hammer in die Wand ein-
schlagen kann), wire man mindestens gehalten, die formelle Gleichheit der Ur-
sachen als solcher fiir die eine Wirkung herausznarbeiten, eine Einheit, die ontolo-
gisch der Selbigkeit der Wirkung vorausliegen mufi. Aber solche, sehr richtigen
metaphysichen Uberlegungen pflegen faktisch nicht sehr zu iiberzengen. Immerhin,
sie geben doch mindestens einen methodischen Fingerzeig: je mehr eine Theorie
einer Ursichlichkeit es fertig bringt, dieselbe Wirkung aus der Selbigkeit der
Ursache zu erkliren, um so mehr hat sie Aussicht, die richtige za sein. Die Pluralitat
ist zu beweisen, denn sie ist ontologisch das Fragwiirdigere, nicht die Einheit.

Hinweise der Schrift

Nun ist in der Schrift die Rechifertigung (und Gnadenmehrung, Einheit mit
Christus, Heil, ewiges Leben usw.) einmal dem Sakrament (Taufe, Eucharistie),
das andere Mal dem Glauben (und der Liebe, der Umkehr usw.) zugeschrieben. Die
Notwendigkeit beider Seiten wird betont. Uber die innere Harmonie dieser beiden
Aussagen reflektiert die Schrift nicht. Sie ,erleichtert” uns aber die Frage, die sie
uns so anfgibt, auch nicht dadurch, daff sie mit Fillen rechnen wiirde, in denen
die subjektive Tat des Menschen (dem sie die Rechtfertigung zuschreibt) einmal
nicht ausreichen wiirde und das Sakrament dann das alleinmige Mittel des Heils
‘wire. Sie spricht weder von einer Rechtfertigung aufgrund einer blofilen unvoll-

1 Sie wird gar nicht ausgesprochen, weil jeder der beiden Wege schon in verschiedenen
Schultraktaten abgehandelt wird und so eine ,Gefahr“ der Berithrung von vornherein ver-
mieden ist. :

2 Freilich setzt die heutige Theologie vielfach im Gegensatz zu Thomas zu selbstver-
stindlich und mit Berufung auf eine sehr fragwiirdige Erfahrung voraus, dafl die Disposi-
tion sich unter dem Einfluf des sakramentalen Geschehens nicht Andere, hinreichende Dis-
position zum Empfang des Sakramentes und hinreichende Disposition zum Empfang der
Wirkung des Sakramentes also dasselbe sei.



Personliche und sakramentale Frommigkeit X 417

kommenen Reue, noch von der Kindertaufe. Damit sind diese Fille natirlich nicht
ausgeschlossen. Aber die theologische Spekulation ist doch in eine andere Richtung
gewiesen, wenn sie die subjektive und die sakramentale Seite der Rechtfertigung
in ihrer Einheit begreifen soll. Dariiber hinaus kennt die Schrift die Maglichkeit
eciner Rechtfertigung durch den Glauben im voraus zum sakramentalen Geschehen.
So gibt sie wohl einen Fingerzeig, daf} bei diesem Punkt des ,subjektiven® Gesche-
hens anzusetzen sei, um von da aus zum sakramentalen Geschehen zu kommen, daf
also gerade da und dort, wo dies subjektive Tun des Menschen zur Rechtfcrtigung
fithrt, dieses (und nicht nur der Fall der bloflen unvollkommencn Reue) in der
gegenwirtigen Heilsordnung zum Sakrament fithren mufi.

Das Zeugnis der Tradition

Es ist hier nicht maglich, eine theologische Geschichte der Auffassung des Ver-
hiltnisses zwischen opus operatum und opus operantis zu geben. Das wiirde zu weit
fithren und bediirfte zu weit ausholender Analysen, zumal diese Auffassungen nicht
einfach einheitlich sind und sehr mannigfache Versuche gemacht warden, die beiden
Tatsachen der Offenbarung in ihrer inneren Einheit zu begreifen.

Schon in der Tauftheologie Teriullians stellt sich die Frage. Sie findet bei Augu-
stin im Laufe seines Lebens verschiedene und schwankende Antworten. Sie stellt
sich hier (und schon bei Ambrosius) unter dem Stichwort der Maglichkeit einer
Begierdetaufe, die nicht einheitlich beantwortet wird. Sie tritt spiter gegen Ende
der Viterzeit auf unter der Frage, ob ein reuiger Mensch, der ohne kirchliche
Rekonziliation stirbt, gerettet werde. Im frithen Mittelalter wird einhellig klar,
daf es eine Begierdetaufe gibt; es wird ausdriicklich gesehen, dafl im Normalfall
der Siinder schon durch die Reue ,allein® gerechtfertigt zar kirchlichen Rekonzili-
ation kommt, und an sich, wie man damals noch lehrte, kommen mufi. Die patri-
stische Lehre wird zu einer ausdriicklichen Lehre von der geistlichen Kommunion
ausgebaut. Man beginnt sich vom 12. Jahrhundert an zu fragen, was im Fall ge-
schehe, wo jemand zwar mit gutem Willen, aber mit blof} vermeintlich rechtferti-
gender Reue zum Bufisakrament komme und erkennt auch diesem Fall (wenn auch
nur langsam und zgernd und mit verschiedenen Erklirungen) ein Wirksam-
werden des Sakraments an. Man iiberlegt den Fall der Kindertaufe. So sehr man
ihr eine Tilgung der Erbsiinde zuschreibt (diese Frage war seit Augustins Kampf
gegen den Pelagianismus entschieden), so war man sich noch lange nicht dariiber
klar, ob diese Taufe auch die heiligmachende Gnade und die eingegossenen Tugen-
den mitteile. Selbst das Konzil von Vienne 1iflt diese Frage letztlich noch offen. Man
empfindet es als ein Problem, wo in einem solchen Fall der Glaube zu finden sei,
der doch nach der Schrift zor Rechtfertigung unerldfilich ist, eine Frage, deren
Gewicht man heute in der durchschnittlichen Theologie wohl unterschitzt.

Auf jeden Fall wird man sagen konnen, dafl bis tief in die hochmittelalterliche
Theologie hinein das Bewufitsein der Zusammengehdrigkeit der beiden Seiten des
Rechtfertigungsprozesses deutlicher war als heute, und daf man den Fall des
aufgrund einer blofen unvollkommenen Reue heilsam werdenden Sakramentes
duorchans nicht als den klassischen Normalfall zum Studium des reinen Wesens des
Sakramentes empfand.

2



418 _ . . -Karl Rahner

Fiir Thomas ist die Lehre, dal die Sakramente »protestationes fidei®, also anch
leibhaftiges Sichtbarwerden des Glaubens des Empfingers in der Dimension der
Offentlichkeit der Kirche sind, noch ein wichtiges Lehrstiick in der Sakramenten-
lehre. Ja, in seiner Lehre vom Buflsakrament entwickelt er eine Theorie des Inein-
anders und gegenseitiger Abhingigkeit von subjektivem und sakramentalem Ge-
schehen, die weit abliegt von einer Theorie von zwei Wegen der Rechtfertigung.
Die Reue, die der Ponitent mitbringt und an sich als rechtfertigende mitbringen
mufl, geschicht selber im voraus zum aktuellen Sakramentsempfang schon in der
Kraft einer kirchlich-,sakramentalen Gnade (der ,Schliisselgewalt“). Und umge-
kehrt: die sich in und vor der Kirche und ihrer Autoritit im reuigen Bekenntnis
leibhaft konkretisierende Umkehr des Siinders geht als ein konstitativer Teil in
das sakramentale Geschehen als solches ein und wird in der Einheit mit der priester-
lichen Lossprechung zum sakramental wirksamen Zeichen, zum inneren Element
des opus operatum selbst. Eben dieser eine Dialog zwischen dem renigen Men-
schen und der Kirche in seiner Einheit, in der das Heilswirken Christi geschicht-
lich-leibhaftige Greifbarkeit in Raum und Zeit, im Je-jetzt der einzelnen Existenz
gewinnt, wirkt fiir Thomas ex opere operato auf die innere Haltung des Péniten-
ten, auf sein personales Vollziehen der Metanoia zuriidk und gibt diesem erst seine
eigentliche Vollendung, ja (wenn auch im Ausnahmefall des gutgliubig nur mit
unvollkommener Reue zum Sakrament Hinzutretenden) sogar allererst in diesem
Augenblick seine rechtfertigende Kraft, die dieses personale Tun freilich im Nor-
malfall auch schon frither aus der Gnade hatte, die ihm von der Kirche her weiter
entgegengekommen war3, gerade weil (nicht obwohl!) die Rechtfertigung vor demx
Sakrament Normalfall ist. In diesem Fall des Buflsakraments also verleiblicht sich
sakramental das personale tibernatiirliche Tun des Subjekts in der Dimension der
Sichtbarkeit der Kirche, weil es schon in sich von der Gnade der Kirche getragen
war, es gewinnt dadurch erst seine volle Existenz, die der des Urhebers dieser
Gnade, Christi, des Gottmenschen, im Fleisch, in Raum und Zeit der empirischen
Welt, und der des Ursakramentes, der sichtbar-unsichtbaren Kirche, entspricht.

Wir wollen mit diesem kurzen Hinweis auf die Bufllehre des hl. Thomas weder
sagen, daf er selbst die hier entwickelte Struktur dieses Sakramentes auf alle Sakra-
mente ganz in gleicher Weise angewandt wissen wollte, noch dafl diese Theorie bis
in alle letzten Fragen bei ihm schon ganz durchdacht sei, noch dafl sie in jeder

3 Diese Vorstellung wird dem nicht befremdlich erscheinen, der bedenkt, dafl die Sakra-
mente als Zeichen menschlicher Art wirken, also eine nhrzeitliche, physische Gleichzeitigkeit
der es konstituierenden Momente von vornherein sinnvollerweise gar nicht gefordert wer-
den darf. Von da aus wire das zu begreifen, was man in der heutigen Theologie meist als
+Reviviszenz“ der Sakramente bezeichnet. Es handelt sich nidit um das Wiederaufleben
eines toten Sakraments, sondern um eine uhrzeitlich gedehntere Auseinanderlegung seiner
konstitutiven Elemente und der Disposition. In einer solchen Auffassung wird die Begriin-
dung der Notwendigkeit einer Disposition wihrend (uhrzeitlich!) der Setzung des sakra-
mentalen Zeichens etwas tiefer als sonst iiblich ansetzen miissen, ist aber nicht unméglich. —
Ein anderes Beispiel: im Abendmahlsaal werden wohl sicher die konsekrierten Elemente
von Brot und Wein nie nhrzeitlich gleichzeitig vorhanden gewesen sein, obwohl die Repri-
sentation des Kreuzesopfers sie beide erfordert, 1ind darum das Mefopfer nicht unter einer
Gestalt gefeiert werden kann.



Persinliche und sakramentale Frommigkeit - 419

Einzelheit noch aufrecht erhalten werden solle oder konnet. Aber eines darf man
wohl mit Berufung auf die Autoritit des hl. Thomas sagen: Das angedeutete Inein-
ander von opus operantis und opus operatum, die von vornherein auf Grund ihres
beiderseitigen Wesens innerlich aufeinander bezogen sind (und nicht allein durch
ein votum sacramenti auf Grund eines rein positivistisch aufgefaBiten Dekretes
Gottes), widerspricht nicht im geringsten der Natur des Sakraments als eines
opus operatum. '

Wir miissen es uns hier der Kiirze halber versagen, auf andere Elemente der
Sakramententheologie bei Thomas hinzuweisen, die diese Auffassung bekriftigen
und weiter erhellen. Die oben geschilderte, heute in der durchschnittlichen Theo-
logie iibliche Auffassung des Verhiltnisses zwischen opus operatum und opus ope-
rantis stammt erst aus nachthomistischer Zeit. Sie hat den Vorzug der iibersicht-
lichen, ,klaren* Handhabbarkeit, aber nicht den der Tiefe und der allseitigen Aus-
wertung und Verwendung der in der Tradition gegebenen Elemente einer um-
fassenden Sakramentenlehre. Diese Elemente aus der Tradition in positiver theo-
logischer Arbeit nachzuweisen, ist hier nicht moglich. Wir miissen uns damit begnii-
gen, in mehr synthetischer spekulativer Art die Grundziige der gemeinten Theorie
skizzierend darzustellen. Es ist dabei nicht zu vermeiden, dal manche Fragen nicht
ausdriicklich in Angriff genommen werden konnen und darum manches dunkel
bleibt. Es soll nur im groben die Vorstellung des Verhiltnisses von opus operatum
und opus operantis erreicht werden, deren wir bediirfen, um die eigentliche Frage
dieses Aufsatzes einigermafien sachgerecht beantworten zu konnen, die Frage
niamlich, wie sich aszetisches Bemithen und sakramentales Geschehen zueinander im
Alltag des geistlichen Lebens verhalten, ob es zwei verschiedene Wege gibt, die
man eben aus einem nicht ganz durchsichtigen Grund beide begehen muff, um
a seinem Heil zu gelangen, oder zwei Seiten, zwei Phasen des im Grunde immer
selben Vorgangs, ein immer personal-,sakramentales® Tun, das manchmal, oft,
aber nicht immer, zu einer solchen Ausdriicklichkeit und Greifbarkeit aufwichst und
sich entfaltet, dafl es im strengen Sinn Sakramentenempfang zu nennen ist.

3. Theologisch-spekulative Erbellung _
a) Die ,Uerleiblichungstendenz® der Gnade
Von ihrer christologischen, d. h. gott-menschlichen Struktur her.

Die iibernatiirliche Heilsgnade ist Gnade Christi. Sie ist nicht nur von ihm
,verdient®, sondern trigt etwas von der Eigenart dessen an sich, der sie als Gott-
mensch definitiv in die Welt eingefithrt und durch seine Erlgsungstat am Krenz dem
Geschlecht seiner Briider dem Fleische nach von Rechts wegen zu eigen erworben
hat. Sie hat, wenn man so sagen kann, eine inkarnatorische Tendenz. Sie hat nicht
nur eine Dynamik auf das innergéttliche Leben hin, an welchem teilzugeben ihr
Wesen (aber gleichsam abstraktes Wesen, das von der Ordnung Christi absieht)
ausmacht, sie hat auch eine Dynamik auf die Welt zu, durch die sie den Menschen,

4 So wird z. B. derjenige, der sich ausdriicklich als blof unvollkommen bereuend erkennt, .
vom Sakrament nicht auszuschlieflen sein.



420 Karl Rahner

den sie begnadigt, hineinnimmt in den erldsenden und verklirenden Abstieg des
Wortes des Vaters in die Welt, in welcher ER dieser Welt seinen Heiligen Geist
einstiftet. Sie ist darum auch das Prinzip der Verklirung des Leibes und damit
und dadurch der Welt iiberhaupt, wie sie das Grundprinzip der langsamen sitt-
lichen Integration der Natur des Menschen in die theozentrische Richtung der gehei-
ligten Person, d. h. das Prinzip der langsamen und vorldufig stiickweisen Wieder-
erlangung jener paradiesischen Urstandsgnade ist, in der die psychophysische ,,Na-
tur“ des Menschen in restloser Bildbarkeit der begnadigten Personalitiat des Men-
schen untertan war. Sie soll und will sich ithrem eigenen Wesen gemifl also gestal-
tend, iiberformend und heiligend iiber das ganze vielschichtige Wesen des Menschen
ausbreiten, bis in seine Leiblichkeit hinein. Sie ist also nicht blof das gottverbin-
dende Prinzip einer blof transzendentalen ,Innerlichkeit“ des Menschen. Sie will
vielmehr das heiligende Formgesetz des ganzen leib-seelischen Lebens des Men-
schen bis in seinen konkreten greifbaren Alltag hinein sein. In ihm erhilt sie
‘darum ihre ,Erscheinung®, ihre Leibhaftigkeit.

Diese Leibhaftigkeit hat nun die Gnade — ontologisch gesehen — immer. Denn
mag auch die Moral von einem empirischen Standpunkt aus mit Recht zwischen
yinneren“ und ,iufleren® Akten des Menschen unterscheiden, von einem meta-
- physischen und theologischen Gesichtspunkt her gibt es keine rein innerlichen Akte.
Denn der Mensch handelt auch in der sublimsten Innerlichkeit seiner geistigen
Akte immer noch als Mensch, d. h. als leib-seelisches Wesen, so dafl auch die gei-
stigsten Akte immer noch eine Dimension in jener Leibhaftigkeit haben, in der die
Menschen, auch als Geistpersonen in einer (kategorial zwar schwer bestimmbaren,
aber) wirklichen Einheit raum-zeitlicher Materialitit miteinander in Verbindung
stehen. Einmal etwas grob gesagt: auch die sublimste Regung tbernatiirlichster
Liebe zu Gott in der innersten Tiefe der geistigen Person hingt noch von elektro-
physikalischen Gehirnvorginge ab (und veridndert diese zugleich), die in jenem einen
Ganzen der einen materialen Welt stehen, in der alles von allem abhingt und jedes
alles mitbestimmt. Es gilte auch hier anzuwenden, was ein moderner Physiker ein-
mal sagte: Wenn ein Kind seine Puppe aus der Wiege wirft, wackelt der Sirius.

Als Prinzip hdherer, d. h. der absoluten, der gbttlichen Ordnung, iiberformt die
Gnade den sittlichen Akt als geistigen, dieser aber ruht auf und verleiblicht sich
zugleich in einem materiell-welthaften Akt (oder besser: in einem inneren Moment
des einen ganzen Aktes, der sich durch alle Dimensionen des menschlichen Daseins
hindurch ausbreitet). Und so findet die Gnade in jedem Akt ihren leibhaftigen
Ausdruck (so wie Leib Akt und Erscheinungsweise der Seele® ist, auch wenn er
dies nicht adiquat ist) in der Raumzeitlichkeit und somit (in einem noch allge-
meinen Sinn) in der Geschichte. Jede Gnade (iibernatiirlich aktuelle Gnade) hat
somit ihre geschichtliche Leibhaftigkeit bei sich, in der sie sich (als angenommene)
gegenwirtig setzt und zur Erscheinung kommt, sich gegenwartig setzt, indem sie
sich zur Erscheinung bringt, analog wie die Seele wird und ist, indem sie sich
der Materie lebendige Gestalt verleibend, in diese einbildet und nicht diesem
Akt der Information vorausgehend gedacht werden kann. Die Gnade hat somit von
ihrem letzten Wesen und von ihrem Ursprung her in der gegenwartigen Ordnung
Christi und des leibhaftigen Menschen eine quasi-sakramentale Struktur.



Personliche und sakramentale Frommigkeit 421

Insofern diese Gnade wesentlich Tat Gottes am Menschen ist und von der freien
personalen Huld Gottes, in der er sich selbst dem Menschen schenkt, gar nicht abge-
16st gedacht werden kann, ist ihre quasi-sakramentale raumzeitliche Leibhaftigkeit
nicht nur die Erscheinung, unter der sich der geistig-existentielle Akt des Menschen
allererst setzt, sondern auch die ,Erscheinung® der Tat Gottes am Menschen, seiner
erlosenden Liebe zum Menschen. In der raum-zeitlichen Greifbarkeit jedes iiber-
natiirlich-sittlichen Aktes setzt sich somit das In- und Zueinander des in sich geistig-
transzendenten Heilsdialoges zwischen Gott und Mensch gegenwdrtig und zeigt
sich in ihm in der Dimension der einzelmenschlichen Geschichtlichkeit an. Man kann
nicht sagen, dafl (wenigstens im allgemeinen) die empirisch-sittliche Seite der
menschlichen Heilsakte nur dem Bereich der natiirlichen Sittlichkeit angehére, also
nicht ,Erscheinung® der iibernatiirlichen Gnade sein kénne, da sic ja auch ohne
Heilsgnade moglich sei. Denn von allem anderen und Wesentlichen abgeschen, das
wir der Kiirze halber fibergehen: auch die gottliche Hilfe, die wir zur faktischen
Durchfithrung des Natiirlich-Sittlichen bediirfen, ist in der gegenwirtigen Heils-
ordnung von Gott gewollt als ein integrales Moment an der einen, neuen Ordnung,
die entworfen und gewollt ist als in Christus zusammengefafite und in ihm und durch
ihn in das innergéttliche Leben hineinragende, ja hineingenommene, und ist somit
im letzten gratia Christi (mindestens dort, wo sic zum Erfolg kommt). Darum ist
das tatsichlich getane sittliche Erfiillen des Naturgesetzes schon ein Inerscheinung-
treten des Gnadenwillens Gottes in Christo, zumal wenn es von der lbernatir-
lichen, vergottlichenden Gnade iiberformt auf das Ziel der vnmittelbaren Gottes-
gemeinschaft des ewigen Lebens hingerichtet ist und durch diese Uberformung auch
in seinem an sich natiirlichen Bestand modifiziert ist.

Von ihrer kirchlichen und damit sozialen Struktur her

Dariiber hinaus ist noch folgendes zu' bedenken: die Gnade Christi ist der
Menschheit im ganzen zugedacht, sie erreicht den einzelnen, insofern er ein Glied
ist in der einen Gemeinschaft des Unheils und des Heils, die das Menschengeschlecht
als Einheit darstellt. Darin wollte ja Christus nicht nur Mensch, sondern Mensch
als Glied der cinen Menschheit, ,geboren aus dem Weibe® sein. Die gecheiligt
werden und der, der heiligt, sind eines Geschlechtes. Seine Gnade hat darum eine
soziale Struktur. Auch in der personalen Geschichte des Heils gibt es keine ver-
einsamt Einzelnen, gibt es zwar Individuen, aber keine Individualisten. Ja, die
hichste Aufgipfelung der Personwerdung, dic durch die Gnade eines unmittel-
barsten. Verhiltnisses zu Gott geschieht, bedeutet die hochste Form der Gemein-
schaft so personlichst gewordener Personen in dem einen ewigen Reich Gottes,
der ewigen Gemeinschaft aller Heiligen. Individuum und Gemeinschaft sind in
diesem Sinne keine sich bekidmpfenden, konkurrierenden Groflen, sondern zwei
Seiten der einen Wirklichkeit geschaffener und erldster Personen, die nur gemein-
sam und im selben Grad wachsen oder abnechmen kénnen.

Nun ist aber eine solche Gemeinschaft gerechtfertigter, des gottlichen Lebens teil-
haftiger Personen entsprechend der Eigenart des menschlichen Wesens von Gott
nicht nur als unsichtbares Reich der inneren, transzendenten Gnadenverbundenheit
gewollt, sondern als eine Gemeinschaft, die sich als solche ihren Ausdruck in der



422 Karl Rahner

sichtbaren raumszeitlichen Geschichtlichkeit schafft, bzw. diesen Ausdruck in einer
Stiftung durch Christus mitbekommt. Das heilige Volk Gottes der Erlosten kon-
stitniert sich als Leib Christi, als Kirche, die die Einheit der inneren Gnadenverbun-
denheit der Erlosten und der geschichtlichen, sichtbaren Verfafitheit dieser trans-
zendenten inneren Einheit im gemeinsamen Bekenntnis der Wahrheit, sozialer
Verbundenheit durch eine hierarchische Ordnung und deren Funktionen ist. So wie
ein natiirliches Volk sich in einem Staat seine geschichtliche Greifbarkeit und Hand-
lungsfahigkeit gibt, so ist die Gemeinschaft der Erldsten geschichtlich greifbar in
der Kirche, und das letzte und innerste Prinzip ihrer Einheit, die Gnade Christi,
der Heilige Geist treibt diese Gemeinschaft zu dieser Leibwerdung in einer gesell-
schaftlichen Verfafitheit, wenn auch dieser Prozefl nicht als ein naturhafter, die
freie willentliche Setzung und das geschichtliche Handeln iiberspringender gedacht
werden darf, sondern vollzogen wird zunichst durch den Willen des gottmensdh-
lichen Stifters der Kirche und dann sekundir durch den Willen der Kirche selbst,
die durch ihre eigenen Satzungen der Gemeinschaft der Gnade und des Heils, die
sie ist, eine noch weitere geschichtliche Greifbarkeit und Erscheinung verleiht.
Dieser Geifbarkeit und Geschichtlichkeit der Kirche als des geschichtlich verfafiten
Volkes Gottes darf entsprechend dem Wesen des Menschen, das sich zeitlich in
Akten auseinanderlegt und entfaltet, nicht als eine statische Grofie allein gedacht
werden, die nur als solche die die Erlosten auch nntereinander zur hochsten Gemein-
schaft verbindende Gnade zur geschichtlichen Erscheinung brichte. Die Kirche voll-
zieht und 148t diese Gnade in ihren Taten erscheinen: die Gnade als Wahrheit in
threm stindig erneuten, fortschreitenden Lehren, das ‘die Menschen immer mehr
und je entsprechend der Eigenart ihres geistig-geschichtlichen Standortes in die
Tiille der Wahrheit Christi einfithrt; die Gnade als Forderung an den Menschen
in ihrem Hirtenamt in Recht und Gebot, die Gnade als Heiligung des Menschen
in ihren Sakramenten, die Gnade als Ubergabe an Gott in ihrem Opfer, das sie
tiglich feiert. Dort wo die Kirche Gnade als heiligende in der Dimension ihrer
iibernatiirlichen Gesellschaftlichkeit nach dem Willen ihres Stifters am einzelnen
Menschen akthaft zur geschichtlichen Erscheinung bringt, spendet sie ihre Sakra-
mente. Indem sie dieser heiligenden Gnade in solchen sozialen Grundakten im
Auftrag Christi eine geschichtliche Greifbarkeit verleiht, macht sie diese Gnade
real wirklich und im Hier und Jetzt ihres Finzelgliedes anwesend und wirksam.
Die Kirdie bewirkt die Gnade, indem sie dieselbe bezeichnet. Das Sakrament be-
wirkt die Gnade, weil es ihr Zeichen ist, ein Zeichen eben, das als Leibhaftig-
werdung der Gnade diese anwesend macht, konstitutives Zeichen ist. Es gilt eben
nicht nur: die Sakramente sind Zeichen der Gnade, weil sie deren Ursache sind,
sondern anch ebenso wesentlich nmgekehrt: sie sind Ursachen, weil sie Zeichen sind.
Diese Kategorie der zeichenhaften Ursichlichkeit darf nun nicht grob in aprio-
rische Kategorien von uns sonst bekannten natiirlichen Ursichlichkeiten hinein-
geprefit werden, will man nicht ihre Eigentiimlichkeit verletzen oder wenigstens
iibersehen. Am ehesten scheint noch das Verhiltnis zwischen der Leiblichkeit eines
geistigen Aktes und diesem als solchen selbst als Analogon dienen zu konnen. Fr,
der geistige Akt, setzt sich selbst, wird verursacht, indem er sich verleiblichts.

5 Man kénnte hier an die tiefsinnige Anweisung Pascals denken, demiitige duflere Voll-
ziige zu tun, um demiitig zu werden.



Personliche und sakramentale Frommigkeit ' 423

Indem die geistige Person von ihrem leibiiberlegenen Ursprung her gestaltend in
die Leiblichkeit iibergreift, setzt sie thren geistigen Akt; sie gewinnt von ihrem
mateniellen Gegenpol ber ihren eigenen Vollzug.

Ahnlich ist es mit dem Tun der Kirche; indem sie die materielle, anzeigende Leib-
haftigkeit der Gnade in Raum und Zeit durch ihre kultische Handlung als Christi
Tat setzt, gewinnt sie der Gnade, die so bezeichnet wird, real wirksame Gegen-
wirtigkeit in diesem geschichtlichen Zeitmoment. Indem Christus durch die Kirche
am Menschen dadurch handelt, dafl er seiner Gnade eine konstitutive Zeichen-
baftigkeit verleiht, macht er, nicht sein Diener und nicht der Sakramentenempfian-
ger, seine Gnade innerlich am Menschen wirksam. Das ist der Sinn des Wottes vom
opus operatum, das nichts mit einer Vorstellung einer physikalischen Wirksamkeit
eines sachlichen Vorgangs zu tun hat, die diesem unabhingig von seiner Zeichen-
haftigkeit zukime, so daf dieser nur ,nebenbei“ ,auch noch Zeichen der Gnade
wiret, Die Gesten Christi, die er durch die Kirche vollzieht, so konnte man einfach
sagen, sind ernstgemeinte Gesten; er wirkt in ihnen, eben weil er sie vollzieht, von
sich ans wirklich das, was er in ihnen zum Ausdruck bringt. Wenn diese Gesten
der Kirdhe von vornherein, wie sie miissen, verstanden werden als Gesten Christi,
als leibhaftiges Inerscheinungtreten seines Handelns, dann sicht man leicht ein,
daf es keinen Sinn hat, sich zu fragen, ob und wie sie auf den géttlichen (und gott-
menschlichen) Bewirker der Gnade ,einwirken®, und in dieser Richtung das Pro-
blem der Kausalitit der Sakramente 16sen zu wollen.

b) Das Sakrament als Hohepunkt und Uollendung der ,Fleischwerdung® der Gnade

Dort nun, wo der Mensch wirklich die Gnade des Sakraments als dessen Wir-
kung empfingt, muf er, soweit er iiberhaupt eines personalen Aktes fahig ist, eine
Disposition mitbringen. Diese ist jedoch notwendig getragen von der Gnade, die,
wie schon gesagt wurde, einerseits Gnade Christi und der Kirche ist und sich ander-
seits in diesem Tun des Menschen seinen leibhaftigen Ausdruck in Raum und Zeit
der Geschichte schafft. Diese Disposition ist ja nicht blof etwas ,Innerliches®; der
Mensch muf ja das Sakrament sichtbar empfangen wollen und diesen Willen kund-
tun, er lift sich das Sakrament spenden und dieses Ansichgeschehenlassen ist eine
geschichtliche Tat wie nur eine. Das Sakrament geschieht so in einem geschichtlichen
Dialog zwischen Christus — Kirche einerseits und dem Menschen anderseits, und
er ist von beiden Seiten her gesehen das konstitutive Zeichen der einen Gnade
Christi und seiner Kirche, die in diesem Augenblick wirksam ist?. Sakrament ge-

8 Darum ist auch die Intention des menschlichen Spenders erforderlich, weil ohne diese
Absicht das Zeichen eben nicht Zeichen, menschliche Verlautbarung wire. Und numgekebrt,
wo man dem Sakrament eine sachhaft physikalische Wirksamkeit zuschreibt, kann man nicht
mehr recht erkliren, warum die Intention des Spenders zum einfachen Dasein des Sakra-
mentes notwendig ist.

7 Damit braucht,man nicht fir gelengnet zu halten, daf im allgemeinen (besonders wegen
des Falles der giiltigen und fruchtbaren Spendung der Sakramente an Unmiindige) nur der
Teil des Dialogs, den die Kirche aktiv setzt, ,Sakrament® im strengen Sinn genannt werden
kann. Aber diese Tatsache braucht wiederum umgekebrt nicht ausschlieflen, dafl das Ganze
des Dialogs Leibbaftwerdung der Gnade ist, die von Christus in der Kirche ausgebend den
Menschen ergreift, in seinem Tun, das ihn zur Kirche bringt, ,Fleisch® wird im Wort und
in der Gebarde des Menschen der Kirche gegeniiber, und in der aktiven Antwort der Kirche



424 Karl Rahner

schieht also (in dem Fall, den wir betrachten) als eine dialogische Einheit der
personalen Taten Gottes und des Menschen in der Sichtbarkeit der wesentlichen
(d. h. ihr von Christus umnittelbar selbst gegebenen) heiligenden Amtshandlung
der Kirche. Im Sakrament erreicht die Fleischwerdung, die greifbare Geschichtlich-
werdung der Gnade ihren Héhepunkt. Sie wird nicht nur inkarniert in dem perso-
nal gnadenhaften Tun des Menschen, sondern auch im Tun der Kirche als solcher,
nicht nur im Tun eines Gliedes des Volkes Gottes, sondern im wesentlichen Tun
des geschichtlich verfafiten Volkes Gottes, der Kirche in ihrer eigenen gesellschaft-
Yichen Offentlichkeit.

Es gibt zwar keinen Heilsakt des Menschen, der in seiner geschichtlichen Raumzeit-
lichkeit nicht eine Verleiblichung der Gnade erfithre und auferhalb des inkarna-
torischen Grundgesetzes des christlichen Heils fiele. Aber diese Verleiblichung hat
ihre Variationsbreite. So dhnlich wie in einer geordneten Gesellschaft es Vollziige
des einzelnen und am einzelnen von groferer und geringerer Amtlichkeit, von
groferem und geringerem Grad der Offentlichkeit gibt: alles, was ein Mensch tut,
wird von ihm in irgendeinem Grad getan als von einem Glied seines Volkes, wirkt
auf dieses ein und ist Ausdruck des Lebens dieses Volkes und so Akt dieses Volkes,
auch wenn es noch so ,privat® ist (darum gibt es ja nicht nur eine Staats- und
Kriegsgeschichte, sondern auch eine Kulturgeschichte); aber es gibt Akte des Men-
schen und des Volkes, die in einer qualifizierten Offentlichkeit geschehen, in der der
Akt des Volkes als solcher sich kundtut und der Akt des einzelnen nur dann seine
volle Giiltigkeit hat, wenn er, beantwortet vom Akt des Volkes in der Tat seiner
Obrigkeit, in der qualifizierten Offentlichkeit geschieht (etwa ein Eheabschluf vor
dem Standesbeamten, ein notarieller Vertrag, ein Testament vor dem Notar, die
Bestitigung eines Eigentumsrechts durch den Richter usw.). So kann auch das hei-
ligende Wort Christi an den Menschen, das in den Tiefen des Gewissens geschieht
und auf jeden Fall in dem tétigen Ja des Menschen leibhaftig in der Welt anwe-
send wird, in der Offentlichkeit der Kirche durch die Kirche eine qualifizierte Leib-
haftigkeit erhalten; es kann nun sakramental im strengen Sinn des Wortes wer-
den. Und es ist angesichts der inkarnatorischen Struktur des christlichen Heils und
der kirchlichen Verfafltheit des Volkes Gottes leicht verstindlich, dafl der Herr
der Gnade dort diese qualifizierte Leibhaftigkeit seines Gnadenwortes an den
Menschen will und (in gestufter Weise) fordert, wo es sich um die Grundvollziige
des Geschehens und der Annahme seiner Gnade handelt.

Es wiirde hier zu weit fithren, von da aus den Organismus der sieben Sakra-
mente im einzelnen zu betrachten: sie sind die sieben grundlegenden Verleib-
lichungen des Geschehens und der Aneignung der Gnade. Worauf es hier ankommt,
ist nur dies: Gnade geschieht nicht einmal blof§ innerlich und subjektiv, gewisser-
maflen auflerhalb der Leibhaftigkeit der Kirche und das andere Mal unter Sakra-
menten, sondern Gnade geschieht (das entsprechende Subjekt vorausgesetzt) immer
subjektiv und kirchlich, innerlich und leibhaftig, existenziell und kollektiv, frei-
lich mit einem variablen Grad des einen oder des anderen Momentes.

nun noch einmal eine Leibhaftigkeit als die der Kirche und der Gnade als gerade der kirch-
lichen erhilt, so dafl dadurch nun die volle ,Wahrheit“ der Gnade in Erscheinung tritt und
sich selbst so sich durchsetzend erwirkt.



Personliche und sakramentale Frommigkeit 425

Diese Variabilitit liegt in der Natur der Sache: nicht jedes Geschehen in einer
Gemeinschaft, gesetzt von einzelnen und immer auch gleichzeitig getragen von die-
ser Gemeinschaft, kann denselben Grad von Ausdriicklichkeit und amtlicher Offent-
lichkeit in der gesellschaftlichen Verfafitheit dieser Gemeinschaft haben. Je grund-
legender und bedeatsamer ein Akt fiir den einzelnen und fiir die Gemeinschaft ist,
eine um so gréflere 6ffentliche Leibhaftigkeit mufl von diesem Akt gefordert wer-
den; je alltidglicher er ist, um so geringer wird diese sein, so sehr, dafl fast nicht
mehr zu bemerken ist, dafl auch er noch immer mitbedingt ist durch diese Gemein-
schaft. Die genauen Grenzen zwischen diesen und jenen Akten sind natiirlich nichi
einfach apriori deduzierbar, sondern Sache rechtlicher Setzung dessen, der Verfas-
sung und Gesetz dieser verfafiten Gemeinschaft von Rechts wegen willentlich be-
stimmt. Es kann darum auch so sein, dafl dem einzelnen eine Freiheit gelassen
wird, ob er seinen Akt in dieser oder jener Form vollzieht (man denke an die ver-
schiedenen Formen eines Testamentes, eines Vertrages, an den Fall eines giiltigen,
aber klandestinen Eheabschlusses usw.). So ist es auch in der sichtbar verfafiten
Gemeinschaft des Volkes Gottes, in der Kirche. Die Anwendung braucht im ein-
zelnen hier nicht mehr dargelegt werden,

III. Das Ergebnis: Die Einheit des Heilsweges in Glaube und Sakrament

Von hier aus kann nun unsere eigentliche Frage angegangen werden. Was
geschieht eigentlich, wenn ein Christ z. B. einmal im stillen Kimmerlein seine
Sinden bereut, ein andermal eine ,Devotionsbeicht® macht? Geht er in beiden
Fillen zwei verschiedene Wege zum selben Ziel oder wie? Kann man sagen: geh
den ersten Weg, denn die Wirkung ist dieselbe, den zweiten Weg kannst du dir
schenken? Oder soll man sagen: im ersten Fall bist du nur mit dir beschiftigt, das
ist alles blof} ,subjektiv®, im zweiten Fall aber, da ist die Gnade Gottes an dir
wirksam? Oder soll man blofl sagen: tu beides, denn zwei ist eben mehr als eins?
Und adhnlich bei der geistlichen Kommunion und bei der sakramentalen?

1. Die quasi-sakramentale Sichtbarwerdung des gnadenbaflen Wirkens Gottes
in Glanbe und Liebe

Auch auf dem ,subjektiven Weg“ geschieht Gottes Tat am Menschen und sie
geschieht in der Kirche; auch hier ist ein gnadenhafter Dialog zwischen Gott und
dem Menschen, wirksame Tat Gottes, die in aller Wirklichkeit das Herz des Men-
schen mehr und mehr mit seinem Heiligen Geist erfiillt und umwandelt; auch hier
geschieht nicht nur reuige Gesinnung, sondern Vergebungswort Gottes an den
Menschen, nicht nur gedankliche und affektive Hinbeziehung des Menschen zu
Christus, sondern reale Vertiefung der realen Einheit mit Christus im Heiligen
Geist. Auch hier stromen dem Menschen diese Krifte zu, weil er eingegliedert ist
in-den Leib Christi, der die Kirche ist, weil diese Kirche fiir ihn betet, opfert und
liebt; auch hier geschieht Leben des einen Leibes Christi und alles ist amfafit und
getragen durch die sichtbar-geistliche Einheit der Kirche, die nicht eine ideologische
Einheit ist, sondern eine reale, dem subjektiven Einigungswillen des einzelnen
Menschen vorausliegend. Und wenn der Mensch in der Stille und Einsamkeit seines
Kammerleins so handelt, dann kommt in seinem Tun (seinem Beten, Knien usw.)
nicht nur seine Gesinnung zam Ausdruck, sondern Gottes Gnade an ihm und durch

-



426 Karl Rahner

seine Freiheit hindurch. Wenn er sein Tun gleichsam reflex von aufien anblickt,
kann er sagen: da hat Gott gehandelt, da ist er in seinem ungreifbaren Gnaden-
wirken greifbar und sichtbar geworden in dieser Stunde meines Lebens; das Leben
Jesu durch alle Riume und Zeiten hindurch ist wieder ein kleines Stiick weiter-
gegangen. Seine Hand hat auf mir geruht und sein eigenes Wort ist mir ins Herz
gedrungen, die Lebensstrome seiner Kirche sind aus der verborgenen Tiefe seines
Herzens, in dem der Heilige Geist ausgegossen ist, aufgestiegen auf die meinem
Alltagsbewufltsein zugingliche Oberfliche meines Lebens.

2. Die Verlebendigung und Verleiblichung von Gnade und Liebe in der Sichtbar-
keit des Sakraments

Warum empfingt nun ein solcher doch das Sakrament, auch in Fillen, wo er
dazu nicht verpflichtet ist? Ist es nur cine Hilfe fiir die Schwachen im Glauben,
die sonst nicht begriffen, was in ihnen und an ihnen auch ohne dieses Sakrament
geschieht, wenn sie nur glauben? Oder tut jetzt der Sakramentenempfinger plétz-
lich etwas ganz anderes als vorher, weil eben auch dieses andere segensreich ist?
Weder das eine noch das andere. Fr setzt vielmehr das erste fort und 188t es das
eine und selbe zu seinem vollen Wesen aufwachsen und erstarken. Er tut (ceteris
paribus: d. h. seine ,subjektive Tat als auch im Sakrament vollzogen vorausgesetzt)
dasselbe greifbarer und darum intensiver an sich und 1t durch sein Mittun greif-
barer und darum intensiver an sich geschehen, was er zuvor tat und an sich gesche-
hen lief im stillen Kdmmerlein seines einsamen Betens. Die Tat Christi und die
Lebendigkeit der Kirche gewinnen an ihm greifbare und ausdriickliche Gestalt,
Christi Geste am Menschen wird betonter: Christi Wort der Vergebung setzt sich
differenziert ab vom Wort der Reue des Menschen (obwohl dieses immer nur méog-
lich war als Antwort, in der Christi Wort Ereignis wurde) und wird thm ausdriick-
lich und machtvoll gesagt; Christi Leib wird empfangen als handgreifliches Pfand
dafiir, dafl im Heiligen Geist hier und jetzt die vertiefte Einigung mit dem leben-
digen Herrn geschicht; die Kirchlichkeit aller Gnade erhélt hier thren ausdriick-
lihen Ausdruck, in dem die Kirche greifbar handelnd auftritt.

Kurz, was vorher auch schon geschah, wird hier qualifiziert greifbares Ereignis
in der Uffentlichkeit jenes Gnadenmediums, das auch schon das vorige Geschehen
trug und das die Kirche ist. Diese qualifiziert héhere Greifbarkeit des konstitutiven
Zeichens der Gnade Christi aber bedeutet {ceteris paribus) als Greifbarkeit der Tat
des Menschen eine Steigerung seines eigenen iibernatiirlichen Lebensvollzugs (opus
operantis) und als Greifbarkeit der Tat Christi eine neue sich verwirklichende Set-
zung der Gnade (opus operatum im Sakrament). Es wird also nicht ein neuer Weg
beschritten, sondern der eine Weg des Heiles und der Gnade bis zom Ende gegan-
gen. Das Endstiick folgt aus dem urspriinglichen Ansatz und dieser wird durch
jenes selbst vollendet. Beide Phasen des einen Weges sind voneinander abhingig,
in beiden sind dieselben Michte wirksam: Christus, die Kirche, die mensciliche
Person des Empfangers der Gnade.

Es ist so dhnlich, wie wenn zwei Liebende zusammenleben: alles, was sie tun,
auch das Unscheinbare, Alltdgliche, das einen ganz anderen Sinn und Zwed zu
haben scheint als die Liebe, das auch getan werden miifite, wenn diese nicht wire,



Personliche und sakramentale Frommigkeit 427

ist getragen und iiberformt von dieser Liebe und ihr — sehr diskreter, fast unmerk-
licher Ausdruk. Und dennoch: manchmal, nein oft, miissen sie sich ihre Liebe
ausdriiklich sagen, in Worten und Gesten, dic nichts mehr sind als Ausdruck der
Licbe, die in allem doch schon zum Ausdruck kam. Es ist, als ob das verborgene
Gesetz ihres ganzen zweieinen Lebens immer wieder Gestaltwerdungen dieser
Liebe hervortreiben miisse, in denen diese Liebe, die doch immer da ist, neu und
immer voller sich selbst verwirklicht. Es sind nur Gesten, nicht die Liebe selbst,
Gesten, ,auf die es doch gar nicht anzukommen scheint® im Vergleich zu den Erwei-
sen der Liebe in Tat und Wahrheit; und doch lebt von ihnen die Liebe. Sie miifite
sterben, wiren nicht jene, die doch gar nicht die Liebe selbst sind und die daram
der Lieblose fiir iiberfliissige Umstinde hilt. Es waltet ein letztlich nicht in Regeln
fafbares, immer neu zu findendes Verhiltnis zwischen den Erweisen der Liebe in
Tat und Leben (der eigentlichen Liebe, auf die es ankommt) und jenen Gesten;
man kann nicht fiir alle und jeden in fixen Regeln angeben, in welchem Rhythmus
und Verhiltnis beides in das eine Leben der Liebe hineingehért und die eine Liebe
von beiden lebt. Aber der Alltag der Liebe verdichtet sich immer wieder in solchen
Gesten und lebt selbst wieder von ihnen.

Dieser Vergleich ist nur ein — Vergleich. Aber er mag illustrieren, daf} es im
geistigen Leben keine eigentliche Konkurrenz zwischen opus operatum und opus
operantis geben kann. Nicht nur, weil auch das opus operatum das opus operantis
in irgendeinem bescheidenen Maf fordert, soll das Sakrament iiberhaupt fruchtbar
werden. Sondern weil das opus operantis im opus operatum zu seinem eigenen
Hohepunkt kommt, Héhepunkt seiner Verleiblichung, die seinem eigenen, immer
gegebenen Wesen entspricht, und somit za dem an sich zum hier und jetzt mog-
lichen Hohepunkt seiner eigenen existenziellen inneren Intensitits, weil diese nicht
nur selbst (suppositis supponendis) eben durch diese Steigerung ihres Ausdrucks
widhst, indem sie diesen setzt, sondern auch durch die ihm entgegenkommende
Gnade des Sakramentes selbst. Denn diese bedeutet nicht blof} eine Mehrung der
rein zustindlichen Gnade, sondern wirkt diese Mehrang durch und iiber die Inten-
sivierung des personlichen Tuns, auf das sie antwortet. Es ware nur oberflichlicher
Empirismus, wollte man mit Berufung auf eine gegenteilige ,Erfahrung® bei
frommem Sakramentenempfang diesen Satz lengnen. Man verwechselt dann hand-
fest feststellbare, der unmittelbaren Reflexion zugingliche Gefithle des Trostes, der

8 Man muf das ,an sich® und das ,hier und jetzt méglich“ beachten. Sonst wire der Satz-
teil eine Ubertreibung. Man denke sich den Fall: ein Martyrer des Glaubens habe (vor
seinem Todesurteil) sehr andichtiz das Sakrament des Altars empfangen; er lege (nach
seinem Todesurteil) in freiester, glaubender Liebe sein Leben in die Hande dessen, fiir den
er es opfert. Es besteht durchaus keine theologische Schwierigkeit (im Gegenteil; man denke

" an die patristische Lehre von der Bluttaufe!) anzunehmen, ddfl im zweiten, nicht sakramen-
talen Akt die existentielle Annabme der Schicksalsgemeinschaft mit dem Herrn, die ,res*
des Feierns des Todes des Herrn intensiver ist als im ersten Akt, dafl im zweiten Akt auch
iibernatiirlich und gnadenhaft mehr geschiebt als im ersten. Das konstitutive Zeicken ein
und derselben Wirklichkeit (die Teilnahme am Tode Christi), die in beiden Akten gegeben
ist, ist im ersten Akt grofer und wirdiger (der Empfang des Leibes Christi, der das Zei-
chen, nicht die bezeichnete Sache, nicht die Wirkung der Eucharistie ist); die ,res sacra-
menti® ist aber im zweiten Akt michtiger und wirklicher gegenwirtig, auch wenn sie ohne
sacramentam geschieht.



428 Karl Rahner

Erbauung usw. mit tieferen geistig-Ubernatiirlichen Akten, die innerlicher, perso-
naler, ,existenzieller® werden konnen, ohne dafl dies einer Alltagsreflexion fest-
stellbar sein miifite, und sie darum nicht vorhanden wiren, weil dies nicht mdoglich
ist.

3. Folgerungen fiir die Hiufigkeit des Sakramentenempfanges

Damit ist wiederum nicht gesagt, dafl man einfach das Prinzip ohne Zusatz auf-
stellen konne: je zahlhaft 6fter das Sakrament, um so besser das geistliche Leben:
Nicht nur stofit eine solche, gewissermafien wilde Haufung des Sakramentenempfan-
ges schliefllich an die Grenzen des praktisch oder kirchenrechtlich Méglichen. Sie
wiare auch, davon abgesehen, sinnlos. Geistige Vollziige in grofier Ausdriicklichkeit
und Feierlichkeit sind nun einmal, soll das Leben gesund bleiben, gegeniiber dem
Alltag des bescheiden niichternen Lebens das relativ Seltenere und Ungewdhn-
liche. So ist es auch bei den Sakramenten. Genauer gesagt: dort, wo faktisch, gemes-
sen an den endlichen geistigen nnd sittlichen Méglichkeiten eines Menschen (die
von seinem geistigen Entwicklungsgrad, seiner persdnlichen Eigenart, seiner dufie-
ren Situation usw. bedingt sind) durch eine grofere Sakramentshiufigkeit eine
irgendwie beachtliche Intensititssteigerung des existentiellen Vollzugs des Sakra-
mentenempfangs nicht erwartet werden kann (auch wenn diese nicht mit sehr
geriihrten anddchtigen Gefiihlen verwechselt werden darf), dort wird auch die
weitere Steigerung des Sakramentenempfangs sinnlos, auch wenn die weiteren
Empfinge in abstracto, d. h. blofl nach den Normen der allgemeinen Sakramenten-
moral noch als ,fruchtbar® bezeichnet werden miifiten. Es hitte im Normalfall eines
durchschnittlichen Christen z. B. keinen Sinn, jeden Tag unmittelbar hintereinan-
der mehrmals kommunizieren zu wollen oder sich mehrmals unmittelbar hinter-
einander die priesterliche Absolution erteilen zu lassen, selbst wenn (im ersten
Fall) keine kirchenrechtlichen Schranken bestinden. Der Grund ist schlicht der, dafl
die ,Disposition* das Ma} (nicht die Ursache!) der sakramentalen Wirkung ist.
Kann sie vor und unter dem Empfang des Sakramentes aus Griinden, die auferhalb
des Sakramentes und des guten Willens des Menschen liegen, faktisch hier und
jetzt nicht mehr in einem wirklich beachtlichen Sinn wadhsen, so kann das Sakra-
ment auch keine beachtliche Mehrung seiner Wirkung mehr erzielen. Um im, vor-
stehenden Bild zu reden: zwei Kiisse der Liebe sind nicht immer mehr als einer.

Mit diesem Prinzip ist es durchaus nicht gestattet, die heute normale Sakra-
mentshaufigkeit eines frommen Christen, so wie z. B. im Kirchenrecht (c. 863,
595,2) in der Enzyklika ,Mediator Dei“ (Herderausgabe n. 117), in Ordensregeln
und -gebrduchen als normal betrachtet wird, zu kritisieren und als {ibertrieben zu
bekdampfen. Denn es ist dur‘chaus fir den Normalfall anzunehmen, dafl die in dieser
Praxis geforderte Disposition (vor dem Sakrament und durch das Sakrament)
bei gutem Willen méglich ist, um diese Haufigkeit sinnvoll zu machen. Aber das
genannte Prinzip kann, wenn es auch keine fixen zahlenmifligen Normen abzu-
leiten erlaubt, doch niitzlich sein, um in der Praxis eine gewisse Freiheit der Kinder
Gottes in der Sakramentenhidufigkeit nach oben und nach unten, zu mehr und zu
weniger, als berechtigt zu erkennen. Wir werden z. B. den tdglichen Empfang des
Buf}sakramentes bei einem Heiligen wie Franz Borgias nicht als merkwiirdige



Personliche und sakramentale Frémmigkeit 429

Sonderbarkeit beldcheln und wir werden gegeniiber einem reifen Priester, in dessen
Leben Gewissenserforschung und Reue ihren festen Platz haben, (von Ordens-
regeln einmal abgesehen) nicht schon den Verdacht der Lauheit haben, wenn er
nur alle vier Wochen beichtet. Von da her ist es auch durchaus verstindlich, wenn
die gewichtigsten Moralisten damit rechnen, dafl ein Priester einmal auch nicht
das Opfer darbringt und nicht die Eucharistie empfingt, ohne damit eine Gelegen-
heit des Wachstums in der Gnade zu versdumen.

4. Die innere Einbeit von persénlicher und sakramentaler Frommigkeit

Man kann also nicht sagen, dafl die ,geistliche Kommunion“ ,ebenso gut® und
niitzlich sei wie die sakramentale, dafl die blofle Gewissenserforschung und Reue
»dasselbe® erreiche wie die sakramentale Beichte. Nicht weil diese Akte privaten
geistlichen Lebens gleichsam nur ein Als-ob wiren, sondern weil in der inkarna-
torischen Ordnung Christi und unseres Fleisches, solange wir auf die Schatten und
Zeichen unserer Welt auch im Verhidltnis zu Gott angewiesen bleiben, eben diese
Akte des Alltags unseres geistlichen Lebens ihren eigenen wesensgemafien Hohe-
punkt in den Sakramenten erreichen. Der Glaube (er selbst!) realisiert sich an sich?
im Sakrament des Glaubens am wirklichsten und intensivsten. Die Einheit mit
Christus, die durch die Liebe geschieht, erscheint und verwirklicht sich am inten-
sivsten im Sakrament des Leibes Christi. Die vergebende Gnade Gottes komm:
zur deutlichsten und wirksamsten Erscheinung im Sakrament der Bufe.

® D. h. wenn er in seiner existentiellen Tiefe ganz der nniiberbietbaren Wiirde des
Zeichens als solchen entsprechen wiirde. Dafl dies konkret, auch nach der Providenz Gottes,
faktisch oft anders ist, d. h. dafl dje gréfere Aneignung des res sacramenti auflerhalb des
Sakramentes geschehen kann, ist schon gesagt worden (vgl. oben Anm. 8). Dies ist aber
keine Instanz gegen das eben formulierte Prinzip; denn es handelt sich bei ihm nur um
die Frage des-hier ind jetzt (d. h. wo ein Sakramentenempfang méglich und angeboten
und nach dem eben formulierten Prinzip sinnvoll ist) erreichbaren Héhe der Aneignung
des res sacramenti. In diesem Fall ist die Unterlassung des Sakramentes auch ein Verzicht
auf eine Steigerung des personlichen Vollzugs von Glaube und Liebe. Eine Art von ,Kon-
fliktsfall* kénnte man sich nur denken, wo dem Anschein nach gleichzeitig ein sakramen-
tales Geschehen und ein anderer Tugendakt, der jenes ausschlieft. in Konkurrenz treten:
z. B. ,jetzt* tnd nur jetzt zur Zeit der Meffeier konnte man Christus in einem Armen
belfen. In diesem Fall ist natiirlich die Tat der grofleren, selbstloseren Liebe zn wahlen,
auch wenn sie u. U. ,nur” eine geistliche Kommunion in der Tat der Nichstenliebe wire.





