
Die Verwirklichung des Ordensideals 
in den tätigen weiblichen Genossenschaften* 

Eine Gewissenserforschung 

Von Emil B e r g h S. J., Löwen 

Eine der auffallendsten Tatsachen der Kirchengeschichte ist der enge Zusam- 
menhang zwischen der Entfaltung des geistlichen Lebens und der Weiterentwick- 
lung der kirchlichen Gesetzgebung. Schon vor Jahren hat man darauf hingewiesen, 
wie Zeiten gewaltiger religiöser Erhebung gesetzliche Bestimmungen zur Wahrung 
dieses inneren Reichtums zur Folge hatten1. Die Reform von Cluny kam zum 
Abschluß in der Gesetzgebung Gregors VII.; die durch Franz und Dominikus ent- 
fachte religiöse Bewegung zu Beginn des 13. Jahrhunderts fand fast unmittelbar 
ihren Niederschlag in den kirchenrechtlichen Sammlungen Gregors IX., Bonifaz' 
VIII. und Clemens' V.; die katholische Restauration unter Führung der' großen 
Heiligen des 16. Jahrhunderts fand ihren letzten Ausdruck in der Verkündigung 
der Dekrete des Konzils von Trient; derselbe Pius X., der die Früchte der reli- 
giösen Erneuerung des ausgehenden 19. Jahrhunderts sammelte und selber durch 
die Eucharistie und durch die Liebe •alles in Christus erneuern" wollte, veranlaßte 
auch die Ausarbeitung des neuen kirchlichen Rechtsbuches. 

Während zwei Weltkriege fast die ganze Erde mit Ruinen übersät haben und 
der atheistische Materialismus sie mit neuen Umstürzen bedroht, hat die Kirche 
eine wunderbare innere Lebenskraft bewiesen. Im Bewußtsein dieser Tatsache sind 
auch die Orden nicht untätig geblieben. Anderseits sehen sie deutlich die Gefahr, 
in der sie sich, wenigstens in einer ganzen Reihe von Ländern, durch den Mangel 
an Berufen, vor allem unter den Frauen, befinden. Ein starker Zug zur Verinner- 
lichung und Liebe, eine größere Annäherung der einzelnen Ordensfamilien unter- 
einander und ein neuer apostolischer Eifer sind besonders seit dem Ende des 
zweiten Weltkrieges offenkundig geworden. 

Dabei verdient hervorgehoben zu werden, daß dieses Wiederaufblühen neuen 
Lebens gleichzeitig von den Ordensgemeinschaften wie auch von ihrem übergeord- 
neten und für sie maßgebenden Rechtsorgan, der Religiosenkongregation, ausgeht. 
Darf man von dieser unmittelbar durch die zuständigen Autoritäten herbeige- 
führten Zusammenarbeit und von so lauteren, allseits gemachten Anstrengungen 
nicht Großes erwarten? Die Früchte einer solchen planmäßig gelenkten Zusammen- 
arbeit werden sein: Sicherheit, Beständigkeit und Universalität. Schon sind sie 
greifbar. Einzelversuche wie z. B. die nationalen Zusammenschlüsse in Italien sind 
vom Heiligen Stuhl selbst ermutigt und kräftig gefördert worden. Die kirchliche 
Gesetzgebung ergriff die Initiative in der Erneuerung der beschaulichen Frauen- 

* Referat, gehalten auf dem römischen Kongreß der Generaloberinnen der Genossen- 
schaften päpstlichen Rechts vom 11.•13. September 1952 (vgl. diese Zeitschrift 25 (1952) 
375 f.) 

1 Ivo Zeiger S. J., De iuris canonici ad Ecclesiae naluram habitudine, Gregorianum, 1935, 
p. 11 



Das Ordensideal in den weiblichen Genossenschaften 431 

orden und kodifizierte durch ein Rechtsstatut für die Weltlichen Institute die be- 
wunderswerten Bemühungen um die Ausbreitung des vollkommenen Lebens mitten 
in der Welt. Die Religiosenkongregation berief einen internationalen Kongreß 
für •die zeitgemäße Anpassung der Vollkommenheitsstände " und war auch ver- 
treten bei der jüngsten Heerschau der Ordensmänner und -frauen der Vereinigten 
Staaten von Amerika. Die hier gegenwärtige Versammlung endlich ist ein neuer 
Beweis für die enge Verbindung zwischen der inneren Liebe und der Gesetz- 
gebung (diese im weiteren Sinn des Wortes verstanden); sie wird nur dann gelin- 
gen, wenn alle, die eingeladen wurden, mit großem Vertrauen und mit hochherziger 
Gesinnung auf den an sie ergangenen Ruf antworten. 

Wir sind hier auf Bitten der Religiosenkongregation zusammengekommen, um 
uns deutlicher und aus einer universaleren Sicht heraus zum Bewußtsein zu bringen, 
was der Geist Gottes in dieser Stunde von uns erwartet; Er steht ja am Anfang 
jeder unserer Ordensfamilien, Er führt die Kirche ohne Unterlaß. Dieses unser 
Referat soll eine Art Gewissenserforschung sein: nach einer kurzen Erinnerung an 
die überlieferten Forderungen des klösterlichen Lebens, vor allem an diejenigen, 
die uns für die gegenwärtige Zeit wichtig erscheinen, versuchen wir eine Bilanz über 
die letzten Jahrzehnte anzustellen und zum Abschluß eine Anzahl guter Vorsätze 
für die Zukunft zu fassen. 

Wir möchten unsere Bemühung um Klärung unserer Fragen unter den beson- 
deren Schutz des sei. Pius X. stellen. Als Papst der Eucharistie hat er durch die 
Tat die überreichen Quellen der Liebe von neuem erschlossen, in einer Welt, in 
der der Haß gegen Gott und die Menschen zum Prinzip erhoben wurde. Zwei 
Mächte stehen sich einander gegenüber: der atheistische Kommunismus und die 
Kirche, der mystische Leib Christi, die alle Menschen durch die eucharistische 
Kommunion in der Teilnahme am göttlichen Leben zur Einheit führen soll. Von 
hierher gesehen können auch unsere Ausführungen über die Aufgaben der Orden 
in heutiger Zeit nur von einem einzigen Wort diktiert sein, nämlich von der 
•Liebe". Wenn der Stand der Vollkommenheit seinem Wesen nach die höchste 
Liebe erstrebt, und er in der jüngsten Vergangenheit bemüht war, dies durch die 
Tat zu beweisen, so muß er das morgen und jeden Tag noch mehr tun. Das Herz' 

, Christi und das Herz seines Stellvertreters auf Erden fordern in dieser Stunde, 
daß alle Ordensleute ein weithin sichtbares Zeichen evangelischer Liebe geben. 

/. Die Aufgaben des Ordenslebens in heutiger Zeit 

Kadi überlieferter kirMidier Lehre ist das Ordensleben: 
1. das sicherste Mittel zur Erlangung der vollkommenen Liebe zu Gott und zu 

den Menschen, 
2. das wirksamste Heilmittel gegen die dreifache Begierlichkeit, die im Grunde 

die Ursache aller Übel ist, unter denen die Menschheit leidet, 
3. die Verwirklichung des evangelischen Ideals der Einheit aller in der Gnade. 
Wenn in der Vergangenheit dieses Ideal der Einheit, das doch den tiefsten 

übernatürlichen Geist der Ordensgemeinschaften als solcher ausmacht, vielleicht 
nicht immer genügend betont wurde, so hat man mit Recht in unseren Tagen ver- 
sucht, es wieder gebührend ins Licht zu stellen. Die Folgerungen aus einer solchen 



432 Emil Bergh 

Betrachtungsweise des Gemeinschaftslebens vermögen dem Ordensstand innerhalb 
des geheimnisvollen Herrenieibes eine besonders große Fruchtbarkeit zu verlei- 
hen2. 

Bei der näheren Betrachtung der konkreten Umstände, unter denen sich der 
Stand der Vollkommenheit gegenwärtig als die vorbildlichste Form des Strebens 
nach der evangelischen Liebe erweisen muß, ist folgendes zu bedenken: 

1. Gegen den atheistischen Materialismus mit all seinen sozialen Konsequenzen 
muß ein wirksames Gegengewicht geschaffen werden. Er kann nur durch ein glaub- 
haftes Zeugnis glühendster Gottesliebe und durch eine ganz übernatürliche Hingabe 
an den Menschenbruder überwunden werden. 

2. In einer Welt voller Elend, inmitten so großer Reichtümer, deren Besitzer sich 
ihrer Pflichten viel zu wenig bewußt sind, • in einer solchen Welt, in der sich die 
sittliche Verderbnis so unverschämt hervorwagt, • in einer Welt, in der das Prin- 
zip der Autorität allzu häufig verachtet oder durch einen mitleidlosen Despotismus 
entweiht wird, ist ein Leben ganz und gar im Geist und in der Übung der drei 
evangelischen Räte geradezu dringend geworden. 

3. In der Mitte des 20. Jahrhunderts sieht sich das Ordensleben äußerst mäch- 
tigen geistigen und religiösen Strömungen gegenüber. Da ist z. B. die Lehre vom 
mystischen Herrenleib, da ist die immer vollkommenere Organisation der Katho- 
lischen Bewegung (actio catholica). Rein natürlich gesehen sind es der Fortschritt 
der föderativen Ideen auf allen Gebieten und der weltweite Lebensrhythmus durch 
die Vervollkommnung der Kommunikationsmittel verschiedenster Art. Angesichts 
einer solchen Entwicklung muß sich auch das Ordensleben von einem übertriebe- 
nen Partikularismus freimachen, um sich mehr und mehr in das große Leben der 
vorwärtsdrängenden und missionarischen Kirche einzufügen. 

4. Was endlich die Ausbildung seiner Mitglieder und ihre Verwendung zu 
apostolischen Aufgaben betrifft, so muß das zeitgenössische Ordensleben sehr mit 
den körperlichen und geistigen Anlagen der Jüngeren rechnen. Einerseits von Natur 
aus geschwächt oder wenig ausgeglichen, anderseits aber intellektuell und religiös 
häufig besser gebildet, als das früher der Fall war, fordern sie eine entsprechende 
Führung und eine solidere Ausbildung. 

Von diesem flüchtigen Blick auf die Erfordernisse des Ordenslebens in der Mitte 
des 20. Jahrhunderts kann man schon schließen, daß es in ständiger Blickrichtung 
auf eine allseitige, erfinderische, sich anpassende, den Verheißungen des Evan- 
geliums vertrauende Liebe voranschreiten muß. Wir fragen uns nun, ob diese 
Bewegung im Laufe der letzten Jahrzehnte auch sichtbar wurde. 

//. Bilanz der göttlichen Gnaden unseres Jahrhunderts und ihre Hindernisse 

Bei der Zusammenstellung der folgenden Fragen sind wir uns wohl der Schwie- 
rigkeiten bewüßt, eine Antwort zu geben, die einigermaßen die Gesamtheit der For- 
men des Ordenslebens in der katholischen Welt umfaßt. Es will uns allerdings 
scheinen, als erwarte man das von uns auch gar nicht. Es mag vielmehr genügen, 
wenn wir den Stoff für fruchtbare Überlegungen bereitstellen. 

2 R. Carpentier S. J., La communaute religieuse dans le plan du Christ. Revue des 
Communautes religieuses 23 (1951) 178•189 



Das Ordensideal in den weiblichen Genossenschaften 433 

1. Ist in den Orden insgesamt die wahre Gottesliebe im Verhältnis zu den Gna- 
den, mit denen die Kirche im letzten halben Jahrhundert überhäuft wurde, gewach- 
sen? Zählen wir einige dieser Gnaden auf: Die eucharistischen Erlasse Pius X. 
zugunsten der häufigen und frühzeitigen Kommunion sollten normalerweise 
das Leben der Liebe in den klösterlichen Gemeinschaften tief beeinflußt und zur 
Weckung neuer Ordensberufe wirksam beigetragen haben. Eine der sicheren Fol- 
gen des gesteigerten eucharistischen Lebens war das theologische und religiöse 
Bemühen um die Lehre vom geheimnisvollen Herrenleib; es erhielt seine Weihe 
durch das Rundschreiben Mystici Corporis vom 29. Juni 1943, das zu einer erleuch- 
teten und tätigen Liebe zur Kirche aufrief. Die Liturgische Bewegung, die so kon- 
kret alle Reichtümer des Dogmas und des sakramentalen Lebens fruchtbar gemacht 
hat, um die Christen, vor allem die Ordensleute, in eine enge Gemeinschaft mit 
allen Geheimnissen Christi zu bringen, hat ihre Magna Charta im Rundschreiben 
Mediator Dei et hominum vom 20. November 1947 erhalten. Das neuerwachte 
Interesse an den biblischen Studien wurde durch die Enzyklika Divino afflante vom 
30. September 1943 gutgeheißen und gefördert. Die Ordensleute mußten daraus die 
Notwendigkeit entnehmen, sich intensiver um ein erleuchtetes Verständnis des 
Wortes Gottes zu bemühen. Die Rückkehr zur Gesinnung der •geistlichen Kindheit" 
und das Licht, das durch die Person und die Lehre der Kleinen Therese vom Kinde 
Jesu auf die barmherzige Liebe des himmlischen Vaters fiel, haben das Gesicht der 
Frömmigkeit der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts geprägt und das geistliche 
Streben vieler Ordensleute entscheidend befruchtet. 

Da wir uns kurz fassen müssen und unmöglich auch noch die Großtaten Pius 
XI. zur Förderung der Missionen, der Herz-Jesu-Verehrung, der geistlichen Exer- 
zitien und des Priestertums behandeln können, verweilen wir nur noch bei der 
kürzlichen Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel. 
Wenn der Geist Gottes in dieser geschichtlichen Stunde im Leben der Kirche den 
totalen Sieg des Menschen über Tod und Sünde in ein volles Licht stellen wollte, 
war es nicht u. a., um die gottgeweihten Seelen, die sich als einziges Ziel ihres 
Lebens des Verzichtes und der apostolischen Hingabe den Triumph über das Böse 
in sich selbst und in anderen vorgenommen haben, mit unerschütterlichem Ver- 
trauen zu erfüllen? 

Gott hat der Kirche des 20. Jahrhunderts wahrlich in einzigartiger Fruchtbarkeit 
seine Liebe geschenkt. Er wollte dadurch auf alle Weise jene Seelen, denen er sich 
vor allem im Ordensleben mitzuteilen beschlossen hatte, zum Vertrauen und zum 
Eifer anspornen. Haben sie auf diesen Ruf geantwortet? Gibt es in unseren Or- 
densgemeinschaften mehr Seelen, für die ein für allemal die Liebe zu Gott die 
kostbare Perle geworden ist, die man um jeden Preis kauft? Ist die Liebe zum 
Gebet gewachsen? Hat der Sinn für Gott, für seine Erhabenheit, für seine inner- 
trinitarische Herrlichkeit, für seinen Abglanz im Universum und vor allem in den 
nach seinem Ebenbild geschaffenen Seelen die apostolische Arbeit der Ordensleute 
inspiriert? 

Wir werden •die Geheimnisse des Königs" nicht ergründen, aber wir glauben 
sagen zu können, daß ein außerordentliches Maß von Vertrauen und Edelmut 
auf diese so freigebigen göttlichen Gunsterweisungen hätte antworten sollen. 



434 Emil Bergh 

2. Das untrügliche Mittel, eines Wachstums in der Liebe zu Gott sicher zu sein, 
ist die Feststellung- eines Aufblühens und eines Vollkommenerwerdens der Liebe 
in unseren klösterlichen Gemeinschaften. Gott allein kann die vollkommene Ein- 
heit der Herzen in der Geduld, in der geschwisterlichen Teilnahme füreinander, in 
der zartfühlenden Liebe, besonders gegenüber den Kranken, den Schwachen und 
Greisen verwirklichen. Ist die Sorge um den einträchtigen Familiengeist, ist das 
Verständnis füreinander und die gegenseitige Hilfsbereitschaft in jeder unserer 
Kommunitäten größer geworden? Die schwerer gewordenen Forderungen des apo- 
stolischen Lebens rufen nach einer stärkeren Zusammenarbeit, nach einem wirk- 
lichen Bemühen, in die Gedanken der anderen einzudringen, ihre Unternehmungen, 
soweit wie nur möglich, zu ermutigen und wirksam zu unterstützen. Sind nennens- 
werte Ergebnisse in dieser Hinsicht zu verzeichnen? Ist der Geist liebloser Kritik 
im Rückzug, besiegt durch einen tätigen Glaubensgeist, der Gottes Gnaden und 
Pläne im Tun der anderen am Werk sieht? Zeiten der materiellen oder anderweiti- 
ger Not sind für gewisse Leute • wir meinen nicht die Ordensfrauen • Zeiten 
der Selbstsucht; ihre Begleiterscheinungen sind Rücksichtslosigkeit und ein Sich- 
gehenlassen in Anstand und Höflichkeit, dieser zarten Blüten der Liebe. Haben sich 
unsere Ordensgemeinschaften vor diesen Gefahren gehütet? 

3. Die Liebe zu Gott und der Eifer für seine Ehre muß sich auch in der Sorge um 
eine Annäherung der Genossenschaften untereinander und um eine Zusammen- 
arbeit in ihren Werken kundtun. Mit lebhafter Genugtuung kann man feststellen, 
wie wir es schon taten, daß sich im Schoß des Ordenslebens der wahre Geist der 
Kirche, das Bemühen nämlich, sich gegenseitig kennen zu lernen und zusammen- 
zuschließen, im Laufe der letzten Jahre wahrhaft schnell entfaltet hat. 

4. Das Verlangen, die Leiden der beiden letzten Kriege zu heilen und eine 
klarere Erkenntnis der Entchristlichung der Welt hat eine gesteigerte apostolische 
Tätigkeit hervorgerufen. Trotz des Nachwuchsmangels wurden oft neue und be- 
deutende Werke begonnen. Hat man sich immer genügend vor der Gefahr einer 
das Leben abschnürenden Aktivität gehütet? Hat die apostolische Wirksamkeit, aufs 
Ganze gesehen, gewonnen, wenn die Anspannung, in der man für gewöhnlich lebt, 
Ungeduld, Rücksichtslosigkeit und Reizbarkeit zur Folge hatte? Das ist keine 
eingebildete Gefahr. Gewiß, es wäre eine ungerechte Verallgemeinerung, wenn man 
daraus, daß z. B. eine Krankenschwester, die mit Arbeiten überladen ist, sich gegen 
einen Patienten ungeduldig oder gegen Besucher weniger freundlich zeigt, auf einen 
Rückgang der Liebe in den caritativen Arbeiten schließen wollte. Andererseits 

-sollten wir nicht vergessen, daß man uns leicht füreinander haftbar macht. So wird 
z. B. eine weltliche Krankenschwester finden, daß •die" Ordensfrauen sich unterein- 
ander nicht verstehen, weil die Stationsschwester unklugerweise von den Fehlern 
einer anderen Schwester auf der Station gesprochen hat. Das lebendige Zeugnis der 
Liebe und des Friedens ist ein nicht zu unterschätzendes Element für das Nachwuchs- 
problem. 

5. Auf der gleichen Linie des fieberhaft gewordenen Lebens, wie es die Häufung 
der Arbeit und ihre Verknüpfung mit den vielfältigen Forderungen der zivilen Be- 
hörden mit sich bringt, liegt die schwere Frage der Ausübung der Autorität. Bleibt 
diese ganz und gar übernatürlich und mütterlich, aufruhend einerseits auf der 



Das Ordensideal in den weibliehen Genossenschaften 435 

Demut (Joh 13, 12•17), anderseits auf einer sehr tiefen Ehrfurcht vor den Seelen, 
denen zu helfen man dk herrliche Gnade empfangen hat, damit sie dem besonderen 
Ruf Gottes entsprechen können? Die Oberinnen haben sich davor zu hüten, seelische 
Probleme mit zu allgemeinen Gesetzesvorschriften lösen zu wollen. Ihre Handlungs- 
weise muß von der Feinfühligkeit der göttlichen Liebe inspiriert sein, die sich voll- 
kommen den Bedürfnissen des einzelnen anpaßt. Ihr Ideal soll sein, ihre Unter- 
gebenen zu einem immer glühenderen Ganzopfer zu machen; darin besteht ja das 
Wesen des Ordensgehorsams. Es ist nun unbestreitbar, daß viele Vorgesetzte ein 
klares Bewußtsein ihrer Amtspflichten haben. Außerdem mehren sich Publikatio- 
nen3, Exerzitien und Studientage, die Hilfen für eine bessere Leitung geben wollen. 
Die begierige Aufnahme solcher Anregungen ist sehr bezeichnend. Man kann schon 
heute beachtliche Erfolge feststellen, die für die Zukunft verheißungsvoll sind. 

6. Eine der schwierigsten Fragen, die Oberinnen augenblicklich zu lösen haben, 
betrifft die Aufrechterhaltung der klösterlichen Armut, in Anbetracht der Fort- 
schritte der Technik und der Bequemlichkeiten des modernen Lebens. Manches ist 
hier leicht zu entscheiden: so z. B. was die notwendige Anpassung an die 
Forderungen heutiger Krankenpflege und eines zeitgemäßen Unterrichts angeht. 
Aber der Weltgeist ist schlau, wie auch das Wohlgefallen an Bequemlichkeiten 
natürlich ist. Hat man immer der Verpflichtung zur Armut und Demut Rechnung 
getragen, die nicht nur für die einzelnen besteht, sondern für die Ordensgemein- 
schaften als solche (CIC, can 594,3)? Ist man sich in allen Kommunitäten dar- 
über klar, daß ein Drittel der Menschheit in sehr beklagenswerten Verhält- 
nissen leben? Für so allgemein verbreitete Probleme wie die Wohnungsnot, die 
Heimatlosigkeit, das Flüchtlingselend sollten sich alle Ordensgemeinschaften wirk- 
lich interessieren, und diejenigen, die die Möglichkeit dazu haben, sollten darüber 
hinaus konkret helfen. Zum mindesten sollte man sich fragen, wie"man in jedem 
Fall ein lebendiges Zeugnis vollkommener Losschälung, evangelischer Gastfreund- 
schaft und übernatürlicher Bevorzugung der Niedrigen und Armen geben könnte. 

Haben alle Ordenshäuser ihre Armenkasse? Pflegen sie alle ein genügendes Ver- 
trauen auf die göttliche Vorsehung, um den schweren und unvorhergesehenen Nöten, 
denen sie begegnen, ohne Hintergedanken zu entsprechen? Gibt es, wenigstens in 
den größeren Ordenskommunitäten, eine eigene Schwester für die Werke der Caritas, 
eine kluge und gütige Frau, deren Almosen, so gering sie auch sein mögen, verbun- 
den sind mit Ehrfurcht vor dem Leid und mit so übernatürlicher Gesinnung, daß 
sie fast mehr der Seele als dem Leib Gutes tun? Könnte man nicht auch durch 
eine bessere Organisation den bedürftigen Kommunitäten helfen und jenen Or- 
densfrauen, die ihr Vaterland und ihre Missionstätigkeit durch Vertreibung ver- 
loren haben ? 

7. Mit diesem Problem der Liebe und mit der Einfachheit der Lebenshaltung ist 
die Frage der inneren Selbstverleugnung, der körperlichen Abtötung und der Sühne 
verbunden. Wenn die Forderungen des Evangeliums überzeitlich sind, dann schei- 
nen das verschärfte Sündenbewußtsein in der Welt und anderseits die Leiden des 
geheimnisvollen Herrenleibes eine Erneuerung der Hochherzigkeit zu fordern. 

3 F. X. Ronsin S. J., Pour mieux gouverner, Paris Ed. Spes 1947; ders. Gouverner 
c'est... aimer; Schwesternführung, Ein Handbuch für Oberinnen. Bearbeitet u. herausgeg. 
von Prof. Dr. J. Zürcher SMB, Einsiedeln/Köln 1952 



436 Emil Bergh 

Selbstverständlich muß man dem starken Nachlassen unserer physischen Kräfte 
und den Schwächen unserer wenig ausgeglichenen Ckarakteranlagen Rechnung 
tragen. Trotzdem muß das Ordensleben der Welt die unbedingte Hochschätzung des 
Kreuzes erhalten. Die meisten Ordensfrauen tragen über ihrem Habit das Zeichen 
der Erlösung. Ist es auch von Tag zu Tag mehr ihrem Herzen und ihren Gliedern 
eingeprägt? Ermutigt man diejenigen, die von Gott zu einem Leben der Sühne 
berufen sind, da Er ihnen auch die physischen Kräfte bietet, ohne die sie keine Buße 
leisten können? Die Sorge für das gemeinschaftliche Leben muß immer verbunden 
sein mit der Ehrfurcht vor den göttlichen Berufungen zu einem strengeren Leben, 
an denen es Gott für diejenigen, die er inniger mit sich vereinigen will, nicht fehlen 
läßt. Zu den Ordensmännern hat jüngst der Heilige Stuhl in einem Rundschreiben 
an die Generalobern über das Maßhalten im Rauchen gesprochen4. Das ist allerdings 
noch wenig, wenn man an die körperlichen Strengheiten der Orden in früheren Zeiten 
denkt. 

8. Zum Schluß dieser Gewissenserforschung, die hauptsächlich eine Erforschung 
des Eifers in der Liebe war, ist noch eine Frage der Nächstenliebe und zugleich ärzt- 
licher Art zu beantworten. Ohne Zweifel versteht man heute besser als vor etwa 
30 Jahren die inneren Ursachen gewisser moralischer Krisen oder Depressionszu- 
stände, jener schwierigen Fälle, in denen eine religiöse Erschlaffung oder ein Man- 
gel an Zucht mit dem seelischen Zustand des Betreffenden zusammenhängt. Man 
versteht heute besser die •schwierigen Naturen", die zum großen Teil krank sind. 
Außer einem allgemeinen Verständnis sind aber noch besondere Kenntnisse not- 
wendig, um solche Fälle rechtzeitig aufzuspüren, und eine entsprechende Wachsam- 
keit, um der Krise durch eine geeignete Behandlung zuvorzukommen. 

///. Ausblick in die Zukunft 

Aufgrund der bisher festgestellten Tatsachen lassen sich nun unschwer einige 
Lehren ableiten, um in Zukunft reiche Fortschritte in der Liebe zu machen. Wir 
geben zunächst einige konkrete Anregungen für die augenblicklichen Verhältnisse 
und die oben erwähnten Notstände. Zum Schluß skizzieren wir dann die Grund- 
züge einer Sammlungsbewegung, der man den Namen •Apostolat der Liebe in und 
durch unsere Ordensfamilien'' geben könnte. 

A. Vor allem anderen muß man mehr denn je den Vorrang der Vertrautheit mit 
Gott im Gebet und in der. Arbeit sicherstellen. 

1. Zu diesem Zweck ist es wünschenswert, daß die geistliche Ausbildung der No- 
vizen und jungen Prof essen frohmachend sei, ausgerichtet auf die Herzensliebe 
und gestützt auf die Gnade Gottes. Gewiß, die Treue zur geschriebenen Satzung, 
zu den Konstitutionen und Gebräuchen, ist das Kennzeichen der wahren Liebe; 
darum muß die Ausbildung zur Erkenntnis und Liebe dieser Satzung hinführen. 
Aber die Unterstellung unter die äußere Satzung darf im Anfang nicht zu schroff 
sein, damit der Aufschwung der Seele zu Gott nicht vermindert und gelähmt wird. 
Eine klare Auslegung der •Verpflichtung der Liebe" (die nicht einfach eine Ver- 
pflichtung unter Sünde bedeutet), der Konstitutionen und Regeln vermag die Be- 

1 Revue des Communautes relig. 24 (1952) 16 



Das Ordensideal in den weiblichen Genossenschaften 437 

Ziehungen zwischen dem inneren Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist den 
Heizen einprägt, und seinen gesetzlich festgelegten Formulierungen deutlicher 
herauszustellen. 

2. Alles, was eine erleuchtete und solide Frömmigkeit erleichtern kann, ist zu 
empfehlen: eine gelenkte Freiheit in der Wahl der Art und Weise des Betens; 
Einteilung der Arbeiten zum Zweck der absolut notwendigen Sicherstellung der Ge- 
betsstunden; Vermehrung der Kenntnis der Heiligen Schrift durch Lesung, Studium 
und Unterricht; Fortschritt im Geist der Liturgie durch immer tieferes Eindringen 
in das Geheimnis der Eucharistie und der Mittlerschaft Mariens. 

3. Eine gewissenhafte Sorge für die jährlichen Exerzitien, die nur in ausgeruh- 
tem Zustand gemacht werden sollten, um wirklich Frucht aus ihnen zu ziehen. Nach 
Möglichkeit monatlich Einkehrtage, in Sammlung und Einsamkeit, weil sie nur 
dann wirken werden, 

4. Energisches Vorgehen gegen den Aktivismus unserer Zeit, eventuell sogar • 
so schwer es auch sein mag • durch Aufgeben apostolischer Arbeiten; dazu eine 
Lebensweise, die der Abspannung genügend Rechnung trägt (durch Schlaf, Er- 
holungsstunden, Urlaub) und darum die Seele in Stand setzt, sich leichter dem 
Einen Notwendigen zuzuwenden. 

5. Der Lehrunterricht der ersten Jahre, der die Seele der göttlichen Wahrheit 
aufschließt, muß das ganze Leben hindurch fortgesetzt werden. 

6. Eine gediegene und kluge Seelenführung muß diese Vorbereitung für die 
Vereinigung mit Gott leiten und unterstützen. 

B. Da die Kovizenmeisterinnen und Oberinnen die unentbehrlichen Werkzeuge 
für die geistliche Entwicklung der Seelen sind, muß man 

1. eine größere Sorgfalt auf die Vorbereitung derer verwenden, die für diese Auf- 
gaben berufen scheinen, 

2. sie gut auswählen und ihnen eine besondere Aufmerksamkeit bei ihren ersten 
Erfahrungen schenken, sie leiten, 

3. Mehr als andere bedürfen sie einer ständigen Bereicherung an religiöser Bil- 
dung zur Vertiefung ihres inneren Lebens. 

4. Eine sichere, aufrichtige Belehrung über alle Punkte des •Geheimnisses" des 
klösterlichen Gehorsams ist in gleicher Weise für die Vorgesetzten wie für die 
Untergebenen notwendig. 

C. Die Bildung wahrer Gemeinschaften muß das erste Ziel der Oberinnen sein. 
Davon wird die Ausstrahlung der allumfassenden Liebe abhängen. Darum muß man 
mit Eifer in allen, zumal in den zahlenmäßig starken Konventen (wenn notwendig 
durch Teilung der Kommunität in •Familien"), die schwesterliche Gemeinschaft zu 
verwirklichen suchen durch die gemeinsame Liturgie, durch Gemeinsamkeit der 
Pflichten und Güter. Das aber setzt voraus: 

1. Eine gewissenhafte Auswahl bei der Aufnahme der Kandidatinnen und be- 
rechtigte Forderungen vor der Zulassung zu den ewigen Gelübden. 

2. Einen Geist der Freude und des Vertrauens in den Beziehungen untereinander; 
eine beharrliche Pflege der Höflichkeit und des Anstandes und eine energische Zu- 
rück drängung aller Verstöße gegen die schwesterliche Liebe. 

3. Eine große Ungezwungenheit, verbunden mit viel Takt. 



438 Emil Bergh 

4. Ein Sich-Hüten vor Vereinfachungen durch schablonenmäßige Behandlung 
dessen, was ebenso individuell ist wie die Führung der Seelen zur Vollkommenheit. 

D. In der gegenwärtigen Zeit muß das klösterliche Leben ein besonderes Bei- 
spiel geben: 

1. Durch eine große Einfachheit und Demut; durch Einfachheit in Kleidung und 
Lebenshaltung und die Art und Weise, mit den Armen und Niedrigen umzugehen; 
durch eine Demut, die selbst den Schein von Machtwillen vermeidet und an nichts 
anderes denkt, als an der verborgensten Stelle zu dienen. 

2. Durch einen ausgeprägten Sinn für soziale Gerechtigkeit, durch eine einfühl- 
same Liebe, in der Sorge z. B. für das körperliche, geistige und religiöse Wohl der 
Angestellten, der Laienhelferinnen und der Dienstboten. 

3. Durch eine große, geduldige und sogar fröhliche Ausdauer im Ertragen der 
Lebensprüfungen und in den Ermüdungen der täglichen Arbeit. Man leidet so viel 
in der Welt! Die Schwestern in den Spitälern beim Familienbesuch, und selbst in der 
Schule haben so manche Gelegenheit zu trösten und zu ermutigen. Aber das Beispiel 
innerer Seelenstärke ist noch überzeugender als Worte. 

Wir wollen die praktischen Anregungen nicht noch weiter ausdehnen. Vieles von 
dem, was wir gesagt haben, nimmt ohnedies schon die Aufmerksamkeit der 
Oberinnen in Anspruch. Eine ungeheure Aufgabe • einfach zwar in Bezug auf ihre 
Grundlagen, aber unübersehbar in ihren Anwendungen • müßte sich vor den 
Augen einer Versammlung wie der unsrigen auftun. Im Laufe der •Ordensmonate" 
(nennen wir sie einmal so), die jetzt schon seit drei Jahren regelmäßig in Paray-le- 
Monial die Oberinnen und Novizenmeisterinnen unter dem Schutz des göttlichen 
Herzens Jesu vereinigen, um in der Erneuerung des eucharistischen Eifers das 
Mittel zu suchen, Apostel für die Ausbreitung der evangelischen Liebe im und 
durch das Ordensleben zu sein, ist diese Aufgabe verstanden worden. Folgender- 
maßen glaubte man das Ergebnis der dortigen Besprechungen formulieren zu 
sollen: 

•Das Apostolat der Liebe" durch das Apostolat des Gebets, des Leidens und der 
tätigen, hingebenden, demütigen, herzlichen und unmißverständlichen Liebe, ist 
weder ein juristischer Oberbau, noch eine fromme Vereinigung mit Statuten und 
Mitgliederlisten. Es ist vielmehr ein ganz übernatürlicher Liebesbund, eine bewußte 
Zusammenfassung der Gebete, der Leiden, der Liebesdienste aller Ordensleute, 
damit die ganze Kirche schöner und anziehender werde für alle, die sie nicht ge- 
nügend kennen. Die Seele dieser Bewegung ist das Herz Jesu selbst. Der Mittel- 
punkt ihrer täglichen Vereinigung untereinander ist das eucharistische Opfer, das 
sich in der sakramentalen Kommunion vollendet. Ihre Weisungen sind: Gelehrig- 
keit gegen den Heiligen Geist, Liebe zur Kirche, Gehorsam, Liebe ohne Maß5, 
besonders für die am meisten Enterbten, Mehrung der Fühlungnahme zwi- 
schen den Ordensfamilien und vielfältige gegenseitige Hilfe. Ihre Patrone: •Das 

5 Man wollte das Ideal in die Tat umsetzen, das P. Andre Prevot, der Gehilfe des hoch- 
würdigsten P. Jehon in der Ausbildung der ersten Herz-Jesu-Priester aufgestellt hatte: 
•Man muß die Liebe ohne Maß überborden lassen". Vgl. J. Keup, S. C. J., La charite divine, 
Pens6es du P. Andre Prevöt, Paris, Castermann (S. 51) 



Indisdier und christlidier Gleichmut 439 

unbefleckte und schmerzensreiche Herz Mariens", die Ordensgründer und -gründe- 
rinnen in der Glorie des Himmels. 

Im Zusammenhang mit einer solchen übernatürlichen Gemeinschaftsbewegung, 
die das ganze Ordensleben durchsetzt, erlauben wir uns bei dieser Gelegenheit 
einen Wunsch zu erneuern, der 1950 auf dem römischen Ordenskongreß ausge- 
sprochen wurde: der Heilige Vater möge ein besonderes liturgisches Fest einführen 
,zu Ehren aller heiligen Ordensstifter6. Sie alle waren um den Preis sehr harter 
Opfer Werkzeuge des Heiligen Geistes für neue, oft wunderbare Liebesausgießun- 
gen in die Welt. Ihre Sendung dauert fort und jetzt, wo sie alle in der Schau und 
Liebe ihres einzigen Herrn vereinigt sind, werden sie für ihre Nachkommen die 
Gnade erlangen, jeden Tag in der Liebe zu wachsen: auf daß sie alle eins seien! 

6 P. Larraona, der Sekretär der Religiosenkongregation verkündete sofort der Versamm- 
lung, daß dieser Wunsch beim Hl. Vater eine günstige Aufnahme gefunden habe. Der Plan 
zur liturgischen Feier aller heiligen Ordensstifter ist auf dem Wege zu seiner Verwirk- 
lichung. 

Indischer und christlicher Gleichmut 

Eine vergleichende Studie der Bhagavadgltä und der Ignatianischen Exerzitien 

Von Josef Neuner S. J.,  Poona  (India) 

Für den nicht-christlichen Religionsgeschichtler ist es eine unbestreitbare Tat- 
sache, daß die letzten Erfahrungen und Haltungen der Mystiker aller Religonen 
gleich sind. Auf den folgenden Seiten soll eine dieser Haltungen an den konkreten 
Texten analysiert werden, zunächst in ihren augenfälligen, bis in die Formulierung 
hinein überraschenden Ähnlichkeiten • obgleich doch die beiden Werke, die Bhaga- 
vadgltä und die geistlichen Übungen des hl. Ignatius, so weit als nur denkbar in 
Zeit und kulturellen Voraussetzungen auseinanderliegen • und doch in ihrer 
radikalen Unterscheidung, in der sich die Einzigartigkeit des Christentums deutlich 
ausspricht. 

Es soll die Lehre vom Gleichmut in den beiden Werken verglichen werden. 
Sicher ist es gerade diese Haltung, die, im Zusammenhang geistlicher Lehre gesehen, 
zum tiefsten und gemeinsamsten Besitz der religiösen Menschheit gehört: Das 
Hinaussteigen über die Vielgestaltigkeit und das Kräftespiel der Welt, über Nei- 
gung und Abneigung, über die •Paare" der Erfahrungen, in die jenseitige und all- 
umfassende Einheit Gottes. 




