Indischer und christlicher Gleichmut 439

unbefleckte und schmerzensreiche Herz Mariens“, die Ordensgriinder und -griinde-
rinnen in der Glorie des Himmels.

Im Zusammenhang mit einer solchen iibernatiirlichen Gemeinschaftshewegung,
die das ganze Ordensleben durchsetzt, erlauben wir uns bei dieser Gelegenheit
einen Wunsch zu erneuern, der 1950 auf dem romischen Ordenskongref ausge-
sprochen wurde: der Heilige Vater mége ein besonderes liturgisches Fest einfithren
zu Ehren aller heiligen Ordensstifters. Sie alle waren um den Preis sehr harter
Opfer Werkzeuge des Heiligen Geistes fiir neue, oft wunderbare Liebesausgieflun-
gen in die Welt. Thre Sendung dauert fort und jetzt, wo sie alle in der Schau und
Liebe ihres einzigen Herrn vereinigt sind, werden sie fiir ihre Nachkommen die
Gnade erlangen, jeden Tag in der Liebe zu wachsen: auf daf sie alle eins seien!

¢ P. Larraona, der Sekretdr der Religiosenkongregation verkiindete sofort der Versamm-
lang, daf} dieser Wunsch beim HI. Vater eine ginstige Aufnahme gefunden habe. Der Plan
zur liturgischen Feier aller heiligen Ordensstifter ist auf dem Wege za seiner Verwirk-
lichung.

Indischer und christlicher Gleichmut

Eine vergleichende Studie der Bhagavadgita und der Ignatianischen Exerzitien
Von Josef Neuner S.J., Poona (India)

Fir den nicht-christlichen Religionsgeschichtler ist es eine unbestreitbare Tat-
sache, daf die letzten Erfahrungen und Haltungen der Mystiker aller Religonen
gleich sind. Auf den folgenden Seiten soll eine dieser Haltungen an den konkreten
Texten analysiert werden, zunéchst in ihren augenfilligen, bis in die Formulierung
hinein uberraschenden Ahnlichkeiten — obgleich doch die beiden Werke, die Bhaga-
vadgita und die geistlichen Ubungen des hl. Ignatius, so weit als nur denkbar in
Zeit und kulturellen Voraussetzungen auseinanderliegen — und doch in ihrer
radikalen Unterscheidung, in der sich die Einzigartigkeit des Christentums deutlich
ausspricht.

Es soll die Lehre vom Gleichmut in den beiden Werken verglichen werden.
Sicher ist es gerade diese Haltung, die, im Zusammenhang geistlicher Lehre gesehen,
zum tiefsten und gemeinsamsten Besitz der religisen Menschheit gehért: Das
Hinaussteigen iber die Vielgestaltigkeit und das Kraftespiel der Welt, iiber Nei-
gung und Abneigung, iber die ,Paare” der Erfahrungen, in die jenseitige und all-
umfassende Einheit Gottes.



440 Josef Neuner

Ignatius lebrt:

Es ist daher notwendig, uns gleich-
miitig zu machen gegeniiber allen
geschaffenen Dingen, soweit dies
dem Wahlvermégen unseres freien
Willens iiberlassen ist,und nicht etwa
unter ein Uerbot féllt, so dafl wir von
unserer Seite nicht mehr geneigt sind
2 Gesundheit als zu Krankheit, zu
Reichtum als zu Armut, zu Ehre als zu
Schmach, zu langem Leben als zu kur-

In der Gita lebrt Krsna:

Wer Feind und Freund fiir gleich
halt, Ehre und Schmadh, Kilte und
Wdrme, Lust und Leid, wer frei ist
vom Haften, wer Tadel und Preis
in Gleichmut hinnimmt, schweigend,
zufrieden mit jeglichem Geschick,
ohne Heim, feststehend, der ist mir
lieb (12,18 f).

«.. heiteren Wesens, nicht trau-
ernd, nicht begehrend, allen Wesen

zem Leben, und so fort in allen iibri-
gen Dingen, einzig verlangend und
wahlend das, was uns mehr hinfiihrt
zu dem Ziel, wegen dessen wir ge-
schaffen sind (Fundament).

gegeniiber gleich, gewinnt er die
hochste Liebe xu mir (18, 54).

Es handelt sich in diesen Zitaten nicht etwa um isolierte Texte, sondern um die
Grundhaltung, die von dem nach Vollendung strebenden Menschen in beiden Wer-
ken verlangt wird, um die Unbeirrbarkeit des Auges, das durch alle Wirrnis der
Welt einzig anf Gott als das letzte Ziel hinschaut, und um den sicheren Schritt, der
durch die Gegensitze der ,Paare hindurchgeht, frei von allem Geschaffenen,
gebunden allein von Gott. -

Es ist also die Absicht der folgenden Seiten, zuerst die auffallenden Parallelen
nachzuzeichnen, und damit tatsichlich etwas von dem heiligen, gemeinsamen Besitz
der religiésen Menschheit darzustellen, Aber es wire falsch, und keineswegs im
Interesse religidser Erkenntnis oder Ubung, es bei der Darstellung der gemein-
samen Ziige bewenden zn lassen. Hinduismus sowohl wie Christentum werden nur
dann verstanden (soweit sich letzte Grundlagen religiosen Lebens verstehen lassen),
wenn sie in ihrer Eigenart begriffen werden. Das geschieht aber nicht durch irenische
Verwischungen, sondern in der Zeichnung deutlicher Grenzen. Diese Grenzen laufen
nicht etwa nur an der Oberfliche, wahrend die tieferen Griinde gemeinsam wiren
— so mochte-es die vergleichende Religionslehre immer wieder haben — sondern
sie schneiden bis in die letzte Haltung hinein. Es wird in dieser Gegenitberstellung
konkret klar, was der Christ meint, wenn .er in Gottes offenbarendem Wort die
Erl6sung sowohl wie das Gericht iiber die Menschheit, und gerade iiber die religidse
Menschheit sieht.

Aus einer solchen Gegeniiberstellung ergibt sich auch die Hoffnung, daf sich fiir
das Verstindnis der christlichen Lehre und Haltung Sichten 6ffnen, die das spezifisch
Christliche, das Einzigartige christlicher Offenbarung gegeniiber dem allgemeinen
religiGsen Besitz der Menschheit deutlich machen. Gewifl hat Christentum sein gott-
gegebenes Eigenleben immer gelebt, aber es ist sich seiner Reichtiimer oft nur im
Gegensatz zur Héresie voll bewufit geworden. Vielleicht kommt wieder die Zeit,
in der sich das christliche Selbstbewufitsein nicht mehr nur im Gesprach mit irrigen
Auslegungen der christlichen Botschaft, mit der Héresie, bereichert, — im Grunde



Indischer und christlicher Gleichmut 441

eben doch nur im Selbstgcspréiuch des Gotteswortes — sondern wie in der Ur'zcit’de;
christlichen Verkiindigung im weltweiten Gespriach mit der unerldsten Welt, zu
der es von Anfang an gesprochen war.

Die Einengung der Fragestellung auf die Bhagavadgita auf der einen Seite, und
auf die Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius auf der anderen Seite hat zunichst den
praktischen Grund, die Gegeniiberstellung auf einem klar umrissenen Gebiet durch-
zufithren. Die Hintergriinde der Bhagavadgita in der hinduistischen Tradition und
der Geistlichen Ubungen in der Gesamtheit christlicher Lehre miissen natiirlich
immer bewuflt bleiben. Uber den reprédsentativen Charakter der gewihlten Werke
kann man wohl kaum zweifeln. Die Ignatianische Lehre vom Gleichmut ist ja tat-
sachlich eine letzte Formulierung und Zuspitzung uralter christlicher Traditionen,
fiir Indién aber gibt es kein Buch von gleicher allgemeiner Anerkennung und Hoch-
schitzung bis in die Gegenwart wie die Bhagavadgita. — Da die Lehren des Exer-
zitienbiichleins als bekannt vorausgesetzt werden konnen, werden sie im folgenden
nur skizzenhaft gegeben.

I. Die Parallelen
1. Die Lehre vom Gleichmut

a) Ignatius’ Lehre vom Gleichmut besteht in der Forderung, das ungeordnete
Begehren materieller oder geistiger Giiter zn iiberwinden, d. b. sich ihnen gegeniiber
gleichmiitig zu stimmen. Vor ihm steht die Tatsache, in tausendfacher Erfahrung
bestitigt, da der Mensch ohne besondere Anstrengung diesen Gleichmut nicht
besitzt. Die ,ungeordneten Neigungen“ (Annot. 1), die ,Unordnung meiner Hand-
lungen® (1. Wodke), die ,fleischliche und weltliche Liebe® (Betrachtung vom Kénig-
tum Christi) berauben den Menschen der inneren Freiheit den geschaffenen Dingen
gegeniiber. :
- Die Gegensatzpaare, denen gegeniiber der Mensch den Gleichmut gewinnen soll,
sind, nach dem Fundament der Exerzitien, Gesundheit-Krankheit, Reichtum-Armut,
Ehre-Schmach, langes Leben-kurzes Leben. Dieselben Paare erscheinen, unter Weg-
lassung von Gesundheit-Krankheit, in der Beschreibung des zweiten Grades der
Demut. In der Darstellung des dritten Grades der Demut nennt Ignatius: Armut-
Reichtum, Schmach-Ehre, als eitel und toricht — oder als weise und klug gelten.

b) In ganz dhnlicher Weise stellt die Bhagavadgiti den inneren Gleichmut in die
Mitte allen ethischen und religidsen Strebens. Meist stehen die Gleichmut-Texte im
Zusammenhang des Yoga-Ideals, das die Gita zwar aus der Tradition iibernimmt, aber
in ethisch-religidsem Sinne vergeistigt. Fiir die Gita ist der Yogin nicht mehr der
Zauberer, der durch die Kenntnis und Beherrschung verborgener Seelenkrifte zu
anflerordentlicher Macht gelangt, sondern die Akzente des Strebens sind ganz in die
charakterliche Festigkeit und die eindeutige Ausrichiung des Menschen auf die
Ordnung des Absoluten gelegt. In der Gita wird die Yoga-Ubung innigst mit der
Ganzhingabe des Menschen an den personlichen Gott verbunden. Der gefihrlichste
“Feind dieses Strebens ist die Neigung und Haftung, durch die sich der Mensch in die
Sinnendinge, in ibre Verblendung und Verginglichkeit verstrickt. ‘



442 Josef Neuner

»Die Beriihrung mit der Sinnenwelt bringt kalt und warm, Lust und Schmerz; sie
kommen und gehen ohne Bestand; ertrage sie. Wen diese nicht verwirren, wem Pein
und Lust gleich gelten, der feste Mann ist reif fir Unsterblichkeit® (2, 14f). — ,Tu
dein Werk, feststehend, in Yoga, aufgehend alles Haften, sei gleich in Erfolg und
Miflerfolg. Gleichmut wird Yoga genannt® (2, 48). Wessen Seele im Leid nicht
verwirrt wird, und in der Lust frei bleibt vom Begehren, frei von Liebe, Furcht und
Zorn, der heifit ein feststehender Mann, ein Schweiger (muni, oft im allgemeinen
Sinne fiir den Asketen gebraucht). Wer fir nichts Anhédnglichkeit empfindet, wer
Gutem und Bésen gegeniiber weder Freude noch Hafl empfindet, dessen Weisheit
ist fest gegriindet® (2, 56 f). ,Zufrieden mit allem, was ihm zust6ft, hinausgehend
iiber die Paare, ohne Neid, gleichmiitig in Erfolg und Miflerfolg, wird er durch
Werke nicht gebunden® (4, 22).

Die Paare, die die Gita als konkrete Beispicle anfithrt, sind teils dieselben, die
Ignatius nennt, teils verwandt. Gerade aus der Verschiedenheit der Formulierung
bei Gleichheit der zugrunde liegenden Idee wird die erstaunliche geistige Parallele
besonders deutlich. Die Gita kennt folgende Gegensatzpaare: Lust-Leid (2, 14; 2,
38; 12, 18; 15, 5); Gewinn-Verlust (2, 38); Sieg-Niederlage (2, 38); Erfolg-Miflerfolg
(2,48; 4,922; 18,26); Ehre-Schmach (12,18; 14,25); Kilte-Hitze (2,14; 12, 18);
Lob-Tadel (12, 19; 14, 24); Freund-Feind (6, 9; 12, 18; 14, 25); Erde, Steine, Gold
(6, 8; 14, 24); Liebe-Haf (7,27); Gut-Bés (2, 57; 9, 28).

2. Gleichmut als Freiheit zum Goitesplan:

a) Fir Ignatius ist Gleichmut nicht blof}, und nicht hauptsichlich eine subjektive
religiose Haltung. Er ist Voraussetzung zum Dienst an dem Plan, den Gott fir die
Welt, und fir den ecinzelnen in der Welt, vorherbestimmt hat. Die geistlichen
Ubungen werden geradezu beschrieben als ein Mittel ,von sich hinwegzutun alle
ungeordneten Neigungen, und, nachdem man sie hinweggetan hat, den gottlichen
Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung seines Lebens“ (Annot. 1). Die
ausdriickliche Gleichmutsforderung im Fundament wichst hervor aus dem Ziel
des menschlichen Lebens, ,Gott zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen, ihm zu dienen,
und dadurch seine Seele zu retten. Alles iibrige auf dem Angesicht der Erde ist
geschaffen wegen des Menschen, damit es ihm helfe zur Erreichung des Zieles,
wegen dessen er geschaffen ist. Daraus folgt, daf der Mensch es so weit gebrauchen
sol], als es ihm hilft zu diesem Ziele, und sich so weit seiner entledigen soll, als es
ihm hinderlich ist zu diesem Ziele. Es ist daher notwendig, uns gleichmiitig zu
machen usw.“ Die Haltung des Gleichmuts ist also ausgerichtet anf das letzte Ziel
des Menschen, auf den Dienst Gottes und das eigene Heil.

In den Anweisungen zur Wahl erlangen die Bemithungen um den Gleichmut ihre
konkrete Anwendung. Nicht nur wird im zweiten Grad der Demut nochmals das
Ideal des Gleichmuts ausdriicklich formuliert, sondern es wird mit allem Nachdruck
betont, dafl jede Wahl im geschopflichen Bereich sich nur auf Mittel beziehen kann,
mit denen das absolute Ziel des Menschen erlangt werden soll: ,Nichts also darf
mich bewegen diese oder jene Mittel anzuwenden oder sie aufzugeben, als allein
der Dienst und das Lob Gottes unseres Herrn und das ewige Heil meiner Seele.”



Indischer und christlicher Gleichmut 443

b) Gewifl gibt es im Ostlichen Denken die Tendenz, den Gleichmut im negativen
Sinne zu verstehen, als das Heraustreten aus dem zwingenden Weltgesetz des
Karma in einen Bereich freien, rein geistigen Bewuftseins, oder jenseits allen Be-
wufltseins. Nicht nur der Buddhismus hat solche Ideale vertreten sondern auch
Philosophenschulen des Hinduismus, wie das System des dualistischen Samkhya und
manche Richtungen des Vedanta. — Allein in der Gita erscheinen die negativen
Haltungen des Gleichmuts, das Heraustreten aus der Welt des Begehrens und
Fiirchtens, aufgewogen durch die Forderung der vorbehaltlichen Hingabe an Gottes
Weltwillen. Das ,Absolute“, das jenseits der ,Paare“ liegt, ist nicht eine neutrale
Sphire der Indifferenz, des Ersterbens alles Lebens und Liebens, sondern es ist die
personale Mitte des Weltprozesses. Es ist der personliche Gott Bhagiavan, der
Erhabene. ,Alle Wesen gehen ein in meine Urnatur, wenn ein Weltzeitalter zu
Ende geht; und wenn ein Weltzeitalter beginnt, dann sende ich sie wieder hervor.
Auf Grund meiner eigenen Urnatur sende ich wieder und wieder hervor die ganze
Welt dieser Wesen, machtlos unter der Gewalt der Natur® (9,7f). Dieser person-
liche Gott lebt jenseits des Weltgeschehens, und doch ist er die einzige Kraftquelle,
aus der die unaufhorlichen Kreise des Weltgeschehens ihre Energien empfangen.
,Von mir, dem Unoffenbaren, ist dieses ganze Universum durchdrungen. Alle
Dinge stehen in mir, aber ich stehe nicht in ihnen. Noch stehen die Dinge in mir.
Siehe da meine Herrenmacht. Trager der Wesen, nicht stehend in ihnen, ist es mein
Selbst, das die Dinge ins Dasein bringt” (9, 4f).

Fir die Gita also ist die Welt nicht nur der unerklirliche Schleier der Maya, der
iiber das Absolute fillt und es in begrenzten Formen erscheinen 1afit, noch ist die
Welt ewigen und autonomen Seins, sondern sie ist die empirische und objektive
Offenbarungsform des personalen Gottes, hervorgehend aus seinem ewigen, urnot-
wendigen Weltwillen.

Fiir den Menschen, der sich in der Welt findet, ergeben sich zwei Moglichkeiten:
Er mag sich in der blinden Notwendigkeit des Weltprozesses verlieren, ohne
dessen Sinn und Ursprung zu begreifen, sich identifizieren mit den empirischen
Michten, die das Dasein in Gang halten, mit Begehren und Wirken. Dann lebt er
in der Verblendung und im Leid der Welt, und er bleibt an das Rad der immer
neuen Wiederkehr gebunden, an Geburt und Tod. — Er kann sich aber auch heraus-
16sen aus dieser Bindung und seinen Standort im hichsten Wesen und im Ursprung
allen Weltgeschehens finden, und das eben geschieht im Gleichmut gegeniiber den
,Paaren“. Solcher Gleichmut entriickt den Menschen nicht der Welt, er nimmt
keineswegs die Verantwortung fir die innerweltliche Aufgabe von ihm, aber er
nimmt die Blindheit von seinen Augen, die ihn nur die Verwirrung des Welt-
geschehens sehen lieff, und er 16st die Schuldverstrickung, die den irdischen Men-
schen mit der Selbstsucht seiner Begierden bindet.

In der Gita also ist der Gleichmut mitten in die geschichtliche Situation und Auf-
gabe des Menschen gestellt; er ist nicht ein Weg blof} individueller Erlésung, son-
dern der Bereitschaft zu Gottes Weltwillen. Arjuna, der Held des Gedichtes, steht
auf dem Schlachtfeld, zwischen den aufgereihten Heeren, im Bruderkrieg. Er sieht
den Wahnsinn des gegenseitigen Mordens, das die Sippe mit Untergang bedroht,
und er blickt in das Chaos, das aus dem unseligen Beginnen aufsteigen wird. Darf
er kimpfen und sich an dem Frevel mitschuldig machen? — Diese begrenzte bisto-



444 Josef Neuner

rische Situation Arjunas weitet sich zur Weltbiihne. Kein Mensch, so lehrt die Gita,
kann seiner Situation in der Welt entrinnen, er bleibt hineingeflochten in das Wer-
den und Zergehen des Weltprozesses. Es ist ithm nie gestattet, sich in die geborgene
Sphire individueller Weltabgeschiedenheit zuriickzuziehen. ,Wenn du etwa im Ich
Zuflucht finden mochtest und denkst: Ich will nicht kimpfen, so ist dieser Entschlufl
nichtig. Deine Natur wird dich dazu zwingen. Gebunden durch dein Karma, das aus
deinem eigenen Wesen geboren ist, wirst du selbst wider deinen Willen tun, was
du nicht tun willst. Der Herr wohnt im Herzen aller Dinge, o Arjuna, und lifit
durch seine Macht kreisen alle Dinge, befestigt am Rade® (18, 59—61). Aber trotz
dieser Bindung an die Welt und ihren Kreislauf kann sich der Mensch von Schuld
frei halten. Auflerlich kann er dem Widersinn des Weltgeschehens nicht entrinnen,
innerlich aber kann und muf} er den Gleichmut bewahren, und dadurdh: frei bleiben
von Verstrickung und Schuld: ,Halte gleich Lust und Leid, Gewinn und Verlust,
Sieg und Niederlage. So giirte dich zur Schlacht und du wirst keine Schuld auf dich
laden® (2, 38). ‘

Gerade dieser Gedanke der bewufiten Werkzeuglichkeit des Menschen in Gottes
Hand steht in der Mitte der Gita, in jenem Kapitel, das (rack R. Otto) zum eigent-
lichen epischen Kern des Lehrgedichtes gehért, zur ,Urgita“, vor allen Uberlagerun-
gen durch Lehrtraktate und Glossen, das jedenfalls, abgesehen von jeder literar-
kritischen Theorie, den dramatischen Hobepunkt der Gita darstellt. Es ist die
Vision der kosmischen Gestalt Krsnas. Arjuna méchte das Urgeheimnis Gottes und
der Welt nicht nur wissen, ,es verlangt mich zu sehen deine Herrengewalt, o hoch-
stes Wesen!“ (11, 8) Als Antwort wird ihm in grauenhafter Realistik gezeigt, wi¢
alle Wesen wieder in den Abgrund hineinstiirzen, aus dem sie hervorgekommen
sind. Krsnas Riesengestalt umspannt Himmel und Erde. In seinem schauerlichen
Rachen starren die Zihne gleich den Flammen des Weltenbrandes, die das Univer-
sum verschlingen. Arjuna sieht die Kriegsmannen, die in Schlachtreihe aufgestellt
sind, hineingeschliirft in den grausigen Rachen, hingend zwischen den Zihnen. Sie
cilen dem Untergang zu wie die Motten dem Licht, wie die Strome dem Ozean
Arjuna empfingt die Deutung des Gesichtes:

Der Erhabene sprach:

»1ch bin die Zeit, die alle Welt vernichtet,
erschienen, um die Menschen fortzuraffen,

auch ohne dich sind sie dem Tod verfallen,

die Kampfer all, die dort in Reiken stehen.

Darum erhebe dich, Ruhm sollst du erwerben,

den Feind besiegend, freu dich reicher Herrschaft;
durch mich sind diese frither schon getitet,

sei du nur Werkzeug, Kimpfer mit der Linken.*
(11, 82f. Ubersetzung nach Schroder)

_ In dberwiltigender Vision also siecht Arjuna Gott als das letzte Geheimnis
des Weltgeschehens. Alle Wesen stammen'aus Gott, sie gehen in ihm unter. Men-
schen sind nur Werkzenge des Gotteswerkes, sie tun ihren Dienst im Weltgeschehen,
wissend oder unwissend. Arjuna soll nicht aus blindem Trieb wirken und kimpfen,



Indischer und christlicher Gleichmut 445

sondern als wissendes Werkzeug in den Weltensphiren, die aus dem unbegreif-
lichen Herrentum der gottlichen Majestat ins Dasein rollen. Gleichmut also bedeu-
tet in der Gita, dhnlich wie bei Ignatius, die Bereitschaft des Menschen ohne persén-
- liches Haften und Begehren, dem héchsten géttlichen Willen in der Vollbringung
seines Weltenwillens als Werkzeug zu dienen.

3. Gleichmut und Heil

a) Wenn Ignatius vom Heil des Menschen spricht, so meint er keineswegs die
Méglichkeit, in eine neutrale Sphire der Uninteressiertheit am Weltgeschehen ein-
zutauchen und darin fiir die Rettung der eigenen Seele in gesicherter Abgeschie-
denheit Sorge zu tragen. Heil ist vielmehr Dienst, an der Stelle, wo Gott den Men-
schen haben will, und sei es mitten im Getriebe der Welt. Nur in diesem Dienst
findet der Mensch Gott. Das echte Kommen zu Gott besteht nur in dem Eingehen
in seinen Willen. Deshalb stehen auch in den Gleichmutstexten der Exerzitien
Dienst und Heil stets nebeneinander (im Fundament und im zweiten Grad der
Demut), und wo es sich um die entscheidende Tat des Menschen in der Standeswahl
handelt, wird von neuem gefordert, ,dafl das Auge unserer Absicht einfach sei,
einzig auf das Ziel gerichtet, zu dem hin ich geschaffen bin, nimlich das Lob Gottes
und das Heil meiner Seele“. Wo deshalb Ignatius die Vollendung des Menschen
beschreibt, in der Betrachtung zur Erlangung der gottlichen Liebe, da erscheint der
Mensch nicht etwa in der engen, individualistischen Hingabe an seinen Gott, son-
dern vielmehr, wie bei allen grofien Betrachtungen der Exerzitien, ,vor Gott, unse-
rem Herrn, den Engeln und Heiligen, die fiir mich eintreten“. Das Bewufitsein der
Gegenwart Gottes senkt sich hinein in die ganze Weite und Fiille der Welt. Die
Kreatur ist nicht etwa Feind und Hindernis der Gottesliebe, sondern ich soll sie be-
trachten als das Geschenk Gottes an mich, ,wieviel Gott unser Herr getan hat fiir
mich, wieviel Er mir gegeben hat aus dem, was Sein ist“. Ich soll ferner betrachten,
~wie Gott wohnt in den Geschopfen, und weiter, ,wie Gott arbeitet und wirkt um
meinetwillen in allen geschaffenen Dingen auf dem Antlitz der Erde“, und zuletzt,
wie ,alle Giiter und Gaben sich herabsenken von oben“. Dem Menschen, der sich
aus dem Begehren der Welt geldst hat, wird die Welt wiedergegeben als Gabe
Gottes, so daf er in ihr seinen Gott findet, und in jedem Geschdpf ein offenes Tor
besitzt, durch das er in die Gegenwart und Liebe seines Gottes eintreten kann.
Der Eintritt erfolgt jedesmal in der hochherzigen Antwort der Liebe, in der Hin-
gabe des ganzen Selbst in Gottes heiligen Dienst.

b) Auch die Gita kennt kein anderes Heil als eben das Einswerden mit Gott in
der vollkommenen Hingabe des Dienstes. Zunachst fithrt die Haltung des Gleich-
muts zum festen Stehen im Ewigen: ,Frei von Stolz und Verblendung, siegreich
uber falsches Haften, stetig im Ur-Selbst, alles Begehren befriedet, erldst von den
Paaren’, die als Lust und Leid bekannt sind, gehen sie ohne Verblendung in jenen
nnverdnderlichen Standort* (15,5). Hat der Mensch aber einmal diesen festen
Stand gefunden jenseits der gleitenden Welt, dann findet er auch in der Welt
seinen Gott: , Wer den héchsten Herrn sicht, wohnend in allen Wesen, den Unver-
ganglichen in den Verganglichen, wer das sieht, der sieht in Wahrheit. Denn wenn
er iiberall in gleicher Weise den Herrn gegenwartig sieht, so wird nicht das Selbst



446 . Josef Neuner

das eigene Selbst toten (d. h. der Mensch wird nicht sein eigentliches Selbst in Ver-
blendung verlieren), er geht zum hochsten Ort“ (13, 27).

In diesem Gott-Finden in allen Dingen besteht das Heil: ,Der Mensch mit be-
herrschtem Selbst, der den Atman in allen Dingen sieht, und alle Dinge im Atman,
der auf alle Dinge mit Gleichmut hinblickt, der mich iiberall sicht und alles in mir,
dem gehe ich nicht verloren, und er mir nicht. Wer feststehend in der Einheit mich
verehrt, der ich in allen Dingen wohne, wo immer er weile, ein solcher Yogin weilt
in mir“ (6,29—31). Auf dieser Stufe der Gottvereinigung kann der Mensch auch
sein ganzes irdisches Tun in Gottesdienst wandeln. Er braucht nichts mehr von den
komplizierten Riten der brahmanischen Opfer oder von der Gelehrsamkeit vedi-
schen Wissens, sein Leben in Gott wird zur kindlichen Geste des Schenkens, die nicht
den materiellen Wert der Gabe mifit und zdhlt, aber um so mehr auf die Echtheit und
Ganzheit der Hingabe bedacht ist: , Wer mir in der Hingabe ein Blatt, eine Blume,
eine Frucht, einen Trunk Wasser opfert, das nehme ich an als in Liebe dargereicht,
mit frommem Gemiit. Was immer du tust, was du issest, was du an Opfern dar-
bringst, was an Askese, das tue als ein Opfer an mich. So wirst du von den Banden
des Wirkens (Karma) erldst, vom guten wie vom iiblen, in Ubung und Entsagung
wirst du, das Selbst beherrschend, Erlosung finden und zu mir gelangen® (9, 26—28).
Dies Wohnen bet Gott ist nicht nur eine Erwartung der Zukunft, sondern erfiillt
sich schon im irdischen Leben der Frommen: ,Er wohnen die, welche mir mit From-
migkeit (bhakti) anhangen, in mir, und ich wiederum in ihnen® (9, 29). Heil gibt es
also nach der Gita nur in der dienenden Hingabe allen Seins und Wirkens an den
in der Welt wesenden, und doch in unendlicher Jenseitigkeit verborgenen Gott.

I1. Der Gegensatz

Es ware schon, bei diesen Parallelen stehen zu bleiben. Und in der Tat, wenn in
diesen parallelen Aussagen das Entscheidende zur Lehre vom Gleichmut gesagt
wire, dann wire es auch uns gestattet, iiber akzidentelle Unterschiede hinwegzu-
schauen. Aber das Entscheidende zur Lehre vom Gleichmut ist eben noch nicht
gesagt, auf keiner der beiden Seiten, oder wenigstens ist es nicht geniigend ins
Licht gehoben, um den tiefen und grundsitzlichen Unterschied aufzudecken, der
zwischen den beiden Gleichmutslehren liegt. Wir haben, die vorausgehenden Erwi-
gungen tiefer fithrend, zuerst von den metaphysischen und religiésen Begriindungen
der beiden Gleichmutslehren zu sprechen, wir haben sodann aufs neue im Gleich-
mut die Moglichkeit des Menschen zu sehen, sich Gottes Weltplan einzufiigen; aber
wir haben genauer nach dem Inhalt dieses Weltplanes und nach seinem Sinn zu
fragen. — Endlich stellt sich nochmals die Frage nach der Vollendung des Men-
schen, der dienend in Gottes Weltenplan eingeht; aber wir haben genauer nach dem
konkreten Menschenbild zu fragen, das sich aus den beiden Gleichmutslehren ergibt.

1. Die Begriindung der Lehre vom Gleichmut

Jede Gleichmutslehre, die Anspruch auf eine metaphysische Begriindung erhebt,
ruht auf einer Hierarchie von Werten. Gott allein ist hichstes Gut und letztes Ziel.
Jedes geschaffene Gut mufl vor diesem hochsten Zicl zuriickgestellt werden. Darin
stimmen Ignatius und die Gita iiberein. Auch in der Anerkennung der Dringlichkeit



Indischer und christlicher Gleichmut 447

des Ringens um den Gleichmut sind beide gleich unentwegt. Beide sind tief erfiillt
von der Tatsache, dafl der Mensch von Natur aus diesen Gleichmut nicht besitzt,
daf vielmehr die end-giltige, d. h. itber die zeitliche Existenz hinausweisende Aus-
richtung des Menschen, stets in Gefahr ist vor den augenblicks-giltigen Neigun-
gen der wandelhaften Sinnenwelt verdunkelt und vergessen zu werden. Aber die
Frage bleibt zu beantworten, wie die beiden diese Situation des Menschen erklaren
— und eben diese Erklarung fibrt zu einem ersten und entscheidenden Unterschied
in der Gleichmutslehre: zum Unterschied im Verstindnis der Welt.

a) Wenu Ignatius vom Haften an der Sinnenwelt als der groflen Gefahr reli-
giosen und sittlichen Strebens redet, so meint er in erster Linie die im Herzen des
Menschen vorhandene Unordnung. Die Welt als solche ist gut, und daher ist auch
die objektive Wert-Ordnung auflerhalb des Menschen durchaus vorhanden. Seine
grundlegenden Uberlegungen beginnt ja Ignatius mit dem Satz, dafl der Mensch
von Gott geschaffen ist, und daf auch alle Dinge auferhalb des Menschen von Gott
geschaffen sind. In eben dieser Tatsache ist die Einordnung des Menschen auf das
letzte Ziel und die Unterordnung aller geschaffenen Dinge unter dieses Ziel begrun-
det. Kein Geschopf ist in sich minderwertig oder gar schlecht, nur die Haltung des
Menschen gegeniiber der Welt ist verkehrt. Deshalb richten sich auch seine- grund-
sitzlichen Forderungen an den Menschen, an seine ,ungeordneten Neigungen“
(Annot. 1), die ,Heischliche und weltliche Liebe* (Betrachtung vom Kénigreich
Christi). Die rechte Ordnung wird einfach dadurch erreicht, dafl ,der Mensch sich
selbst besiege und sein Leben ordne, ohne sich dabei von irgendeiner Neigung
bestimmen zu lassen, die ungeordnet ware* (Titel), oder ,dafl ich die Unordnung
meiner Handlungen spiire, sie verabscheue, mich bessere und mich ordne“ (1.
Wodhe, Ubung 3).

Freilich bleibt diese Unordnung, die aus dem Herzen des Menschen stammt, nicht
rein innerlich. Ignatius mochte, dafl wir in der Siindenbetrachtung spiiren, wie aus
dem rein innerlichen Akt der Engel, und dann der ersten Menschen, aus jenem
»nicht wollend Gebrauch machen von ihrer Freiheit“, die gesamte Schopfung ver-
dunkelt wird. Deshalb spricht auch Ignatius im Zusammenhang der Siinde vom
Leib als Kerker und von der Welt als dem Verbannungsort (1. Wodhe). Deshalb
bittet er auch neben der Einsicht in die Unordnung des Herzens um die ,Erkennt-
nis der Welt, auf dafl ich sie verabscheue und die weltlichen und eitlen Dinge von mir
entferne” (ebd. Zwiegesprich). Aber es ist das eitle Herz, das die Weltdinge eitel
macht, und es ist wegen der dem Menschen einwohnenden Siinde, dafl der dem
Menschen bestimmte Wohnort des Paradieses zur Wiiste wurde. — Im gleichen
Ausmaf}, in dem der Mensch sein Herz zu Gott wendet, beginnt auch die Welt
wieder im urspriinglichen Licht ihres Schopfungsmorgens zu strahlen — im erstan-
denen Christus wird eben diese Welt von Fleisch und Blut erfillt von den Herrlich-
keiten der Verkliarung. Nie ist diese Welt der Materie von Gott ausgestofien. Selbst
wo Christus zur ,Sinde“ geworden ist und das Todesleiden der Menschheit an sei-
nem Leibe getragen hat, bleibt sein materieller Leib ,immer vereint mit der Gott-
heit* (4. Woche); und in der Auferstehung ist es die ganze verkliarte Menschheit
Christi, ,mit Leib und Seele®, die im Lichte der Gottheit leuchtet, und fiir die im
Dammern des Karsamstags harrende Menschheit das wachsende Licht des Oster-
morgens herauffihrt.



448 4 Josef Neuner

b) Auch die Gita kennt die ungeordneten Neigungen des Menschenherzens und
gerade die in der Gita am meisten gelehrte Form des Yoga lafit sich wohl am
besten (mit R. Otto) als Charakter-Yoga bezeichnen. Sie sucht Erlésung nicht durch
irgendwelche duflere Ubungen ritueller oder asketischer Natur, sondern in der Ein-
falt der Absicht, die allein auf das letzte Ziel zugeht.

" Und doch ist der Ansatzpunkt der Gleichmutslehre verschieden. Der Grund der
Unordnung, die den Menschen immer wieder von seinem Ziel wegzieht, ist in der
objektiven Seinsordnung enthalten, sie ist vor dem Menschen vorhanden, ist Vor-
aussetzung seiner irdischen Existenz und daher jedem menschlichen Wirken vor-
ausliegend. Die ,Verblendung der Paare ist im Urgrund der Dinge selbst gesetat:
»Alle Dinge kommen in ihrem Ursprung in Verwirrung durch die Verblendung
der Paare, dic aus Liebe und Hafl entspringt“ (7, 27). Dieser urspriingliche Fall in
die Verblendung hat nichts mit einer Ur-Siinde zu tun {eine solche Siinde der Seelen
vor ihrer Verleiblichung, etwa im Sinne der Origenes, wurde erst im spiten Vais-
navismus gelegentlich gelehrt), er ist vielmehr in der materiellen Existenz als
solcher gesetzt, er ist gar nichts als das konkrete In-der-Welt-sein des Menschen. Die-
se innerweltliche Existenz steht unter dem Gesetz der Urnatur (prakrti), die wieder-
um aus den drei Urelementen (guna) zusammengesetzt ist. In der Natur herrscht
das Gesetz notwendiger Kausalitit. Alle Wesen werden entsprechend ihrer Zusam-
mensetzung in dem blinden Weltproze fortgetrieben, wirkend und leidend, be-
gehrend und flichend. Es ist das Schicksal des Menschen, daf} er durch seine Natur
in diesen Weltprozef} hineingehort, und nur mit seinem rein geistigen Prinzip, dem
titigkeits- und leidenslosen purusa aus ihm hinausragt. Erlésung kann daher nur
darin bestehen, dal der Mensch die naturhafte Existenz iibersteigt: ,Frei von den
drei Urelementen (gunas), frei von den Paaren, stehend in ewiger Wahrheit* (2, 45).

Wenn freilich die Gita tiefer frigt, worin denn diese Urnatur, die dem Welt-
prozefl zugrunde liegt und die.auch den Menschen bindet, ihren Ursprung hat, so
weist sie auf den persénlichen Gott, auf Krsna selbst. Noch ist eben nicht, wie im
voll entwickelten Samkhya-System, die dualistische Weltkonzeption zu-Ende ge-
fihrt. Krsna selbst trigt beide Naturen in sich, die hohere, rein geistige, und die
tiefere, aus der sich der Weltprozef entfaltet: ,Lerne, dafl aus diesem zweifachen
‘Schof} alle Dinge geboren sind. Ursprung und Auflsung des gesamten Weltall bin
ich® (7, 6). Daraus ergibt sich, dafl alle Wesen, wie tief sie auch in ihre Verblendung
eingeschlossen sein mégen, doch in Gott sind. Sie sind die Selbstentfaltungen seiner
tieferen Natur. Trotzdem ist dieses Leben in den Naturordnungen unerlést, es ist
das Leben des Begehrens und Wirkens, es besteht ,,im Wiinschen der Wiinsche und
im Kommen und Gehen* (9,21). Nur durch den Gleichmut, durch das bewuflte
Hinaussteigen iiber die Gegensitze, kommt Erlésung: ,Wer gleich bleibt in Ehre
und Schmach, gleich gegen Freund und Feind, wer jegliches Unternchmen preisgibt,
der hat wahrlich die Weltelemente iiberschritten (14, 25). -

¢) In der Grundlegung des Gleichmuts also 6ffnet sich ein grundsditzlich verschie-
denes Uerstindnis von Welt und Mensch: Fiir Ignatius (und das ist die wesentlich
christliche Auffassung, wie sie schon im Rémerbrief vorliegt) ist der Grund aller -
Verwirrung die Siinde. Die Siinde stammt aus dem Herzen des Menschen, sie
wichst vom Innern des Menschen in die Natur, und so begriindet sie neue Blindheit
und neue Begierde. — Fiir die Gita (und darin steht die Gita fiir hinduistisches



Indischer und christlicher Gleichsmut 449

Denken im allgemeinen) steht an erster Stelle die Verblendung, die Dunkelheit,
die mit dem Wesen der kreatiirlichen Existenz verkniipft ist. Die Verblendung
wiederum begriindet alles ungeordnete Begehren und alle Siinde. Sobald beide,
Ignatius und die Gita, von der konkreten Situation des Menschen sprechen, von der
Unordnung seines Strebens und Wirkens, oder von der konkreten Forderung des
Gleichmuts, klingt ihre Sprache zum Verwechseln dhnlich. Aber man darf nicht
vergessen, dafl sie von entgegengesetzten Seiten kommen, dafl Ignatius ein wesent-
lich ethisches Problem stellt, das Problem der Siinde, die in der Welt sichtbar wird,
die Gita aber ein wesentlich metaphysisch-kosmisches Problem sieht, die Verdunk-
lung Gottes in der empirischen Endlichkeit der Naturordnung.

2. Der Sinn des Weltplanes

Damit aber stellt sich nochmals die zweite Frage nach der Einordnung des Gleich-
mutes zum Gottes-dienst. Wir sahen, dafBl es sich in der Geichmutsforderung weder
bei Ignatius noch in der Gita um eine blof subjektive Haltung handelt, sondern
dafl es beidemal um die Einfiigung des Menschen in den gottlichen Weltplan geht.
Nach dem Sinn dieses Weltplanes ist nun zu fragen, denn von diesem Sinn aus mufl
sich ja auch der tiefere Sinn des Gleichmutes selbst erschlieflen. Wir finden, daff
sich mit der Verschiedenheit des Weltverstindnisses auch eine Verschiedenheit im
Sinn des Weltplanes verbindet.

a) Ignatius kennt einen Weltplan Gottes, der dieser unserer Welt einen letzten
Sinn gibt, der diese von Gott geschaffene Welt aus der Verwirrung der Siinde
zuriickholt und sie zam Reich Gottes auf Erden macht. Er hat diesen Sinn beschrie-
ben in der Betrachtung vom Gottesreich. Die erste Stufe im Bau dieses Reiches ist
die Uberwindung der Siinde. Es folgt das Aufhorchen vor der Botschaft Christi:
»Mein Wille ist es, untertan zu machen die ganze Welt und alle Feinde, und so
einzugehen in die Herrlichkeit meines Vaters“. Es folgt die Aufforderung zur
Bereitschaft, mit Christus an diesem Werk des Reichsbaues teilzunehmen.

Freilich weifl Ignatius (in Ubereinstimmung mit der ganzen christlichen Tradi-
tion), dafl dieses Reich seine endgiiltge Gestalt nicht in dieser Weltzeit finden kann.
Hier ist es verbunden mit stetem Ringen: , Wer mit mir kommen will, muff mit mir
sich mithen“. Erst in der Vollendung findet der Jinger Christi die Krone der
Herrlichkeit. Aber diese Vollendung ist eben das aus dieser Zeitlichkeit in die jen-
seitige Vollendung hiniiberwachsende Reich Christi, sie ist der Abschlufl des Gottes-
baues, dessen Fundamente in diese unsere Erde gesenkt sind im Kommen des Gott-
menschen in diese Welt. Der Gottesplan also umfafit die konkrete Gestaltung dieser
unserer Welt. Christi Reich steht als sichtbare Gréfle in der Geschichte, gegen das
Reich Satans (in der Betrachtung der beiden Banner) und fordert den konkreten
Einsatz der Christusjiinger, konkret bis zu den praktischen Forderungen der ,Re-
geln des Denkens mit der Kirche®, jenen letzten Regeln, die Ignatius den geistlichen
Ubungen beifiigt, in denen die Treue zum Einsatz fiir die sichtbare Gemeinde be-
schrieben wird, in der Christus seinem Reich auf Erden geschichtliche Form gegeben
hat.

b) Auch in der Gita ist der Gleichmut auf den Dienst am Weltplan Gottes ausge-
cichtet. Wir haben genauer nach Inhalt und Sinn dieses Weltplanes zu fragen. —

4



450 ’ Josef Neuner

Zunidchst will es scheinen, dafl es wohl kaum eine Kultur der Menschheit gibt, die
es so gut verstanden hat wie der Hinduismus, letzte religiose Einsichten und Hal-
tongen in sittliche und soziale Ordnungen zu iibersetzen und sich so tief in das ge-
samte Leben und Denken des Volkes einzubilden, d. h. Welt und Menschenleben so
innig in einen Gottesplan hineingewoben zu schen. Es gibt kein Ereignis im Leben
des Hindu, das nicht seine religiése Bedeutung hat und von religiosen Zeremonien
umkleidet ist. Es gibt keine soziale Einrichtung, die nicht ihre Begriindung in reli:
giosen Vorstellungen sucht. Menschenleben, Natur und religiéses Denken sind in
eine unlésliche Ganzheit verschmolzen. Gerade auch die Gita betont diese Finheit,
und sie gibt auch die Begriindung dafiir: Gott ist in allen Dingen gegenwirtig und
wirksam, in den guten wie in den iblen; selbst die Verblendung der Welt ist ein
Ausfiuf seiner Natur — der niederen Natur Gottes — und so kann es folgerichtig
im Hinduismus keinen Ausgestoflenen geben, keinen Menschen, der nicht wenigstens
am Rande dieses universalen Systems noch einen Platz finde, wenn auch als ein
Kastenloser; und keinen Bereich menschlichen Handelns kann es geben, der nicht
irgendwie im Sinn des Weltgeschehens eingefangen wire. ~— Dieses in Familie und
Sippe verkérperte System steht im Hintergrund der Gita, es ist die Verkdérperung
der Gottesordnung. » '

Aber die Gita hat zu ihrem Schauplatz das Schlachtfeld gewahlt. Zwischen den
feindlichen Heeren, im Angesicht unheilbarer Verblendung, werden eben diese
Ordnungen, die Arjuna bisher als unverletzlichen gottlichen Plan betrachtet hat,
fraglich. Das Problem der Gita ist keineswegs, ob es eine gottgewollte Ordnung in
der Welt gibt. Das ist selbstverstindlich. Diese Ordnung, das ,dharma®, ist die
Grundlage der gesamten epischen Dichtung Indiens. Die ,Uralten Familienord-
nungen® (2,40) sind die geistige Welt, in der Arjuna bisher immer gedacht und
gelebt hat. Nun aber steht er vor dem Zusammenbruch dieser Ordnung. Sein Zwei-
fel besteht eben darin, ob er durch sein cigenes Kdmpfen an diesem Zusammen-
bruch mitschuidig werden mufl, oder ob er die Waffen niederlegen soll. In der Ant-
wort auf diesen Zweifel muf} also die Frage entschieden werden, ob die iiberkom-
mene Tradition, die ererbte Gottesordnung, einen absoluten Wert hat, einen letzten
Sinn in sich trigt, der um jeden Preis gerettet werden muf, oder ob der Widersinn
des tragischen Konfliktes, der die Ordnungen bedroht und zerstort, das letzte Wort
zum Sinn der Geschichte ist. — Die Gita antwortet eindeutig mit dem Befehl zum
Kampf, auch wenn die iiberkommenen Ordnungen dadurch zerstort werden.

Die traditionellen Ordnungen, das sittlich-soziale System der religiésen Uber-
lieferung, enthilt also keinen letzten Sinn; es wird preisgegehen. Wir haben von
neuem zu fragen, ob diese Preisgabe einer Leugnung jeden letzten Sinnes der Welt
gleichkommt, oder um eines héheren Sinnes willen geschieht. Tatsdchlich besteht die
ganze Botschaft der Gita in der Verkiindigung dieses hoheren Sinnes. Dieser letzte
Sinn ist eben des Menschen Dienst an Gottes Weltwillen. Es ist aber nicht Dienst
an einem Weltplan; denn keine der Welten, die aus Gott hervorgehen, tragt einen
letzten Sinn in sich. Gott will die Welten, ihr Kommen und Gehen. Er nennt sich
die verschlingende Zeit, der alle Wesen zueilen, er ist der. Fenerrachen, in den sie
hineingeschlungen werden. Aber keiner dieser Welten hat Gott sein Bild einge- .
haucht, keiner hat er eine endgiiltige Absicht eingebildet, die im Werden der Welt
zur geschichtlichen Gestalt wiirde. Der letzte Sinn seines Tuns also bindet den Men-



Indischer und christlicher Gleichmut 451

schen ausschlieflich an Gottes Jenseitigkeit; innerhalb der ewigen Kreise, in denen
die Welten kommen und gehen, gibt es keinen letzten Sinn.

Der letzte Grund der Sinnlosigkeit der Welten und ihres Werdens liegt in der
metaphysischen Begriindung des Werdens. Werden gehért nicht in den Bereich des
eigentlichen Seins. Wahres Sein ist ohne Geschichte. Nach der Gita wird die Ge-
schichte nicht vom Personkern des Menschen, d. h. von seinem geistigen Sein bestimmt
und von da her mit Sinn erfiillt, sondern sie ist immer nur das Kriftespiel der Natur,
der prakrti. Der Mensch mufl den tiefen Irrtum iiberwinden, dafl er selbst, sein
. geistiges Sein, Trager geschichtlichen Handelns ist: ,Wer dieses (Selbst) fiir den
Téter hilt, oder fiir den Getdteten ansieht, beide wissen nicht: es totet nicht und
es wird nicht getGtet* (2,19). ,Von den Elementen (guna) der Urnatur (prakrti)
werden allenthalben alle Werke getan. Verblendet vom Ichbewufitsein glaubt er:
Ich bin der Tuer” (8, 27).

Deshalb kann auch der als Abschluf und Zusammenfassung der Gita-Lehre
betrachtete Vers (18,66) das Hinaussteigen iiber alle Ordnungen (dharma) lehren:
»Steige hinaus iiber alle Ordnungen, und komme zu mir allein als Zuflucht. Ich will
dich von allen Siinden erldsen. Sei ohne Furcht®. Es ist aus dem Zusammenhang der
Gita gentigend klar, dafl dieses Hinaussteigen nicht das Verlassen der Welt und der
Pflicht bedeuten kann, dafl es vielmehr das Loslassen der Weltumklammerung
meint, eben den Gleichmut. Loszulassen aber sind nicht nur die Gegenstinde, an
die sich etwa der Mensch anlehnt, gegen die rechte Ordnung, sondern loszulassen
sind die Ordnungen selbst, das dharma, die in der Welt bestehenden géttlichen
Sitten und Gesetze. In keiner dieser Ordnungen ist eben ein letzter Sinn enthalten,
in keiner vollzieht sich die eigentliche Bedeutung der Geschichte. Letzter Sinn ist nur
jenseits der Welt. Das ist die Lehre, die Arjuna auf dem Schlachtfeld lernt.

c) Auch Ignatius fihrt in seinen Betrachtungen auf das Schlachtfeld, sei es im
Reich Christi, wo Christus der Kénig fiir sein Unternechmen der Gewinnung der
Welt wirbt, sei es auf den Gefilden Jerusalems und Babylons, wo sich die Heere
Christi und Satans gegeniiberstehen. Fiir ihn aber ist der Kampf nicht die unsinnige
Verblendung eines Bruderkrieges, der die bestehenden Ordnungen bedroht, son-
dern es ist der Feldzug des Gottesreiches gegen die Gewalten der Siinde und der
Finsternis. Fir Ignatius gibt es daher keinen Gleichmut gegeniiber gottgesetzten
Ordnungen. Er glaubt an die endgiiltige Ordnung des von Christus in diese Welt
gebauten Reiches. Daher fiigt er ja auch stets seinen Gleichmutsforderungen die
Einschrinkungen bei: ,Soweit dies dem Wahlvermogen unseres freien Willens
iberlassen ist, und nicht etwa unter ein Verbot fillt“ (Fundament) oder ,soweit
der Dienst Gottes unseres Herrn und das Heil meiner Seele gleich sind* (2. Grad
der Demut).

In Verbindung mit dem verschiedenen Weltverstindnis bei Ignatius und in der
Gita ergibt sich also auch ein verschiedenes Verstindnis des Gottesplanes in der
Welt: Fiir die Gita bleibt die irdische Welt ohne letzten Sinn, sie ist letztlich nur der
Ort der iiberweltlichen Beziehung des Menschen zu Gott — fiir Ignatius ist die
Welt von Gott geschaffen und als Ordnung gewollt, und es ist sein Plan, das Gottes-
reich dieser sichtbaren Welt einzuformen. Deshalb endet die Gleichmut-Lehre der
Gita im Abstand zur Welt und zu allen ihren Ordnungen, deshalb vollendet sich



452 Josef Neuner

der Gleichmut bei Ignatius in dem entschlossenen Wiedereintritt in die Welt, nicht
um in die Horigkeit der Begierden zuriickzukehren, sondern um der Welt Gottes
Plan einzubilden.

3. Die Idee vom Menschen

Die letzte Deutung der Lehre vom Gleichmut ist in der Idee des Menschen zu
suchen, in der konkreten Vorstellung seiner Vollendung bei Ignatius und in der
Gita. Bei beiden ist ja Gleichmut das Offensein, zuerst fiir den Willen Gottes in der
‘Welt, dann aber — und das fiihrt zur letzten Tiefe — fiir die Idee Gottes vom
Menschen. Denn bei beiden findet das Weltgeschehen seinen letzten Sinn erst in
seiner personalen Spitze. Es bleibt also zu fragen, wie sich die Lehre vom Gleichmut,
tiber die Deutung von Welt und Geschichte hinaus, in der Idee des Menschen voll-
endet.

Iy

a) Gottes Plan ist bei Ignatius die Errichtung und Weitung des Reiches Christi
in der Menschheit. Wir sollen betrachten ,Christus unseren Herrn, den ewigen
Konig und vor ihm die ganze Welt und einen jeden Einzelnen, den er ruft“ (Be-
trachtung vom Reiche Christi). Von Anfang an wird es klar, dafl die Reichsgriindung
Christi sich nicht in einer rechtlichen Institution erschopft, in der die Mitglieder
eine blof funktionelle Rolle spielen, die eine reinliche Scheidung zuliefle zwischen
der vom Menschen geforderten Leistung und seiner personlichen Haltung, so daf§
sich der Mensch in seinen personlichen Belangen aus dem Einsatz fiir Christi Werk
heraushalten konnte. In der ignatianischen Reich-Christi-Betrachtung ist die ganze
Symbolik nicht von der Soldatenethik genommen, sondern vom Rittertum. Ignatins
siecht im Anruf Christi die Aufforderung zum personlichen Volleinsatz des Men-
schen, eben weil auch Christus sich znerst voll einsetzt. Die letzte Begriindung des
Reiches Christi weist zuriick auf das personliche Wagnis Gottes in der Mensch-
werdung: ,Lafit uns wirken die Erlosung des Menschengeschlechtes® (Betr. iiber die
Menschwerdung) und sie schlieft vom ersten Aungenblick die persénliche Mitwirkung
des Menschen ein: Wir betrachten, ,was unsere Herrin tut . .. sich demiitigend und
Dank sagend der gottlichen Majestat® (ebd). Ebenso beruht die ganze Entfaltung
des Reiches auf Personen und personalen Entscheidungen: Zuerst auf Jesus Chri-
stus, den wir schon bei seiner Geburt betrachten sollen in der Ganzheit seines per-
sonlichen Einsatzes: ,Dafl der Herr geboren wird in grofiter Armut und dafl er
nach so viel Miihen, nach Hunger und Durst, nach Hitze und Kailte, nach Unrecht
und Schmach endlich sterbe am Kreuz, und all das um meinetwillen“ (Betr. iiber die
Geburt). An zweiter Stelle aber beruht sie auf den Gerufenen, auf ihrer Bereit-
schaft. Diese Bereitschaft hat zwei Stufen: zuerst die sachliche Leistung, die freilich
auch den freien Entschluf des Menschen voraussetzt, aber sich doch im Bereich sach-
lich wigenden Urteils halt: ,Ich soll bedenken, dafl alle, die Urteil und Vernunft
baben, sich génzlich zu der Mithe anbieten®. Die zweite Stufe fiibrt iiber die sach-
liche und mefibare Leistung hinaus in die personliche Hingabe an Christus, so dafl
sich der personliche Einsatz des Berufenen mit der personenhaften Mitte des Got-
tesreiches, mit Christus dem Herrn vereint. Das geschieht im Gebet der Hingabe:
»Dich nachzuahmen im Ertragen allen Unrechts, aller Schmach und aller Armut, der



Indischer und christlicher Gleidimut 453

wirklichen sowoh! wie der geistigen, wenn deine heiligste Majestit mich wihlen
und aufnehmen will zu einem solchen Leben und Stand“ (Reich Christi).

In dieser personlichen Hingabe erfiillt sich offenbar der letzte Sinn des Gleich-
mutes. Er ist zuerst die dringende Bedingung fiir den vollen Einsatz, er ist vor allem
die Offenheit, sich Christus gleichzubilden. Denn in dieser Hingabe an Christus
geht es eben darum, ohne Riicksicht auf persénliche Neigungen die in Christus er-
schienene und dem Menschen angebotene Lebensform anzunehmen und deshalb
die endgiiltige Absage gegen jede selbstgewihlte Lebensform zu vollzichen, ,han-
delnd gegen seine eigene Sinnlichkeit und gegen seine weltliche und fleischliche
Liebe“.

In eben dieser personlichen Hingabe aber steigt der Mensch auch hinaus iiber
das neutrale Gleichgewicht, das ihn alle Dinge, verglichen mit den Gewichten der
Ewigkeit, gleich leicht erfinden 1488t. Der Mensch hat seine neue Schwergewichtsmitte
gefunden, nicht auf Grund natiirlicher Neigungen, nicht einmal auf Grund blof§
menschlicher, freier Wahl, sondern vielmehr als ein Gewihlter, dem seine Lebens-
form und seine Haltung gegeniiber der Welt gegeben ist in Christus, in der Anglei-
chung an Christi Person und in dem persdnlichen Einsatz fiir sein Reich.

Daraus ergeben sich fiir Ignatius zwei Folgerungen: die erste ist ein neuer und
letzter Grad der Demut, d. h. der Dienstbereitschaft gegeniiber Gott und seinem
Reich, ein Grad, der nicht mehr mit sachlichen Leistungen befafit ist, die von ihm
in Geboten gefordert sind, sei es auch nur unter 1afllicher Siinde (2. Grad der De-
mut); der sich anch nicht mehr auf die abwartende Bereitschaft zu jeglichem Dienst
beschrinkt, ,so dafl ich nicht wolle oder mehr hingeneigt sei zam Besitz von Reich-
tum als zu Armut...“ {ebd). Der dritte Grad der Demut setzt vielmehr an die
Stelle der sachlichen Leistung die personliche Hingabe, und an die Stelle der
abwartenden Bereitschaft das eindeutige Erfassen der in Christus gegebenen
Lebensform, ,dafl ich . . . um Christus unseren Herrn nachzuahmen und ihm mehr
in Wirklichkeit ahnlich zu werden, wiinsche und wahle eher Armut mit Christus
dem Armen als Reichtum, Schmach mit Christus voll Schmach als Ehren, und daf}
ich verlange fiir citel und toricht gehalten zu werden fiir Christus, der zuerst als
solcher gehalten wurde, als fiir weise und klug in dieser Welt“ (dritter Grad der
Demut).

Die zweite Folgerung besteht in der immer deutlicheren Zuspitzung der im
Gleichmut gewogenen Wertepaare zu ihrer personalen Bedeutung. In der ersten
Erwagung im Fundament standen sachliche und personale Werte gleichmaflig
nebenecinander: Gesundheit, Reichtum, Ehre, langes Leben gegeniiber Krankheit,
Armut, Schmach, kurzes Leben. Je mehr sich die Geistlichen Ubungen der perso-
nalen Mitte des Christusmysteriums ndhern, um so mehr erscheinen die Werte
personal gedeutet und wo Ignatius von der konkreten Form des Einsatzes redet,
gegen den Finsatz Satans, in der Betrachtung von den zwei Bannern, wird es deut-
lich, daf fiir ihn die sachlichen Kategorien des Gleichmauts, vor allem Reichtum und
Armut, nur soweit Bedeutung haben kann, als sie in die letzte personliche Haltung
des Menschen eingehen. In der Anweisung an die Seinen beschreibt Christus fol-
genden Weg: ,Sie zu fithren zuerst zur hochsten Armut, zur geistigen, und wenn es
seiner gottlichen Majestit gefallt und er sie dazu wéhlen will, nicht weniger zur
wirklichen Armut, sodann zum Verlangen nach Schmach und Verachtung: weil sich



454 Josef Neuner

aus diesen beiden Dingen die Demut ergibt. So gibt es also drei Stufen: die erste:
Armut gegeniiber Reichtum; die zweite: Schmach und Verachtung gegeniiber welt-
licher Ehre; die dritte: Demut gegeniiber dem Stolz!“ (Betrachtung von den zwei
Bannern). .

Seinen letzten Sinn also findet der Gleichmut, wo er hineingenommen wird in
Gottes Idee vom Menschen. Diese Idee ist erschienen in Christus und wird geschicht-
lich wirksam mit seinem Reich, Der im Gleichmut sich selbst verlierende Mensch
findet in Christus die Form seines Lebens und in Christi Reich das Feld seines
Einsatzes.

b) Auch die Gita fihrt zu einem personalen Ideal empor. Sie ist nicht zuerst eine
Deutung von Welt und Geschichte, sondern sie iibernimmt die Fihrung des Men-
schen zu seiner personlichen Vollendung. — Ebenso ist es auch fiir die Gita eindeu-
tig klar, dafl die Vollendung des Menschen in der Liebe Gottes besteht, in der Rest-
losigkeit der personlichen Hingabe, in der Vollkommenheit, mit der alle Werke
Gott hingegeben werden. ,Die aber alle Werke mir anheimgeben als ihrem héchsten
Ziel, die mit ungeteilter Ubung mich betrachtend verehren, die rette ich alsbald aus
diesem Meer der Sterbewelt* (12, 6f). Gottesliebe fithrt zu letzter Vereinigung: ,Es
wohnen die, welche in Liebe mir anhangen, in mir und ich wiederum in ihnen*
(9,29). Alle Formen der Betrachtung oder des Gottesdienstes gehen in diese per-
sonliche Hingabe ein: ,Richte deinen Sinn auf mich, liebe mich, opfere mir, verehre
mich, so wirst du zu mir eingehen, du bist mir lieb* (18, 65).

Der Gleichmut der Gita also fithrt wie bei Ignatius in die persénliche Hingabe
an Gott und seinen Dienst. Allein wenn wir weiter fragen, worin inhaltlich das
Bild des an Gott hingegebenen Menschen besteht, ob dieses Bild irgendwo in ge-
schichtlicher Gestalt endgiiltig gezeigt worden ist, dann bleiben wir ohne Antwort.
‘Wie es kein irdisches Erscheinen des Gottesreiches gibt, so gibt es auch keine kon-
krete Erscheinung des Menschenbildes. Jede konkrete geschichtliche Fiillung des
Menschenbildes miifite sogar der Gita als ein Zuriickgleiten in die irdischen Bereiche
der Natur (prakrti) erscheinen. Denn der Mensch steht zwar in Welt und Geschichte,
und er hat darin seine konkrete Rolle zu spiclen — aber es ist eben nur eine Rolle,
die keine letzte Giiltigkeit hat. Die Rolle dauert nur so lange als die Biithne dauert,
auf der sie gespielt wird. Fir Arjuna, den Kshatriya, bedeutet sie die Ubernahme
der Kastenpflicht, zu kampfen. Aber er iibernimmt diese Pflicht, wissend um ihre
Nichtigkeit, voll bewufit deshalb auch der Nichtigkeit seiner eigenen geschichtlichén
Rolle und Gestalt. Die geschichtliche Gestalt gehdrt hinein in das Kommen und
Gehen, in den Rhythmus der Wiederkehr ohne Ende, ohne Vollendung.

Es gibt also in der Gita keine geschichtliche Gestalt des Menschen, die als solche
vor Gott Giiltigkeit hétte, die hineinwichst in eine jenseitige Vollendung. Es gibt
kein ,Nachfolgen im Leid, um nachzufolgen auch in der Herrlichkeit®, so dafl es
einen Weg durch die Geschichte gabe, der hinitberfithrte in die letzte Bestimmung
des Menschen. Der Mensch des Gleichmuts bleibt immer offen nach dem Jenseits
hin, wartend auf die Erfiillung, die ihm nur von Gott her gegeben werden kénnte,
die ihm aber in keiner irdischen Gestalt erschienen ist. .

Man kénnte dagegen einwenden, daf doch auch der Hinduismus seine Mensch-
werdungen Gottes kennt, die Avataras, und dafl vor allem die Gestalt Kysnas die
klassische Auspragung dieses Glaubens darstellt. Aber keine dieser Gestalten ist



Indischer und christlicher Gleichmut 455

eine wirkliche Menschwerdung, keine wird verstanden als ein wahrhaftes Ein-
treten Gottes in die Welt des Wandels und der Geschichte, d. h. in den Bereich der
Natur (prakrti). In keinem der Avatiras erscheint daher das volle Schicksal des
Menschen, sein Leben, Wirken, Leiden, Sterben. Dies im einzelnen zu zeigen liegt
jenseits des Rahmens dieser Arbeit. Die Herabkunfte Gottes, die Avataras, sind ein
Aufleuchten der jenseitigen Welt, sie sind auch eine Offenbarung gottlicher Macht,
dazu bestimmt, dem Menschen im Kampf gegen die Verblendung der Welt zu
helfen, aber nie sind sie wirkliche Menschen, in denen ein letzter Sinn von Ge-
schichte und die wahre Idee menschlicher Existenz gezeigt wiirde. Die letzte Be-
stimmung des Menschen, auch des Verehrers der Avataras, bleibt das Hin-
iberschauen aus dieser Welt der Verblendung in die Jenseitigkeit, das Hinaussteigen
iiber irdisches Werden und Wirken in die Wandellosigkeit Gottes.

c) Hier liegt der letzte Unterschied von Christentum und Hinduismus und jeder
nicht-christlichen Religion. Nur im Christentum ist Gott Fleisch geworden, in die
Geschichte eingetreten und Urbild des Menschen geworden. Nur im Christentum
ist daher die jenseitige Haltung des Menschen zuriickgebogen in die Geschichte, in
die innerweltliche Aufgabe, weil Gott in der Geschichte wirklich und wirksam wer-
den will. Nur dem Christen ist es erlaubt, in irdischer Gestalt Gottes Offenbarung
anzuerkennen, im Antlitz Christi, und darin letzten Sinn und hochste Wiirde des
Menschen zu entdecken. In der Gita bleibt das Ausschauen obne Erfiillung. An In-
tensitit der Hingabe, an Reinheit der Gottesliebe, wird es schwer sein, die Texte
der Gita zu iiberbieten; aber die Gita weifl nichts von der Erfiillung, die Gott dieser
Hingabe des Menschen in Christus gegeben hat.

II1. Der praktische Ertrag

Es mag vielleicht scheinen, daf} solche Erwagungen ausschlieflich in den Bereich
theoretischer Studien gehoren. In wenigen Worten sei deshalb wenigstens die Rich-
tung angedeutet, in der sich diese letzten Haltungen auswirken. Denn es handelt
sich tatsachlich um letzte Haltungen, die sich tief dem Volkscharakter und dem kul-
turellen Leben eingeprigt haben.

Die Haltung der Gita ist tief religids, und aus ihren Versen hat sich immer wieder’
die Kraft letzter Hingabe an Gott gendhrt. Und doch wird schon in der Gita das
Problem des Gleichmuts deutlich. Gleichmut ist zuerst Offenheit zu den vielen Mog-
lichkeiten, die im Menschen, im Leben, in der Welt verborgen liegen. Aber Offen-
heit kann doch nur die Bereitschaft bedeuten, sich erfullen zu lassen von Gott her,
und diese Erfiillung mit einem gottgeschenkten Lebenssinn in personlichem Voll-
einsatz zu ergreifen und zu vollziehen. Ohne diese Erfiillung bleibt der Mensch in
einem Schwebezustand, er wird nicht sein eigentliches Selbst, er wirkt nicht das ihm
aufgegebene Werk. Der Wert des Gleichmuts mufl also gemessen werden an dem
Grad, in dem er sich von einem letzten Sinn erfiillen 14ft, und in dem er sich einem
Dienst hinzugeben vermag.

Was die Gita betrifft, so darf man wohl sagen, dafl sie die hochste Form der
Gleichmutslehre in der indischen Tradition darstellt. Sie ist erfiillt von einer letz-
ten Hingabe an Gott, sie fordert — im Gegensatz zu anderen Traditionen — den
Einsatz in der geschichtlichen Aufgabe. Aber wir sahen, wie schon in der Gita diese



456 Josef Neuner

Hingabe an Gott nur transzendent ist, transzendent in dem Sinn, dafl die Welt
selbst und die Geschichte leer bleiben von einem letzten geistigen Sinn. Deshalb ist
auch die Forderung zum Volleinsatz in der Gita nicht zu verwechseln mit einem per-
sonlichen Volleinsatz zu einem Weltenplan. Die Gita fordert zwar den Gehorsam
zur Aufgabe innerhalb des materiellen Weltprozesses. Personlich aber kann dieser
Einsatz nur sein, wo es sich um ein geistiges Ziel handelt, also nur dann, wenn sich
in der geschichtlichen Aufgabe des Menschen ein letzter Sinn enthiillt. Diesen Sinn
kennt die Gita nicht. Schon nach der Gita also ist es nicht mehr moglich, den ge-
schichtlichen Volleinsatz der menschlichen Persénlichkeit zu begriinden (obgleich wir
gerne gestehen, dafl viele Gita-Leser fiir ihr praktisches Leben in der unerhort
starken transzendenten Bindung die Kraft fiir einen solchen Einsatz finden).

Es ist aber leicht zu sehen, was mit der Gleichmutslehre geschehen mufl, wenn sie
von der personlichen Hingabe an Gott gelost wird, oder wenn sie endlich in
Svstemen erscheint, die iiberhaupt keine transzendente Bindung anerkennen. Der
Gleichmut wird nicht mehr erfiillt. Er wird zur reinen Offenheit, die sich gegen
jede Eingrenzung wehrt. Sie wird zur instinktiven Angst, sich irgendwie und irgend-
wo festzulegen. Der Mensch darf sich nicht binden, denn alles an der Welt ist Ver-
ganglichkeit und Nichtigkeit. Je geistiger der Mensch ist, um so mehr wird er den
kithlen Abstand zu Dingen und Geschehnissen zu wahren wissen.

Noch ein weiteres Element ist zu erwagen: Gut und Bos stehen sich nach indi-
scher Deutung im Weltprozef nicht mit jener Absolutheit gegeniiber wie das Reich
Christi vnd Satans. Beide gehoren in diese Welt des Wandels, sie gehéren als Ge-
genspieler in die Geschichte wie Licht und Schatten in ein Bild. In seiner letzten
Gleichmutshaltung muff der Mensch von beiden abriicken, beide gleichmiflig er-
tragen. Dies Ertragen aber geschieht nicht etwa in der Hoffnung, dafl in der end-
giiltigen Vollendung das Gute siegreich sein wird (wie etwa im Gleichnis vom
Unkraut und dem Weizen, die beide nebeneinander in der Welt wachsen, wo jedoch
in der Endzeit das Unkraut verbrannt, der Weizen aber eingesammelt wird), son-
dern in der Vollendung héren beide auf, das Gute wie das Bose, und nur Gottes
Transzendenz bleibt.

Gleichmut wird also nicht mehr aufgehoben in die Bindung an eine geschichtliche
Aufgabe, Gleichmut bleibt selbst den entscheidendsten Auseinandersetzungen der
Menschheit gegenitber neutral. Er wird nur zu oft zum Fatalismus vor den Midh-
ten des Ubels, der Siinde, der Verblendung, aber auch der irdischen Ubel des
Hungers und des sozialen Unrechts. Wer sich gewohnt hat, jeden Volleinsatz des
Menschen: zu verdidchtigen, findet es schwer, selbst gegeniiber den sich eindeutig
zuspitzenden Kriften der Vernichtung in unseren Tagen eine endgiltige Stellung
zu bezichen. Man darf diese tiefgewurzelte Neigung zur Neutralitit nicht einfach
als Utilitarismus verurteilen, sie wachst zuletzt aus der Scheu sich zu binden, letzt-
lich aus einer sdkularisierten Gleichmutslehre. Es wird schwer sein, auch einem
idealistisch gesinnten Inder zum Bewufltsein zu bringen, dafl der Kampf zwischen
Gott und Satan auf der geschichtlichen Szenerie unserer Tage ausgefochten wird.
Auf religiosem Gebiet wird der Inder bereit sein, die positiven Werte jeder
Religion anzuerkennen, aber jeden Absolutheitsanspruch wird er instinktiv ableh-
nen, auch ohne ihn ernstlich zu priifen.



Indischer und dhristlicher Gleichmut 457

Je mehr sich also der Gleichmut einer absoluten Bindung entzieht, um so mehr
wird er zu einer Karikatur. Er gleitet ab zu willensmifiger Gleichgiiltigkeit, er
wandelt sich zuletzt in einen diinnen, intellektualistischen Liberalismus. Gewif sind
nicht nur die Gita, sondern alle groflen Zeugen der indischen Tradition von diesen
Konsequenzen weit entfernt, aber es 1allt sich nicht leugnen, dafl diese letzten Ver-
zeichnungen der Gleichmutslehre weite Kreise beeinflufit haben. In der Scheu des
konkreten Einsatzes, in dem eifersiichtigen Streben, sich nicht personlich zu binden,
verliert der Mensch nicht nur seine geschichtliche Aufgabe, sondern er verliert
sich selbst — dieses Selbst, das er dngstlich zu bewahren suchte. Paul Claudel hat die
schaurige Leere dieser selbstsiichtigen Freiheit in der Judasgestalt beschrieben: im-
mer kiihl rechnend und wéigend kann Judas den Volleinsatz Jesu nicht begreifen. -
Er hélt sich klug heraus, er zieht sich immer mehr zuriik auof sich selbst, und er
endet am Strick — und da endet auch sein 6der und sophistischer Monolog: ,Strebt
man die Ewigkeit an, so muB man bereit sein, dem Sinn der Senkrechten ein
Opfer za bringen. Durch einen fast unsichtbaren Faden gehalten, kann ich jetzt end-
lich sagen, ich gehore ganz mir selbst, ich hinge nur noch von meinem eigenen Ge-
wicht ab, ohne eine Unze davon zu verlicren. Einerseits weise ich genau wie ¢in
Senkel nach dem Mittelpunkt der Erde. Andererseits habe ich, dank dem in gewissem
Sinn idealen Strang, der mich hilt und stiitzt, auf allen Seiten Selbstherrschaft und
Unabhiangigkeit erlangt. Rechts, links, kein Hindernis mehr, ich bin frei, alles ist
mir offen, ich habe jene hochst philosophische Stellung eingenommen, die man
Schwebe nennt, ich bin vollkommen im Gleichgewicht, allen Winden zuginglich.
Niemand kann der Meinung sein, ich hitte — nun endlich vom Boden losgekom-
men — das Privilegium zu pendeln zu teuer erkauft . ..«

Dies ist die letzte Karikatur des Gleichmuts, der sich nicht zu binden vermag.
Gewil ist die Gleichmutslehre der Gita weit davon entfernt, weil sie erfiillt ist von
religiGsen Kriften der Hingabe. Aber jede Freiheit, die nicht von Gott her erfillt
und gebunden ist, schwebt in Gefahr der Entleerung und Entkriftung. Die letzte
Erfillung des Gleichmuts ist Christus, in dem die Bindung des Menschen an Gott
Geschichte geworden ist.






