
Indisdier und christlidier Gleichmut 439 

unbefleckte und schmerzensreiche Herz Mariens", die Ordensgründer und -gründe- 
rinnen in der Glorie des Himmels. 

Im Zusammenhang mit einer solchen übernatürlichen Gemeinschaftsbewegung, 
die das ganze Ordensleben durchsetzt, erlauben wir uns bei dieser Gelegenheit 
einen Wunsch zu erneuern, der 1950 auf dem römischen Ordenskongreß ausge- 
sprochen wurde: der Heilige Vater möge ein besonderes liturgisches Fest einführen 
,zu Ehren aller heiligen Ordensstifter6. Sie alle waren um den Preis sehr harter 
Opfer Werkzeuge des Heiligen Geistes für neue, oft wunderbare Liebesausgießun- 
gen in die Welt. Ihre Sendung dauert fort und jetzt, wo sie alle in der Schau und 
Liebe ihres einzigen Herrn vereinigt sind, werden sie für ihre Nachkommen die 
Gnade erlangen, jeden Tag in der Liebe zu wachsen: auf daß sie alle eins seien! 

6 P. Larraona, der Sekretär der Religiosenkongregation verkündete sofort der Versamm- 
lung, daß dieser Wunsch beim Hl. Vater eine günstige Aufnahme gefunden habe. Der Plan 
zur liturgischen Feier aller heiligen Ordensstifter ist auf dem Wege zu seiner Verwirk- 
lichung. 

Indischer und christlicher Gleichmut 

Eine vergleichende Studie der Bhagavadgltä und der Ignatianischen Exerzitien 

Von Josef Neuner S. J.,  Poona  (India) 

Für den nicht-christlichen Religionsgeschichtler ist es eine unbestreitbare Tat- 
sache, daß die letzten Erfahrungen und Haltungen der Mystiker aller Religonen 
gleich sind. Auf den folgenden Seiten soll eine dieser Haltungen an den konkreten 
Texten analysiert werden, zunächst in ihren augenfälligen, bis in die Formulierung 
hinein überraschenden Ähnlichkeiten • obgleich doch die beiden Werke, die Bhaga- 
vadgltä und die geistlichen Übungen des hl. Ignatius, so weit als nur denkbar in 
Zeit und kulturellen Voraussetzungen auseinanderliegen • und doch in ihrer 
radikalen Unterscheidung, in der sich die Einzigartigkeit des Christentums deutlich 
ausspricht. 

Es soll die Lehre vom Gleichmut in den beiden Werken verglichen werden. 
Sicher ist es gerade diese Haltung, die, im Zusammenhang geistlicher Lehre gesehen, 
zum tiefsten und gemeinsamsten Besitz der religiösen Menschheit gehört: Das 
Hinaussteigen über die Vielgestaltigkeit und das Kräftespiel der Welt, über Nei- 
gung und Abneigung, über die •Paare" der Erfahrungen, in die jenseitige und all- 
umfassende Einheit Gottes. 



440 Josef Neuner 

Ignatius lehrt: 
Es ist daher notwendig, uns gleich- 

mütig zu machen gegenüber allen 
geschaffenen Dingen, soweit dies 
dem Wahlvermögen unseres freien 
Willens überlassen ist, und nicht etwa 
unter ein Verbot fällt, so daß wir von 
unserer Seite nicht mehr geneigt sind 
zu Gesundheit als zu Krankheit, zu 
Reichtum als zu Armut, zu Ehre als zu 
Schmach, zu langem Leben als zu kur- 
zem Leben, und so fort in allen übri- 
gen Dingen, einzig verlangend und 
wählend das, was uns mehr hinführt 
zu dem Ziel, wegen dessen wir ge- 
schaffen sind (Fundament). 

In der Gita lehrt Krma: 
Wer Feind und Freund für gleich 

hält, Ehre und Schmach, Kälte und 
Wärme, Lust und Leid, wer frei ist 
vom Haften, wer Tadel und Preis 
in Gleichmut hinnimmt, schweigend, 
zufrieden mit jeglichem Geschick, 
ohne Heim, feststehend, der ist mir 
lieb (12,18f). 

... heiteren Wesens, nicht trau- 
ernd, nicht begehrend, allen Wesen 
gegenüber gleich, gewinnt er die 
höchste Liebe zu mir (18,54). 

Es handelt sich in diesen Zitaten nicht etwa um isolierte Texte, sondern um die 
Grundhaltung, die von dem nach Vollendung strebenden Menschen in beiden Wer- 
ken verlangt wird, um die Unbeirrbarkeit des Auges, das durch alle Wirrnis der 
Welt einzig auf Gott als das letzte Ziel hinschaut, und um den sicheren Schritt, der 
durch die Gegensätze der •Paare" hindurchgeht, frei von allem Geschaffenen, 
gebunden allein von Gott." 

Es ist also die Absicht der folgenden Seiten, zuerst die auffallenden Parallelen 
nachzuzeichnen, und damit tatsächlich etwas von dem heiligen, gemeinsamen Besitz 
der religiösen Menschheit darzustellen. Aber es wäre falsch, und keineswegs im 
Interesse religiöser Erkenntnis oder Übung, es bei der Darstellung der gemein- 
samen Züge bewenden zu lassen. Hinduismus sowohl wie Christentum werden nur 
dann verstanden (soweit sich letzte Grundlagen religiösen Lebens verstehen lassen), 
wenn sie in ihrer Eigenart begriffen werden. Das geschieht aber nicht durch irenische 
Verwischungen, sondern in der Zeichnung deutlicher Grenzen. Diese Grenzen laufen 
nicht etwa nur an der Oberfläche, während die tieferen Gründe gemeinsam wären 
• so möchte es die vergleichende Religionslehre immer wieder haben • sondern 
sie schneiden bis in die letzte Haltung hinein. Es wird in dieser Gegenüberstellung 
konkret klar, was der Christ meint, wenn er in Gottes offenbarendem Wort die 
Erlösung sowohl wie das Gericht über die Menschheit, und gerade über die religiöse 
Menschheit sieht. 

Aus einer solchen Gegenüberstellung ergibt sich auch die Hoffnung, daß sich für 
das Verständnis der christlichen Lehre und Haltung Sichten öffnen, die das spezifisch 
Christliche, das Einzigartige christlicher Offenbarung gegenüber dem allgemeinen 
religiösen Besitz der Menschheit deutlich machen. Gewiß hat Christentum sein gott- 
gegebenes Eigenleben immer gelebt, aber es ist sich seiner Reichtümer oft nur im 
Gegensatz zur Häresie voll bewußt geworden. Vielleicht kommt wieder die Zeit; 
in der sich das christliche Selbstbewußtsein nicht mehr nur im Gespräch mit irrigen 
Auslegungen der christlichen Botschaft, mit der Häresie, bereichert, • im Grunde 



Indischer und christlicher Gleichmut 441 

eben doch nur im Selbstgespräch des Gotteswortes • sondern wie in der Urzeit der 
christlichen Verkündigung im weltweiten Gespräch mit der unerlösten Welt, zu 
der es von Anfang an gesprochen war. 

Die Einengung der Fragestellung auf die Bhagavadgltä auf der einen Seite, und 
auf die Geistlichen Übungen des hl. Ignatius auf der anderen Seite hat zunächst den 
praktischen Grund, die Gegenüberstellung auf einem klar umrissenen Gebiet durch- 
zuführen. Die Hintergründe der Bhagavadgltä in der hinduistischen Tradition und 
der Geistlichen Übungen in der Gesamtheit christlicher Lehre müssen natürlich 
immer bewußt bleiben. Über den repräsentativen Charakter der gewählten Werke 
kann man wohl kaum zweifeln. Die Ignatianische Lehre vom Gleichmut ist ja tat- 
sächlich eine letzte Formulierung und Zuspitzung uralter christlicher Traditionen, 
für Indien aber gibt es kein Buch von gleicher allgemeiner Anerkennung und Hoch- 
schätzung bis in die Gegenwart wie die Bhagavadgltä. • Da die Lehren des Exer- 
zitienbüchleins als bekannt vorausgesetzt werden können, werden sie im folgenden 
nur skizzenhaft gegeben. 

I. Die Parallelen 

1. Die Lehre vom Gleichmut 

a) Ignatius Lehre vom Gleichmut besteht in der Forderung, das ungeordnete 
Begehren materieller oder geistiger Güter zu überwinden, d. h. sich ihnen gegenüber 
gleichmütig zu stimmen. Vor ihm steht die Tatsache, in tausendfacher Erfahrung 
bestätigt, daß der Mensch ohne besondere Anstrengung diesen Gleichmut nicht 
besitzt. Die •ungeordneten Neigungen" (Annot. 1), die •Unordnung meiner Hand- 
lungen" (7. Woche), die •fleischliche und weltliche Liebe" (Betrachtung vom König- 
tum Christi) berauben den Menschen der inneren Freiheit den geschaffenen Dingen 
gegenüber. 

Die Gegensatzpaare, denen gegenüber der Mensch den Gleichmut gewinnen soll, 
sind, nach dem Fundament der Exerzitien, Gesundheit-Krankheit, Reichtum-Armut, 
Ehre-Schmach, langes Leben-kurzes Leben. Dieselben Paare erscheinen, unter Wegr 
lassung von Gesundheit-Krankheit, in der Beschreibung des zweiten Grades der 
Demut. In der Darstellung des dritten Grades der Demut nennt Ignatius: Armut- 
Reichtum, Schmach-Ehre, als eitel und töricht • oder als weise und klug gelten. 

b) In ganz ähnlicher Weise stellt die Bhagavadgltä den inneren Gleichmut in die 
Mitte allen ethischen und religiösen Strebens. Meist stehen die Gleichmut-Texte im 
Zusammenhang des Yoga-Ideals, das die Gita zwar aus der Tradition übernimmt, aber 
in ethisch-religiösem Sinne vergeistigt. Für die Gita ist der Yogin nicht mehr der 
Zauberer, der durch die Kenntnis und Beherrschung verborgener Seelenkräfte zu 
außerordentlicher Macht gelangt, sondern die Akzente des Strebens sind ganz in die 
charakterliche Festigkeit und die eindeutige Ausrichtung des Menschen auf die 
Ordnung des Absoluten gelegt. In der Gita wird die Yoga-Übung innigst mit der 
Ganzhingabe des Menschen an den persönlichen Gott verbunden. Der gefährlichste 
Feind dieses Strebens ist die Neigung und Haftung, durch die sich der Mensch in die 
Sinnendinge, in ihre Verblendung und Vergänglichkeit verstrickt. 



•442 Josef Neuner 

•Die Berührung mit der Sinnenwelt bringt kalt und warm, Lust und Schmerz; sie 
kommen und gehen ohne Bestand; ertrage sie. Wen diese nicht verwirren, wem Pein 
und Lust gleich gelten, der feste Mann ist reif für Unsterblichkeit" (2, 14f). • •Tu 
dein Werk, feststehend, in Yoga, aufgehend alles Haften, sei gleich in Erfolg und 
Mißerfolg. Gleichmut wird Yoga genannt" (2, 48). Wessen Seele im Leid nicht 
verwirrt wird, und in der Lust frei bleibt vom Begehren, frei von Liebe, Furcht und 
Zorn, der heißt ein feststehender Mann, ein Schweiger (muni, oft im allgemeinen 
Sinne für den Asketen gebraucht). Wer für nichts Anhänglichkeit empfindet, wer 
Gutem und Bösen gegenüber weder Freude noch Haß empfindet, dessen Weisheit 
ist fest gegründet'' (2, 56 f). •Zufrieden mit allem, was ihm zustößt, hinausgehend 
über die Paare, ohne Neid, gleichmütig in Erfolg und Mißerfolg, wird er durch 
Werke nicht gebunden" (4, 22). 

Die Paare, die die Gita als konkrete Beispiele anführt, sind teils dieselben, die 
Ignatius nennt, teils verwandt. Gerade aus der Verschiedenheit der Formulierung 
bei Gleichheit der zugrunde liegenden Idee wird die erstaunliche geistige Parallele 
besonders deutlich. Die Gita kennt folgende Gegensatzpaare: Lust-Leid (2,14; 2, 
38; 12, 18; 15, 5); Gewinn-Verlust (2, 38); Sieg-Niederlage (2, 38); Erfolg-Mißerfolg 
(2,48; 4,22; 18,26); Ehre-Schmach (12,18; 14,25); Kälte-Hitze (2,14; 12,18); 
Lob-Tadel (12,19; 14,24); Freund-Feind (6,9; 12,18; 14,25); Erde, Steine, Gold 
(6,8; 14,24); Liebe-Haß (7,27); Gut-Bös (2,57; 9,28). 

2. Gleichmut als Freiheit zum Gattesplan: 

a) Für Ignatius ist Gleichmut nicht bloß, und nicht hauptsächlich eine subjektive 
religiöse Haltung. Er ist Voraussetzung zum Dienst an dem Plan, den Gott für die 
Welt, und für den einzelnen in der Welt, vorherbestimmt hat. Die geistlichen 
Übungen werden geradezu beschrieben als ein Mittel •von sich hinwegzutun alle 
ungeordneten Neigungen, und, nachdem man sie hinweggetan hat, den göttlichen 
Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung seines Lebens" (Annot. 1). Die 
ausdrückliche Gleichmutsforderung im Fundament wächst hervor aus dem Ziel 
des menschlichen Lebens, •Gott zu loben, ihm Ehrfurcht zu erweisen, ihm zu dienen, 
und dadurch seine Seele zu retten. Alles übrige auf dem Angesicht der Erde ist 
geschaffen wegen des Menschen, damit es ihm helfe zur Erreichung des Zieles, 
wegen dessen er geschaffen ist. Daraus folgt, daß der Mensch es so weit gebrauchen 
soll, als es ihm hilft zu diesem Ziele, und sich so weit seiner entledigen soll, als es 
ihm hinderlich ist zu diesem Ziele. Es ist daher notwendig, uns gleichmütig zu 
machen usw." Die Haltung des Gleichmuts ist also ausgerichtet auf das letzte Ziel 
des Menschen, auf den Dienst Gottes und das eigene Heil. 

In den Anweisungen zur Wahl erlangen die Bemühungen um den Gleichmut ihre 
konkrete Anwendung. Nicht nur wird im zweiten Grad der Demut nochmals das 
Ideal des Gleichmuts ausdrücklich formuliert, sondern es wird mit allem Nachdruck 
betont, daß jede Wahl im geschöpflichen Bereich sich nur auf Mittel beziehen kann, 
mit denen das absolute Ziel des Menschen erlangt werden soll: •Nichts also darf 
mich bewegen diese oder jene Mittel anzuwenden oder sie aufzugeben, als allein 
der Dienst und das Lob Gottes unseres Herrn und das ewige Heil meiner Seele." 



Indischer und christlicher Gleichmut 443 

b) Gewiß gibt es im östlichen Denken die Tendenz, den Gleichmut im negativen 
Sinne zu verstehen, als das Heraustreten aus dem zwingenden Weltgesetz des 
Karma in einen Bereich freien, rein geistigen Bewußtseins, oder jenseits allen Be- 
wußtseins. Nicht nur der Buddhismus hat solche Ideale vertreten sondern auch 
Philosophenschulen des Hinduismus, wie das System des dualistischen Samkhya und 
manche Richtungen des Vedanta. • Allein in der Gita erscheinen die negativen 
Haltungen des Gleichmuts, das Heraustreten aus der Welt des Begehrens und 
Fürchtens, aufgewogen durch die Forderung der vorbehaltlichen Hingabe an Gottes 
Weltwillen. Das •Absolute", das jenseits der •Paare" liegt, ist nicht eine neutrale 
Sphäre der Indifferenz, des Ersterbens alles Lebens und Liebens, sondern es ist die 
personale Mitte des Weltprozesses. Es ist der persönliche Gott Bhagävan, der 
Erhabene. •Alle Wesen gehen ein in meine Urnatur, wenn ein Weltzeitalter zu 
Ende geht; und wenn ein Weltzeitalter beginnt, dann sende ich sie wieder hervor. 
Auf Grund meiner eigenen Urnatur sende ich wieder und wieder hervor die ganze 
Welt dieser Wesen, machtlos unter der Gewalt der Natur" (9,7f). Dieser persön- 
liche Gott lebt jenseits des Weltgeschehens, und doch ist er die einzige Kraftquelle, 
aus der die unaufhörlichen Kreise des Weltgeschehens ihre Energien empfangen. 
•Von mir, dem Unoffenbaren, ist dieses ganze Universum durchdrungen. Alle 
Dinge stehen in mir, aber ich stehe nicht in ihnen. Noch stehen die Dinge in mir. 
Siehe da meine Herrenmacht. Träger der Wesen, nicht stehend in ihnen, ist es mein 
Selbst, das die Dinge ins Dasein bringt" (9, 4f). 

Für die Gita also ist die Welt nicht nur der unerklärliche Schleier der Maya, der 
über das Absolute fällt und es in begrenzten Formen erscheinen läßt, noch ist die 
Welt ewigen und autonomen Seins, sondern sie ist die empirische und objektive 
Offenbarungsform des personalen Gottes, hervorgehend aus seinem ewigen, urnot- 
wendigen Weltwillen. 

Für den Menschen, der sich in der Welt findet, ergeben sich zwei Möglichkeiten: 
Er mag sich in der blinden Notwendigkeit des Weltprozesses verlieren, ohne 
dessen Sinn und Ursprung zu begreifen, sich identifizieren mit den empirischen 
Mächten, die das Dasein in Gang halten, mit Begehren und Wirken. Dann lebt er 
in der Verblendung und im Leid der Welt, und er bleibt an das Rad der immer 
neuen Wiederkehr gebunden, an Geburt und Tod. • Er kann sich aber auch heraus- 
lösen aus dieser Bindung und seinen Standort im höchsten Wesen und im Ursprung 
allen Weltgeschehens finden, und das eben geschieht im Gleichmut gegenüber den 
•Paaren". Solcher Gleichmut entrückt den Menschen nicht der Welt, er nimmt 
keineswegs die Verantwortung für die innerweltliche Aufgabe von ihm, aber er 
nimmt die Blindheit von seinen Augen, die ihn nur die Verwirrung des Welt- 
geschehens sehen ließ, und er löst die Schuldverstrickung, die den irdischen Men- 
schen mit der Selbstsucht seiner Begierden bindet. 

In der Gita also ist der Gleichmut mitten in die geschichtliche Situation und Auf- 
gabe des Menschen gestellt; er ist nicht ein Weg bloß individueller Erlösung, son- 
dern der Bereitschaft zu Gottes Weltwillen. Arjuna, der Held des Gedichtes, steht 
auf dem Schlachtfeld, zwischen den aufgereihten Heeren, im Bruderkrieg. Er sieht 
den Wahnsinn des gegenseitigen Mordens, das die Sippe mit Untergang bedroht, 
und er blickt in das Chaos, das aus dem unseligen Beginnen aufsteigen wird. Darf 
er kämpfen und sich an dem Frevel mitschuldig machen? • Diese begrenzte histo- 



444 Josef Neuner 

rische Situation Arjunas weitet sich zur Weltbühne. Kein Mensch, so lehrt die Gita, 
kann seiner Situation in der Welt entrinnen, er bleibt hineingeflochten in das Wer- 
den und Zergehen des Weltprozesses. Es ist ihm nie gestattet, sich in die geborgene 
Sphäre individueller Weltabgeschiedenheit zurückzuziehen. •Wenn du etwa im Ich 
Zuflucht finden möchtest und denkst: Ich will nicht kämpfen, so ist dieser Entschluß 
nichtig. Deine Natur wird dich dazu zwingen. Gebunden durch dein Karma, das aus 
deinem eigenen Wesen geboren ist, wirst du selbst wider deinen Willen tun, was 
du nicht tun willst. Der Herr wohnt im Herzen aller Dinge, o Arjuna, und läßt 
durch seine Macht kreisen alle Dinge, befestigt am Rade" (18, 59•61). Aber trotz 
dieser Bindung an die Welt und ihren Kreislauf kann sich der Mensch von Schuld 
frei halten. Äußerlich kann er dem Widersinn des Weltgeschehens nicht entrinnen, 
innerlich aber kann und muß er den Gleichmut bewahren, und dadurch frei bleiben 
von Verstrickung und Schuld: •Halte gleich Lust und Leid, Gewinn und Verlust, 
Sieg und Niederlage. So gürte dich zur Schlacht und du wirst keine Schuld auf dich 
laden" (2,38). 

Gerade dieser Gedanke der bewußten Werkzeuglichkeit des Menschen in Gottes 
Hand steht in der Mitte der Gita, in jenem Kapitel, das (nach R. Otto) zum eigent- 
lichen epischen Kern des Lehrgedichtes gehört, zur •Urgita", vor allen Überlagerun- 
gen durch Lehrtraktate und Glossen, das jedenfalls, abgesehen von jeder literar- 
kritischen Theorie, den dramatischen Höhepunkt der Gita darstellt. Es ist die 
Vision der kosmischen Gestalt Krsnas. Arjuna möchte das Urgeheimnis Gottes und 
der Welt nicht nur wissen, •es verlangt mich zu sehen deine Herrengewalt, o höch- 
stes Wesen!" (11,3) Als Antwort wird ihm in grauenhafter Realistik gezeigt, wie 
alle Wesen wieder in den Abgrund hineinstürzen, aus dem sie hervorgekommen 
sind. Krsnas Riesengestalt umspannt Himmel und Erde. In seinem schauerlichen 
Rachen starren die Zähne gleich den Flammen des Weltenbrandes, die das Univer- 
sum verschlingen. Arjuna sieht die Kriegsmannen, die in Schlachtreihe aufgestellt 
sind, hineingeschlürft in den grausigen Rachen, hängend zwischen den Zähnen. Sie 
eilen dem Untergang zu wie die Motten dem Licht, wie die Ströme dem Ozean. 
Arjuna empfängt die Deutung des Gesichtes: 

Der Erhabene sprach: 

•Ich bin die Zeit, die alle Welt vernichtet, 
erschienen, um die Menschen fortzuraffen, 
auch ohne dich sind sie dem Tod verfallen, 
die Kämpfer all, die dort in Reihen stehen. 
Darum erhebe dich, Ruhm sollst du erwerben, 
den Feind besiegend, freu dich reicher Herrschaft; 
durch mich sind diese früher schon getötet, 
sei du nur Werkzeug, Kämpfer mit der Linken." 
(11,32f. Übersetzung nach Schröder) 

In überwältigender Vision also sieht Arjuna Gott als das letzte Geheimnis 
des Weltgeschehens. Alle Wesen stammen'aus Gott, sie gehen in ihm unter. Men- 
schen sind nur Werkzeuge des Gotteswerkes, sie tun ihren Dienst im Weltgeschehen, 
wissend oder unwissend. Arjuna soll nicht aus blindem Trieb wirken und kämpfen* 



Indischer und christlicher Gleichmut 445 

sondern als wissendes Werkzeug in den Weltensphären, die aus dem unbegreif- 
lichen Herrentum der göttlichen Majestät ins Dasein rollen. Gleichmut also bedeu- 
tet in der Gita, ähnlich wie bei Ignatius, die Bereitschaft des Menschen ohne persön- 
liches Haften und Begehren, dem höchsten göttlichen Willen in der Vollbringung 
seines Weltenwillens als Werkzeug zu dienen. 

3. Gleichmut und Heil 

a) Wenn Ignatius vom Heil des Menschen spricht, so meint er keineswegs die 
Möglichkeit, in eine neutrale Sphäre der Uninteressiertheit am Weltgeschehen ein- 
zutauchen und darin für die Rettung der eigenen Seele in gesicherter Abgeschie- 
denheit Sorge zu tragen. Heil ist vielmehr Dienst, an der Stelle, wo Gott den Men- 
schen haben will, und sei es mitten im Getriebe der Welt. Nur in diesem Dienst 
findet der Mensch Gott. Das echte Kommen zu Gott besteht nur in dem Eingehen 
in seinen Willen. Deshalb stehen auch in den Gleichmutstexten der Exerzitien 
Dienst und Heil stets nebeneinander (im Fundament und im zweiten Grad der 
Demut), und wo es sich um die entscheidende Tat des Menschen in der Standeswahl 
handelt, wird von neuem gefordert, •daß das Auge unserer Absicht einfach sei, 
einzig auf das Ziel gerichtet, zu dem hin ich geschaffen bin, nämlich das Lob Gottes 
und das Heil meiner Seele". Wo deshalb Ignatius die Vollendung des Menschen 
beschreibt, in der Betrachtung zur Erlangung der göttlichen Liebe, da erscheint der 
Mensch nicht etwa in der engen, individualistischen Hingabe an seinen Gott, son- 
dern vielmehr, wie bei allen großen Betrachtungen der Exerzitien, •vor Gott, unser 
rem Herrn, den Engeln und Heiligen, die für mich eintreten". Das Bewußtsein der 
Gegenwart Gottes senkt sich hinein in die ganze Weite und Fülle der Welt. Die 
Kreatur ist nicht etwa Feind und Hindernis der Gottesliebe, sondern ich soll sie be- 
trachten als das Geschenk Gottes an mich, •wieviel Gott unser Herr getan hat für 
mich, wieviel Er mir gegeben hat aus dem, was Sein ist". Ich soll ferner betrachten, 
•wie Gott wohnt in den Geschöpfen", und weiter, •wie Gott arbeitet und wirkt um 
meinetwillen in allen geschaffenen Dingen auf dem Antlitz der Erde", und zuletzt, 
wie •alle Güter und Gaben sich herabsenken von oben". Dem Menschen, der sich 
aus dem Begehren der Welt gelöst hat, wird die Welt wiedergegeben als Gabe 
Gottes, so daß er in ihr seinen Gott findet, und in jedem Geschöpf ein offenes Tor 
besitzt, durch das er in die Gegenwart und Liebe seines Gottes eintreten kann. 
Der Eintritt erfolgt jedesmal in der hochherzigen Antwort der Liebe, in der Hin- 
gabe des ganzen Selbst in Gottes heiligen Dienst. 

b) Auch die Gita kennt kein anderes Heil als eben das Einswerden mit Gott in 
der vollkommenen Hingabe des Dienstes. Zunächst führt die Haltung des Gleich- 
muts zum festen Stehen im Ewigen: •Frei von Stolz und Verblendung, siegreich 
über falsches Haften, stetig im Ur-Selbst, alles Begehren befriedet, erlöst von den 
.Paaren', die als Lust und Leid bekannt sind, gehen sie ohne Verblendung in jenen 
unveränderlichen Standort" (15,5). Hat der Mensch aber einmal diesen festen 
Stand gefunden jenseits der gleitenden Welt, dann findet er auch in der Welt 
seinen Gott: •Wer den höchsten Herrn sieht, wohnend in allen Wesen, den Unver- 
gänglichen in den Vergänglichen, wer das sieht, der sieht in Wahrheit. Denn wenn 
er überall in gleicher Weise den Herrn gegenwärtig sieht, so wird nicht das Selbst 



446 Josef Neuner 

das eigene Selbst töten (d. h. der Mensch wird nicht sein eigentliches Selbst in Ver- 
blendung verlieren), er geht zum höchsten Ort" (13, 27). 

In diesem Gott-Finden in allen Dingen besteht das Heil: •Der Mensch mit be- 
herrschtem Selbst, der den Atman in allen Dingen sieht, und alle Ding-e im Atman, 
der auf alle Dinge mit Gleichmut hinblickt, der mich überall sieht und alles in mir, 
dem gehe ich nicht verloren, und er mir nicht. Wer feststehend in der Einheit mich 
verehrt, der ich in allen Dingen wohne, wo immer er weile, ein solcher Yogin weilt 
in mir" (6, 29•31). Auf dieser Stufe der Gottvereinigung kann der Mensch auch 
sein ganzes irdisches Tun in Gottesdienst wandeln. Er braucht nichts mehr von den 
komplizierten Riten der brahmanischen Opfer oder von der Gelehrsamkeit vedi- 
schen Wissens, sein Leben in Gott wird zur kindlichen Geste des Schenkens, die nicht 
den materiellen Wert der Gabe mißt und zählt, aber um so mehr auf die Echtheit und 
Ganzheit der Hingabe bedacht ist: •Wer mir in der Hingabe ein Blatt, eine Blume, 
eine Frucht, einen Trank Wasser opfert, das nehme ich an als in Liebe dargereicht, 
mit frommem Gemüt. Was immer du tust, was du issest, was du an Opfern dar- 
bringst, was an Askese, das tue als ein Opfer an mich. So wirst du von den Banden 
des Wirkens (Karma) erlöst, vom guten wie vom üblen, in Übung und Entsagung 
wirst du, das Selbst beherrschend, Erlösung finden und zu mir gelangen" (9, 26•28). 
Dies Wohnen bei Gott ist nicht nur eine Erwartung der Zukunft, sondern erfüllt 
sich schon im irdischen Leben der Frommen: •Er wohnen die, welche mir mit Fröm- 
migkeit (bhakti) anhangen, in mir, und ich wiederum in ihnen" (9, 29). Heil gibt es 
also nach der Gita nur in der dienenden Hingabe allen Seins und Wirkens an den 
in der Welt wesenden, und doch in unendlicher Jenseitigkeit verborgenen Gott. 

II. Der Gegensatz 

Es wäre schön, bei diesen Parallelen stehen zu bleiben. Und in der Tat, wenn in 
diesen parallelen Aussagen das Entscheidende zur Lehre vom Gleichmut gesagt 
wäre, dann wäre es auch uns gestattet, über akzidentelle Unterschiede hinwegzu- 
schauen. Aber das Entscheidende zur Lehre vom Gleichmut ist eben noch nicht 
gesagt, auf keiner der beiden Seiten, oder wenigstens ist es nicht genügend ins 
Licht gehoben, um den tiefen und grundsätzlichen Unterschied aufzudecken, der 
zwischen den beiden Gleichmutslehren liegt. Wir haben, die vorausgehenden Erwä- 
gungen tiefer führend, zuerst von den metaphysischen und religiösen Begründungen 
der beiden Gleichmutslehren zu sprechen, wir haben sodann aufs neue im Gleich- 
mut die Möglichkeit des Menschen zu sehen, sich Gottes Weltplan einzufügen; aber 
wir haben genauer nach dem Inhalt dieses Weltplanes und nach seinem Sinn zu 
fragen. • Endlich stellt sich nochmals die Frage nach der Vollendung des Men- 
schen, der dienend in Gottes Weltenplan eingeht; aber wir haben genauer nach dem 
konkreten Menschenbild zu fragen, das sich aus den beiden Gleichmutslehren ergibt. 

1. Die Begründung der Lehre vom Gleichmut 

Jede Gleichmutslehre, die Anspruch auf eine metaphysische Begründung erhebt, 
ruht auf einer Hierarchie von Werten. Gott allein ist höchstes Gut und letztes Ziel. 
Jedes geschaffene Gut muß vor diesem höchsten Ziel zurückgestellt werden. Darin 
stimmen Ignatius und die Gita überein. Audi in der Anerkennung der Dringlichkeit 



Indischer und christlicher Gleichmut 447 

des Ringens um den Gleichmut sind beide gleich unentwegt. Beide sind tief erfüllt 
von der Tatsache, daß der Mensch von Natur aus diesen Gleichmut nicht besitzt, 
daß vielmehr die end-gültige, d. h. über die zeitliche Existenz hinausweisende Aus- 
richtung des Menschen, stets in Gefahr ist vor den augenblicks-gültigen Neigun- 
gen der wandelhaften Sinnenwelt verdunkelt und vergessen zu werden. Aber die 
Frage bleibt zu beantworten, wie die beiden diese Situation des Menschen erklären 
• und eben diese Erklärung führt zu einem ersten und entscheidenden Unterschied 
in der Gleichmutslehre: zum Unterschied im Verständnis der Welt. 

a) Wenn Ignatius vom Haften an der Sinnenwelt als der großen Gefahr reli- 
giösen und sittlichen Strebens redet, so meint er in erster Linie die im Herzen des 
Menschen vorhandene Unordnung. Die Welt als solche ist gut, und daher ist auch 
die objektive Wert-Ordnung außerhalb des Menschen durchaus vorhanden. Seine 
grundlegenden Überlegungen beginnt ja Ignatius mit dem Satz, daß der Mensch 
von Gott geschaffen ist, und daß auch alle Dinge außerhalb des Menschen von Gott 
geschaffen sind. In eben dieser Tatsache ist die Einordnung des Menschen auf das 
letzte Ziel und die Unterordnung aller geschaffenen Dinge unter dieses Ziel begrün- 
det. Kein Geschöpf ist in sich minderwertig oder gar schlecht, nur die Haltung des 
Menschen gegenüber der Welt ist verkehrt. Deshalb richten sich auch seine grund- 
sätzlichen Forderungen an den Menschen, an seine •ungeordneten Neigungen" 
(Annot. 1), die •fleischliche und weltliche Liebe" {Betrachtung vom Königreich 
Christi). Die rechte Ordnung wird einfach dadurch erreicht, daß •der Mensch sich 
selbst besiege und sein Leben ordne, ohne sich dabei von irgendeiner Neigung 
bestimmen zu lassen, die ungeordnet wäre" {Titel), oder •daß ich die Unordnung 
meiner Handlungen spüre, sie verabscheue, mich bessere und mich ordne" (2. 
Woche, Übung 3). 

Freilich bleibt diese Unordnung, die aus dem Herzen des Menschen stammt, nicht 
rein innerlich. Ignatius möchte, daß wir in der Sündenbetrachtung spüren, wie aus 
dem rein innerlichen Akt der Engel, und dann der ersten Menschen, aus jenem 
•nicht wollend Gebrauch machen von ihrer Freiheit", die gesamte Schöpfung ver- 
dunkelt wird. Deshalb spricht auch Ignatius im Zusammenhang der Sünde vom 
Leib als Kerker und von der Welt als dem Verbannungsort (i. Woche). Deshalb 
bittet er auch neben der Einsicht in die Unordnung des Herzens um die •Erkennt- 
nis der Welt, auf daß ich sie verabscheue und die weltlichen und eitlen Dinge von mir 
entferne" (ebd. Zwiegespräch). Aber es ist das eitle Herz, das die Weltdinge eitel 
macht, und es ist wegen der dem Menschen einwohnenden Sünde, daß der dem 
Menschen bestimmte Wohnort des Paradieses zur Wüste wurde. • Im gleichen 
Ausmaß, in dem der Mensch sein Herz zu Gott wendet, beginnt auch die Welt 
wieder im ursprünglichen Licht ihres Schöpfungsmorgens zu strahlen • im erstan- 
denen Christus wird eben diese Welt von Fleisch und Blut erfüllt von den Herrlich- 
keiten der Verklärung. Nie ist diese Welt der Materie von Gott ausgestoßen. Selbst 
wo Christus zur •Sünde" geworden ist und das Todesleiden der Menschheit an sei- 
nem Leibe getragen hat, bleibt sein materieller Leib •immer vereint mit der Gott- 
heit" {4. Woche); und in der Auferstehung ist es die ganze verklärte Menschheit 
Christi, •mit Leib und Seele", die im Lichte der Gottheit leuchtet, und für die im 
Dämmern des Karsamstags harrende Menschheit das wachsende Licht des Oster- 
morgens heraufführt. 



448 Josef Neuner 

b) Audi die Gita kennt die ungeordneten Neigungen des Menschenherzens und 
gerade die in der Gita am meisten gelehrte Form des Yoga läßt sich wohl am 
besten (mit R. Otto) als Charakter-Yoga bezeichnen. Sie sucht Erlösung nicht durch 
irgendwelche äußere Übungen ritueller oder asketischer Natur, sondern in der Ein- 
falt der Absicht, die allein auf das letzte Ziel zugeht. 

Und doch ist der Ansatzpunkt der Gleichmutslehre verschieden. Der Grund der 
Unordnung, die den Menschen immer wieder von seinem Ziel wegzieht, ist in der 
objektiven Seinsordnung enthalten, sie ist vor dem Menschen vorhanden, ist Vor- 
aussetzung seiner irdischen Existenz und daher jedem menschlichen Wirken vor- 
ausliegend. Die •Verblendung der Paare" ist im Urgrund der Dinge selbst gesetzt: 
•Alle Dinge kommen in ihrem Ursprung in Verwirrung durch die Verblendung 
der Paare, die aus Liebe und Haß entspringt" (7,27). Dieser ursprüngliche Fall in 
die Verblendung hat nichts mit einer Ur-Sünde zu tun (eine solche Sünde der Seelen 
vor ihrer Verleiblichung, etwa im Sinne der Origenes, wurde erst im späten Vais- 
navismus gelegentlich gelehrt), er ist vielmehr in der materiellen Existenz als 
solcher gesetzt, er ist gar nichts als das konkrete In-der-Welt-sein des Menschen. Die- 
se innerweltliche Existenz steht unter dem Gesetz der Urnatur (prakrti), die wieder- 
um aus den drei Urelementen (guna) zusammengesetzt ist. In der Natur herrscht 
das Gesetz notwendiger Kausalität. Alle Wesen werden entsprechend ihrer Zusam- 
mensetzung in dem blinden Weltprozeß fortgetrieben, wirkend und leidend, be- 
gehrend und fliehend. Es ist das Schicksal des Menschen, daß er durch seine Natur 
in diesen Weltprozeß hineingehört, und nur mit seinem rein geistigen Prinzip, dem 
tätigkeits- und leidenslosen purusa aus ihm hinausragt. Erlösung kann daher nur 
darin bestehen, daß der Mensch die naturhafte Existenz übersteigt: •Frei von den 
drei Urelementen (gunas), frei von den Paaren, stehend in ewiger Wahrheit" (2,45). 

Wenn freilich die Gita tiefer fragt, worin denn diese Urnatur, die dem Welt- 
prozeß zugrunde liegt und die.auch den Menschen bindet, ihren Ursprung hat, so 
weist sie auf den persönlichen Gott, auf Krsna selbst. Noch ist eben nicht, wie im 
voll entwickelten Samkhya-System, die dualistische Weltkonzeption zu Ende ge- 
führt. Krsna selbst trägt beide Naturen in sich, die höhere, rein geistige, und die 
tiefere, aus der sich der Weltprozeß entfaltet: •Lerne, daß aus diesem zweifachen 
Schoß alle Dinge geboren sind. Ursprung und Auflösung des gesamten Weltall bin 
ich" (7,6). Daraus ergibt sich, daß alle Wesen, wie tief sie auch in ihre Verblendung 
eingeschlossen sein mögen, doch in Gott sind. Sie sind die Selbstentfaltungen seiner 
tieferen Natur. Trotzdem ist dieses Leben in den Naturordnungen unerlöst, es ist 
das Leben des Begehrens und Wirkens, es besteht •im Wünschen der Wünsche und 
im Kommen und Gehen" (9,21). Nur durch den Gleichmut, durch das bewußte 
Hinaussteigen über die Gegensätze, kommt Erlösung: •Wer gleich bleibt in Ehre 
und Schmach, gleich gegen Freund und Feind, wer jegliches Unternehmen preisgibt, 
der hat wahrlich die Weltelemente überschritten" (14,25). 

c) In der Grundlegung des Gleichmuts also öffnet sich ein grundsätzlich verschie- 
denes Verständnis von Welt und Mensch: Für Ignatius (und das ist die wesentlich 
christliche Auffassung, wie sie schon im Römerbrief vorliegt) ist der Grund aller 
Verwirrung die Sünde. Die Sünde stammt aus dem Herzen des Menschen, sie 
wächst vom Innern des Menschen in die Natur, und so begründet sie neue Blindheit 
und neue Begierde. • Für die Gita (und darin steht die Gita für hinduistisches 



Indischer und christlicher Gleiclimut 449 

Denken im allgemeinen) steht an erster Stelle die Verblendung, die Dunkelheit, 
die mit dem Wesen der kreatürlichen Existenz verknüpft ist. Die Verblendung 
wiederum begründet alles ungeordnete Begehren und alle Sünde. Sobald beide, 
Ignatius und die Gita, von der konkreten Situation des Menschen sprechen, von der 
Unordnung seines Strebens und Wirkens, oder von der konkreten Forderung des 
Gleichmuts, klingt ihre Sprache zum Verwechseln ähnlich. Aber man darf nicht 
vergessen, daß sie von entgegengesetzten Seiten kommen, daß Ignatius ein wesent- 
lich ethisches Problem stellt, das Problem der Sünde, die in der Welt sichtbar wird, 
die Gita aber ein wesentlich metaphysisch-kosmisches Problem sieht, die Verdunk- 
lung Gottes in der empirischen Endlichkeit der Naturordnung. 

2. Der Sinn des Weltplanes 

Damit aber stellt sich nochmals die zweite Frage nach der Einordnung des Gleich- 
mutes zum Gottes-dienst. Wir sahen, daß es sich in der Geichmutsforderung weder 
bei Ignatius noch in der Gita um eine bloß subjektive Haltung handelt, sondern 
daß es beidemal um die Einfügung des Menschen in den göttlichen Weltplan geht. 
Nach dem Sinn dieses Weltplanes ist nun zu fragen, denn von diesem Sinn aus muß 
sich ja auch der tiefere Sinn des Gleichmutes selbst erschließen. Wir finden, daß 
sich mit der Verschiedenheit des Weltverständnisses auch eine Verschiedenheit im 
Sinn des Weltplanes verbindet. 

a) Ignatius kennt einen Weltplan Gottes, der dieser unserer Welt einen letzten 
Sinn gibt, der diese von Gott geschaffene Welt aus der Verwirrung der Sünde 
zurückholt und sie zum Reich Gottes auf Erden macht. Er hat diesen Sinn beschrie- 
ben in der Betrachtung vom Gottesreich. Die erste Stufe im Bau dieses Reiches ist 
die Überwindung der Sünde. Es folgt das Aufhorchen vor der Botschaft Christi: 
•Mein Wille ist es, Untertan zu machen die ganze Welt und alle Feinde, und so 
einzugehen in die Herrlichkeit meines Vaters". Es folgt die Aufforderung zur 
Bereitschaft, mit Christus an diesem Werk des Reichsbaues teilzunehmen. 

Freilich weiß Ignatius (in Übereinstimmung mit der ganzen christlichen Tradi- 
tion), daß dieses Reich seine endgültge Gestalt nicht in dieser Weltzeit finden kann. 
Hier ist es verbunden mit stetem Ringen: •Wer mit mir kommen will, muß mit mir 
sich mühen". Erst in der Vollendung findet der Jünger Christi die Krone der 
Herrlichkeit. Aber diese Vollendung ist eben das aus dieser Zeitlichkeit in die jen- 
seitige Vollendung hinüberwachsende Reich Christi, sie ist der Abschluß des Gottes- 
baues, dessen Fundamente in diese unsere Erde gesenkt sind im Kommen des Gott- 
menschen in diese Welt. Der Gottesplan also umfaßt die konkrete Gestaltung dieser 
unserer Welt. Christi Reich steht als sichtbare Größe in der Geschichte, gegen das 
Reich Satans (in der Betrachtung der beiden Banner) und fordert den konkreten 
Einsatz der Christusjünger, konkret bis zu den praktischen Forderungen der •Re- 
geln des Denkens mit der Kirche", jenen letzten Regeln, die Ignatius den geistlichen 
Übungen beifügt, in denen die Treue zum Einsatz für die sichtbare Gemeinde be- 
schrieben wird, in der Christus seinem Reich auf Erden geschichtliche Form gegeben 
hat. 

b) Auch in der Gita ist der Gleichmut auf den Dienst am Weltplan Gottes ausge- 
richtet. Wir haben genauer nach Inhalt und Sinn dieses Weltplanes zu fragen. • 



450 Josef Neuner 

Zunächst will es scheinen, daß es wohl kaum eine Kultur der Menschheit gibt, die 
es so gut verstanden hat wie der Hinduismus, letzte religiöse Einsichten und Hal- 
tungen in sittliche und soziale Ordnungen zu übersetzen und sich so tief in das ge- 
samte Leben und Denken des Volkes einzubilden, d. h. Welt und Menschenleben so 
innig in einen Gottesplan hineingewoben zu sehen. Es gibt kein Ereignis im Leben 
des Hindu, das nicht seine religiöse Bedeutung hat und von religiösen Zeremonien 
umkleidet ist. Es gibt keine soziale Einrichtung, die nicht ihre Begründung in reli- 
giösen Vorstellungen sucht. Menschenleben, Natur und religiöses Denken sind in 
eine unlösliche Ganzheit verschmolzen. Gerade auch die Gita betont diese Einheit, 
und sie gibt auch die Begründung dafür: Gott ist in allen Dingen gegenwärtig und 
wirksam, in den guten wie in den üblen; selbst die Verblendung der Welt ist ein 
Ausfluß seiner Natur • der niederen Natur Gottes • und so kann es folgerichtig 
im Hinduismus keinen Ausgestoßenen geben, keinen Menschen, der nicht wenigstens 
am Rande dieses universalen Systems noch einen Platz fände, wenn auch als ein 
Kastenloser; und keinen Bereich menschlichen Handelns kann es geben, der nicht 
irgendwie im Sinn des Weltgeschehens eingefangen wäre. • Dieses in Familie und 
Sippe verkörperte System steht im Hintergrund der Gita, es ist die Verkörperung 
der Gottesordnung. 

Aber die Gita hat zu ihrem Schauplatz das Schlachtfeld gewählt. Zwischen den 
feindlichen Heeren, im Angesicht unheilbarer Verblendung, werden eben diese 
Ordnungen, die Arjuna bisher als unverletzlichen göttlichen Plan betrachtet hat, 
fraglich. Das Problem der Gita ist keineswegs, ob es eine gottgewollte Ordnung in 
der Welt gibt. Das ist selbstverständlich. Diese Ordnung, das •dharma", ist die 
Grundlage der gesamten epischen Dichtung Indiens. Die •Uralten Familienord- 
nungen" (2,40) sind die geistige Welt, in der Arjuna bisher immer gedacht und 
gelebt hat. Nun aber steht er vor dem Zusammenbruch dieser Ordnung. Sein Zwei- 
fel besteht eben darin, ob er durch sein eigenes Kämpfen an diesem Zusammen- 
bruch mitschuldig werden muß, oder ob er die Waffen niederlegen soll. In der Ant- 
wort auf diesen Zweifel muß also die Frage entschieden werden, ob die überkom- 
mene Tradition, die ererbte Gottesordnung, einen absoluten Wert hat, einen letzten 
Sinn in sich trägt, der um jeden Preis gerettet werden muß, oder ob der Widersinn 
des tragischen Konfliktes, der die Ordnungen bedroht und zerstört, das letzte Wort 
zum Sinn der Geschichte ist. • Die Gita antwortet eindeutig mit dem Befehl zum 
Kampf, auch wenn die überkommenen Ordnungen dadurch zerstört werden. 

Die traditionellen Ordnungen, das sittlich-soziale System der religiösen Über- 
lieferung, enthält also keinen letzten Sinn; es wird preisgegeben. Wir haben von 
neuem zu fragen, ob diese Preisgabe einer Leugnung jeden letzten Sinnes der Welt 
gleichkommt, oder um eines höheren Sinnes willen geschieht. Tatsächlich besteht die 
ganze Botschaft der Gita in der Verkündigung dieses höheren Sinnes. Dieser letzte 
Sinn ist eben des Menschen Dienst an Gottes Weltwillen. Es ist aber nicht Dienst 
an einem Weltplan; denn keine der Welten, die aus Gott hervorgehen, trägt einen 
letzten Sinn in sich. Gott will die Welten, ihr Kommen und Gehen. Er nennt sich 
die verschlingende Zeit, der alle Wesen zueilen, er ist der. Feuerrachen, in den sie 
hineingeschlungen werden. Aber keiner dieser Welten hat Gott sein Bild einge- 
haucht, keiner hat er eine endgültige Absicht eingebildet, die im Werden der Welt 
zur geschichtlichen Gestalt würde. Der letzte Sinn seines Tuns also bindet den Men- 



Indischer und christlicher Gleichmut 451 

sehen ausschließlich an Gottes Jenseitigkeit; innerhalb der ewigen Kreise, in denen 
die Welten kommen und gehen, gibt es keinen letzten Sinn. 

Der letzte Grund der Sinnlosigkeit der Welten und ihres Werdens liegt in der 
metaphysischen Begründung des Werdens. Werden gehört nicht in den Bereich des 
eigentlichen Seins. Wahres Sein ist ohne Geschichte. Nach der Gita wird die Ge- 
schichte nicht vom Personkern des Menschen, d. h. von seinem geistigen Sein bestimmt 
und von da her mit Sinn erfüllt, sondern sie ist immer nur das Kräftespiel der Natur, 
der prakrti. Der Mensch muß den tiefen Irrtum überwinden, daß er selbst, sein 
geistiges Sein, Träger geschichtlichen Handelns ist: •Wer dieses (Selbst) für den 
Töter hält, oder für den Getöteten ansieht, beide wissen nicht: es tötet nicht und 
es wird nicht getötet" (2,19). •Von den Elementen (guna) der Urnatur (prakrti) 
werden allenthalben alle Werke getan. Verblendet vom Ichbewußtsein glaubt er: 
Ich bin der Tuer" (3, 27). 

Deshalb kann auch der als Abschluß und Zusammenfassung der Gita-Lehre 
betrachtete Vers (18,66) das Hinaussteigen über alle Ordnungen (dharma) lehren: 
•Steige hinaus über alle Ordnungen, und komme zu mir allein als Zuflucht. Ich will 
dich von allen Sünden erlösen. Sei ohne Furcht". Es ist aus dem Zusammenhang der 
Gita genügend klar, daß dieses Hinaussteigen nicht das Verlassen der Welt und der 
Pflicht bedeuten kann, daß es vielmehr das Loslassen der Weltumklammerung 
meint, eben den Gleichmut. Loszulassen aber sind nicht nur die Gegenstände, an 
die sich etwa der Mensch anlehnt, gegen die rechte Ordnung, sondern loszulassen 
sind die Ordnungen selbst, das dharma, die in der Welt bestehenden göttlichen 
Sitten und Gesetze. In keiner dieser Ordnungen ist eben ein letzter Sinn enthalten, 
in keiner vollzieht sich die eigentliche Bedeutung der Geschichte. Letzter Sinn ist nur 
jenseits der Welt. Das ist die Lehre, die Arjuna auf dem Schlachtfeld lernt. 

c) Auch Ignatius führt in seinen Betrachtungen auf das Schlachtfeld, sei es im 
Reich Christi, wo Christus der König für sein Unternehmen der Gewinnung der 
Welt wirbt, sei es auf den Gefilden Jerusalems und Babylons, wo sich die Heere 
Christi und Satans gegenüberstehen. Für ihn aber ist der Kampf nicht die unsinnige 
Verblendung eines Bruderkrieges, der die bestehenden Ordnungen bedroht, son- 
dern es ist der Feldzug des Gottesreiches gegen die Gewalten der Sünde und der 
Finsternis. Für Ignatius gibt es daher keinen Gleichmut gegenüber gottgesetzten 
Ordnungen. Er glaubt an die endgültige Ordnung des von Christus in diese Welt 
gebauten Reiches. Daher fügt er ja auch stets seinen Gleichmutsforderungen die 
Einschränkungen bei: •Soweit dies dem Wahl vermögen unseres freien Willens 
überlassen ist, und nicht etwa unter ein Verbot fällt" {Fundament) oder •soweit 
der Dienst Gottes unseres Herrn und das Heil meiner Seele gleich sind" (2. Grad 
der Demut). 

In Verbindung mit dem verschiedenen Weltverständnis bei Ignatius und in der 
Gita ergibt sich also auch ein verschiedenes Verständnis des Gottesplanes in der 
Welt: Für die Gita bleibt die irdische Welt ohne letzten Sinn, sie ist letztlich nur der 
Ort der überweltlichen Beziehung des Menschen zu Gott • für Ignatius ist die 
Welt von Gott geschaffen und als Ordnung gewollt, und es ist sein Plan, das Gottes- 
reich dieser sichtbaren Welt einzuformen. Deshalb endet die Gleichmut-Lehre der 
Gita im Abstand zur Welt und zu allen ihren Ordnungen, deshalb vollendet sich 



452 Josef Neuner 

der Gleichmut bei Ignatius in dem entschlossenen Wiedereintritt in die Welt, nicht 
um in die Hörigkeit der Begierden zurückzukehren, sondern um der Welt Gottes 
Plan einzubilden. 

3. Die Idee vom Menschen 

Die letzte Deutung der Lehre vom Gleichmut ist in der Idee des Menschen zu 
suchen, in der konkreten Vorstellung seiner Vollendung bei Ignatius und in der 
Gita. Bei beiden ist ja Gleichmut das Offensein, zuerst für den Willen Gottes in der 
Welt, dann aber • und das führt zur letzten Tiefe • für die Idee Gottes vom 
Menschen. Denn bei beiden findet das Weltgeschehen seinen letzten Sinn erst in 
seiner personalen Spitze. Es bleibt also zu fragen, wie sich die Lehre vom Gleichmut, 
über die Deutung von Welt und Geschichte hinaus, in der Idee des Menschen voll- 
endet. 

a) Gottes Plan ist bei Ignatius die Errichtung und Weitung des Reiches Christi 
in der Menschheit. Wir sollen betrachten •Christus unseren Herrn, den ewigen 
König und vor ihm die ganze Welt und einen jeden Einzelnen, den er ruft" {Be- 
trachtung vom Reiche Christi). Von Anfang an wird es klar, daß die Reichsgründung 
Christi sich nicht in einer rechtlichen Institution erschöpft, in der die Mitglieder 
eine bloß funktionelle Rolle spielen, die eine reinliche Scheidung zuließe zwischen 
der vom Menschen geforderten Leistung und seiner persönlichen Haltung, so daß 
sich der Mensch in seinen persönlichen Belangen aus dem Einsatz für Christi Werk 
heraushalten könnte. In der ignatianischen Reich-Christi-Betrachtung ist die ganze 
Symbolik nicht von der Soldatenethik genommen, sondern vom Rittertum. Ignatius 
sieht im Anruf Christi die Aufforderung zum persönlichen Volleinsatz des Men- 
schen, eben weil auch Christus sich zuerst voll einsetzt. Die letzte Begründung des 
Reiches Christi weist zurück auf das persönliche Wagnis Gottes in der Mensch- 
werdung: •Laßt uns wirken die Erlösung des Menschengeschlechtes" {Betr. über die 
Menschwerdung) und sie schließt vom ersten Augenblick die persönliche Mitwirkung 
des Menschen ein: Wir betrachten, •was unsere Herrin tut... sich demütigend und 
Dank sagend der göttlichen Majestät" {ebd). Ebenso beruht die ganze Entfaltung 
des Reiches auf Personen und personalen Entscheidungen: Zuerst auf Jesus Chri- 
stus, den wir schon bei seiner Geburt betrachten sollen in der Ganzheit seines per- 
sönlichen Einsatzes: •Daß der Herr geboren wird in größter Armut und daß er 
nach so viel Mühen, nach Hunger und Durst, nach Hitze und Kälte, nach Unrecht 
und Schmach endlich sterbe am Kreuz, und all das um meinetwillen" (Betr. über die 
Geburt). An zweiter Stelle aber beruht sie auf den Gerufenen, auf ihrer Bereit- 
schaft. Diese Bereitschaft hat zwei Stufen: zuerst die sachliche Leistung, die freilich 
auch den freien Entschluß des Menschen voraussetzt, aber sich doch im Bereich sach- 
lich wägenden Urteils hält: •Ich soll bedenken, daß alle, die Urteil und Vernunft 
haben, sich gänzlich zu der Mühe anbieten". Die zweite Stufe führt über die sach- 
liche und meßbare Leistung hinaus in die persönliche Hingabe an Christus, so daß 
sich der persönliche Einsatz des Berufenen mit der personenhaften Mitte des Got- 
tesreiches, mit Christus dem Herrn vereint. Das geschieht im Gebet der Hingabe: 
•Dich nachzuahmen im Ertragen allen Unrechts, aller Schmach und aller Armut, der 



Indischer und christlicher Gleichmut 453 

wirklichen sowohl wie der geistigen, wenn deine heiligste Majestät mich wählen 
und aufnehmen will zu einem solchen Leben und Stand" (Reich Christi). 

In dieser persönlichen Hingabe erfüllt sich offenbar der letzte Sinn des Gleich- 
mutes. Er ist zuerst die dringende Bedingung für den vollen Einsatz, er ist vor allem 
die Offenheit, sich Christus gleichzubilden. Denn in dieser Hingabe an Christus 
geht es eben darum, ohne Rücksicht auf persönliche Neigungen die in Christus er- 
schienene und dem Menschen angebotene Lebensform anzunehmen und deshalb 
die endgültige Absage gegen jede selbstgewählte Lebensform zu vollziehen, •han- 
delnd gegen seine eigene Sinnlichkeit und gegen seine weltliche und fleischliche 
Liebe". 

In eben dieser persönlichen Hingabe aber steigt der Mensch auch hinaus über 
das neutrale Gleichgewicht, das ihn alle Dinge, verglichen mit den Gewichten der 
Ewigkeit, gleich leicht erfinden läßt. Der Mensch hat seine neue Schwergewichtsmitte 
gefunden, nicht auf Grund natürlicher Neigungen, nicht einmal auf Grund bloß 
menschlicher, freier Wahl, sondern vielmehr als ein Gewählter, dem seine Lebens- 
form und seine Haltung gegenüber der Welt gegeben ist in Christus, in der Anglei- 
chung an Christi Person und in dem persönlichen Einsatz für sein Reich. 

Daraus ergeben sich für Ignatius zwei Folgerungen: die erste ist ein neuer und 
letzter Grad der Demut, d. h. der Dienstbereitschaft gegenüber Gott und seinem 
Reich, ein Grad, der nicht mehr mit sachlichen Leistungen befaßt ist, die von ihm 
in Geboten gefordert sind, sei es auch nur unter läßlicher Sünde (2. Grad der De- 
mut); der sich auch nicht mehr auf die abwartende Bereitschaft zu jeglichem Dienst 
beschränkt, •so daß ich nicht wolle oder mehr hingeneigt sei zum Besitz von Reich- 
tum als zu Armut " (ebd). Der dritte Grad der Demut setzt vielmehr an die 
Stelle der sachlichen Leistung die persönliche Hingabe, und an die Stelle der 
abwartenden Bereitschaft das eindeutige Erfassen der in Christus gegebenen 
Lebensform, •daß ich . . . um Christus unseren Herrn nachzuahmen und ihm mehr 
in Wirklichkeit ähnlich zu werden, wünsche und wähle eher Armut mit Christus 
dem Armen als Reichtum, Schmach mit Christus voll Schmach als Ehren, und daß 
ich verlange für eitel und töricht gehalten zu werden für Christus, der zuerst als 
solcher gehalten wurde, als für weise und klug in dieser Welt" (dritter Grad der 
Demut). 

Die zweite Folgerung besteht in der immer deutlicheren Zuspitzung der im 
Gleichmut gewogenen Wertepaare zu ihrer personalen Bedeutung. In der ersten 
Erwägung im Fundament standen sachliche und personale Werte gleichmäßig 
nebeneinander: Gesundheit, Reichtum, Ehre, langes Leben gegenüber Krankheit, 
Armut, Schmach, kurzes Leben. Je mehr sich die Geistlichen Übungen der perso- 
nalen Mitte des Christusmysteriums nähern, um so mehr erscheinen die Werte 
personal gedeutet und wo Ignatius von der konkreten Form des Einsatzes redet, 
gegen den Einsatz Satans, in der Betrachtung von den zwei Bannern, wird es deut- 
lich, daß für ihn die sachlichen Kategorien des Gleichmuts, vor allem Reichtum und 
Armut, nur soweit Bedeutung haben kann, als sie in die letzte persönliche Haltung 
des Menschen eingehen. In der Anweisung an die Seinen beschreibt Christus fol- 
genden Weg: •Sie zu führen zuerst zur höchsten Armut, zur geistigen, und wenn es 
seiner göttlichen Majestät gefällt und er sie dazu wählen will, nicht weniger zur 
wirklichen Armut, sodann zum Verlangen nach Schmach und Verachtung: weil sich 



454 Josef Neuner 

aus diesen beiden Dingen die Demut ergibt. So gibt es also drei Stufen: die erste: 
Armut gegenüber Reichtum; die zweite: Schmach und Verachtung gegenüber welt- 
licher Ehre; die dritte: Demut gegenüber dem Stolz!" (Betrachtung von den zwei 
Bannern). 

Seinen letzten Sinn also findet der Gleichmut, wo er hineingenommen wird in 
Gottes Idee vom Menschen. Diese Idee ist erschienen in Christus und wird geschicht- 
lich wirksam mit seinem Reich. Der im Gleichmut sich selbst verlierende Mensch 
findet in Christus die Form seines Lebens und in Christi Reich das Feld seines 
Einsatzes. 

b) Auch die Gita führt zu einem personalen Ideal empor. Sie ist nicht zuerst eine 
Deutung von Welt und Geschichte, sondern sie übernimmt die Führung des Men- 
schen zu seiner persönlichen Vollendung. • Ebenso ist es auch für die Gita eindeu- 
tig klar, daß die Vollendung des Menschen in der Liebe Gottes besteht, in der Rest- 
losigkeit der persönlichen Hingabe, in der Vollkommenheit, mit der alle Werke 
Gott hingegeben werden. •Die aber alle Werke mir anheimgeben als ihrem höchsten 
Ziel, die mit ungeteilter Übung mich betrachtend verehren, die rette ich alsbald aus 
diesem Meer der Sterbewelt" (12, 6f). Gottesliebe führt zu letzter Vereinigung: •Es 
wohnen die, welche in Liebe mir anhangen, in mir und ich wiederum in ihnen" 
(9, 29). Alle Formen der Betrachtung oder des Gottesdienstes gehen in diese per- 
sönliche Hingabe ein: •Richte deinen Sinn auf mich, liebe mich, opfere mir, verehre 
mich, so wirst du zu mir eingehen, du bist mir lieb" (18, 65). 

Der Gleichmut der Gita also führt wie bei Ignatius in die persönliche Hingabe 
an Gott und seinen Dienst. Allein wenn wir weiter fragen, worin inhaltlich das 
Bild des an Gott hingegebenen Menschen besteht, ob dieses Bild irgendwo in ge- 
schichtlicher Gestalt endgültig gezeigt worden ist, dann bleiben wir ohne Antwort. 
Wie es kein irdisches Erscheinen des Gottesreiches gibt, so gibt es auch keine kon- 
krete Erscheinung des Menschenbildes. Jede konkrete geschichtliche Füllung des 
Menschenbildes müßte sogar der Gita als ein Zurückgleiten in die irdischen Bereiche 
der Natur (prakrti) erscheinen. Denn der Mensch steht zwar in Welt und Geschichte, 
und er hat darin seine konkrete Rolle zu spielen • aber es ist eben nur eine Rolle, 
die keine letzte Gültigkeit hat. Die Rolle dauert nur so lange als die Bühne dauert, 
auf der sie gespielt wird. Für Arjuna, den Kshatriya, bedeutet sie die Übernahme 
der Kastenpflicht, zu kämpfen. Aber er übernimmt diese Pflicht, wissend um ihre 
Nichtigkeit, voll bewußt deshalb auch der Nichtigkeit seiner eigenen geschichtlichen 
Rolle und Gestalt. Die geschichtliche Gestalt gehört hinein in das Kommen und 
Gehen, in den Rhythmus der Wiederkehr ohne Ende, ohne Vollendung. 

Es gibt also in der Gita keine geschichtliche Gestalt des Menschen, die als solche 
vor Gott Gültigkeit hätte, die hineinwächst in eine jenseitige Vollendung. Es gibt 
kein •Nachfolgen im Leid, um nachzufolgen auch in der Herrlichkeit", so daß es 
einen Weg durch die Geschichte gäbe, der hinüberführte in die letzte Bestimmung 
des Menschen. Der Mensch des Gleichmuts bleibt immer offen nach dem Jenseits 
hin, wartend auf die Erfüllung, die ihm nur von Gott her gegeben werden könnte, 
die ihm aber in keiner irdischen Gestalt erschienen ist. 

Man könnte dagegen einwenden, daß doch auch der Hinduismus seine Mensch- 
werdungen Gottes kennt, die Avatäras, und daß vor allem die Gestalt Krsnas die 
klassische Ausprägung dieses Glaubens darstellt. Aber keine dieser Gestalten ist 



Indischer und christlicher Gleichmut 455 

eine wirkliche Menschwerdung, keine wird verstanden als ein wahrhaftes Ein- 
treten Gottes in die Welt des Wandels und der Geschichte, d. h. in den Bereich der 
Natur (prakrti). In keinem der Avatäras erscheint daher das volle Schicksal des 
Menschen, sein Leben, Wirken, Leiden, Sterben. Dies im einzelnen zu zeigen liegt 
jenseits des Rahmens dieser Arbeit. Die Herabkünfte Gottes, die Avatäras, sind ein 
Aufleuchten der jenseitigen Welt, sie sind auch eine Offenbarung göttlicher Macht, 
dazu bestimmt, dem Menschen im Kampf gegen die Verblendung der Welt zu 
helfen, aber nie sind sie wirkliche Menschen, in denen ein letzter Sinn von Ge- 
schichte und die wahre Idee menschlicher Existenz gezeigt würde. Die letzte Be- 
stimmung des Menschen, auch des Verehrers der Avatäras, bleibt das Hin- 
überschauen aus dieser Welt der Verblendung in die Jenseitigkeit, das Hinaussteigen 
über irdisches Werden und Wirken in die Wandellosigkeit Gottes. 

c) Hier liegt der letzte Unterschied von Christentum und Hinduismus und jeder 
nicht-christlichen Religion. Nur im Christentum ist Gott Fleisch geworden, in die 
Geschichte eingetreten und Urbild des Menschen geworden. Nur im Christentum 
ist daher die jenseitige Haltung des Menschen zurückgebogen in die Geschichte, in 
die innerweltliche Aufgabe, weil Gott in der Geschichte wirklich und wirksam wer- 
den will. Nur dem Christen ist es erlaubt, in irdischer Gestalt Gottes Offenbarung 
anzuerkennen, im Antlitz Christi, und darin letzten Sinn und höchste Würde des 
Menschen zu entdecken. In der Gita bleibt das Ausschauen ohne Erfüllung. An In- 
tensität der Hingabe, an Reinheit der Gottesliebe, wird es schwer sein, die Texte 
der Gita zu überbieten; aber die Gita weiß nichts von der Erfüllung, die Gott dieser 
Hingabe des Menschen in Christus gegeben hat. 

III. Der praktische Ertrag 

Es mag vielleicht scheinen, daß solche Erwägungen ausschließlich in den Bereich 
theoretischer Studien gehören. In wenigen Worten sei deshalb wenigstens die Rich- 
tung angedeutet, in der sich diese letzten Haltungen auswirken. Denn es handelt 
sich tatsächlich um letzte Haltungen, die sich tief dem Volkscharakter und dem kul- 
turellen Leben eingeprägt haben. 

Die Haltung der Gita ist tief religiös, und aus ihren Versen hat sich immer wieder 
die Kraft letzter Hingabe an Gott genährt. Und doch wird schon in der Gita das 
Problem des Gleichmuts deutlich. Gleichmut ist zuerst Offenheit zu den vielen Mög- 
lichkeiten, die im Menschen, im Leben, in der Welt verborgen liegen. Aber Offen- 
heit kann doch nur die Bereitschaft bedeuten, sich erfüllen zu lassen von Gott her, 
und diese Erfüllung mit einem gottgeschenkten Lebenssinn in persönlichem Voll- 
einsatz zu ergreifen und zu vollziehen. Ohne diese Erfüllung bleibt der Mensch in 
einem Schwebezustand, er wird nicht sein eigentliches Selbst, er wirkt nicht das ihm 
aufgegebene Werk. Der Wert des Gleichmuts muß also gemessen werden an dem 
Grad, in dem er sich von einem letzten Sinn erfüllen läßt, und in dem er sich einem 
Dienst hinzugeben vermag. 

Was die Gita betrifft, so darf man wohl sagen, daß sie die höchste Form der 
Gleichmutslehre in der indischen Tradition darstellt. Sie ist erfüllt von einer letz- 
ten Hingabe an Gott, sie fordert • im Gegensatz zu anderen Traditionen • den 
Einsatz in der geschichtlichen Aufgabe. Aber wir sahen, wie schon in der Gita diese 



456 Josef Neuner 

Hingabe an Gott nur transzendent ist, transzendent in dem Sinn, daß die Welt 
selbst und die Geschichte leer bleiben von einem letzten geistigen Sinn. Deshalb ist 
auch die Forderung zum Volleinsatz in der Gita nicht zu verwechseln mit einem per- 
sönlichen Volleinsatz zu einem Weltenplan. Die Gita fordert zwar den Gehorsam 
zur Aufgabe innerhalb des materiellen Weltprozesses. Persönlich aber kann dieser 
Einsatz nur sein, wo es sich um ein geistiges Ziel handelt, also nur dann, wenn sich 
in der geschichtlichen Aufgabe des Menschen ein letzter Sinn enthüllt. Diesen Sinn 
kennt die Gita nicht. Schon nach der Gita also ist es nicht mehr möglich, den ge- 
schichtlichen Volleinsatz der menschlichen Persönlichkeit zu begründen (obgleich wir 
gerne gestehen, daß viele Gita-Leser für ihr praktisches Leben in der unerhört 
starken transzendenten Bindung die Kraft für einen solchen Einsatz finden). 

Es ist aber leicht zu sehen, was mit der Gleichmutslehre geschehen muß, wenn sie 
von der persönlichen Hingabe an Gott gelöst wird, oder wenn sie endlich in 
Systemen erscheint, die überhaupt keine transzendente Bindung anerkennen. Der 
Gleichmut wird nicht mehr erfüllt. Er wird zur reinen Offenheit, die sich gegen 
jede Eingrenzung wehrt. Sie wird zur instinktiven Angst, sich irgendwie und irgend- 
wo festzulegen. Der Mensch darf sich nicht binden, denn alles an der Welt ist Ver- 
gänglichkeit und Nichtigkeit. Je geistiger der Mensch ist, um so mehr wird er den 
kühlen Abstand zu Dingen und Geschehnissen zu wahren wissen. 

Noch ein weiteres Element ist zu erwägen: Gut und Bös stehen sich nach indi- 
scher Deutung im Weltprozeß nicht mit jener Absolutheit gegenüber wie das Reich 
Christi und Satans. Beide gehören in diese Welt des Wandels, sie gehören als Ge- 
genspieler in die Geschichte wie Licht und Schatten in ein Bild. In seiner letzten 
Gleichmutshaltung muß der Mensch von beiden abrücken, beide gleichmäßig er- 
tragen. Dies Ertragen aber geschieht nicht etwa in der Hoffnung, daß in der end- 
gültigen Vollendung das Gute siegreich sein wird (wie etwa im Gleichnis vom 
Unkraut und dem Weizen, die beide nebeneinander in der Welt wachsen, wo jedoch 
in der Endzeit das Unkraut verbrannt, der Weizen aber eingesammelt wird), son- 
dern in der Vollendung hören beide auf, das Gute wie das Böse, und nur Gottes 
Transzendenz bleibt. 

Gleichmut wird also nicht mehr aufgehoben in die Bindung an eine geschichtliche 
Aufgabe, Gleichmut bleibt selbst den entscheidendsten Auseinandersetzungen der 
Menschheit gegenüber neutral. Er wird nur zu oft zum Fatalismus vor den Mäch- 
ten des Übels, der Sünde, der Verblendung, aber auch der irdischen Übel des 
Hungers und des sozialen Unrechts. Wer sich gewöhnt hat, jeden Volleinsatz des 
Menschen zu verdächtigen, findet es schwer, selbst gegenüber den sich eindeutig 
zuspitzenden Kräften der Vernichtung in unseren Tagen eine endgültige Stellung 
zu beziehen. Man darf diese tiefgewurzelte Neigung zur Neutralität nicht einfach 
als Utilitarismus verurteilen, sie wächst zuletzt aus der Scheu sich zu binden, letzt- 
lich aus einer säkularisierten Gleichmutslehre. Es wird schwer sein, auch einem 
idealistisch gesinnten Inder zum Bewußtsein zu bringen, daß der Kampf zwischen 
Gott und Satan auf der geschichtlichen Szenerie unserer Tage ausgefochten wird. 
Auf religiösem Gebiet wird der Inder bereit sein, die positiven Werte jeder 
Religion anzuerkennen, aber jeden Absolutheitsanspruch wird er instinktiv ableh- 
nen, auch ohne ihn ernstlich zu prüfen. 



Indischer und christlicher Gleichmut 457 

Je mehr sich also der Gleichmut einer absoluten Bindung entzieht, um so mehr 
wird er zu einer Karikatur. Er gleitet ab zu willensmäßiger Gleichgültigkeit, er 
wandelt sich zuletzt in einen dünnen, intellektualistischen Liberalismus. Gewiß sind 
nicht nur die Gita, sondern alle großen Zeugen der indischen Tradition von diesen 
Konsequenzen weit entfernt, aber es läßt sich nicht leugnen, daß diese letzten Ver- 
zeichnungen der Gleichmutslehre weite Kreise beeinflußt haben. In der Scheu des 
konkreten Einsatzes, in dem eifersüchtigen Streben, sich nicht persönlich zu binden, 
verliert der Mensch nicht nur seine geschichtliche Aufgabe, sondern er verliert 
sich selbst • dieses Selbst, das er ängstlich zu bewahren suchte. Paul Claudel hat die 
schaurige Leere dieser selbstsüchtigen Freiheit in der Judasgestalt beschrieben: im- 
mer kühl rechnend und wägend kann Judas den Volleinsatz Jesu nicht begreifen. 
Er hält sich klug heraus, er zieht sich immer mehr zurück auf sich selbst, und er 
endet am Strick • und da endet auch sein öder und sophistischer Monolog: •Strebt 
man die Ewigkeit an, so muß man bereit sein, dem Sinn der Senkrechten ein 
Opfer zu bringen. Durch einen fast unsichtbaren Faden gehalten, kann ich jetzt end- 
lich sagen, ich gehöre ganz mir selbst, ich hänge nur noch von meinem eigenen Ge- 
wicht ab, ohne eine Unze davon zu verlieren. Einerseits weise ich genau wie ein 
Senkel nach dem Mittelpunkt der Erde. Andererseits habe ich, dank dem in gewissem 
Sinn idealen Strang, der mich hält und stützt, auf allen Seiten Selbstherrschaft und 
Unabhängigkeit erlangt. Rechts, links, kein Hindernis mehr, ich bin frei, alles ist 
mir offen, ich habe jene höchst philosophische Stellung eingenommen, die man 
Schwebe nennt, ich bin vollkommen im Gleichgewicht, allen Winden zugänglich. 
Niemand kann der Meinung sein, ich hätte • nun endlich vom Boden losgekom- 
men • das Privilegium zu pendeln zu teuer erkauft..." 

Dies ist die letzte Karikatur des Gleichmuts, der sich nicht zu binden vermag. 
Gewiß ist die Gleichmutslehre der Gita weit davon entfernt, weil sie erfüllt ist von 
religiösen Kräften der Hingabe. Aber jede Freiheit, die nicht von Gott her erfüllt 
und gebunden ist, schwebt in Gefahr der Entleerung und Entkräftung. Die letzte 
Erfüllung des Gleichmuts ist Christus, in dem die Bindung des Menschen an Gott 
Geschichte geworden ist. 




