
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Charles de Foucauld und die religiöse Erneuerungs- 
bewegung im heutigen Frankreich 

Von Franz H i 11 i g S. J., München 

In dem Band von Hans Hümmeler •Helden und Heilige", den ich zur Verfügung habe, 
steht unter dem 3. Dezember rechts die Lebensbeschreibung Franz Xavers und unter dem 
2. Dezember links die von Charles de Foucauld. Der Grund dieser Begegnung im Helden- 
buch der Kirche ist ein äußerer: Charles de Foucauld wurde am Abend des 1. Dezember er- 
schossen. Das war im Jahre 1916. Doch heute schon spüren wir, wie von diesem Leben wach- 
sende Wirkungen ausgehen, und die Größe des Mannes und seiner Sendung beginnt sich 
erst in unseren Tagen abzuzeichnen. Es wird wohl der Tag kommen, an dem wir Charles de 
Foucauld zu den kanonisierten Heiligen der Kirche rechnen dürfen. Und wenn man die Hei- 
ligen auch nicht vergleichen soll, so kommt es uns doch vor, als ob seine Gestalt die Nähe der 
großen Gottesmänner nicht zu scheuen brauche. 

Sein Leben ist ein Roman voller Abenteuer. Man muß es in der klassischen Biographie 
von Rene Bazin nachlesen1. Sie erreichte 1947 das 177. Tausend. Leider wurde die deutsche 
Obersetzung • sie trägt den Titel •Der Wüstenheilige" • nicht wieder aufgelegt (Verlag 
Räber, Luzern und Leipzig 1930). Hier sei nur in Stichworten der Lebensweg dieses Mannes 
abgesteckt: 1858 im damals französischen Straßburg geboren. Alter Adel. Nach frommer 
Kindheit und frühem Tod der Eltern Absinken in ein schlechtes Leben; Verlust des Glau- 
bens. Als Offizier lebt der junge Adlige so liederlich, daß ihm der Abschied von der Armee 
nahegelegt wird. Ein Kriegszug gegen aufständische Eingeborene (das Regiment lag in 
Afrika) weckte das Soldatische und die Führergaben in ihm. Afrika beginnt ihn zu bewegen. 
Er unternimmt eine gefahrvolle Marokko-Expedition, durch die er berühmt wird. Die Vor- 
sehung benutzte sie, um sein Herz endgültig zu treffen: die Unendlichkeit der Wüste und 
des südlichen Sternenhimmels, die tiefe Religiosität der Araber wecken in ihm die Gottes- 
frage auf. Rückkehr zum Glauben. Pilgerfahrt ins Heilige Land. Nazareth wird die Gnade, 
die sein ganzes kommendes Leben prägen sollte. 

Seit Nazareth steht vor der Seele des Büßers und Gottsuchers nur noch ein Gedanke: 
Demut, Erniedrigung. Foucauld tritt bei den Trappisten ein und läßt sich in ein denkbar 
armes Kloster bei Alexandrette in Syrien schicken. Aber der Besuch einer armen Arbeiter- 
familie bringt ihm zum Bewußtsein, daß Gott von ihm eine noch radikalere Entäußerung 
will, als sie ihm bei den Trappisten möglich ist. Die Mönche lassen ihn ziehen. Die nächste 
Etappe heißt: Klosterknecht in Nazareth (als Diener von armen Klarissen: man denke an 

den Schluß des •Seidenen Schuh" von Claudel!). Aber Gott hat anderes mit ihm vor, als 
daß er •die Sandalen abwischt, die ganz bedeckt sind vom Staub des Himmels" (ebd.). 

Karl von Jesus, wie er sich nun nannte, läßt sich bestimmen, Priester zu werden. (Prie- 
sterweihe am 9. Juni 1901.) Er tut es, um den Arabern Christus bringen zu können, denn 
er hat Afrika und seine •Brüder Muselmanen" nicht vergessen. Erster Aufenthalt als Ein- 

1 Rene Bazin. Charles de Foucauld. Explorateur du Maroc. Ermite au Sahara. (488 S.) 
Mit Bildern und einer Karte. Paris, Plon. 1947. Inzwischen ist eine Reihe weiterer Fou- 
cauldbiographien in Frankreich erschienen. Ferner sei verwiesen auf: Georges Gorree 
•Sur Ies Traces du P. de Foucauld". Editions de la plus grande France, Paris-Lyon 1936; 
und: Rene Pottier •La Vocation saharienne du Pere de Foucauld". 



Im Spiegel der Zeit     * 459 

Siedler in Beni Abbes, einer Oase in Algier. Später zog er viel weiter nach Süden zu den 
Tuaregs ins Hoggargebirge. Es ist richtig, wenn man sagt: Er lebte dort ein Leben unerhör- 
ter Entbehrung und freiwilliger Buße, ein Leben des Gebetes und des Studiums. Das tat er. 
Aber es ist nicht präzis genug. Typisch Foucauld wird das alles erst durch das •missiona- 
rische Nazareth-Ideal", wenn man seine Sendung auf diese Formel zusammenpressen darf. 
Das heißt: er wollte den Mohammedanern Christus bringen nicht durch Predigt oder irgend- 
welche Propaganda, sondern durch die eucharistisdie Gegenwart des Herrn (ein Tabernakel 
im Herzen der Sahara!) und durch die stille Gegenwart einer unendlich demütigen, die- 
nenden, sich opfernden Liebe. Er nannte sich den •universalen Bruder" (le frfere universel). 
Er war der Arzt und Berater der Wüstensöhne. Er kannte ihre Sprache besser als diese 
selbst. Er suchte einfach und in allem einer der Ihren zu sein. An direkte Missionierung 
war nicht zu denken. (Ich glaube, er hat in seinem ganzen Einsiedlerleben nur ein-, zweimal 
die Taufe gespendet.) Er hatte noch einen Wunsch: sein Blut für seine Brüder Muselmanen 
hinzugeben. Er erfüllte sich an jenem 1. Dezember 1916, als eine aufrührerische Bande 
nächtlicherweile seine Einsiedelei überfiel und ihn aus religiösem und politischem Fanatis- 
mus niederschoß. (Charles de Foucauld war 58 Jahre alt.) 

Ein anderer Lebenswunsch des Einsiedlers blieb unerfüllt: Schon der Trappist im syri- 
schen Kloster hatte eine Ordensregel entworfen. Oft hat Karl von Jesus sie umgeformt. 
Immer träumte er von Brüdern, die Gott ihm schenken und mit denen er gemeinsam sein 
Ideal Nazareth leben würde. Er baute schon die Zellen für sie. Aber er blieb einsam und 
starb, ohne einen einzigen Jünger zu hinterlassen. Kaum je hat sich das Wort des Herrn 
vom Weizenkorn, das sterben muß, ehe es frucht bringt, erschütternder verwirklicht als hier. 
Sechzehn Jahre lag Bruder Karl unter der Erde, da begann seine Stiftung zu keimen. Seit 
1933 gibt es Schwestern- und Brüdergemeinschaften, die ihn als ihren Vater verehren und 
unter den Mohammedanern sein Leben fortzusetzen suchen. Sie nennen sich die •Kleinen 
Brüder Jesu" oder die •Kleinen Brüder von Charles de Foucauld". Er selbst hatte ihnen 
den Titel •Kleine Brüder vom Hl. Herzen Jesu" zugedacht. Zwei Veröffentlichungen über 
die neuen Gemeinschaften liegen vor: •Les Fraternit£s du Pere de Foucauld. Mission et 
Esprit". Von Rene Voillaume, JPrior der Kleinen Brüder Jesu. (188 S.) Paris (1947), Les 
Editions du Cerf, und vom gleichen Verfasser: •Au Coeur des Masses. La vie religieuse des 
Petits Freres du Pere de Foucauld". 2. Aufl. 14. Tausend (516 S.) Paris 1952, Les Editions 
du Cerf. 

Wie stellt sich nach diesen Schriften ihres Leiters das Wesen und Wollen, die Spirituali- 
tät der Kleinen Brüder dar? (Denn über das, was verwirklicht ist, müßte sich ein Bericht- 
erstatter durch den Augenschein überzeugen.) Es ist nicht leicht, mit dem üblichen Vokabular 
des Ordens darüber Rechenschaft zu geben. Denn hier ist neuer Wein und, wie uns scheint, 
ein ganz neuer Ansatz zur Verwirklichung der Nachfolge Christi in der modernen Welt. 
Es ist schon nicht leicht, für die Gemeinschaftsform, in der sie leben, ein zutreffendes deut- 
sches Wort zu finden. Sie leben in •Fraternites", was sachlich etwas anderes ist als das alt- 
modische •Bruderschaft". Man könnte sagen: •Bruderfamilie" (denn •Brüdergemeinde" ist 
durch die Herrenhuter mit Beschlag belegt). 

Ausgangspunkt und Zentralbegriff ist auch hier Nazareth. Es hat die religiöse Gestalt 
Foucaulds geformt, es ist auch ihre Lebensform. Während aber bei der überlieferten aszeti- 
schen Deutung von Nazareth der Ton auf der Stille und Verborgenheit liegt, tritt für die 
Kleinen Brüder die realistische Armut und ein Leben nicht nur im Stil, sondern auch in 
engster Gemeinschaft mit der Arbeiterschaft hervor. Es ist bezeichnend, daß der entschei- 
dende Antrieb für Foucauld aus der Begegnung mit einer armen syrischen Arbeiterfamilie 
stammt. Zu ihr empfand er die landläufige Form der klösterlichen Armut in deutlicher 
Spannung. Die religiöse Armut hat ja ein doppeltes Gesicht: sie kann in einem Leben rela- 



460 Im Spiegel der Zeit 

tiver Versorgtheit das Freisein für Gott betonen, sie kann aber auch eine echte und über- 
zeugende Darstellung der Armut Christi zu den Ärmsten hin sein und einen betont sozialen 
und missionarischen Charakter haben. Von dieser zweiten Art ist die der Kleinen Brüder. 
•Klein" ist kein Diminutiv. Es ist der Versuch, bei den ersten Gefährten des Armen von 
Assisi wieder anzuknüpfen. Ein Unscheinbarer aus dem grauen Heer der Arbeiter sein. 
Keinen Titel, kein Ordenskleid tragen. Kein schönes oder großartiges Kloster besitzen. 
Auch, in vielen Fällen, ohne die Auszeichnung des Priesterstandes sein. Einfach Bruder 
Jesu, Bruder der Arbeiter. Ein Armer, Geringer, Unbeachteter. Armut auch gerade als un- 
gesicherte Existenz, wie sie der moderne Fabrikarbeiter (und nicht er allein) kennen und 
Jesus sie gelebt hat. 

Zugleich freilich ein Nazarethleben der Anbetung. Hier ist bei Foucauld wie bei den 
Brüdern ein zweites Element hervorzuheben: die Verehrung der Eucharistie. Auch das ist 
noch Nazareth. Aber seine mystische, Gott zugewandte Seite: Leben mit Jesus; Leben vor 
den Augen Jesu. Nächtelang hat Foucauld vor dem Tabernakel gekniet. Das allein war 
schon Grund genug für ihn, um in die Sahara zu gehen: daß so, mitten in einer Bevölkerung 
ohne Glaube an Christus, der Anbeter des Vaters sei und für sie alle zu ihm rufe. Die 
Regel wird von den Kleinen Brüdern sehr elastisch verstanden (vielleicht elastischer, als 
Foucauld sie verstanden hätte?); doch zu dem eisernen Bestand ihres Tagewerkes gehört 
die tägliche einstündige Anbetung des Sakraments. Dabei sollen sie sich nicht um fühlbaren 
Trost bemühen, sondern da soll sich ihre Christushingabe erneuern. Es soll je und je ein 
Eingehen sein in die geopferte Existenz ihres Meisters; wie ja dogmatisch die eucharistische 
Gegenwart vom Opfercharakter nicht zu trennen ist. Sie ist und bleibt •Gedächtnis seines 
Leidens" und trägt Frucht in stets neu übernommener Leidens- und Opferbereitschaft. •Ver- 
langen zu leiden", heißt es in den ,£crits Spirituels' (S. 67), •um Ihm Liebe mit Liebe zu ver- 
gelten, um Ihn nachzuahmen... um in seine Mühen einzutreten, um das Nichts, das ich bin, 
mit Ihm darzubringen, als Hingabe und Schlachtopfer für die Heiligung der Menschen."2 

Vielleicht am überraschendsten ist die missionarische Auffassung von Nazareth, wie sie 
sich bei Foucauld herausbildet. (Auch bei ihm ist es eine Entwicklung.) Zunächst war in den 
Plänen seiner Gründung die Klausur sehr betont. Er war offenbar noch stark von den klas- 
sischen Formen eines Lebens der Versenkung unter möglichster Isolierung von der Außen- 
welt beeinflußt. Aber immer mehr drängte ihn die Liebe Christi dazu, seinen Brüdern, den 
Menschen, zur Verfügung zu stehen. Ein Haus der Kleinen Brüder soll nicht nur im land- 
läufigen Sinn gastlich sein, wie es wohl alle Klöster sich zu sein bemühen, nein, der Erweis 
der Bruderliebe hat allem vorzugehen. Foucauld will: •Ihre umfassende Bruderliebe soll 
wie ein Leuchtfeuer weithin ihren Schein werfen. Niemandem weithin in der Runde, auch 
dem Sünder und Ungläubigen nicht, darf verborgen bleiben, daß sie aller Menschen Freund 
und Bruder sind (•die universalen Brüder"), und daß sich ihr Leben im Gebet für alle 

Menschen ohne Ausnahme verzehrt, daß sie jedermann Gutes erweisen. Sie sollen spüren, 
daß ihre Bruderfamilie Hafen und Zuflucht ist, zu dem jeder Menschenbruder, besonders der 
arme und unglückliche, eingeladen ist; wo er ersehnt und aufgenommen wird. Daß sie, wie 
ihr Name sagt, ein Haus des Heiligsten Herzens Jesu ist, der göttlichen Liebe, die über der 
Welt erstrahlt, der glühenden Liebe des Menschenheilands" (Konstitutionen, Art. 30, bei 

Voillaume, •Les Fraternites ...", S. 112). 
Foucauld hat später immer häufiger seine Einsiedelei verlassen, um seine •Brüder Musel- 

manen" zu besuchen. Er tat es, um ihnen seine Freundschaft zu beweisen, um tiefer in ihre 
Sprache und Gebräuche einzudringen, um selbst in seiner ganzen Lebenshaltung einer der 
Ihrigen zu werden. Nazareth hieß für ihn: Gott wird Mensch; er geht in unser Leben ein; 

2 Rene Bazin •Les Ecrits spirituels de Charles de Foucauld". Paris, Gigord. Vgl. auch 
•Nouveaux Ecrits spirituels" mit Vorwort von Claudel. Paris Plon 1950. 



Im Spiegel der Zeit 461 

schlägt sein Zelt in unserer Mitte auf und ist einfach einer von uns. Jesus war dreißig Jahre 
palästinensischer Arbeiter. Durch kein Wort und keine Geste unterschied er sich von seinen 
armen Landsleuten. Und so schon wirkte er unsere Erlösung. Das ist die schlichte evange- 
lische Lebensform Jesu. Foucauld fühlt sich gedrängt, dem Jesus von Nazareth so eng und 
so wörtlich ähnlich zu werden wie nur möglich. Er weiß auch seinen Brüdern nichts anderes 
zu sagen: Geht unter die Heiden, vor allem in die Länder, wo die Kirche unbekannt oder 
bedrängt ist, und erneuert, was in der Menschwerdung geschah. Gleicht eure ganze Lebens- 
weise den Menschen jener Länder an: werdet Araber mit den Arabern, Arbeiter mit den Ar- 

beitern. Seid Zeugen der Liebe Christi nicht durch das Wort (das ist nicht ihre Berufung), 
sondern durch die schweigende Gegenwart dienender Liebe. Nicht als ob er in irgendeiner 
Weise den Dienst der Verkündigung oder das organisierte Apostolat herabsetzte. Aber den 
Kleinen Brüdern, auch wenn sie Priester sind, ist eine andere Aufgabe im Gottesreich zuge- 
wiesen. Ihre Formel heißt: •crier l'Evangile par toute sa vie • ihr ganzes Leben soll laut 
das Evangelium verkünden." Ähnlich wie P. Lombardi einmal gesagt hat: •Wir sollen das 
tun, bevor wir es sagen!" 

Foucauld schaut mit einer glühenden Liebe den Jesus der Evangelien und die religiöse 
und materielle Not der Menschen von heute. Er geht hinter die historisch gewachsenen For- 
men des Ordenslebens zurück und wagt außerhalb ihrer Sicherungen materiell und geistig 
das Wagnis einer radikalen Jesus-Jüngerschaft mitten unter den Armen und Ungläubigen. 

Die Kleinen Brüder nähern sich damit stark den •Weltlichen Instituten". Voillaume selbst 
stellt sie zwischen diese und die überlieferten Orden. 

Es ist noch ein Wort zu sagen über die Beziehungen dieser neuen Gemeinschaften und 
ihrer Spiritualität zu dem neuen Wollen, das überall in der Kirche Frankreichs und weit 
über sie hinaus in der katholischen Kirche der Gegenwart überhaupt zu spüren ist. Die 
wachsende Wirkung Foucaulds liegt ja nicht einfach darin, daß die Menschen voll Be- 
wunderung auf dieses große, reine und glühende Leben schauen (wieder ein Geschenk der 
Kirche Frankreichs an die Weltkirche!), sondern daß sein neuer Ansatz genau in die Richtung 
weist, die aus der Not der modernen Welt und dem Wehen des Geistes heraus uns heute 
gewiesen scheint. Man braucht nur an die Krise des Ordensnachwuchses zu denken, an die 
Probleme des modernen Apostolates, an die Versuche, Brücken zu den getrennten Brüdern, 
vor allem zu den der Kirche entfremdeten Arbeitermassen zu schlagen. Man braucht nur 
das Stichwort •Arbeiterpriester" zu nennen. Man lese den Roman von Gilbert Cesbron, 
•Les Saints vont en Enfer" (Paris, Laffont 1952 • auch er hat schon das 150. Tausend er- 
reicht); • im Grunde ist er ja nur eine erschütternde Reportage über das Wirken eines 
Arbeiterpriesters in einem der Pariser Elendsviertel • und vergleiche diesen Geist mit dem 

der Kleinen Brüder. 

Übrigens ist auch äußerlich die Gleichung bereits vollzogen: Die Kleinen Brüder in Afrika 
und Syrien haben erkannt: Wenn es unsere Sendung ist, in der Mitte der Araber als Araber 
zu leben, um ihnen Christus zu bezeugen, warum sollten wir dann nicht in gleicherweise die 
Aufgabe haben, inmitten der gottfernen Arbeitermassen Frankreichs dieses selbe Zeugnis 
abzulegen, (wie es Foucauld auch schon ausdrücklich als Möglichkeit hingestellt hatte)? 
So haben sich inzwischen Gemeinschaften der Kleinen Brüder und der Kleinen Schwestern 

auch in Frankreich gebildet. Sie lassen sich auf Schiffen anheuern, sie arbeiten in den Fa- 
briken, sie ziehen als Postboten über Land, In ihnen erfüllen sich die großen schönen Leit- 

worte des jungen französischen Katholizismus: missionarisches Leben, Leben als Zeuge 
Christi ( temoignage), stille, heiligende und Gnade spendende Gegenwart Christi unter den 
Heiden (presence) durch Männer und Frauen, in denen er lebt, •die er lebt", um noch ein- 
mal eine Formulierung P. Lombardis zu benutzen. 




