IM SPIEGETL DER ZEIT

Charles de Foucauld und die religiése Erneuerungs-
bewegung im heutigen Frankreich

" Von Franz Hillig S. J., Minchen

In dem Band von Hans Hiimmeler ,Helden und Heilige*, den ich zur Verfiigung habe,
steht unter dem 3. Dezember rechts die Lebensbeschreibung Franz Xavers und unter dem
2. Dezember links die von Charles de Foucauld. Der Grund dieser Begegnung im Helden-
buch der Kirche ist ein duflerer: Charles de Foucauld wurde am Abend des 1. Dezember er-
schossen. Das war im Jahre 1916. Doch heute schon spiiren wir, wie von diesem Leben wach-
sende Wirkungen ansgehen, und die Grofle des Mannes und seiner Sendung beginnt sich
erst in unseren Tagen abzuzeichnen. Es wird wohl der Tag kommen, an dem wir Charles de
Foucauld zu den kanonisierten Heiligen der Kirche rechnen diirfen. Und wenn man die Hei-
ligen auch nicht vergleichen soll, so kommt es uns doch vor, als ob seine Gestalt die Nihe der
groflen Gottesminner nicht zu scheuen brauche.

Sein Leben ist ein Roman voller Abenteuer. Man muf} es in der klassischen Biographie
von René Bazin nachlesen!. Sie erreichte 1947 das 177. Tausend. Leider wurde die deutsche
Ubersetzung — sie trigt den Titel ,Der Wiistenbeilige* — nicht wieder anfgelegt (Verlag
Riber, Luzern und Leipzig 1930). Hier sei nur in Stichworten der Lebensweg dieses Mannes
abgesteckt: 1858 im damals franzésischen Straflburg geboren. Alter Adel. Nach frommer
Kindheit und frihem Tod der Eltern Absinken in ein schlechtes Leben; Verlust des Glau-
bens. Als Offizier lebt der junge Adlige so liederlich, dafl ihm der Abschied von der Armee
nahegelegt wird. Ein Kriegszug gegen aufstindische Eingeborene (das Regiment lag in
Afrika) weckte das Soldatische und die Fiihrergaben in ihm. Afrika beginnt ihn zu bewegen.
Er unternimmt eine gefahrvolle Marokko-Expedition, durch die er berithmt wird. Die Vor-
sehung benutzte sie, nm sein Herz endgiiltig zu treffen: die Unendlichkeit der Wiste und
des siidlichen Sternenhimmels, die tiefe Religiositdt der Araber wecken in ihm die Gottes-
frage auf. Riickkehr zum Glauben. Pilgerfahrt ins Heilige Land. Nazareth wird die Gnade,
die sein ganzes kommendes Leben prigen sollte.

Seit Nazareth steht vor der Seele des Biflers und Gottsuchers nur noch ein Gedanke:
Demut, Erniedrigung. Foucauld tritt bei den Trappisten ein und 1afit sich in ein denkbar
armes Kloster bei Alexandrette in Syrien schicken. Aber der Besuch einer armen Arbeiter-
familie bringt ihm zum Bewufitsein, dal Gott von ihm eine noch radikalere Entduflerung
will, als sie ihm bei den Trappisten mdglich ist. Die Monche lassen ihn ziehen. Die nidhste
Etappe heifit: Klosterknecht in Nazareth (als Diener von armen Klarissen: man denke an
den Schluf des ,Seidenen Schuh® von Claudel!). Aber Gott hat anderes mit ihm vor, als
dafl er ,die Sandalen abwischt, die ganz bedeckt sind vom Staub des Himmels“ (ebd.).

Karl von Jesus, wic er sich nun nannte, 1afit sich bestimmen, Priester zu werden. (Prie-
sterweihe am 9. Juni 1901.) Er tut es, um den Arabern Christus bringen zu kénnen, denn
er hat Afrika und seine ,Briider Muselmanen® nicht vergessen. Erster Aufenthalt als Ein-

1 René Bazin. Charles de Foucauld. Explorateur du Maroc. Ermite au Sahara. (488 S.)
Mit Bildern und einer Karte. Paris, Plon. 1947. Inzwischen ist eine Reihe weiterer Fou-
cauldbiographien in Frankreich erschienen. Ferner sei verwiesen auf: Georges Gorrée
»Sur les Traces du P. de Foucauld®. Editions de la plus grande France, Paris-Lyon 1936;
und: René Pottier ,La Vocation saharienne du Pére de Foucauld*.



Im Spiegel der Zeit  * 459

siedler in Beni Abbes, einer Oase in Algier. Spater zog er viel weiter nach Sfiden zu den
Tuaregs ins Hoggargebirge. Es ist richtig, wenn man sagt: Er lebte dort ein Leben unerhér-
ter Entbehrung und freiwilliger Bufle, ein Leben des Gebetes und des Studiums. Das tat er.
Aber es ist nicht prizis genug. Typisch Foucanld wird das alles erst durch das ,missiona-
rische Nazareth-Ideal“, wenn man seine Sendung auf diese Formel zusammenpressen darf.
Das heiflt: er wollte den Mohammedanern Christus bringen nicht durch Predigt oder irgend-
welche Propaganda, sondern durch die eucharistische Gegenwart des Herrn (ein Tabernakel
im Herzen der Sahara!) und durch die stille Gegenwart einer unendlich demiitigen, die-
nenden, sich opfernden Liebe. Er nannte sich den ,universalen Bruder® (le frére universel).
Er war der Arzt und Berater der Wiistensdhne. Er kannte ihre Sprache besser als diese
selbst. Er suchte einfach und in allem ciner der Thren zn sein. An direkte Missionierung
war nicht zu denken. (Ich glaube, er hat in seinem ganzen Einsiedlerleben nur ein-, zweimal
die Taufe gespendet.) Er hatte noch einen Wunsch: sein Blut fiir seine Briidder Muselmanen
hinzugeben. Er erfilllte sich an jenem 1. Dezember 1916, als eine aufriihrerische Bande
niachtlicherweile seine Einsiedelei tiberfiel und ihn aus religiésem und polltlschem Fanatis-
mus niederschof. (Charles de Foucauld war 58 Jahre alt.)

Ein anderer Lebenswunsch des Einsiedlers blieb unerfillt: Schon der Trappist im syri-
schen Kloster hatte eine Ordensregel entworfen. Oft hat Karl von Jesus sie umgeformt.
Immer triumte er von Briidern, die Gott ihm schenken und mit denen er gemeinsam sein
Ideal Nazareth leben wiirde. Er baute schon die Zellen fiir sie. Aber er blieb einsam und
starb, ohne einen einzigen Jiinger zu hinterlassen. Kaum je hat sich das Wort des Herrn
vom Weizenkorn, das sterben muf, ehe es frucht bringt, erschiitternder verwirklicht als hier.
Sechzehn Jahre lag Bruder Karl unter der Erde, da begann seine Stiftung zu keimen. Seit
1933 gibt es Schwestern- und Briidergemeinschaften, die ihn als ihren Vater verehren und
unter den Mohammedanern sein Leben fortzusetzen suchen. Sie nennen sich die ,Kleinen
Briider Jesn“ oder die ,Kleinen Briider von Charles de Foucauld®. Er selbst hatte ihnen
den Titel ,Kleine Briider vom HI. Herzen Jesu® zugedacht. Zwei Veréffentlichungen iiber
die neuen Gemeinschaften liegen vor: ,Les Fraternités du Pére de Foucauld. Mission et
Esprit“. Von René Voillaume, Prior der Kleinen Briider Jesn. (188 S.) Paris (1947), Les
Editions du Cerf, und vom gleichen Verfasser: ,Au Coenr des Masses. La vie religieuse des
Petits Fréres du Pére de Foucauld®. 2. Aufl. 14. Tausend (516 S.) Paris 1952, Les Editions
du Cerf.

Wie stellt sich nach diesen Schriften ihres Leiters das Wesen und Wollen, die Spirituali-
tat der Kleinen Briider dar? (Denn iiber das, was verwirklicht ist, miifite sich ein Bericht-
erstatter durch den Augenschein tiberzengen.) Es ist nicht leicht, mit dem iiblichen Vokabnlar
des Ordens dariiber Rechenschaft zu geben. Denn hier ist neuer Wein und, wie uns scheint,
ein ganz neuer Ansatz zur Verwirklichung der Nadchfolge Christi in der modernen Welt.
Es ist schon nicht leicht, fiir die Gemeinschaftsform, in der sie leben, ein zutreffendes deut-
sches Wort zu finden, Sie leben in ,Fraternités“, was sachlich etwas anderes ist als das alt-
modische ,Bruderschaft“. Man kénnte sagen: ,Bruderfamilie® (denn ,Briidergemeinde ist
durch die Herrenhuter mit Beschlag belegt).

Ausgangspunkt nnd Zentralbegriff ist auch hier Nazareth. Es hat die religitse Gestalt
Foucaulds geformt, es ist auch ihre Lebensform. Wihrend aber bei der fiberlieferten aszeti-
schen Deutung von Nazareth der Ton auf der Stille und Verborgenheit liegt, tritt fir die
Kleinen Briider die realistische Armut und ein Leben nicht nur im Stil, sondern auch in
engster Gemeinschaft mit der Arbeiterschaft hervor. Es ist bezeichnend, dafl der entschei-
dende Antrieb fiir Foucauld auns der Begegnung mit einer armen syrischen Arbeiterfamilie
stammt. Zu ibr empfand er die landldufige Form der kldsterlichen Armut in dentlicher
Spannung. Die religiése Armut hat ja ein doppeltes Gesicht: sie kann in einem Leben rela-



460 " Im Spiegel der Zeit

tiver Versorgtheit das Freisein fiir Gott betonen, sie kann aber anch eine echte und iiber-
zeugende Darstellung der Armut Christi zn den Armsten hin sein und einen betont sozialen
und missionarischen Charakter haben. Von dieser zweiten Art ist die der Kleinen Brider.
»Klein® ist kein Diminutiv. Es ist der Versuch, bei den ersten Gefihrten des Armen von
Assisi wieder anzukniipfen. Ein Unscheinbarer aus dem grauen Heer der Arbeiter sein.
Keinen Titel, kein Ordenskleid tragen. Kein schones oder grofartiges Kloster besitzen.
Audh, in vielen Féllen, ohne die Auszeichnung des Priesterstandes sein. Einfach Bruder
Jesu, Bruder der Arbeiter. Ein Armer, Geringer, Unbeachteter, Armut auch gerade als nn-
gesicherte Existenz, wie sie der moderne Fabrikarbeiter (und nicht er allein) kennen und
Jesus sie gelebt hat.

Zugleich freilich ein Nazarcthleben der Anbetung. Hier ist bei Foucauld wie bei den
Briidern cin zweites Element hervorzuheben: die Verehrung der Eucharistie. Anch das ist
noch Nazareth. Aber seine mystische, Gott zugewandte Seite: Leben mit Jesns; Leben vor
den Angen Jesu. Nichtelang hat Foucauld vor dem Tabernakel gekniet. Das allein war
schon Grund genug fiir ihn, um in die Sahara zu gchen: daf so, mitten in einer Bevolkerung
ohne Glaube an Christus, der Anbeter des Vaters sei und fiir sie alle zu ihm rufe. Die
Regel wird von den Kleinen Briidern sehr elastisch verstanden (vielleicht elastischer, als
Foucauld sic verstanden hitte?); doch zu dem eisernen Bestand ihres Tagewerkes gehért
die tagliche einstiindige Anbetung des Sakraments. Dabei sollen sie sich nicht um fithibaren
Trost bemiihen, sondern da soll sich ihre Christushingabe ernevern. Es soll je und je ein
Eingehen scin in die geopferte Existenz ihres Meisters; wie ja dogmatisch die encharistische
Gegenwart vom Opfercharakter nicht zu trennen ist. Sie ist und bleibt ,Gedachtnis seines
Leidens” und trigt Frucht in stets neu iibernommener Leidens- und Opferbereitschaft. , Ver-
langen zu leiden®, heifit es in den ,Ecrits Spirituels’ (S. 67), ,um lhm Liebe mit Liebe zu ver-
gelten, um Thn nachzuahmen ... um in seine Mithen einzutretcn, um das Nichts, das ich bin,
mit Thm darzubringen, als Hingabe und Schlachtopfer fiir die Heiligung der Menschen.“2

Vielleicht am {iberraschendsten ist die missionarische Auffassung von Nazareth, wie sie
sich bei Foucauld herausbildet. (Auch bei ihm ist es eine Entwicklung.) Zunichst war in den
Planen seiner Grindung die Klausur sehr betont. Er war offenbar noch stark von den klas-
sischen Formen eines Lebens der Versenkung unter méglichster Isolierung von der Aufien-
welt beeinflufit. Aber immer mehr dringte ihn die Liebe Christi dazu, seinen Briidern, den
Menschen, zur Verflignng zu stehen. Ein Haus der Kleinen Briider soll nicht nur im land-
laufigen Sinn gastlich sein, wie es wohl alle KlGster sich zu sein bemithen, nein, der Erweis
der Bruderliebe hat allem vorzugehen. Foucauld will: ,Thre umfassende Bruderliebe soll
wie ein Leuchtfeuer weithin ihren Schein werfen. Niemandem weithin in der Runde, audh
dem Siinder nnd Unglaubigen nicht, darf verborgen bleiben, dafl sie aller Menschen Freund
und Bruder sind (,die universalen Brider®), und daf} sich ihr Leben im Gebet fiir alle
Menschen ohne Ausnahme verzehrt, dafl sie jedermann Gutes erweisen. Sie sollen spiiren,
daf} ihre Bruderfamilie Hafen und Zuflucht ist, zu dem jeder Menschenbruder, besonders der
arme und unglickliche, eingeladen ist; wo er ersehnt und aufgenommen wird. Dafl sie, wie
ihr Name sagt, ein Haus des Heiligsten Herzens Jesu ist, der gottlichen Liebe, die iiber der
Welt erstrahlt, der glithenden Liebe des Menschenheilands® (Konstitutionen, Art. 30, bei
Voillanme, ,Les Fraternités...“, S. 112).

Foucauld hat spater immer haufiger seine Einsiedelei verlassen, um seine ,Briider Musel-
manen® zu besuchen. Er tat es, um ihnen seine Freundschaft zu beweisen, um tiefer in ihre
Sprache und Gebriunche einzudringen, um selbst in seiner ganzen Lebenshaltung einer der
Thrigen zu werden. Nazareth hief8 firr ihn: Gott wird Mensch; er geht in unser Leben ein;

2 René Bazin ,Les Ecrits spirituels de Charles de Foucauld®. Paris, Gigord. Vgl. auch
»Nouveaux Ecrits spirituels® mit Vorwort von Claudel. Paris Plon 1950,



Im Spicgel der Zeit 461

schldgt sein Zelt in unserer Mitte auf und ist einfach einer von uns. Jesus war dreiflig Jahre
paldstinensischer Arbeiter. Durch kein Wort und keine Geste unterschied er sich von seinen
armen Landsleuten. Und so schon wirkte er unsere Erldsung. Das ist die schlichte evange-
lische Lebensform Jesu. Foucauld fihlt sich gedringt, dem Jesus von Nazareth so eng und
so wortlich dhnlich zu werden wie nur méglich. Er weif auch seinen Briidern nichts anderes
zu sagen: Geht unter die Heiden, vor allem in die Linder, wo die Kirche unbekannt oder
bedringt ist, und erneuert, was in der Menschwerdung geschah. Gleicht eure ganze Lebens-
weise den Menschen jener Lander an: werdet Araber mit den Arabern, Arbeiter mit den Ar-
beitern. Seid Zeugen der Liebe Christi nicht durch das Wort (das ist nicht ihre Berufung),
sondern durch die schweigende Gegenwart dienender Liebe. Nicht als ob er in irgendeiner
Weise den Dienst der Verkiindigung oder das organisierte Apostolat herabsetzte. Aber den
Kleinen Briidern, auch wenn sie Priester sind, ist cine andere Aufgabe im Gottesreich zuge-
wiesen. Thre Formel heifit: ,crier I'Evangile par toute sa vie — ihr ganzes Leben soll laut
das Evangelium verkiinden.“ Ahnlich wie P. Lombardi einmal gesagt hat: , Wir sollen das
$un, bevor wir es sagen!®

Foucauld schaut mit einer glithenden Liebe den Jesus der Evangelien und die religidse
und materielle Not der Menschen von heute. Er geht hinter die historisch gewachsenen For-
men des Ordenslebens zuriick und wagt aufierhalb ihrer Sicherungen materiell und geistig
das Wagnis einer radikalen Jesus-Jiingerschaft mitten unter den Armen und Unglaubigen.
Die Kleinen Briider niahern sich damit stark den ,Weltlichen Instituten®. Voillaume selbst
stellt sie zwischen diese und die {iberlieferten Orden.

Es ist noch ein Wort zu sagen iber die Beziehungen dieser neuen Gemeinschaften und
ihrer Spiritnalitat zu dem neuen Wollen, das iiberall in der Kirche Frankreichs und weit
iiber sie hinaus in der katholischen Kirche der Gegenwart iiberhaupt zu spiiren ist. Die
wachsende Wirkung Foucaulds liegt ja nicht einfach darin, dafl die Menschen voll Be-
wunderung auf dieses grofle, reine und glithende Leben schauen (wieder ein Geschenk der
Kirche Frankreichs an die Weltkirche!), sondern dafl sein never Ansatz genau in die Richtung
weist, die aus der Not der modernen Welt und dem Wehen des Geistes heraus uns heute
gewiesen scheint. Man braucht nur an die Krise des Ordensnachwuchses zu denken, an die
Probleme des modernen Apostolates, an die Versuche, Briicken zu den getrennten Briidern,
vor allem zu den der Kirche entfremdeten Arbeitermassen zu schlagen. Man braucht nur
das Stichwort ,Arbeiterpriester zu nennen. Man lese den Roman von Gilbert Cesbron,
.Les Saints vont en Enfer® (Paris, Laffont 1952 — auch er hat schon das 150. Tausend er-
reicht); — im Grunde ist er ja nur eine erschiitternde Reportage iiber das Wirken eines
Arbeiterpriesters in einem der Pariser Elendsviertel — und vergleiche diesen Geist mit dem
der Kleinen Brider. '

Ubrigens ist auch duBerlich die Gleichung bereits vollzogen: Die Kleinen Briider in Afrika
und Syrien haben erkannt: Wenn es unsere Sendung ist, in der Mitte der Araber als Araber
zu leben, um ihnen Christus zn bezeugen, warum sollten wir dann nicht in gleicher Weise die
Aufgabe haben, inmitten der gottfernen Arbeitermassen Frankreichs dieses selbe Zeugnis
abzulegen, (wie cs Foucauld auch schon ausdriiklich als Méglichkeit hingestellt hatte)?
So haben sich inzwischen Gemeinschaften der Kleinen Briider und der Kleinen Schwestern
auch in Frankreich gebildet. Sie lassen sich auf Schiffen anheuern, sie arbeiten in den Fa-
briken, sie zichen als Postboten iiber Land. In ihnen erfiillen sich die groBen schonen Leit-
worte des jungen franzdsischen Katholizismus: missionarisches Leben, Leben als Zeuge
Christi ( témoignage), stille, heiligende und Gnade spendende Gegenwart Christi unter den
Heiden (présence) durch Manner und Frauen, in denen er lebt, ,die er lebt®, um noch ein-
mal eine Formulierung P. Lombardis zu benutzen.





