
L    ITERATURBERICHT 

Augustinus als Seelsorger 
Von August BrunncrS. J., Mündben. 

•Augustinus der Seelsorger"1, das ist etwas Neues. Wir kannten Augustinus von Hippo 
als den großen Gelehrten, der mit seinem theologischen und philosophischen Denken Jahr- 
hunderten die Richtung gewiesen hat und der in vielen seiner Schriften heute noch wie ein 
Zeitgenosse wirkt. Die Zahl der Bücher über seine Lehre ist nicht mehr zu übersehen. Da- 
neben hat man etwas vergessen, oder es wenigstens nicht allzusehr der Beachtung wert ge- 
halten, nämlich, daß er auch Seelsorger war. Auch? Nein: er war vor allem Seelsorger; alle 
seine Schriften bis auf das Werk •De Trinitate* sind aus Anliegen der Seelsorge hervor- 
gegangen. Augustinus war Seelsorger, Bischof mit ganzer Seele. Aber nicht aus eigener Wahl 
und Neigung; er wäre lieber in der Einsamkeit geblieben, umgeben von einem kleinen Kreis 
auserlesener Freunde und hätte da gebetet und studiert. Gottes Vorsehung hat ihn in das 
Amt eines Seelsorgers hineingeworfen, und er hat diesen mehr oder weniger aufgenötigten 
Beruf, die sarcina episcopates wie er ihn nennt, sehr ernst genommen und ist ihm mit der 
ganzen Kraft seiner Seele so gerecht geworden wie wohl wenige berufene Seelsorger in der 
Kirchengeschichte. 

Er war Bischof von Hippo, einer nordafrikanischen Hafenstadt. Bischof, das war etwa ein 
Stadtpfarrer mit bischöflichen Rechten. Sein Sprengel umfaßte die Stadt mit einigen be- 
nachbarten Latifundien und ihren Bewohnern. In dieser Hafenstadt, fern von den großen 
Kulturzentren, ohne eine bedeutende Schicht von Gebildeten, hat Augustinus sein großes 
geistiges Werk geschaffen; und diese Leistung wird noch erstaunlicher, wenn man den Tief- 
stand der damaligen Bildung in der ganzen römischen Welt bedenkt2. Da wird man erst 
inne, welch überragender Geist in Augustin der Kirche geschenkt worden ist. 

Die Alltäglichkeit des Lebens, aus der heraus das Werk geschaffen wurde, tritt uns nun in 
dem Buch von van der Meer greifbar vor Augen, die vielen großen und kleinen Sorgen, die 
von früh bis spät den Bischof in Anspruch nahmen. Sie haben ihre Spuren in seinem Werk 
und in seinen Briefen hinterlassen. Wie sollten sie es nicht, wo Augustinus als erster sein 
eigenes Leben in seiner innern Entwicklung darzustellen vermocht hat? Der Vf. ist all dem 
nachgegangen, hat eine Kleinigkeit zur andern hinzugefügt, wie die Künstler zu Augustins 
Zeiten jene strahlenden Mosaiken, Steinchen an Steinchen, zusammensetzten, um damit die 
Kirchen zu schmücken, von denen einige bis in unsere Tage hinübergerettet worden sind. 
Auch die Ergebnisse der Ausgrabungen in Nordafrika hat er sorgsam studiert. Und so ent- 
stand das Bild des Lebens einer Pfarrei der Catholica in der ersten Hälfte des 5. Jahrhun- 
derts. Das allein müßte dem Buch das Interesse weiter Kreise sichern. Heute, in einer Zeit 
des Umbruchs, wo wir nach neuen Methoden der Seelsorge suchen, die den jetzigen Ver- 
hältnissen gerecht würden, kann es uns nicht gleichgültig sein, wie es in einer Pfarrei in 
Zeiten aussah, die zwar verschieden sind von den unsern und ihnen doch auch wieder so nahe 
stehen, weil auch in der Zeit Augustins eine alte Kultur sich ihrem Ende zuneigte und neue 
Mächte gewaltsam an die Tore der civitas pochten. 

Und dazu eine Pfarrei unter einem solchen Pfarrer! Der mit seiner hohen Geisteskraft 
auch die bescheidensten Anliegen des Lebens zu durchdringen imstande war. Und der den 
christlichen Gehalt so tief und so persönlich erlebte und nachlebte, daß er ihn für Jahrhun- 
derte gültig ausgesprochen hat. Es war keine ruhige Zeit und keine leichte Pfarrei, deren sich 
Augustinus anzunehmen hatte. Noch war das Heidentum nicht tot, wenn es auch nur wenig 

1 F. van der Meer, Augustinus der Seelsorger. Leben und Wirken eines Kirchenvaters. 
Köln 1951, J. P. Bachern, 786 S., DM 28,•. 

2 H. I. Marrou, St. Augustin et la fin de la culture antique. Paris 1938. 



Literaturberickt 463 

Lebenskraft mehr verriet. Aber an manchem Erbteil aus heidnischen Zeiten, das sich nicht 
mit dem Christentum vereinen ließ, hingen nicht wenige seiner Pfarrkinder mit einer fast 
unbesiegbaren Hartnäckigkeit, der Augustinus die Hartnäckigkeit seiner erneuten Ermah- 
nungen opportune, importune entgegensetzte. Und dann die Bedrohung der christlichen 
Einheit durch die Sekten, ein Streit, der nur allzu oft nicht beim bloßen Worte blieb und 
Augustin einmal sogar in Lebensgefahr brachte, der er nur durch Zufall entging. 

Aber lehrreicher ist noch, wie Augustin den vielfachen Anliegen seiner Pfarrkinder be- 
gegnete. Und sie kamen mit vielen Fragen und Bitten zu ihm. Hatte doch der Bischof in dem 
zerfallenden Reich manche Aufgaben der immer kraftloser werdenden staatlichen Behörde 
auf sich nehmen müssen. Dann die eigentliche Seelsorge. Wir erfahren, wie eine Kirche 
damals aussah. Wir wohnen einem Gottesdienst, der Feier der Eucharistie am Sonntag bei. 
Wir sind wieder in der Kirche in der Osternacht, wo die heilige Taufe gespendet wird. Wir 
lernen die Bußpraxis, die viel strenger war als heute, und die Fastenordnung kennen. An 
Sonn- und Festtagen stehen wir in der Kirche unter den Gläubigen und lauschen den Worten 
des Bischofs, der von seinem Sitz hinter dem Altar zu den Gläubigen spricht. Seine Stimme 
ist nicht sehr kräftig und ermüdet leicht. Seine Art ist volkstümlich, und der frühere Lehrer 
der Beredsamkeit hält sich nicht an die Regeln, die er einst seinen Schülern beigebracht hat. 
Um so mehr gleicht er sich mit vielen Bildern und Vergleichen der Sprech- und Denkweise 
seiner Zuhörer an. Die höchsten Wahrheiten weiß er ihnen verständlich zu machen. Und 
sie tun ihre Freude an besonders zusagenden Stellen durch lauten Beifall kund. Wir aller- 
dings würden heute weniger Gefallen an seiner allegorischen Schriftauslegung finden, und 
wir würden bedauern, daß unter neuplatonischem Einfluß die Einzelheiten des irdischen 
Lebens Unseres Herrn, den er doch so liebte, nur als Symbole und fast nie um ihrer selbst 
willen Beachtung finden. Auch den Märtyrerkult und das Gedächtnis der Heiligen lernen wir 
kennen, und wir sehen Augustinus in einen langen Kampf verwickelt gegen heidnische Miß- 
bräuche, die sich hier eingeschlichen haben. 

Endlich werfen wir einen Blick in die Anfänge des abendländischen Klosterlebens. Das 
episcopium, die Wohnung des Bischofs von Hippo, war zu einer Klostergemeinde geworden, 
deren Mitglieder der Klerus bildete. Außerdem war der Bischof der Vorgesetzte und Seel- 
sorger der gottgeweihten Jungfrauen. Eine Lebensregel für ganze Geschlechter ist aus den 
Anweisungen Augustins an seine Priester und an die Jungfrauen erwachsen. 

Sogar alles was sich noch feststellen läßt über das Aussehen des Heiligen, über seine Gesund- 
heit, seine Kleidung und seine Lebensgewohnheiten, hat der Verfasser zusammengetragen. So 
kommt Augustinus uns nahe. Und seine Größe zeigt sich darin, daß er dadurch nicht verliert. Er 
ist nicht nur ein großer Theologe, sondern auch ein großer, edler Mensch, ein Heiliger. Aber 
auch seine Heiligkeit ist sehr menschlich, frei von allem Gewaltsamen und Absonderlichen. 
Er war natürlich wie jeder Mensch ein Kind seiner Zeit und an manchen Anschauungen und 
in manchen Urteilen ist dies zu merken. Aber im ganzen wirkt er mehr als irgendein Mensch 
der Antike uns doch sehr vertraut und lebendig, • ein Mensch, den wir verstehen können; 
hat er doch wie wenige dazu beigetragen, das Innenleben des abendländischen Menschen, 
unser eigenes Innenleben, zu formen und zu vertiefen. 

Eine ganze Welt und ein Stück Kulturgeschichte läßt das reiche Buch lebendig vor unserem 
inneren Auge erstehen. Vor allem lernen wir ein wichtiges Kapitel aus der Geschichte der 
christlichen Frömmigkeit bis in die Einzelheiten kennen. 24 Abbildungen von Mosaiken und 
Bauten aus der Zeit Augustins geben der Vorstellung Anleitung und Stütze, und es ist uns 
zuweilen, als ständen wir selbst in der basilica pacis von Hippo und sähen den Bischof bei 
der eucharistischen Feier oder hörten ihn predigen; wir begleiten ihn auf seinen Gängen 
durch die Straßen der Stadt mit ihren Säulengalerien oder folgen ihm in die klösterliche 
Stille seines Studierzimmers. Und wir stellen mit Erstaunen fest: überall, wenn auch unter 
verschiedenen Formen und unter andern Namen, geht es im Wesentlichen immer um das- 
selbe und die Schwierigkeiten von damals sind im Grunde auch die unsrigen. 




