Vom christlichen Mysterium
Von Heinrich BleiensteinS. J., Miinchen

Im Rundschreiben ,Mediator Dei® (20. 11. 1947) hebt Papst Pius XII. ausdriicklich hervor,
dafB es neben dem Bemiihen einzelner Gelehrter besonders der weitausholenden und emsigen
Titigkeit einiger Benediktinerkldster zn verdanken sei, dafl die Riten und Gebete der abend-
landischen Liturgie seit einer Reihe von Jahren erschopfender und tiefer erfafit und auch
im geistlichen Leben vieler Christen mehr geschitat und fruchtbarer gemacht wiirden. Daf§ an
diesen Verdiensten auch die Abteien der Beuroner Kongregation ihren betrichtlichen Anteil
haben, weifl jeder, der ihr theoretisches und praktisches Schrifitum in den. letzten Jahr-
zehnten aufmerksam verfolgt hat. Derselbe Beobachter weifl allerdings auch, wie viel in
Wissenschaft und Leben noch zu tun und zu lassen ist, bis die in ,Mediator Dei“ gedufierten
liturgischen Wiinsche und Anliegen erfiillt und bereinigt sind.

Ein Beispiel dafiir ist die sogenannte Maria Laacher Mysterienlehre, von der ihre Ver-
treter und Freunde selber sagen, dafl sie noch in vieler Hinsicht gepriift und durchleuchtet
werden misse, bis sie mit einer Anerkennung der zeitgendssischen Theologie rechnen konne.
Vor allem ist es ihre urspriingliche, von Odo Casel stammende Fassung, die von der Fach-
wissenschaft bestritten und abgelehnt wird. Dafl in der liturgischen Feier das ganze Erlo-
sungswerk mit allen Heilstaten Christi gegenwartig gesetzt wird und gegenwdrtig ist, zwar
nicht geschichtlich, sondern mystisch-sakramental, aber dennoch real — diese Formulierung
des christlichen Mysteriums wurde nun auch in ,Mediator Dei“ als so unsicher und unver-
stindlich bezeichnet, dafl sie nicht als katholische Lehre gelien konne.

Dieses Urteil des Heiligen Vaters, das 1948 durch eine Erkldrung des Kardinals Mar-
chetti-Salvagiani mit Nachdruck unterstrichen wurde, ist nun den Mitbriiddern und Freunden
Odo Casels zum Ansporn geworden, die von diesem bisher geleistete Arbeit nach allen Rich-
tungen hin zu iiberpriifen und dadurch selber in die Reichtiimer des christlichen Kultus tiefer
einzudringen. Ein erstes Ergebnis dieser Bemithungen liegt vor in einigen Aufsitzen der
,Laacher Hefte!“, in denen die Enzyklika ,Mediator Dei“ eingehend gewiirdigt und in den
»Beitrigen zur Theologie des Kirchenjahres® in Heft V besonders beriicksichtigt wurde.

Programmatische Bedeutung haben die ,Gesammelten Arbeiten zum Gedidhtnis von Odo
Casel“?, in denen sich seine Freunde und die Freunde seines Werkes aus dem In- und Aus-
land in stattlicher Zahl zur Mitarbeit vercinigt haben. Als Leitstern dient auch ihnen die
neue liturgische Enzyklika, iiber deren Ja und Nein P. Neunheuser eine so abgewogene und
besonnene Studie beigesteuert hat, dafl wir sie, ihrer normativen Bedeutung wegen, am
liebsten an der Spitze und nicht am Schlufl des ganzen Bandes gesehen hitten. Der Band um-
fafit nicht weniger als 22 Beitrige, von denen allerdings zwei aus dem Gebiet der Religions-
geschichte, die Kleinaufsitze von Th. Mickels und G. var der Leeuw zum Grundthema des
Werkes so wenig innere Beziehung haben, dafl man sie, trotz ihres wissenschaftlichen Wer-
tes, an dieser Stelle leicht hitte missen konnen. Auch von den andern Aufsdtzen kreisen
nicht alle in gleicher Ndhe um das ,Christliche Mysterium®, obwohl sie gerade so eine an-
schauliche Vorstellung vermitteln von der Vielgestaltigkeit der Gebiete, die von dieser Mitte
her in verschiedenen Graden Licht und Leben, Geist und Form empfangen kénnen.

! Liturgie und Ménchtum, Laacher Hefte, Freiburg, Herder 1950 ff., bzw. Ars liturgiea
Verlag, Maria Laach.
" 2 Vom christlichen Mysterium, herausgegeben von Hochschulprofessor Dr. Anton Mayer,
. Passaw, Univ.-Prof. Dr. Johannes Qnasten, Washington und P. Burkhard Neunheuser OSB.,
Diisseldorf, Patmos-Verlag 1951, 392 S., Gln. DM 28,—



Literaturberidit 465

Auf dem Feld der spanischen aszetisch-mystischen Literatur z. B. scheinen dem Hispa-
nisten Helmut Hatzfeld die Begriffe ,Mysteriennihe und Mysterienferne (San Juan de la
Cruz und Malén de Chaide)“ geradezu Kriterien zu sein, um die einzelnen Autoren unter-
scheiden und klassifizieren zu koénnen. Auch auf zahlreichen andern Gebieten werden die
Bezichungen zum Kultmysterium von den verschiedenen Mitarbeitern als so eng erwiesen,
dafl man ohne Beachtung der hier bestehenden Zusammenhinge den Kultgesang, das Ménch-
tum, die Ikone, das Kirchenbild des spiteren Mittelalters, Idee und Feier des Epiphanie-

" festes, die Christophoruslegende und die Wandlungen im christlichen Heiligenkult in ibren
letzten Griinden nicht verstehen kann.

Unhaltbar in ihrer Verallgemeinerung sind allerdings einige Stellen in dem pastoral-
geschichtlich so beachtenswerten Aufsatz von A. Cohausz iber den Wandel der seelsorglichen
Praxis in den letzten drei Jahrhunderten. In ihnen hat sich in den Augen des Verfassers
die Abkehr vom Mysterium so radikal vollzogen und vollendet, dafl gegen diese Fehlent-
wicklung nach seiner Meinung nur eins noch helfen kann: Riidkehr zu den Quellen urchrist-
lichen Lebens, Einfilhrung des einzelnen in das Mysterium Gottes; zwedkfreie, nicht seel-
sorglich ausgerichtete Feier der hl. Mysterien und Bildung zur freien diristlichen Per-
sonlichkeit ,unter bewufiter Aufgabe gottesdienstlicher und seelsorglicher Formen, die nicht
iiberzeitlich, sondern der Barock- und Aufklirungszeit angehérig, also zeitbedingt sind“. Wer
weif, wie die Herz-Jesu-Andacht, die Weihe an das Unbefleckte Herz Mariens und die an-
deren auflerliturgischen Frommigkeitsformen in ,Mediator Dei“ gewertet werden, wird
solche Reformvorschlige mit den liturgisch-pastoralen Anweisungen des Papstes unverein-
bar halten. Wir leugneu nicht, dafl der Verfasser ein echtes Anliegen vortrigt, wir bezwei-
feln aber, ob der von ihm verlangte Purismus im Sinne des Lehramtes der Kirche liegt. Wir

meinen darum, daB einige seiner Ausfithrungen bei den meisten cher Verwirrung stiften als
zur Klarung beitragen.

Mehr zu den Kernfragen der Mysterientheologie stofien die Aufsitze vor, die sich mit
ihren biblischen, patristischen und dogmatischen Grundlagen beschiftigen. Fiir die neutesta-
mentliche Begriindung seiner Mysterientheorie berief sich Casel bis zuletzt auf Rém 6, 1—11,
und machte das richtige Verstandnis dieser Verse von analogen Vorstellungen und Begriffen
aus der antiken kultischen Mysterienreligiositit abhingig. Die von Prof Schelkle (Tiibingen)
gelieferte Auslegungsgeschichte zeigt dagegen, dal die Viter, selbst solche, die das helle-
nistische Mysterienwesen genau kannten, unser Sterben und Auferstehn im Herrn nicht nach
der Deutung Casels, sondern rein aus ihrer biblischen Gliubigkeit heraus aszetisch-spiritua-
listisch verstanden und erklirt haben. Daraus zieht Schelkle den Schluf}, dafi eine christliche
Mysterienlehre, selbst wenn sie als die klassisch-giiltige Darstellung des christlichen Glau-
bens und Kultes erwiesen wire, nie als der einzig mégliche Ausdruck oder als die absolut
verpflichtende Deuteform verkiindet werden diirfe. Zur Auslegung von Rém 6, 1—11 sind.
jetzt noch heranzuzichen die Biicher von Heinrich Schwarzmann, Zur Tauftbeologie des hl.
Paulus, (Heidelberg, Kerle 1950) und Rudolf Schuackenburg. Das Heilsgeschehen bei der
Taufe nach dem Apostel Paulus (Miinchen, Karl Zink 1950), die Schelkle noch nicht zuging-
lich waren. . .

Dogmatischer Natur ist der Beitrag von Michael Schmaus. Ausgehend von dem Satz, dafl
die Sakramente nicht blof Anteil an Christi Tod und Auferstehung gewihren, sondern auch
an den Heilsgiitern seiner Wiederkehr, wird gezeigt, wie sich dieses Kommen des Herrn
in der Feier der Eucharistie vollzieht, und wie der kiinftige durch die Wiederkehr des Herrn
herbeizufiihrende Zustand in der Eucharistic schon jetzt in unsere Welt hineinwirkt; auf
die Frage nach der Art, in der die Zukunft schon gegenwirtig ist, gibt er die Antwort, dafl
es sich hier um mehr, als um eine blof psychologische Vergegenwirtigung handle, aber
wohl auch um weniger, als um eine ontische Gegenwartigsetzung der zukiinftigen Ereignisse.



466 Literaturbericht

Am richtigsten sei es zu sagen, dafl die Kraft der Wiederkehr Christi gegenwirtig sei nnd
ihr Licht machtvoll vorauswerfe.

Besonders stark wird der Mysteriencharakter der Eucharistie in den &stlichen Liturgien
betont, in denen seit dem 4. Jahrhundert, im Gegensatz zur liturgischen Auffassung im
Woesten, das Verhéltnis der Seele zu Christus nicht mehr das der Braut zum Briutigam, son-
dern das des Dieners zu seinem Kénig ist. Das erklirt nach /. Quasten die Grundhaltung der
Furcht und des Schauderns, in der das mysterium tremendum gefeiert und immer mehr den
Blicken des Volkes entzogen wird. Er stellt dabei allerdings fest, dafl das Motiv der Furcht
und des Schreckens in den Schriften der Kappadozier véllig fehle.

Diese Feststellung wird bestétigt durch die Arbeit von Jearn Daniélou S. ]., Paris, die dem
Mysterienkult in den Predigten des hl. Gregor von Nyssa gewidmet ist. Nach dessen Homi-
lien an Weihnacht und Ostern ergibt sich, dafl das Kultmysterium seinem Wesen nach
1. eine rituelle Nachahmung der Ereignisse des Alten Testaments und der geschichtlichen
Taten Christi ist; 2. eine reale Teilnahme am verborgenen Inhalt dieser alttestamentlichen
Geschehnisse und der Heilstaten Christi; 3. eine Verwandlung der menschlichen Natur, die
durch die Teilnahme an diesen Mysterien geschaffen wird. Die Ereignisse im Alten Testa-
ment und die Taten Christi gehdren nach Gregor innig zusammen. Daher in der Liturgie die
engen heilsgeschichtlichen Zusammenhinge und genauen Entsprechungen zwischen dem
Durchgang durch das Rote Meer, der Auferstehung Christi und der hl. Taufe, oder zwischen
der Feuersaule im Buch Exodus, der Kerze in der Osternacht und dem Lumen Christi.

So stark die Sakramente und ihre Wirkungen bei Gregor auch im Vordergrunde stehen,
das aszetische Streben nach Vollkommenheit kommt nicht zu kurz, schon deswegen nicht, weil
es die Entfaltung und Vollendung des sakramentalen Gnadenlebens ist. Nach Gregor ist
das Beschreiten des Weges zur Vollkommenheit wie eine zweite Taufe, eine Teilnahme an
ein und demselben Mysterium des Todes und der Auferstehung unseres Herrn. Obwohl seine
Auffassung vom Kultmysterium inhaltlich in keiner Weise von den heidnischen Mysterien
beeinfluflt ist, teilt sie doch mit ihnen gewisse analoge Formen, fiir deren Beschreibung er
ohne Mifiverstindnisse aus dem Wortschatz der hellenistischen Kultsprache schopfen konnte.
Hierin gleicht Gregor dem Alexandriner Clemens, in dessen Darstellung des sakramen-
talen und aszetischen Lebens nach Henry A. Echle (Washington) dieselben Ausdriidke aus
den antiken Mysterienkulten vorkommen.

Nach den bisher verhéorten Traditionszeugen kénnte man vermuten, dafl die Vertreter der
Mysterientheologie alle dem christlichen Altertum bis etwa zum 7. Jahrhundert angehérten.
Um diesen Anschein zu zerstoren, weist Dom Hild OSB., (Clervaux, Luxemburg) auf einen
mittelalterlichen Theologen hin, der ihm als heiliger Ménch und fithrender Scholastiker be-
sonders dazu geeignet erscheint. Es ist der hl. Albert der Grofle, der in seinem ,Liber de
Sacramento Eucharistiae® das Wort Kultmysterium zwar nie gebrauche, aber die Eucharistie
als Sakrament so definiere, dafl sie als Mysterium im kultischen Sinne verstanden werden
diirfe.

Wihrend die iibrigen Sakramente nur das enthalten, was sie bezeichnen und darum die
Erl6sungskrifte Christi im Mafe ihres Einsetzungssinnes vermitteln, d. h. nach Albert das
Mysterium nur geteilt und gesondert (divisum et particulariter) enthalten, ist in der Eucha-
ristie Christus selbst leibhaftig gegenwirtig, der ganze Christus, mit seinem ganzen Erls-
sungswerk, mit der ganzen Fiille und Herrlichkeit seiner Mysterien, seiner Heiligung, Ver-
einigung und Vergéttlichung, so dafi St. Albert sagen kann: Alles, was Christus im Gehorsam
gegen den Vater tat, wird auch im Sakrament der Eucharistie in den einzelnen Messen gegen-
wartig. Trotz dieser starken Betonung des sakramentalen Lebens ist Albertus Magnus weit
davon entfernt, im Kultmysterium nur das opus operatum Christi zu sehen, Er hebt in glei-
cher Weise auch das opus operantis Ecclesiae hervor. Dem persénlichen Opferwillen Christi



Literaturbericht 467

mufl die persénliche Opferbereitschaft seiner Gldubigen entsprechen, wenn das Mysterium
der Erlésung an ihnen wirksam werden soll.

Blickt man noch einmal auf das Buch als Ganzes zuriick, so fillt auf, dafl zwar alle Autoren
vom Mysterium und Kultmysterium zustimmend sprechen, ohne aber vorher genau gesagt
zu haben, was sie darunter verstehen. Das wire aber notwendig gewesen, um den wissen-
schaftlichen Ertrag ihrer Arbeiten gréfier und faflbarer zu machen. So wirkt das Studium des
Buches wegen der Fiille seiner Gesichtspunkte ein wenig verwirrend und 148t unbefriedigt,
weil man stindig den Eindruck hat, dafl es da aufhért, wo das mysterientheologische
Problem im eigentlichen Sinne erst anfingt. Denn dariiber, dafl die eucharistische Feier
weder eine kalte, leblose Darstellung ldngst vergangener Dinge, noch eine blofle Erinnerung
an Ereignisse aus fritherer Zeit, sondern dafl es Christus selber ist, der in ihr weiterlebt und
-wirkt, dariber besteht unter katholischen Theologen keinerlei Zweifel; ebensowenig dar-
fiber, dafl auch die Mysterien Christi davernd gegenwirtig sind und wirken, damit die Men-
schen sie erfassen und von ihnen leben kénnen (Mediator Dei, Herder-Ausgabe 163). Die
Tatsache der Mysteriengegenwart in irgendeiner Form ist also nicht kontrovers, wohl aber
die Art und Weise dieser Gegenwart. Um die Klidrung dieses Problemes aber haben sich
unmittelbar nur wenige Mitarbeiter des vorliegenden Sammelbandes bemiiht. Da der von
Casel vertretene Modus keine Zustimmung gefunden hat, bleibt es vorerst bei jenen Worten
des Rundschreibens ,Mediator Dei”: (mysteria Christi) effectu suo in nobis perdurant, in
ihrer Wirkung dauern die Heilstaten Christi in uns fort. Mit dieser Antwort sind neuen
weiterfilhrenden theologischen Untersuchungen natiirlich keine Grenzen gesetzt, besonders
wenn sie mit dem Scharfsinn gefiihrt werden, mit dem sie schon vor Jahren Gottlieb Sohngen
in Angriff genommen hat.

Wenn nun auch die hier gesammelten Aufsitze zur Erhellung der Kernfragen der Myste-
rientheologie nicht sonderlich viel beitragen, so zeigen sie doch eindrucksvoll, wie stark der
Mysteriengedanke Kult und Frémmigkeit der Kirche beeinfluflit und gestaltet hat. Und um
dieser Erkenntnis willen darf man den Herausgebern dankbar sein. Bedeutet sie doch ohne
Zweifel eine echte Bereicherung unseres ganzen religiésen Lebens.






