
Vom christlichen Mysterium 

Von Heinrich Bleienstein S. J., München 

Im Rundschreiben •Mediator Dei" (20. 11. 1947) hebt Papst Pius XII. ausdrücklich hervor, 
daß es neben dem Bemühen einzelner Gelehrter besonders der weitausholenden und emsigen 
Tätigkeit einiger Benediktinerklöster zu verdanken sei, daß die Riten und Gebete der abend- 
ländischen Liturgie seit einer Reihe von Jahren erschöpfender und tiefer erfaßt und auch 
im geistlichen Leben vieler Christen mehr geschätzt und fruchtbarer gemacht würden. Daß an 
diesen Verdiensten auch die Abteien der Beuroner Kongregation ihren beträchtlichen Anteil 
haben, weiß jeder, der ihr theoretisches und praktisches Schrifttum in den letzten Jahr- 
zehnten aufmerksam verfolgt hat. Derselbe Beobachter weiß allerdings auch, wie viel in 
Wissenschaft und Leben noch zu tun und zu lassen ist, bis die in •Mediator Dei" geäußerten 
liturgischen Wünsche und Anliegen erfüllt und bereinigt sind. 

Ein Beispiel dafür ist die sogenannte Maria Laacher Mysterienlehre, von der ihre Ver- 
treter und Freunde selber sagen, daß sie noch in vieler Hinsicht geprüft und durchleuchtet 
werden müsse, bis sie mit einer Anerkennung der zeitgenössischen Theologie rechnen könne. 
Vor allem ist es ihre ursprüngliche, von Odo Casel stammende Fassung, die von der Fach- 
wissenschaft bestritten und abgelehnt wird. Daß in der liturgischen Feier das ganze Erlö- 
sungswerk mit allen Heilstaten Christi gegenwärtig gesetzt wird und gegenwärtig ist, zwar 
nicht geschichtlich, sondern mystisch-sakramental, aber dennoch real • diese Formulierung 
des christlichen Mysteriums wurde nun auch in •Mediator Dei" als so unsicher und unver- 
ständlich bezeichnet, daß sie nicht als katholische Lehre gelten könne. 

Dieses Urteil des Heiligen Vaters, das 1948 durch eine Erklärung des Kardinals Mar- 
chetti-Salvagiani mit Nachdruck unterstrichen wurde, ist nun den Mitbrüdern und Freunden 
Odo Casels zum Ansporn geworden, die von diesem bisher geleistete Arbeit nach allen Rich- 
tungen hin zu überprüfen und dadurch selber in die Reichtümer des christlichen Kultus tiefer 
einzudringen. Ein erstes Ergebnis dieser Bemühungen liegt vor in einigen Aufsätzen der 
•Laacher Hefte1", in denen die Enzyklika •Mediator Dei" eingehend gewürdigt und in den 
•Beiträgen zur Theologie des Kirchenjahres" in Heft V besonders berücksichtigt wurde. 

Programmatische Bedeutung haben die •Gesammelten Arbeiten zum Gedächtnis von Odo 
Casel"2, in denen sich seine Freunde und die Freunde seines Werkes aus dem In- und Aus- 
land in stattlicher Zahl zur Mitarbeit vereinigt haben. Als Leitstern dient auch ihnen die 
neue liturgische Enzyklika, über deren Ja und Nein P. Neunheuser eine so abgewogene und 

besonnene Studie beigesteuert hat, daß wir sie, ihrer normativen Bedeutung wegen, am 
liebsten an der Spitze und nicht am Schluß des ganzen Bandes gesehen hätten. Der Band um- 
faßt nicht weniger als 22 Beiträge, von denen allerdings zwei aus dem Gebiet der Religions- 
geschichte, die Kleinaufsätze von Th. Michels und G. van der Leeiuw zum Grundthema des 
Werkes so wenig innere Beziehung haben, daß man sie, trotz ihres wissenschaftlichen Wer- 
tes, an dieser Stelle leicht hätte missen können. Auch von den andern Aufsätzen kreisen 
nicht alle in gleicher Nähe um das •Christliche Mysterium", obwohl sie gerade so eine an- 
schauliche Vorstellung vermitteln von der Vielgestaltigkeit der Gebiete, die von dieser Mitte 
her in verschiedenen Graden Licht und Leben, Geist und Form empfangen können. 

1 Liturgie und Mönchtum, Laacher Hefte, Freiburg, Herder 1950 ff., bzw. Ars liturgica 
Verlag, Maria Laach. 

2 Vom christlichen Mysterium, herausgegeben von Hochschulprofessor Dr. Anton Mayer, 
Passau, Univ.-Prof. Dr. Johannes Quasten, Washington und P. Burkhard Neunheuser OSB., 
Düsseldorf, Patmos-Verlag 1951, 392 S., Gin. DM 28 • 



Literaturbericht 465 

Auf dem Feld der spanischen aszetisch-mystischen Literatur z. B. scheinen dem Hispa- 
nisten Helmut Hatzfeld die Begriffe •Mysteriennähe und Mysterienferne (San Juan de la 
Cruz und Malon de Chaide)" geradezu Kriterien zu sein, um die einzelnen Autoren unter- 
scheiden und klassifizieren zu können. Auch auf zahlreichen andern Gebieten werden die 
Beziehungen zum Kultmysterium von den verschiedenen Mitarbeitern als so eng erwiesen, 
daß man ohne Beachtung der hier bestehenden Zusammenhänge den Kultgesang, das Mönch- 
tum, die Ikone, das Kirchenbild des späteren Mittelalters, Idee und Feier des Epiphanie- 
festes, die Christophoruslegende und die Wandlungen im christlichen Heiligenkult in ihren 
letzten Gründen nicht verstehen kann. 

Unhaltbar in ihrer Verallgemeinerung sind allerdings einige Stellen in dem pastoral- 
geschichtlich so beachtenswerten Aufsatz von A. Cohausz über den Wandel der seelsorglichen 
Praxis in den letzten drei Jahrhunderten. In ihnen hat sich in den Augen des Verfassers 
die Abkehr vom Mysterium so radikal vollzogen und vollendet, daß gegen diese Fehlent- 
wicklung nach seiner Meinung nur eins noch helfen kann: Rückkehr zu den Quellen urchrist- 
lichen Lebens, Einführung des einzelnen in das Mysterium Gottes; zweckfreie, nicht seel- 
sorglich ausgerichtete Feier der hl. Mysterien und Bildung zur freien christlichen Per- 
sönlichkeit •unter bewußter Aufgabe gottesdienstlicher und seelsorglicher Formen, die nicht 
überzeitlich, sondern der Barock- und Auf klärungszeit angehörig, also zeitbedingt sind". Wer 
weiß, wie die Herz-Jesu-Andacht, die Weihe an das Unbefleckte Herz Mariens und die an- 
deren außerliturgischen Frömmigkeitsformen in •Mediator Dei" gewertet werden, wird 
solche Reformvorschläge mit den liturgisch-pastoralen Anweisungen des Papstes unverein- 
bar halten. Wir leugnen nicht, daß der Verfasser ein echtes Anliegen vorträgt, wir bezwei- 
feln aber, ob der von ihm verlangte Purismus im Sinne des Lehramtes der Kirche liegt. Wir 
meinen darum, daß einige seiner Ausführungen bei den meisten eher Verwirrung stiften als 
zur Klärung beitragen. 

Mehr zu den Kernfragen der Mysterientheologie stoßen die Aufsätze vor, die sich mit 
ihren biblischen, patristischen und dogmatischen Grundlagen beschäftigen. Für die neutesta- 
mentliche Begründung seiner Mysterientheorie berief sich Casel bis zuletzt auf Rom 6, 1•11, 
und machte das richtige Verständnis dieser Verse von analogen Vorstellungen und Begriffen 
aus der antiken kultischen Mysterienreligiosität abhängig. Die von Prof Schelkle (Tübingen) 
gelieferte Auslegungsgeschichte zeigt dagegen, daß die Väter, selbst solche, die das helle- 
nistische Mysterienwesen genau kannten, unser Sterben und Auferstehn im Herrn nicht nach 
der Deutung Casels, sondern rein aus ihrer biblischen Gläubigkeit heraus aszetisch-spiritua- 
listisch verstanden und erklärt haben. Daraus zieht Schelkle den Schluß, daß eine christliche 
Mysterienlehre, selbst wenn sie als die klassisch-gültige Darstellung des christlichen Glau- 
bens und Kultes erwiesen wäre, nie als, der einzig mögliche Ausdruck oder als die absolut 
verpflichtende Deuteform verkündet werden dürfe. Zur Auslegung von Rom 6, 1•11 sind, 
jetzt noch heranzuziehen die Bücher von Heinrich Schwarzmann, Zur Tauftheologie des hl. 
Paulus, (Heidelberg, Kerle 1950) und Rudolf Schnackenburg. Das Heilsgeschehen bei der 
Taufe nach dem Apostel Paulus (München, Karl Zink 1950), die Schelkle noch nicht zugäng- 
lich waren. 

Dogmatischer Natur ist der Beitrag von Michael Schmaus. Ausgehend von dem Satz, daß 
die Sakramente nicht bloß Anteil an Christi Tod und Auferstehung gewähren, sondern auch 
an den Heilsgütern seiner Wiederkehr, wird gezeigt, wie sich dieses Kommen des Herrn 
in der Feier der Eucharistie vollzieht, und wie der künftige durch die Wiederkehr des Herrn 
herbeizuführende Zustand in der Eucharistie schon jetzt in unsere Welt hineinwirkt; auf 
die Frage nach der Art, in der die Zukunft schon gegenwärtig ist, gibt er die Antwort, daß 
es sich hier um mehr, als um eine bloß psychologische Vergegenwärtigung handle, aber 
wohl auch um weniger, als um eine ontische Gegenwärtigsetzung der zukünftigen Ereignisse. 



466 Literaturbericht 

Am richtigsten sei es zu sagen, daß die Kraft der Wiederkehr Christi gegenwärtig sei und 
ihr Licht machtvoll vorauswerfe. 

Besonders stark wird der Mysteriencharakter der Eucharistie in den östlichen Liturgien 
betont, in denen seit dem 4. Jahrhundert, im Gegensatz zur liturgischen Auffassung im 
Westen, das Verhältnis der Seele zu Christus nicht mehr das der Braut zum Bräutigam, son- 
dern das des Dieners zu seinem König ist. Das erklärt nach /. Quasten die Grundhaltung der 
Furcht und des Schauderns, in der das mysterium tremendum gefeiert und immer mehr den 
Blicken des Volkes entzogen wird. Er stellt dabei allerdings fest, daß das Motiv der Furcht 
und des Schreckens in den Schriften der Kappadozier völlig fehle. 

Diese Feststellung wird bestätigt durch die Arbeit von Jean Danielou S. f., Paris, die dem 
Mysterienkult in den Predigten des hl. Gregor von Nyssa gewidmet ist. Nach dessen Homi- 
lien an Weihnacht und Ostern ergibt sich, daß das Kultmysterium seinem Wesen nach 
1. eine rituelle Nachahmung der Ereignisse des Alten Testaments und der geschichtlichen 
Taten Christi ist; 2. eine reale Teilnahme am verborgenen Inhalt dieser alttestamentlichen 
Geschehnisse und der Heilstaten Christi; 3. eine Verwandlung der menschlichen Natur, die 
durch die Teilnahme an diesen Mysterien geschaffen wird. Die Ereignisse im Alten Testa- 
ment und die Taten Christi gehören nach Gregor innig zusammen. Daher in der Liturgie die 
engen heilsgeschichtlichen Zusammenhänge und genauen Entsprechungen zwischen dem 
Durchgang durch das Rote Meer, der Auferstehung Christi und der hl. Taufe, oder zwischen 
der Feuersäule im Buch Exodus, der Kerze in der Osternacht und dem Lumen Christi. 

So stark die Sakramente und ihre Wirkungen bei Gregor auch im Vordergrunde stehen, 
das aszetische Streben nach Vollkommenheit kommt nicht zu kurz, schon deswegen nicht, weil 
es die Entfaltung und Vollendung des sakramentalen Gnadenlebens ist. Nach Gregor ist 
das Beschreiten des Weges zur Vollkommenheit wie eine zweite Taufe, eine Teilnahme an 
ein und demselben Mysterium des Todes und der Auferstehung unseres Herrn. Obwohl seine 
Auffassung vom Kultmysterium inhaltlich in keiner Weise von den heidnischen Mysterien 
beeinflußt ist, teilt sie doch mit ihnen gewisse analoge Formen, für deren Beschreibung er 
ohne Mißverständnisse aus dem Wortschatz der hellenistischen Kultsprache schöpfen konnte. 
Hierin gleicht Gregor dem Alexandriner Clemens, in dessen Darstellung des sakramen- 
talen und aszetisdhen Lebens nach Henry A. Echle (Washington) dieselben Ausdrücke aus 
den antiken Mysterienkulten vorkommen. 

Nach den bisher verhörten Traditionszeugen könnte man vermuten, daß die Vertreter der 
Mysterientheologie alle dem christlichen Altertum bis etwa zum 7. Jahrhundert angehörten. 
Um diesen Anschein zu zerstören, weist Dom Hild OSB., (Clervaux, Luxemburg) auf einen 
mittelalterlichen Theologen hin, der ihm als heiliger Mönch und führender Scholastiker be- 
sonders dazu geeignet erscheint. Es ist der hl. Albert der Große, der in seinem •Liber de 
Sacramento Eucharistiae" das Wort Kultmysterium zwar nie gebrauche, aber die Eucharistie 
als Sakrament so definiere, daß sie als Mysterium im kultischen Sinne verstanden werden 
dürfe. 

Während die übrigen Sakramente nur das enthalten, was sie bezeichnen und darum die 
Erlösungskräfte Christi im Maße ihres Einsetzungssinnes vermitteln, d. h. nach Albert das 
Mysterium nur geteilt und gesondert (divisum et particulariter) enthalten, ist in der Eucha- 
ristie Christus selbst leibhaftig gegenwärtig, der ganze Christus, mit seinem ganzen Erlö- 
sungswerk, mit der ganzen Fülle und Herrlichkeit seiner Mysterien, seiner Heiligung, Ver- 
einigung und Vergöttlichung, so daß St. Albert sagen kann: Alles, was Christus im Gehorsam 
gegen den Vater tat, wird auch im Sakrament der Eucharistie in den einzelnen Messen gegen- 
wärtig. Trotz dieser starken Betonung des sakramentalen Lebens ist Albertus Magnus weit 
davon entfernt, im Kultmysterium nur das opus operatum Christi zu sehen. Er hebt in glei- 
cher Weise auch das opus operantis Ecclesiae hervor. Dem persönlichen Opferwillen Christi 



Literaturbericht 467 

muß die persönliche Opferbereitschaft seiner Gläubigen entsprechen, wenn das Mysterium 
der Erlösung an ihnen wirksam werden soll. 

Blickt man noch einmal auf das Buch als Ganzes zurück, so fällt auf, daß zwar alle Autoren 
vom Mysterium und Kultmysterium zustimmend sprechen, ohne aber vorher genau gesagt 
zu haben, was sie darunter verstehen. Das wäre aber notwendig gewesen, um den wissen- 
schaftlichen Ertrag ihrer Arbeiten größer und faßbarer zu machen. So wirkt das Studium des 
Buches wegen der Fülle seiner Gesichtspunkte ein wenig verwirrend und läßt unbefriedigt, 
weil man ständig den Eindruck hat, daß es da aufhört, wo das mysterientheologische 
Problem im eigentlichen Sinne erst anfängt. Denn darüber, daß die eucharistische Feier 
weder eine kalte, leblose Darstellung längst vergangener Dinge, noch eine bloße Erinnerung 
an Ereignisse aus früherer Zeit, sondern daß es Christus selber ist, der in ihr weiterlebt und 
-wirkt, darüber besteht unter katholischen Theologen keinerlei Zweifel; ebensowenig dar- 
über, daß auch die Mysterien Christi dauernd gegenwärtig sind und wirken, damit die Men- 
schen sie erfassen und von ihnen leben können (Mediator Dei, Herder-Ausgabe 163). Die 
Tatsache der Mysteriengegenwart in irgendeiner Form ist also nicht kontrovers, wohl aber 
die Art und Weise dieser Gegenwart. Um die Klärung dieses Problemes aber haben sich 
unmittelbar nur wenige Mitarbeiter des vorliegenden Sammelbandes bemüht. Da der von 
Casel vertretene Modus keine Zustimmung gefunden hat, bleibt es vorerst bei jenen Worten 
des Rundschreibens •Mediator Dei": (mysteria Christi) effectu suo in nobis perdurant, in 
ihrer Wirkung dauern die Heilstaten Christi in uns fort. Mit dieser Antwort sind neuen 
weiterführenden theologischen Untersuchungen natürlich keine Grenzen gesetzt, besonders 
wenn sie mit dem Scharfsinn geführt werden, mit dem sie schon vor Jahren Gottlieb Söhngen 
in Angriff genommen hat. 

Wenn nun auch die hier gesammelten Aufsätze zur Erhellung der Kernfragen der Myste- 
rientheologie nicht sonderlich viel beitragen, so zeigen sie doch eindrucksvoll, wie stark der 
Mysteriengedanke Kult und Frömmigkeit der Kirche beeinflußt und gestaltet hat. Und um 
dieser Erkenntnis willen darf man den Herausgebern dankbar sein. Bedeutet sie doch ohne 
Zweifel eine echte Bereicherung unseres ganzen religiösen Lebens. 




