
EINÜBUNG     UND    WEISUNG 

Die •Verleiblichung" des christlichen Glaubens 

Von * * 

Es sind immer wieder die gleichen Schwie- 
rigkeiten, über die der Mensch von heute, 

der in der Vielfalt und Zerrissenheit der 
modernen Welt ein religiöses Leben führen 
will, klagt: Man kann sich nicht mehr recht 
sammeln, ist dauernd zerfahren, dem Nächst- 
liegenden hingegeben und von lauter Zufäl- 
ligkeiten hin- und hergezogen. Der jeweilige 
Augenblick absorbiert die Kräfte, während 

unterschwellig noch so und so viele Dinge 
auf Erledigung warten. Die schweren Erfah- 
rungen des Lebens: die Einsamkeit und Un- 
erfülltheit, Sorgen, Enttäuschungen und 
Mißerfolge, die eigenen Schwächen und Sün- 
den, können innerlich nicht mehr verarbeitet 
werden. Man schiebt sie darum in einem fort 
beiseite und läßt so einen ewig schwelenden 
Herd der Unzufriedenheit, der seelischen Be- 
drückung und Spaltung zurück. Wenn da- 
durch schon die Begegnung mit dem anderen 
Menschen in mannigfacher Weise gestört ist, 
dann noch weit mehr der viel tiefer liegende 

Kontakt mit Gott. 
Dazu kommt noch ein anderes: Gott ist 

unsichtbar und seine Geheimnisse, die Ge- 
heimnisse der Offenbarung, sind nur im 
Glauben zu fassen. Zwar ist Gott Mensch 
geworden, nicht zuletzt darum, daß wir ihm 
leichter in der Ganzheit unseres Lebens, mit 
Leib und Seele, begegnen könnten, daß wir 
ihn mit den Augen unseres Leibes sähen, 
sein Wort in menschlicher Sprache hörten 
und ihn mit unseren Händen berührten. Es 
ist wahr, daß durch die Menschwerdung 
Gottes die ganze Welt in neuer Weise sein 
eigen geworden ist, daß es in dieser Welt 

nichts Profanes mehr gibt, daß Christus viel- 
mehr alles in seinen Dienst genommen hat, 
die Menschen ebenso wie die Elemente. Ist 
also darum Gott in seinem Sohn nicht in 
tausend Weisen für uns sichtbar geworden: 
in seiner Kirche, im Priestertum, im Kult, in 
den Sakramenten, in Weihungen und Seg- 

nungen? Und taten die Christen nicht recht, 
wenn sie ihrerseits alles Sichtbare in ihren 
Dienst nahmen, um die Welt zu einer Welt 
Gottes zu machen, um den Himmel, das end- 
gültige Leben mit Gott, sinnbildlich schon 
vorwegzunehmen? In heiligen Bildern und 
frommen Bräuchen, in Liedern und Prozes- 
sionen? Haben sie nicht so ihre Wohnungen 
und ihre Fluren zu einem einzigen Haus 

Gottes gemacht, darin man Gott auf leichte 
Weise finden konnte? 

Hier setzt auch schon die Entgegnung ein: 
Vieles von dem, was du da aufführst, wissen 
wir ja nur noch aus der Erzählung. Wir le- 
ben ja gar nicht mehr in einer christlichen 
Welt, über der sich An offener Himmel 
wölbt, nicht einmal mehr auf dem Land. 
Gewiß, es stehen noch allenthalben unsere 
Kirchen und Dome, und jeden Morgen wird 
darin noch die Liturgie gefeiert. Aber hat 
das alles nicht etwas Fremdes und Unwirk- 
liches bekommen in unserer technisierten und 
entzauberten Welt? Beeindruckt und be- 
drückt uns nicht zugleich unmittelbarer das 
flutende Leben der Moderne und der häm- 
mernde Rhythmus der täglichen Arbeit, die 
immer ausschließlicher auf Leistung und Er- 
folg ausgerichtet ist? Wo können wir da 
noch anknüpfen, um von den sichtbaren Din- 
gen zum Unsichtbaren, Göttlichen emporzu- 
steigen? Sind nicht die meisten Brücken zwi- 
schen der Welt des Glaubens, der religiösen 
Welt unseres Herzens und der entgötterten 
Welt des modernen Menschen abgebrochen? 
Das ist unsere Klage. Eben daher kommt es, 
wenn auch nicht nur daher, daß wir so un- 
ansprechbar für den Anruf Gottes geworden 
sind, daß wir Gott oft so ausgedorrt ent- 
gegentreten. Wohl lesen wir das Wort Got- 
tes im Evangelium, aber es will nicht mehr 
recht zu unserem Herzen dringen; wohl hö- 
ren wir es in der Predigt, aber es ergreift 
uns nicht. Alles bleibt upanschaulich, unle- 



Einübung und Weisung 469 

bendig, abstrakt gegenüber jenem sicht- 
baren Leben, das uns täglich umflutet. Es 
hat für uns keine Wärme mehr, keine Fülle, 
ist nicht mehr durchblutet und vermag darum 
auch kein Leben zu wecken. Entweder wird 
nur der Verstand angesprochen, und der allein 
läßt kalt; oder aber es wird nur das Ge- 
fühl für eine Weile erregt, und das allein 
klärt nicht und hält nicht stand. Der Grund 
dafür ist immer der gleiche: solange wir 
nicht in unserer Ganzheit von Leib und 
Seele angesprochen werden, solange wir 
nicht selbst mit Leib und Seele dabei sind, 
dürfen wir auch nicht erwarten, daß uns die 
Welt des Glaubens sichtbar und betastbar 
nahe kommt, daß wir in allen Dingen Gott 
finden und ohne Unterlaß beten können, wie 
der Herr doch von uns verlangt. 

Was können wir darum tun, um zu dieser 
Ganzheit der Glaubenserfahrung zu kom- 
men? Wir müssen uns bewußt die Glaubens- 
welt wieder zu •verleiblichen" suchen. Dazu 
genügt aber nicht, daß wir nur hin und wie- 
der eine erhabene Liturgie mitfeiern, daß 
wir uns für ein paar Tage in eine Abtei zu- 
rückziehen, daß wir gelegentlich eine Pro- 
zession, eine Wallfahrt mitmachen oder auf 
irgend eine andere Weise den Raum unseres 
gewöhnlichen Lebens verlassen, um in einem 
geeigneteren Milieu, in einer noch heileren 
Atmosphäre den Glauben als alles durch- 
formende Macht zu erfahren. Wir müssen 
vielmehr von unserem ganz gewöhnlichen 
und alltäglichen Lebensbereich ausgehen 
und eben darin den Glauben zu •verleib- 
lichen" suchen. Das hat zur Folge, daß wir 
die Gelegenheiten zur Einübung einer ganz- 
heitlichen Glaubenserfahrung zunächst im 
Kleinen zu buchen haben, und daß es eines 
täglichen Siai-Übens und immer wieder 
Sich-Übens bedarf, um die Organe für die 
Aufnahme der Welt Gottes und Christi zu 
stärken. • Wie geschieht das im einzelnen? 

Zunächst gilt es die äußeren Sinne für 
die religiöse Welt zu öffnen. Wenn ich z. B. 
im Morgen- und Abendgebet oder in der 
Betrachtung zu Gott gehe, dann darf ich 
nicht gleich zu sprechen anfangen, dann muß 
ich vielmehr zuerst Gott zu sehen und zu 
hören und zu verspüren trachten. Ich werde 

mir darum klar machen, was es heißt, vor 
Gottes Antlitz zu treten, unter seinen Augen 
zu weilen und meinen Namen aus seinem 
Munde zu vernehmen. Ich werde mich darum 
hinknien, vielleicht auch ganz auf den Bo- 
den hinstrecken und den Boden küssen, in 
Erinnerung an Moses und die Propheten, 
die vor Gottes Majestät in den Staub san- 
ken, und an alle, die vor Jesus niederfielen 
und seine Hilfe anriefen. Vielleicht werde 
ich mich aber auch aufrecht hinstellen, meine 
Augen erheben, die Hände falten oder auch 
die Arme ausbreiten. Was ich im einzelnen 
tue, wird jeweils von meiner augenblick- 
lichen Disposition abhängen, von dem, 
was mein Herz erfüllt und bewegt. Denn die 
Haltung meines Leibes muß jener der Seele 
entsprechen, soll sie echt und wirksam sein. 
Nur so werde ich zu der lebendigen Erfah- 
rung kommen: Gott ist bei mir, Er ganz al- 
lein, in diesem Raum, in meiner Freude oder 
auch in meinem Leid, mich aufrufend, mich 
in die Knie zwingend oder auch mich trö- 
stend und stärkend. 

Mein Sehen kann ich durch ein Bild unter- 
stützen, das ich vor mir habe und das ich 
öfter auswechsle, • mein Hören dadurch, 
daß ich laut spreche, weil dies den Eindruck 
des lebendigen Gegenübers verstärkt. Sehr 
zu raten ist, daß ich im Morgen- und Abend- 
gebet statt vieler Gebete das Vaterunser 
langsam und vernehmlich vor mich hinsage. 
Ich stelle mir vielleicht dazu noch vor, wie 
es unser Herr und die ganze Christenheit 
mit mir zusammen betet und wie ich mich der 
Stimme Christi und dem Chor der Beter 
anschließe. Meine Haltung kann ich dadurch 
spontaner und eindrucksfähiger machen, daß 
ich abwechselnd bald knie, bald stehe, oder 
sitze, je nachdem es meiner Andacht zugute 
kommt. Auf diese Weise kommt mir ein- 
dringlicher zum Bewußtsein, daß ich etwas 
Wichtiges tue und daß sich zwischen mir 
und Gott etwas Wirkliches ereignet. Die 
Seele wird angeregt und überwindet leichter 
die Eintönigkeit unseres mechanisierten Le- 
bensrhythmus. Sie fängt an, eigene Bilder 
und Vorstellungen zu erzeugen und über- 
läßt sich nicht einfach passiv und wahllos 
den Eindrücken, die auf sie einstürmen. Eine 



470 Einübung und Weisung 

berufstätige Frau erzählte vor einiger Zeit: 
Da sie wegen ihrer aufreibenden Arbeit zu 
müde sei, um abends noch gesammelt und 
mit Frucht beten zu können, sei sie auf fol- 
genden Einfall gekommen. Sie stelle sich 
vor, ihr Zimmer enthalte eine Reihe von 
heiligen Orten, an denen Gott, Christus, die 
Gottesmutter und die Heiligen in je beson- 
derer Weise gegenwärtig seien. Und dann 
beginne sie ihre Wallfahrt bei einem Bild, 
das sie zur Anbetung Gottes anrege, gehe 
von dort zum Kreuz und besuche endlich 
auch ihre Madonna. Damit könne sie eine 
viertel Stunde verbringen, ohne daß es ihr 
sonderlich Mühe mache, und jedesmal habe 
sie ein gutes Abendgebet verichtet. 

Je •leibhaftiger" ich Gott im Gebet be- 

gegne, um so mehr bekommt meine Woh- 
nung den Charakter des Hauses Gottes und 
steht im Gegensatz zur entseelten und ent- 
göttlichten Welt. Vieles in ihr erinnert mich 
daran, daß Er bei mir wohnt: ein Bild, das 
Kreuz, das Evangelium, das Missale, eine 
Kerze, der Palmzweig und das Weihwasser- 
becken. Ich grüße Ihn, wenn ich gehe oder 
wiederkomme, und knie nieder, wenn ich 
plötzlich Seiner Nähe inne werde. So wird 
mein Haus sein Haus; es begleitet mich auf 
allen Wegen als Ort der Ruhe und Samm- 
lung, als Ort des Gebetes und der Begeg- 
nung mit Gott. Seine Gestalt, wie sie am 
Morgen lebendig vor mir stand, geht mir 
nach, in den Alltag hinein. Ein Wort • aus 
dem Evangelium oder den Apostelbriefen, 
aus dem Pater noster, dem Ave Maria, dem 
Credo, aus der Liturgie, den Gebeten der 
Kirche und der Heiligen, das ich laut sprach 
und in dem sich Gott mir kund tat, klingt 
in der Seele weiter. Ich hüte es und spreche es 

immer wieder einmal vor mich hin. So kehre 
ich heim, ohne Gott verlassen zu haben und um 
ihn doch auf neue Weise wiederzufinden. 
Wenn ich frohgestimmt bin, werde ich Ihn 
in allem Schönen sehen, bin ich traurig, 
werde ich auch einmal das Licht auslöschen 
und die Dunkelheit zu Hilfe nehmen, um 
vor Gott zu klagen und zu weinen. Es kann 
sein, daß auch dies alles die Seele nicht 
mehr anregt, weil sie vor lauter Hetze und 
Arbeit und Leid zu abgestumpft und ver- 

braucht ist. Es kann auch eine bloße Prü- 
fung sein. In jedem Fall gilt es auszuhalten 
und von neuem zu üben. Ich kann mich z. B. 
fragen, wie würdest du anderen dieses Ka- 
pitel der Schrift oder der Nachfolge Christi 
klar machen, was würdest du anderen in 
deiner Situation, in deiner Einsamkeit und 
Verlassenheit sagen und wie wäre es, wenn 
jetzt Christus leibhaftig vor dir stünde. Da- 
mit finde ich den psychologischen Einstieg in 
meine eigene Seele, ohne zu sehr an mich 
selbst zu denken. Wenn die Seele innerlich 
erst wieder einmal in Bewegung gerät, ist 
sie nicht mehr weit davon entfernt, auch 
Gott wieder •leibhaftig" zu begegnen. 

Ich darf mich nun aber nicht damit begnü- 
gen, nur meine ganz persönliche kleine Welt 
zur Welt Gottes zu machen. Ich muß darüber 
hinaus auch die größere Welt, die Stadt, den 
Bereich meiner Berufsarbeit, in die sichtbare 
Begegnung mit Gott einzubeziehen suchen. 
Dabei wird man am besten von der Kirche 
oder Kapelle ausgehen, die man für gewöhn- 
lich zu besuchen pflegt; sie bietet ja die mei- 
sten Anhaltspunkte für eine •Verleibli- 
chung" des Glaubens. Schon der Kirchweg 
muß für mich etwas Besonderes an sich ha- 
ben. Die ägyptischen und babylonischen 
Tempel kannten eigene Tempelstraßen, die, 
von Steinmonumenten mit Sphinx-Darstel- 
lungen umsäumt, zum Heiligtum hinführten 
und durch ihre ganze Anlage den Besucher 
zur Sammlung stimmen und auf die Gott- 
heit hinweisen sollten. Ähnliches ist bei den 
christlichen Kirchen der Vergangenheit zu 
beobachten. Sie hoben sich nicht nur durch 
ihren sakralen Stil von ihrer gewöhnlichen 
Umgebung ab, sie waren auch von Plätzen 
oder Friedhöfen umsäumt, sie waren häufig 
an einem erhöhten oder jedenfalls zentralen 
Ort erbaut, und die Straßen führten auf sie 
zu wie zu einem Mittelpunkt. Vielleicht zei- 
gen sich auch auf meinem Kirchweg noch 
deutliche Spuren davon. Und wenn nicht, 
dann kann ich sie entdecken; denn vieles, 
was zunächst gar nicht danach ausschaut, 
kann mir zum Symbol werden. Schweigend 
und gesammelt werde ich meinen Kirchweg 
zurücklegen, um das Haus Gottes grüßen zu 
können,  wie  die  Israeliten  ihren  Tempel 



Einübung und Weisung 471 

grüßten, wenn sie auf ihren Pilgerfahrten 
nach Jerusalem seiner und der ganzen hei- 
ligen Stadt ansichtig wurden: •Freude brin- 
gen, die zu mir sagen: Zum Hause Gottes 
wallen wir. Nun stehen unsere Füße schon in 
deinen Toren, Jerusalem" (Ps 121). 

Wie meine Wohnung, so birgt auch meine 
Kirche viele •Zeichen" der persönlichen 
sichtbaren Begegnung mit Gott. Wie gern 
erinnert sich der Mensch noch in späten Jah- 
ren seiner Heimatkirche, ihres Raumes, ihrer 
Altäre und Bilder, ihrer besonderen Tage 
und Gebräuche. Und wenn sie nicht viel An- 
ziehendes hätte, ich kann sie mir dennoch 
erobern, meine Kirche, die mir ein Stück 
Heimat bedeutet, da sie aus meinem täg- 
lichen Leben nicht wegzudenken ist. Viel- 
leicht gibt es daneben noch andere Kirchen 
in meiner Stadt, die mir lieb und teuer sind, 
weil mein Weg öfter an ihnen vorbei führt 
oder ein festliches Ereignis mich mit ihnen 
verbindet. Solche Kirchen bilden dann sozu- 
sagen die trigonometrischen Punkte, von 
denen aus ich das mir zugehörige Stück Erde 
für Gott und sein Reich vermessen kann. 
Und dann gibt es noch hier einen Brunnen, 
mit dem Standbild der Mutter des Herrn, 
dort eine fromme Figur an einer Häuser- 
ecke. Ich werde sie kaum jedesmal bewußt 
sehen, aber einmal voll Entdeckerfreude an- 

geschaut und liebend ins Herz genommen, 
werden sie den konkreten Raum meines 
täglichen Lebens füllen und mit göttlichen 
Zeichen versehen. Wer erst einmal zu 
schauen gelernt hat, der staunt, wie tief und 
unauslöschlich Gott sein Wirken unter den 
Menschen einer Stadt, einem Dorf oder einer 
ganzen Landschaft eingegraben hat. Noch 
heute weiß man davon zu erzählen, mit wel- 
cher Begeisterung Karl Sonnenschein in den 
zwanziger Jahren auf seinen sonntäglichen 
Fahrten die Berliner Katholiken anleitete, 
die •katholische" Mark von neuem zu ent- 
decken. 

Vieles zur •Verleiblichung" des Glaubens 
gibt uns die Kirche an die Hand: die Litur- 
gie, das Lied, die Prozessionen, den Rosen- 
kranz und den Kreuzweg, anderes wird jeder 
selber zu finden haben. Und je mehr man 
sich etwas persönlich angeeignet hat, um so 

mehr hat es Fleisch und Blut angenommen, 
ist es- ein Stück des eigenen Lebens gewor- 
den. Da pflegt einer immer ein kleines Kreuz 
bei sich zu tragen. An guten Tagen wird er 
es dankbar umfassen, in Not und Verzagt- 
heit wird er es fester greifen und vielleicht 
noch mit in den Schlaf nehmen. Ein anderer 
trägt seine Marienmedaille oder ein Skapu- 
lier, die ihn einst in den besonderen Schutz 
seiner himmlischen Mutter aufnahmen. Und 
dann die Verleiblichung einzelner Geheim- 
nisse des Glaubens. Ein Konvertit berichtet, 
wie er gern frühmorgens nach der heiligen 
Messe und nach dem Empfang der heiligen 
Kommunion in ein benachbartes Schwimmbad 
ging und in das noch klare, unberührte Was- 
ser sprang. An den Tagen habe er immer 
mit besondere Deutlichkeit und beglückend 
gewußt, was es bedeute, durch das Bad der 
Taufe von aller Schuld gereinigt und für 
Gott geheiligt worden zu sein und ein Kind 
Gottes zu heißen. Ein Arzt erinnert sich bei 
seiner Krankenvisite gern an jene Szene 
des Evangeliums, wo berichtet wird, wie 
man nach Sonnenuntergang vor dem Hause 
des Petrus die Kranken von allen Seiten 

herbeibrachte, damit Jesus ihnen die Hand 
auflege und sie heile. So muß jeder selbst 
Initiative entfalten und nach Möglichkeiten 
Ausschau halten, um seiner Natur und sei- 
nem Milieu den Glauben bildhaft einzuprä- 
gen. Wer sich hier Mühe gibt, wird auf wun- 
derbare Einfälle kommen, und je mehr sie 
seiner eigenen Phantasie entspringen, um 
so lieber und einprägsamer werden sie für 
ihn sein. Welch herrliche Gelegenheiten echt 
apostolischer Arbeit ergeben sich hier vor 
allem für alle, die für andere zu sorgen und 
sie zu Gott zu führen haben: für Priester, 
für Eltern und Erzieher. Wer anderen ein- 

mal etwas aus dem Leben Jesu erzählt und 
die Herzen dabei erwärmt und gepackt hat, 
wird von da an selbst die Gestalt Jesu deut- 
licher und inniger vor Augen haben. Er wird 
sich des Eingangswortes aus dem ersten Jo- 
hannesbriefes erinnern: •Was wir gehört 
und mit unseren Augen gesehen, was wir 
geschaut und mit unseren Händen berührt 
haben vom ,Wort des Lebens' . . . das ver- 
künden wir auch euch." 




