Gedachtnis des Todesleidens Christi

Karfreitagspredigt des Nikolaus von Kues, gehalten im Jahre 1457 in seiner
Bischofsstadt Brixen?

»Gekreuzigt wurde er sogar fiir uns, unter Pontius Pilatus bat er den
T od erlitten und ist begraben worden*?

Das ist der fiinfte Glaubensartikel?, der dem heiligen Johannes zugeschrieben
wird. Dieser allein war von den Aposteln dabei und sah alles, was sich bei der
Passion Christi zutrug. Treten wir also an ihn, den gottgeliebten Apostel, mit
der herzlichen Bitte heran, er mdge uns sagen, was er mit diesen Worten will.
Nehmen wir die Mutter der Barmherzigkeit als unsere Sachwalterin; sie moge
in unserem Namen sprechen, indes Johannes Antwort gibt, damit wir so im
einzelnen unterrichtet werden iiber das, was heute geschah. Sprechen wir also
Maria an mit der demiitigen Bitte, daf3 sie solche Mithe auf sich nehme:

»Du bist d i e Mutter, die Theotokos genannt wird, die Mutter Gottes nim-
lich und die Gebirerin des Wortes; dabei bist du so sehr Mensch, daf} dein Sohn,
Jesus, den du bis zum Begribnisse nicht verlieflest, von dir den Namen hat und
sich zu deiner Ehre hiufig Menschensohn nannte. Du weifit auch, daf wir heute
das Jahresgedenken an den Tod deines Sohnes begehen und zu seiner Ehre
verlangen, dafl wir ihn mit innerem Auge zu schauen vermdgen in seiner Pas-
sion, die er zu unserer Erlosung auf sich nahm: Nimm, giitige Mutter, also die
Miihe auf dich, dafl du fragst und Johannes uns alles beschreibt®.

Maria: ,Diese Bitte verdient es, dafl ich gern darin einwillige. Danach sehne
ich mich nimlich, dal man die Liebe meines Sohnes erkenne, die er am meisten
da zeigte, als er sie seinem Leben vorzog*.

Die Brixener Kirche: ,Du weiflt, mildreichste Mutter, wie notwcndlg es zu
unserem Heile ist, das Leben deines Sohnes kennenzulernen. In seinem Leben
ist das Leben aller Lebenden beschlossen. Wir fiirchten nur, dafl die fiir uns
notwendige Erinnerung in dir die Wunden des Mit-leidens wieder aufreifle.
Wir mochten, was zu unserem Heile dient; aber wir mochten nicht, dafl dein
jungfriuliches und zugleich miitterliches Herz abermals der bittere Schmerz des
durchbohrenden Schwertes zermartere®.

Maria: ,Die Erinnerung an den Schmerz der Geburt ist freudvoll, wenn man
den Sohn lebend sieht. Die Stimmen des Mit-leidens zu héren, die euren from-
men Herzen entsteigen, verdriefft mich nicht, vielmehr freut mich das iiber die

1 Nachdem schon frither einzelne Predigten des Nikolaus von Kues in deutscher Ubertragung
herausgegeben worden waren, erschien vor kurzem im Auftrag der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften der 1. Band einer Gesamtausgabe (die Zeit von 1430—1441 umfassend). (Vgl.
“diese Ztschr. 25 [1952] 475f.) Die vorliegende Karfreitagspredigt, die urspriinglich in lateini-
scher Sprache gehalten wurde, erscheint hier zum erstenmal auf deutsch. Die Ubersetzung
stammt von Dr. theol. Rudolf Haubst, Remagen, der sich mit der theologischen Erschliefung
der Kusanus-Predigten beschiftigt. Zugrunde liegt Codex Vaticanus 1245, f. 247ra-249rb,

2 Credo der Heiligen Messe (Nizino-Konstantinopolitanisches Glaubensbekenntnis).

3 des Apostolischen Glaubensbekenntnisses.

.



2 Nikolaus von Kues

Maflen, da es Euch zum Heile und meinem Sohne zur Ehre gereicht. Durch Gna-
dengeschenk meines Sohnes ist meine Natur nicht mehr durch Leiden verletzbar.
Er selbst hat ndmlich die von mir angenommene Natur zur Leidensunfihigkeit
erhoben und auch meine Natur in sich leidensunfihig gemacht. Ihr seid, solange
ihr diese sterbliche Natur nicht durch den Tod ausgezogen habt, fihig zu leiden
~und kénnt mit meinem Sohne mit-leiden, durch dessen Leiden ihr, die thr mit
thm mit-leidet, dereinst, von dem Todesleib befreit, ihm dhnlich auferstehen
und Leidensunfihigkeit anziehen werdet. Das wirkt der Tod des Sohnes in
euch, wenn ihr durch Mit-leiden in ihn (den Tod) eingeschlossen seid .

Kirche: ,Wir sehen, Mutter der Giite, dafl das Gedenken an den Tod Jesu
mit dem Ziel des Mit-leidens fiir alle notwendig ist, um die Leidensunfihigkeit
zu erreichen®.

Maria: ,Thr seht richtig; denn wenn auch mein Sohn einmal starb, so will er
doch, dafl dieser iiberaus bittere Tod den Augen der Gliubigen gegenwirtig sei,
damit er denen, die mit-sterben, immerzu das Leben verdiene. Wer nimlich mit
dem Sohne Gottes stirbt, der lebt auch mit thm. Die teilnehmen an seinem Lei-
den, werden auch teilhaben an seinem Trost. Kein Tod verdient dies ewige
Leben als Christi, des Unbefleckten, Tod, der durch diesen dazu bestimmt ist,
dafl er allen, die mit-sterben, am Leben teilgebe. Da das ewige Leben nimlich
geistig ist, so belebt es alle Teilnehmenden so, wie die Gerechtigkeit alle Teil-
nehmenden gerecht macht und alle verdienstlichen Werke belebt und sie mit
Geschmack wiirzt. Denn ohne Salz ist jede Speise fade, sei sie auch noch so kost-
bar. So hat mein Sohn als das Salz der Erde den Tod auf sich genommen, der
das Salz eines jeden Martyrertodes ist und ihm die Wiirze gibt“.

Kirche: ,Sage doch, bitte, Mutter der Gnade, wie wir mit dem Erldser mit-
leiden und mit-sterben sollen®. ,

Maria: ,Glauben miifit ihr zuerst, dafl mein Sohn der Sohn Gottes ist und
durch seinen Tod jedem das Leben verdiente, der sich ihm anschlieft und sich
mit ihm in unverbriichlicher Treue vereint. Die nimlich in unverbriichlicher
Treue mit ihm verbunden sind, gehen auch in eine Einheit mit seinem Verdienste
{iber als seine getreuen Glieder. Die Sthne freuen sich nimlich iiber das, was ihr
Vater durch Verdienst errungen hat. Die Treue muf} aber unverletzlich und
echt sein bis zum Tod. Da also der Sohn Gottes bis zum Tode getreu war und
durch sein Sterben seinen Gliubigen die Befreiung vom ewigen Tode verdient
hat, so geziemt es sich, daf} sich sein Tod allen einprige, die er befreite, damit
sie dies hochste Werk der Treue immer in dankbarer Erinnerung behalten, so
sehr, dafl sie danach verlangen, ihre Treue zum Befreier auf alle mégliche Weise
zu zeigen, und es fiir die grofite Gnade halten, dafl sich der Tod Christi zu des-
sen Ehre in ihnen erneuere®.

Kirche: ,Das Mit-leiden muf} also etwas Freudiges sein?“.

Maria: ,Gewifl, was freiwillig geschieht, ist nicht ohne gewisse Fréhlich-
keit; wenn auch das Fleisch schwach ist, so zeigt doch die Bereitschaft des Geistes



Gedichinis des Todesleidens Christi 3

Freudigkeit. Im Leiden meines Sohnes ging hochste geistige Freude mit der
grofiten Bitternis fiir das Sinnenleben zusammen. Der Wille des Fleisches wollte
nicht sterben, ja, er schreckte mehr als der Wille irgendeines anderen, der den
Tod vor sich sieht, vor dem Sterben zuriick, weil er wufite, was der Tod be-
deutet. Der Wille des Geistes hatte dagegen das hochste Verlangen nach dem
Sterben, denn er wufite, dafl er dadurch das Wohlgefallen Gottes und des Nich-
sten erlange. Das Sinnenleben ist namlich von dieser Welt und méchte hier
ruhen. Der Geist stammt vom Himmel und kann nur im Himmel seine Ruhe
finden. Da also der Geist, der den Sinnen das dem Menschen eigene Lebendig-
sein gibt, durch die Trennung vom Leibe den Tod des Leibes hervorruft — der
damit des Lebens, all seiner Freude, beraubt wird —, so wird das Sinnenleben
betriibt, der Geist jedoch freut sich, denn. er geht durch den Tod ein in sein
Leben. Weil indes nur der, in dem der Geist des Sohnes Gottes, des Tod-Be-
siegers, lebt, gewif} ist, dafl sein Geist vom Tod zum Leben iibergeht, so ist der
Tod fiir alle Menschen bitter aufler fiir die, die schon die beginnende Gewiflheit
in sich tragen®.

Kirche: ,Was fithrt uns zum Gedichtnis des Todes Jesu hin?“

Maria: ,Die gesamten Einrichtungen der Kirche: Taufe, Eucharistie und die
anderen Sakramente, die das Verdienst und die Kraft des Todes Christi in sich
tragen; die Inschriften und Gemilde und das Bild des Gekreuzigten in jeder
Kirche, an.den Scheidewegen und Gebetsstitten, die Leidensgeschichte sowie

- das lebendige Wort des Predigers, das vom sinnlich Anschaulichen zur geistigen

Fassungskraft der Seele hinreicht; dort 1aflt es innewerden, von welcher Kraft
* das Verdienst des Erlosers ist, und es entflammt die Seele zur Liebe des Hei-
landes, so daf} diese christusférmig wird und in ihr immerzu das frohe Gedicht-
nis der Liebe des Gekreuzigten verbleibt®.

Kirche: ,Damit also in uns dieses Gedichtnis geboren werde, verkiinde Jo-
hannes uns die Frohbotschaft und prige uns unter deiner (Mariens) Leitung
den Gekreuzigten ein. Wir stehen hier aufmerksam und brennen vor Begierde,
das Wort des Heiles durch Horen zu empfangen®.

Maria: ,So sprich denn, geliebter Johannes®.

Johannes: ,Gebiete, Mutter, woriiber®.

Maria: ,Sage zuerst etwas iiber das Geheimnis des Kreuzes, damit (hernach)
die Erzdhlung (der Passion) um so mehr verkostet werde®.

Johannes: ,Alle Geheimnisse des Kreuzes hast du, giitige Mutter, schon mit
wenigen Worten beriihrt. Doch weil dir eine Wiederholung dessen lieb ist, ge-
horche ich gerne. Du, Mutter des fleischgewordenen Wortes, leite mich dabei
und helle mir das Dunkle auf. So wiflt denn, Gliubige, zunichst: Innerhalb der
verniinftigen Natur, die allein regiert und sich des freien Willens erfreut, gibt
es ein zweifaches Reich. Eines ist das Reich dieser Welt; im argen liegt es, weil
der Bose iiber es herrscht. Das andere ist das Reich des Himmels; in dieser Welt
'war es unbekannt; doch es wurde durch Christus verkiindet. Im ersten ist diese



4 Nikolaus von Kues

Welt das Ziel aller Religion und Tugend, und das Leben ist zeitlich. Im zwei-

ten Reiche, im Himmel, ist Gott das Ziel, und das Leben ist ewig. Im ersten
" Reiche werden nur sinnliche Dinge, sinnliche Freuden versprochen, im zweiten
nur Geistiges und geistige Freuden. Doch da kam vom Himmelreich her das
fleischgewordene Wort und es offenbarte der Welt, was ihr ginzlich unbekannt
war: dafl nimlich die geistige Natur ihr Ziel und ihre Gliickseligkeic nicht in
den Geniissen dieser Welt, sondern in denen des Paradieses im himmlischen
Reiche hat, und dafl das Reich dieser Welt, mit dem himmlischen verglichen,
als Knechtschaft und Elend zu betrachten ist, weil diese Welt und jenes Reich
sich wie Sichtbares und Zeitliches vom Unsichtbaren, Ewigen unterscheidet. Das
war dem ganzen Menschengeschlechte neu und bislang unerhért. Damit man es
fasse, fiigte der Meister manches hinzu. Er warnte davor, diese Welt und das
Thrige zu lieben, weil die Giiter in ihr nichts als Schein und Irrtum seien, ohne
Wahrheit und ewigen Bestand; die Giiter des Himmelreiches dagegen seien ewig
und wahr und gewihrten Seligkeit und immerdauernde Freude... .

So ging das ganze Streben Christi dahin, den Menschen vom sinnlichen Ge-
nieflen auf das Kosten jener Siifligkeit hinzulenken, die der Geist im Erfassen
belebender Wahrheit empfindet. Deshalb erschloff er die géttlichen Schriften,
die unter dem sinnenfilligen Buchstaben den Geist der Wahrheit verbergen,
der die Seele zur Unsterblichkeit nihrt. Irrtum, der zum geistigen Tode hin-
fiihre, gebe es darin nur fiir den, der an der Oberfliche und in der Rinde hingen
bleibe; im geistigen Verstindnis liege kdstliche Wahrheit. Von dem Irrtum, in
dem diese Welt, fern der Wahrheit, befangen sei, kénne man nur befreit wer-
den, indem man seine Botschaft annehme als Botschaft des Sohnes Gottes oder
des von Gott zur Erleuchtung der Weltfinsternisse gesandten Wortes. Der Geist
des Irrtums und der geistigen Finsternisse, der das Menschengeschlecht gefangen
hielt, 148t sich nur austreiben durch das geistige Licht des Wortes Gottes, und
Gottes Wort allein hat die Kraft, den Tod zu bannen, der in Finsternis besteht,
und zwar indem es sich selbst und den Vater zeigt. Die Offenbarung des Lichtes
in der Quelle der Wahrheit verscheucht nimlich aus der Vernunft das todbrin-
gende Dunkel der Unwissenheit, wie Sonnenlicht das physische Dunkel ver-
treibt. Der Unterschied besteht, dafl die den Geist belebende Erleuchtung etwas
Bleibendes ist, da sie den Geist in sich umwandelt, wie eben die Weisheit oder
schmackhaftes Wissen die Seele in sich umwandelt, die sie mit ithrem Wohl-
geschmack erquickt und nihre: nicht zeitlich nimlich, denn sie ist eine Speise,
die nicht vergeht. Deshalb wird auch der Geist aus ihrer Kraft immer mehr
gestirkt und belebt, und so gibt sie Unsterblichkeit. Anders ist es mit der zeit-
lichen, sinnlichen Speise. Deshalb altert die animalische Natur und stirbt.

Doch die Menschenseelen waren von der Erbsiinde her angesteckt und wegen
langer Gewohnung nicht in der Lage, den Geist des Irrtums, der sich bei ihnen
eingenistet hatte, auszutreiben und sich selbst zu reinigen. Thnen fehlte die Ge-
rechtigkeit, die allein den Geist rechtfertigt, damit er jene unsterbliche Selig-



Geddchtnis des Todesleidens Christi 5

keit in sich fassen konne. ,In eine Seele, die Boses sinnt, zieht die Weisheit nicht
ein“ (Weish 1,4). Deshalb machte sich Christus, um seine Sendung nach dem
Wunsch des Vaters zu erfiillen, zum Reiniger unserer Seclen durch das Ver-
dienst des Todes, um den gereinigten Seelen sein gottliches Leben mitteilen zu
koénnen, das sie in das Himmelreich versetzt. Zur Erlangung dieser Reinigung,
die in der Abwaschung der Siinden oder geistigen Krankheiten besteht, erklirte
er es aber fiir notwendig, dafl sich der Geist fiir diese Reinigung bereit mache,
und er lehrte, da diese Vorbereitung in seiner Nachahmung bestehe, darin
nimlich, dafl er (der Geist) auf die Tugenden schaue, wie sie Christus durch sein
Wort kiindete und durch sein Beispiel zeigte, und sie nachahme, indem er seiner
Milde, Demut, Geduld, Wahrhaftigkeit, Barmherzigkeit, Friedfertigkeit,
Treue, Liebe, Gerechtigkeit und dem iibrigen, was zu den Friichten des Geistes
gehort, folge. Denn so solle sich der geistige Wille, indem er sich dem Willen
Christi angleiche und dies durch Tugendwerke zeige, vorbereiten, das Verdienst
der Befreiung zu empfangen, und auf die Einung mit dem Lebens-Geiste
Christi. Fiir den Empfang des unsterblichen Lebens Christi werde die Seele da-
durch disponiert, daf} sich die Tugenden der AbtStung in ihr niederlieflen.
Denn, sei der Geist einmal zu solchem Gehorsam gelangt, dafl in ihm nur noch
die Kraft und der Wille Gottes lebe, und sein eigener Wille, der Wille des Flei-
sches und dieser Welt, tot sei, so sei er auch fiir das vom gottlichen Geiste ge-
weckte Leben aufnahmefihig; wer dann 5o zum Leben im Geiste gekommen sei,
halte die Gebote Gottes in Gottes- und Nichstenliebe und ziehe die Liebe zu
Gott und dem Nichsten seinem sinnenhaften Leben vor. So sei in ihm die Vor-
bedingung geschaffen, daf der Geist Gottes fiir immer in ihm wohne.

Weil Christus also alle Beweise der Licbe zu Gott und dem Nichsten an sich
selbst (vorbildhaft) zeigen wollte, erwihlte er als der Unschuldige den Tod.
Er wollte zeigen, wie sehr er Gott liebte, indem er in Gehorsam gegen ihn
starb, und wie sehr er den Menschen liebte, um dessen Heiles willen er in den
Tod ging.

So sind denn alle géttlichen Geheimnisse in der Kreuzigung des unschuldigen
Christus zusammengefafit: Gott ist aus der ganzen Kraft der Seele zu lieben,
so dafl man alles, auch das Leben selbst als ein Nichts betrachtet, wenn es gilt,
dessen Herrlichkeit zu zeigen. So sehr mufl man das Seelenheil des Nichsten
lieben, dafl man den schimpflichsten zeitlichen Tod um eines solchen Gutes des
Mitmenschen willen fiir nichts hilt. Der Tod des ganz unschuldigen Christus
erwarb das ewige Leben, das ihm mit Recht in die Hand gegeben wird, da er
einzig um der Gottes- und Nichstenliebe den Tod erlitt, nicht um von sich eine
Siinde abzuwaschen, da er keine hatte. Als er sich dem Todesleiden nahte, sagte
er, dafl er sich fiir die Apostel und alle Glaubigen heilige oder opfere, und dafl
der Fiirst der Welt, der sich der Menschen bemichtigt hatte, hinausgeworfen
werde. Die grofle Giite des Vaters sollte dabei verhertlicht werden, der den
Menschen erschuf, um ihm seine Herrlichkeit zu zeigen, und seines Sohnes nicht



6 Nikolaus von Kues

schonte, sondern ihn zur Befreiung des Menschen dahingab, aber auch die Giite
des Sohnes, der sich fiir den Menschen einsetzte, indem er sich (in der Menschen-
natur) als Sohn Gottes erwies.

Deshalb wurde dem Sohne die Macht iiber alles Leben gegeben, um des Ver-
dienstes willen, das er sich in der Liebe zu dem verlorenen Leben erwarb. Ja, in
diesem Tode, der einzig durch Liebe verursacht ist, ist Christus um seines Ver-
dienstes willen das ewige Leben selber gegeben, das alle an Leib und Geist
Toten, wenn sie durch Glaube und Tugend dazu fihig sind, ewig beleben kann.
Wenn Gott jemand diese sichtbare Sonne zum Lohn gibe, so hitte ein solcher
in seinem Besitze oder seiner Macht die Kraft, jede sinnliche, fiir Licht und
Leben empfingliche Natur zu erleuchten und zu beleben. So ist Christus das
Leben des Geistes zum Lohne gegeben. Er hat es deshalb als rechtmifiger Be-
sitzer, als der Erbe im Reiche des Lebens in seiner Macht; denn er allein hat das
Gesetz erfiillt, das das Leben verspricht; ja, in diesem Gesetze war Christus
versprochen. Denn wer konnte Gott und den Nichsten so vollkommen lieben,
wie das Gesetz es befiehlt? Nur dem Sohne Gottes war es mdglich, der den
Vater und das ewige Leben wohl kennt. Deshalb war der Messias im Gesetze
verheiflen, wie Christus sagt, dafl im Gesetze und den Propheten von ihm ge-
schrieben stehe. Somit ist Christus der Geist des Gesetzes, und weil das Gesetz
dem, der es hilt, das Leben verspricht, so ist es Christus, dem das Reich des
Lebens darin zugesagt wird. Im Tode Christi hat sich eine so hohe Macht der
Liebe zu Gott und den Menschen gezeigt, dafl keine hohere mdglich ist. Da diese
also alle mogliche Liebe in sich schliefft, so schlieflt sie auch alle Erfiillung des
Gesetzes in sich und alle Verheiflung, die in seiner Beobachtung liegt, und er ist
»der Briutigam, der die Braut hat“ und die geistigen Freuden®,

Somit kann also keine Seele gerecht sein ohne die rechtfertigende Gerechtig-
keit, nach lebend ohne das belebende Leben, und Rechtfertigung ist nichts ande-~
res als Belebung. So ist Christus durch das Verdienst seines Todes die alle christ-
formigen Gliubigen rechtfertigende Gerechtigkeit und das sie belebende Leben;
und die, die im Lichte wandeln wie er, die reinigt sein Blut von der Siinde. Diese
sind seine ,,Nichsten®, fiir welche er starb, fiir deren Heil er sich in den Tod
hingab. Kein Sterben irgendeines Menschen kann diesen selber rein machen.
Denn niemand gab sich selber das Leben, und kein Toter kann sich selbst auf-
erwecken und Ursache seines Heiles sein noch sich wiedergebiren zum Leben.
Kein Siinder — der tot ist — kann sich das Leben erwerben. Niemand kann
auch in Wahrheit sagen, er sei ohne Siinde. Wenn jemand sagt, er sei ohne
Siinde, so ist er ein Liigner®. Daher macht einzig der Tod des unschuldigen
Christus, der sich selbst fiir uns am Kreuze hingab, die Aufnahmebereiten, die
in ihm bleiben und sind und wie er wandeln, gerecht. In ihm leuchtet voll-
kommene Liebe im Sterben auf, die uns lehrt, dafl die, die in der Liebe wan-

4 Vgl. Joh 3, 29.
§ Vgl. 1 Joh 1, 8, 10.



Gedichtnis des Todesleidens Christi . 7

deln, da sie ihm folgen, Kinder Gottes sind, hier der Hoffnung nach, ,,wenn er
erscheint®, nach dem Tode, in Wirklichkeit; ,denn wir werden ihm. ihnlich
sein“ (1 Joh. 3,2)...

Christus ist es'also allein, der zur Vollendung fithrt und das, was allen fehlt,
erginzt. Aus seiner Fiille empfangen alle (Joh 1,16). Und weil dieses Leben
und dieser Schatz das Verdienst seines Leidens ist, so werden folglich durch das
Geheimnis des Kreuzes alle gerettet, die gerettet werden. Deshalb habe ich auch
im Apostolischen Symbolum den Satz aufgestellt, dal Christus fiir uns
gekreuzigt worden ist“.

Maria: ,Sage, Johannes, wie das Leben in den Gliubigen, die meinem Sohne
folgen, etwas Bleibendes ist“.

Jobannes: ,Das ewige Leben ist das Reich des Vaters, das er dem Sohne iiber-
gab, es ist das lebendige Licht der Weisheit oder die Liebe. Wer im Sohne bleibt,
bleibt in eben dem Lichte oder im Leben des Vaters. Denn das ist die Ver-
heiflung: ,Wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott* (1 Joh 2,16). Wem die
Liebe Christi die bleibende Form gibt, der bleibt in Christus. Christus ist der
Sohn des Vaters. Wer in Christus bleibt, ist Gottes Sohn durdh die Form Christi,
in der er bleibt. Er ist daher auch im Vater, weil der Sohn im Vater, und der
Vater ist in thm, weil der Vater im Sohne ist, und ,das ist das ewige Leben®
(Joh. 17,3). Wer den Sohn bekennt, hat den Vater. Wer den Sohn leugnet,
leugnet den Vater. Nur der ,geformte® Glaube aber ist das Bekenntnis, das
zum Leben fiihrt. Die Liebe, welche den Glauben formt, ist die Liebe Christi,
welche allein vollkommen ist; denn die prigende Form hat die Vollkommen-
heit.

Wir wissen somit — damit will ich diesen Teil schliefen —, dafl der Sohn
Gottes fiir uns kam und Fleisch annahm und starb. Um unsertwillen ist er auch
auferstanden von den Toten. Er hat uns zu sich genommen und uns den Sinn
erschlossen, dafl wir den wahren Gott erkennen und in seinem wahren Sohne
Jesus Christus leben, der Gott ist und das ewige Leben“e.

Maria: ,Du hast nun, geliebter Johannes, genugsam den Grund fiir die An-
kunft meines Sohnes im Fleische und seinen Weg bis zum Tod dargelegt, auch
dafl sein Kreuzestod ihn verherrlicht als den, der durch Gesetz und Propheten
verheiflen ist und durch den alle Segen und Leben empfangen, auch, dafl er
durch seinen Tod der alles versshnende und zur Vollendung fiihrende Mittler
ist. Er ist die Gerechtigkeit Gottes, Gottes und der Menschen, daher auch ver-
s6hnender Mittler. Er ist die Gerechtigkeit Gottes, des Vaters, denn alle Ver-
heiffungen des Vaters sind in ihm erfiillt; er zeigt den Vater gerecht, getreu und
wahrhaftig. Er ist die Gerechtigkeit der Menschen, denn durch seine Gerechtigkeit
werdenalle gerecht. Diese Rechtfertigungstat wurde im Kreuzestode vollbracht*?.

¢ Vel. Joh 17, 3.
7 Hierauf folgt in der Predigt noch eine lingere Schilderung des Leidensverlaufes.





