
Gedächtnis des Todesleidens Christi 
Karfreitagspredigt des Nikolaus von Kues, gehalten im Jahre 1457 in seiner 

Bischofsstadt Brixen1 

•Gekreuzigt wurde er sogar für uns, unter Pontius Pilatus hat er den 
Tod erlitten und ist begraben worden"2. 

Das ist der fünfte Glaubensartikel3, der dem heiligen Johannes zugeschrieben 
wird. Dieser allein war von den Aposteln dabei und sah alles, was sich bei der 
Passion Christi zutrug. Treten wir also an ihn, den gottgeliebten Apostel, mit 
der herzlichen Bitte heran, er möge uns sagen, was er mit diesen Worten will. 
Nehmen wir die Mutter der Barmherzigkeit als unsere Sachwalterin; sie möge 
in unserem Namen sprechen, indes Johannes Antwort gibt, damit wir so im 
einzelnen unterrichtet werden über das, was heute geschah. Sprechen wir also 
Maria an mit der demütigen Bitte, daß sie solche Mühe auf sich nehme: 

•Du bist d i e Mutter, die Theotokos genannt wird, die Mutter Gottes näm- 
lich und die Gebärerin des Wortes; dabei bist du so sehr Mensch, daß dein Sohn, 
Jesus, den du bis zum Begräbnisse nicht verließest, von dir den Namen hat und 
sich zu deiner Ehre häufig Menschensohn nannte. Du weißt auch, daß wir heute 
das Jahresgedenken an den Tod deines Sohnes begehen und zu seiner Ehre 
verlangen, daß wir ihn mit innerem Auge zu schauen vermögen in seiner Pas- 
sion, die er zu unserer Erlösung auf sich nahm: Nimm, gütige Mutter, also die 
Mühe auf dich, daß du fragst und Johannes uns alles beschreibt". 

Maria: •Diese Bitte verdient es, daß ich gern darin einwillige. Danach sehne 
ich mich nämlich, daß man die Liebe meines Sohnes erkenne, die er am meisten 
da zeigte, als er sie seinem Leben vorzog". 

Die Brixener Kirche: •Du weißt, mildreichste Mutter, wie notwendig es zu 
unserem Heile ist, das Leben deines Sohnes kennenzulernen. In seinem Leben 
ist das Leben aller Lebenden beschlossen. Wir fürchten nur, daß die für uns 
notwendige Erinnerung in dir die Wunden des Mit-leidens wieder aufreiße. • 
Wir möchten, was zu unserem Heile dient; aber wir möchten nicht, daß dein 
jungfräuliches und zugleich mütterliches Herz abermals der bittere Schmerz des 
durchbohrenden Schwertes zermartere". 

Maria: •Die Erinnerung an den Schmerz der Geburt ist freudvoll, wenn man 
den Sohn lebend sieht. Die Stimmen des Mit-leidens zu hören, die euren from- 
men Herzen entsteigen, verdrießt mich nicht, vielmehr freut mich das über die 

1 Nachdem schon früher einzelne Predigten des Nikolaus von Kues in deutscher Übertragung 
herausgegeben worden waren, erschien vor kurzem im Auftrag der Heidelberger Akademie der 
•Wissenschaften der 1. Band einer Gesamtausgabe (die Zeit von 1430•1441 umfassend). (Vgl. 
diese Ztschr. 25 [1952] 475 f.) Die vorliegende Karfreitagspredigt, die ursprünglich in lateini- 
scher Sprache gehalten wurde, erscheint hier zum erstenmal auf deutsch. Die Übersetzung 
stammt von Dr. theol. Rudolf Haubst, Remagen, der sich mit der theologischen Erschließung 
der Kusanus-Predigten beschäftigt. Zugrunde liegt Codex Vaticanus 1245, f. 247ra-249rb. 

2 Credo der Heiligen Messe (Nizäno-Konstantinopolitanisches Glaubensbekenntnis). 
3 des Apostolischen Glaubensbekenntnisses. 



2 Nikolaus von Kues 

Maßen, da es Euch zum Heile und meinem Sohne zur Ehre gereicht. Durch Gna- 
dengeschenk meines Sohnes ist meine Natur nicht mehr durch Leiden verletzbar. 
Er selbst hat nämlich die von mir angenommene Natur zur Leidensunfähigkeit 
erhoben und auch meine Natur in sich leidensunfähig gemacht. Ihr seid, solange 
ihr diese sterbliche Natur nicht durch den Tod ausgezogen habt, fähig zu leiden 
und könnt mit meinem Sohne mit-leiden, durch dessen Leiden ihr, die ihr mit 
ihm mit-leidet, dereinst, von dem Todesleib befreit, ihm ähnlich auferstehen 
und Leidensunfähigkeit anziehen werdet. Das wirkt der Tod des Sohnes in 
euch, wenn ihr durch Mit-leiden in ihn (den Tod) eingeschlossen seid". 

Kirche: •Wir sehen, Mutter der Güte, daß das Gedenken an den Tod Jesu 
mit dem Ziel des Mit-leidens für alle notwendig ist, um die Leidensunfähigkeit 
zu erreichen". 

Maria: •Ihr seht richtig; denn wenn auch mein Sohn einmal starb, so will er 
doch, daß dieser überaus bittere Tod den Augen der Gläubigen gegenwärtig sei, 
damit er denen, die mit-sterben, immerzu das Leben verdiene. "Wer nämlich mit 
dem Sohne Gottes stirbt, der lebt auch mit ihm. Die teilnehmen an seinem Lei- 
den, werden auch teilhaben an seinem Trost. Kein Tod verdient dies ewige 
Leben als Christi, des Unbefleckten, Tod, der durch diesen dazu bestimmt ist, 
daß er allen, die mit-sterben, am Leben teilgebe. Da das ewige Leben nämlich 
geistig ist, so belebt es alle Teilnehmenden so, wie die Gerechtigkeit alle Teil- 
nehmenden gerecht macht und alle verdienstlichen Werke belebt und sie mit 
Geschmack würzt. Denn ohne Salz ist jede Speise fade, sei sie auch noch so kost- 
bar. So hat mein Sohn als das Salz der Erde den Tod auf sich genommen, der 
das Salz eines jeden Martyrertodes ist und ihm die Würze gibt". 

Kirche: •Sage doch, bitte, Mutter der Gnade, wie wir mit dem Erlöser mit- 
leiden und mit-sterben sollen". 

Maria: •Glauben müßt ihr zuerst, daß mein Sohn der Sohn Gottes ist und 
durch seinen Tod jedem das Leben verdiente, der sich ihm anschließt und sich 
mit ihm in unverbrüchlicher Treue vereint. Die nämlich in unverbrüchlicher 
Treue mit ihm verbunden sind, gehen auch in eine Einheit mit seinem Verdienste 
über als seine getreuen Glieder. Die Söhne freuen sich nämlich über das, was ihr 
Vater durch Verdienst errungen hat. Die Treue muß aber unverletzlich und 
echt sein bis zum Tod. Da also der Sohn Gottes bis zum Tode getreu war und 
durch sein Sterben seinen Gläubigen die Befreiung vom ewigen Tode verdient 
hat, so geziemt es sich, daß sich sein Tod allen einpräge, die er befreite, damit 
sie dies höchste Werk der Treue immer in dankbarer Erinnerung behalten, so 
sehr, daß sie danach verlangen, ihre Treue zum Befreier auf alle mögliche Weise 
zu zeigen, und es für die größte Gnade halten, daß sich der Tod Christi zu des- 
sen Ehre in ihnen erneuere". 

Kirche: •Das Mit-leiden muß also etwas Freudiges sein?". 

Maria: •Gewiß, was freiwillig geschieht, ist nicht ohne gewisse Fröhlich- 
keit; wenn auch das Fleisch schwach ist, so zeigt doch die Bereitschaft des Geistes 



Gedäditnis des Todesleidens Christi 3 

Freudigkeit. Im Leiden meines Sohnes ging höchste geistige Freude mit der 
größten Bitternis für das Sinnenleben zusammen. Der Wille des Fleisches wollte 
nicht sterben, ja, er schreckte mehr als der Wille irgendeines anderen, der den 
Tod vor sich sieht, vor dem Sterben zurück, weil er wußte, was der Tod be- 
deutet. Der Wille des Geistes hatte dagegen das höchste Verlangen nach dem 
Sterben, denn er wußte, daß er dadurch das Wohlgefallen Gottes und des Näch- 
sten erlange. Das Sinnenleben ist nämlich von dieser Welt und möchte hier 
ruhen. Der Geist stammt vom Himmel und kann nur im Himmel seine Ruhe 
finden. Da also der Geist, der den Sinnen das dem Menschen eigene Lebendig- 
sein gibt, durch die Trennung vom Leibe den Tod des Leibes hervorruft • der 
damit des Lebens, all seiner Freude, beraubt wird •, so wird das Sinnenleben 
betrübt, der Geist jedoch freut sich, denn, er geht durch den Tod ein in sein 
Leben. Weil indes nur der, in dem der Geist des Sohnes Gottes, des Tod-Be- 
siegers, lebt, gewiß ist, daß sein Geist vom Tod zum Leben übergeht, so ist der 
Tod für alle Menschen bitter außer für die, die schon die beginnende Gewißheit 
in sich tragen". 

Kirche: •Was führt uns zum Gedächtnis des Todes Jesu hin?" 
Maria: •Die gesamten Einrichtungen der Kirche: Taufe, Eucharistie und die 

anderen Sakramente, die das Verdienst und die Kraft des Todes Christi in sich 
tragen; die Inschriften und Gemälde und das Bild des Gekreuzigten in jeder 
Kirche, an den Scheidewegen und Gebetsstätten, die Leidensgeschichte sowie 
das lebendige Wort des Predigers, das vom sinnlich Anschaulichen zur geistigen 
Fassungskraft der Seele hinreicht; dort läßt es innewerden, von welcher Kraft 
das Verdienst des Erlösers ist, und es entflammt die Seele zur Liebe des Hei- 
landes, so daß diese christusförmig wird und in ihr immerzu das frohe Gedächt- 
nis der Liebe des Gekreuzigten verbleibt". 

Kirche: •Damit also in uns dieses Gedächtnis geboren werde, verkünde Jo- 
hannes uns die Frohbotschaft und präge uns unter deiner (Mariens) Leitung 
den .Gekreuzigten ein. Wir stehen hier aufmerksam und brennen vor Begierde, 
das Wort des Heiles durch Hören zu empfangen". 

Maria: •So sprich denn, geliebter Johannes". 
Johannes: •Gebiete, Mutter, worüber". 
Maria: •Sage zuerst etwas über das Geheimnis des Kreuzes, damit (hernach) 

die Erzählung (der Passion) um so mehr verkostet werde". 
Johannes: •Alle Geheimnisse des Kreuzes hast du, gütige Mutter, schon mit 

wenigen Worten berührt. Doch weil dir eine Wiederholung dessen lieb ist, ge- 
horche ich gerne. Du, Mutter des fleischgewordenen Wortes, leite mich dabei 
und helle mir das Dunkle auf. So wißt denn, Gläubige, zunächst: Innerhalb der 
vernünftigen Natur, die allein regiert und sich des freien Willens erfreut, gibt 
es ein zweifaches Reich. Eines ist das Reich dieser Welt; im argen liegt es, weil 
der Böse über es herrscht. Das andere ist das Reich des Himmels; in dieser Welt 
war es unbekannt; doch es wurde durch Christus verkündet. Im ersten ist diese 



4 Nikolaus von Kues 

Welt das Ziel aller Religion und Tugend, und das Leben ist zeitlich. Im zwei- 
ten Reiche, im Himmel, ist Gott das Ziel, und das Leben ist ewig. Im ersten 
Reiche werden nur sinnliche Dinge, sinnliche Freuden versprochen, im zweiten 
nur Geistiges und geistige Freuden. Doch da kam vom Himmelreich her das 
fleischgewordene Wort und es offenbarte der Welt, was ihr gänzlich unbekannt 
war: daß nämlich die geistige Natur ihr Ziel und ihre Glückseligkeit nicht in 
den Genüssen dieser Welt, sondern in denen des Paradieses im himmlischen 
Reiche hat, und daß das Reich dieser Welt, mit dem himmlischen verglichen, 
als Knechtschaft und Elend zu betrachten ist, weil diese Welt und jenes Reich 
sich wie Sichtbares und Zeitliches vom Unsichtbaren, Ewigen unterscheidet. Das 
war dem ganzen Menschengeschlechte neu und bislang unerhört. Damit man es 
fasse, fügte der Meister manches hinzu. Er warnte davor, diese Welt und das 
Ihrige zu lieben, weil die Güter in ihr nichts als Schein und Irrtum seien, ohne 
Wahrheit und ewigen Bestand; die Güter des Himmelreiches dagegen seien ewig 
und wahr und gewährten Seligkeit und immerdauernde Freude .... 

So ging das ganze Streben Christi dahin, den Menschen vom sinnlichen Ge- 
nießen auf das Kosten jener Süßigkeit hinzulenken, die der Geist im Erfassen 
belebender Wahrheit empfindet. Deshalb erschloß er die göttlichen Schriften, 
die unter dem sinnenfälligen Buchstaben den Geist der Wahrheit verbergen, 
der die Seele zur Unsterblichkeit nährt. Irrtum, der zum geistigen Tode hin- 
führe, gebe es darin nur für den, der an der Oberfläche und in der Rinde hängen 
bleibe; im geistigen Verständnis liege köstliche Wahrheit. Von dem Irrtum, in 
dem diese Welt, fern der Wahrheit, befangen sei, könne man nur befreit wer- 
den, indem man seine Botschaft annehme als Botschaft des Sohnes Gottes oder 
des von Gott zur Erleuchtung der Weltfinsternisse gesandten Wortes. Der Geist 
des Irrtums und der geistigen Finsternisse, der das Menschengeschlecht gefangen 
hielt, läßt sich nur austreiben durch das geistige Licht des Wortes Gottes, und 
Gottes Wort allein hat die Kraft, den Tod zu bannen, der in Finsternis besteht, 
und zwar indem es sich selbst und den Vater zeigt. Die Offenbarung des Lichtes 
in der Quelle der Wahrheit verscheucht nämlich aus der Vernunft das todbrin- 
gende Dunkel der Unwissenheit, wie Sonnenlicht das physische Dunkel ver- 
treibt. Der Unterschied besteht, daß die den Geist belebende Erleuchtung etwas 
Bleibendes ist, da sie den Geist in sich umwandelt, wie eben die Weisheit oder 
schmackhaftes Wissen die Seele in sich umwandelt, die sie mit ihrem Wohl- 
geschmack erquickt und nährt: nicht zeitlich nämlich, denn sie ist eine Speise, 
die nicht vergeht. Deshalb wird auch der Geist aus ihrer Kraft immer mehr 
gestärkt und belebt, und so gibt sie Unsterblichkeit. Anders ist es mit der zeit- 
lichen, sinnlichen Speise. Deshalb altert die animalische Natur und stirbt. 

Doch die Menschenseelen waren von der Erbsünde her angesteckt und wegen 
langer Gewöhnung nicht in der Lage, den Geist des Irrtums, der sich bei ihnen 
eingenistet hatte, auszutreiben und sich selbst zu reinigen. Ihnen fehlte die Ge- 
rechtigkeit, die allein den Geist rechtfertigt, damit er jene unsterbliche Selig- 



Gedächtnis des Todesleidens Christi 5 

keit in sich fassen könne. •In eine Seele, die Böses sinnt, zieht die Weisheit nicht 
ein" (Weishl,4). Deshalb machte sich Christus, um seine Sendung nach dem 
Wunsch des Vaters zu erfüllen, zum Reiniger unserer Seelen durch das Ver- 
dienst des Todes, um den gereinigten Seelen sein göttliches Leben mitteilen zu 
können, das sie in das Himmelreich versetzt. Zur Erlangung dieser Reinigung, 
die in der Abwaschung der Sünden oder geistigen Krankheiten besteht, erklärte 
er es aber für notwendig, daß sich der Geist für diese Reinigung bereit mache, 
und er lehrte, daß diese Vorbereitung in seiner Nachahmung bestehe, darin 
nämlich, daß er (der Geist) auf die Tugenden schaue, wie sie Christus durch sein 
Wort kündete und durch sein Beispiel zeigte, und sie nachahme, indem er seiner 
Milde, Demut, Geduld, Wahrhaftigkeit, Barmherzigkeit, Friedfertigkeit, 
Treue, Liebe, Gerechtigkeit und dem übrigen, was zu den Früchten des Geistes 
gehört, folge. Denn so solle sich der geistige Wille, indem er sich dem Willen 
Christi angleiche und dies durch Tugendwerke zeige, vorbereiten, das Verdienst 
der Befreiung zu empfangen, und auf die Einung mit dem Lebens-Geiste 
Christi. Für den Empfang des unsterblichen Lebens Christi werde die Seele da- 
durch disponiert, daß sich die Tugenden der Abtötung in ihr niederließen. 
Denn, sei der Geist einmal zu solchem Gehorsam gelangt, daß in ihm nur noch 
die Kraft und der Wille Gottes lebe, und sein eigener Wille, der Wille des Flei- 
sches und dieser Welt, tot sei, so sei er auch für das vom göttlichen Geiste ge- 
weckte Leben aufnahmefähig; wer dann £0 zum Leben im Geiste gekommen sei, 
halte die Gebote Gottes in Gottes- und Nächstenliebe und ziehe die Liebe zu 
Gott und dem Nächsten seinem sinnenhaften Leben vor. So sei in ihm die Vor- 
bedingung geschaffen, daß der Geist Gottes für immer in ihm wohne. 

Weil Christus also alle Beweise der Liebe zu Gott und dem Nächsten an sich 
selbst (vorbildhaft) zeigen wollte, erwählte er als der Unschuldige den Tod. 
Er wollte zeigen, wie sehr er Gott liebte, indem er in Gehorsam gegen ihn 
starb, und wie sehr er den Menschen liebte, um dessen Heiles willen er in den 
Tod ging. 

So sind denn alle göttlichen Geheimnisse in der Kreuzigung des unschuldigen 
Christus zusammengefaßt: Gott ist aus der ganzen Kraft der Seele zu lieben, 
so daß man alles, auch das Leben selbst als ein Nichts betrachtet, wenn es gilt, 
dessen Herrlichkeit zu zeigen. So sehr muß man das Seelenheil des Nächsten 
lieben, daß man den schimpflichsten zeitlichen Tod um eines solchen Gutes des 
Mitmenschen willen für nichts hält. Der Tod des ganz unschuldigen Christus 
erwarb das ewige Leben, das ihm mit Recht in die Hand gegeben wird, da er 
einzig um der Gottes- und Nächstenliebe den Tod erlitt, nicht um von sich eine 
Sünde abzuwaschen, da er keine hatte. Als er sich dem Todesleiden nahte, sagte 
er, daß er sich für die Apostel und alle Gläubigen heilige oder opfere, und daß 
der Fürst der Welt, der sich der Menschen bemächtigt hatte, hinausgeworfen 
werde. Die große Güte des Vaters sollte dabei verherrlicht werden, der den 
Menschen erschuf, um ihm seine Herrlichkeit zu zeigen, und seines Sohnes nicht 



ß Nikolaus von Kues 

schonte, sondern ihn zur Befreiung des Menschen dahingab, aber auch die Güte 
des Sohnes, der sich für den Menschen einsetzte, indem er sich (in der Menschen- 
natur) als Sohn Gottes erwies. 

Deshalb wurde dem Sohne die Macht über alles Leben gegeben, um des Ver- 
dienstes willen, das er sich in der Liebe zu dem verlorenen Leben erwarb. Ja, in 
diesem Tode, der einzig durch Liebe verursacht ist, ist Christus um seines Ver- 
dienstes willen das ewige Leben selber gegeben, das alle an Leib und Geist 
Toten, wenn sie durch Glaube und Tugend dazu fähig sind, ewig beleben kann. 
Wenn Gott jemand diese sichtbare bonne zum Lohn gäbe, so hätte ein solcher 
in seinem Besitze oder seiner Macht die Kraft, jede sinnliche, für Licht und 
Leben empfängliche Natur zu erleuchten und zu beleben. So ist Christus das 
Leben des Geistes zum Lohne gegeben. Er hat es deshalb als rechtmäßiger Be- 
sitzer, als der Erbe im Reiche des Lebens in seiner Macht; denn er allein hat das 
Gesetz erfüllt, das das Leben verspricht; ja, in diesem Gesetze war Christus 
versprochen. Denn wer könnte Gott und den Nächsten so vollkommen lieben, 
wie das Gesetz es befiehlt? Nur dem Sohne Gottes war es möglich, der den 
Vater und das ewige Leben wohl kennt. Deshalb war der Messias im Gesetze 
verheißen, wie Christus sagt, daß im Gesetze und den Propheten von ihm ge- 
schrieben stehe. Somit ist Christus der Geist des Gesetzes, und weil das Gesetz 
dem, der es hält, das Leben verspricht, so ist es Christus, dem das Reich des 
Lebens darin zugesagt wird. Im Tode Christi hat sich eine so hohe Macht der 
Liebe zu Gott und den Menschen gezeigt, daß keine höhere möglich ist. Da diese 
also alle mögliche Liebe in sich schließt, so schließt sie auch alle Erfüllung des 
Gesetzes in sich und alle Verheißung, die in seiner Beobachtung liegt, und er ist 
•der Bräutigam, der die Braut hat" und die geistigen Freuden4. 

Somit kann also keine Seele gerecht sein ohne die rechtfertigende Gerechtig- 
keit, noch lebend ohne das belebende Leben, und Rechtfertigung ist nichts ande- 
res als Belebung. So ist Christus durch das Verdienst seines Todes die alle christ- 
förmigen Gläubigen rechtfertigende Gerechtigkeit und das sie belebende Leben; 
und die, die im Lichte wandeln wie er, die reinigt sein Blut von der Sünde. Diese 
sind seine •Nächsten", für welche er starb, für deren Heil er sich in den Tod 
hingab. Kein Sterben irgendeines Menschen kann diesen selber rein machen. 
Denn niemand gab sich selber das Leben, und kein Toter kann sich selbst auf- 
erwecken und Ursache seines Heiles sein noch sich wiedergebären zum Leben. 
Kein Sünder • der tot ist • kann sich das Leben erwerben. Niemand kann 
auch in Wahrheit sagen, er sei ohne Sünde. Wenn jemand sagt, er sei ohne 
Sünde, so ist er ein Lügner5. Daher macht einzig der Tod des unschuldigen 
Christus, der sich selbst für uns am Kreuze hingab, die Aufnahmebereiten, die 
in ihm bleiben und sind und wie er wandeln, gerecht. In ihm leuchtet voll- 
kommene Liebe im Sterben auf, die uns lehrt, daß die, die in der Liebe wan- 

4 Vstl. Joh 3,29. 
s Vgl. 1 Joh 1, 8, 10. 



Gedächtnis des Todesleidens Christi 7 

dein, da sie ihm folgen, Kinder Gottes sind, hier der Hoffnung nach, •wenn er 
erscheint", nach dem Tode, in Wirklichkeit; •denn wir werden ihm ähnlich 
sein" (1 Joh. 3, 2)... 

Christus ist es also allein, der zur Vollendung führt und das, was allen fehlt, 
ergänzt. Aus seiner Fülle empfangen alle (Joh 1,16). Und weil dieses Leben 
und dieser Schatz das Verdienst seines Leidens ist, so werden folglich durch das 
Geheimnis des Kreuzes alle gerettet, die gerettet werden. Deshalb habe ich auch 
im Apostolischen Symbolum den Satz aufgestellt, daß Christus für uns 
gekreuzigt worden ist". 

Maria: •Sage, Johannes, wie das Leben in den Gläubigen, die meinem Sohne 
folgen, etwas Bleibendes ist". 

Johannes: •Das ewige Leben ist das Reich des Vaters, das er dem Sohne über- 
gab, es ist das lebendige Licht der Weisheit oder die Liebe. "Wer im Sohne bleibt, 
bleibt in eben dem Lichte oder im Leben des Vaters. Denn das ist die Ver- 
heißung: •Wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott" (1 Joh 2,16). Wem die 
Liebe Christi die bleibende Form gibt, der bleibt in Christus. Christus ist der 
Sohn des Vaters. Wer in Christus bleibt, ist Gottes Sohn durch die Form Christi, 
in der er bleibt. Er ist daher auch im Vater, weil der Sohn im Vater, und der 
Vater ist in ihm, weil der Vater im Sohne ist, und •das ist das ewige Leben" 
(Joh. 17,3). Wer den Sohn bekennt, hat den Vater. Wer den Sohn leugnet, 
leugnet den Vater. Nur der •geformte" Glaube aber ist das Bekenntnis, das 
zum Leben führt. Die Liebe, welche den Glauben formt, ist die Liebe Christi, 
welche allein vollkommen ist; denn die prägende Form hat die Vollkommen- 
heit. 

Wir wissen somit • damit will ich diesen Teil schließen •, daß der Sohn 
Gottes für uns kam und Fleisch annahm und starb. Um unsertwillen ist er auch 
auferstanden von den Toten. Er hat uns zu sich genommen und uns« den Sinn 
erschlossen, daß wir den wahren Gott erkennen und in seinem wahren Sohne 
Jesus Christus leben, der Gott ist und das ewige Leben"6. 

Maria: •Du hast nun, geliebter Johannes, genugsam den Grund für die An- 
kunft meines Sohnes im Fleische und seinen Weg bis zum Tod dargelegt, auch 
daß sein Kreuzestod ihn verherrlicht als den, der durch Gesetz und Propheten 
verheißen ist und durch den alle Segen und Leben empfangen, auch, daß er 
durch seinen Tod der alles versöhnende und zur Vollendung führende Mittler 
ist. Er ist die Gerechtigkeit Gottes, Gottes und der Menschen, daher auch ver- 
söhnender Mittler. Er ist die Gerechtigkeit Gottes, des Vaters, denn alle Ver- 
heißungen des Vaters sind in ihm erfüllt; er zeigt den Vater gerecht, getreu und 
wahrhaftig. Er ist die Gerechtigkeit der Menschen, denn durch seine Gerechtigkeit 
werden alle gerecht. Diese Rechtfertigungstat wurde im Kreuzestode vollbracht"7. 

• V<d. Joh 17, 3. 
7 Hierauf folgt in der Predigt noch eine längere Schilderung des Leidensverlaufes. 




