
Sanctificate ieiunium! 
Eine Sinndeutung christlichen Fastens 

Von Heinrich B 1 e i e n s t e i n S. J., München 

Es gibt in der heutigen Christenheit nicht viele religiöse Bräuche, die von den 
meisten ihrer Bekenner so wenig erkannt, geschätzt und beobachtet werden, wie das 
in der Kirche empfohlene und befohlene Fasten. Das ist bei aller menschlichen 
Verständlichkeit insofern auffallend, als die religiös begründete zeitweilige Ent- 
haltung von Speise und Trank ein in der Welt so weit verbreiteter Brauch ist, daß 
er als Zeugnis für die Einheit des sittlichen Bewußtseins der Menschheit gilt und 
in fast allen großen Weltreligionen in irgendeiner Form geübt wird. Der letzte 
Grund für diese Übereinstimmung liegt darin, daß es schon den primitiven Men- 
schen nicht verborgen blieb, daß im unbeherrschten Nahrungstrieb Gefahren zu Ex- 
zessen liegen, vor denen man sich wie vor dämonischen Mächten hüten und schützen 
muß. Das naturgegebene Mittel dazu war von Anfang an das Fasten, durch das 
man sich (apotropäisch) der bösen Geister zu erwehren oder ihre Opfer (depreka- 
torisch) durch Gebet vom Zorn und Fluch der Gottheit zu befreien suchte. Dabei 
wurden die Furcht vor den Dämonen des Fleisches und die Ehrfurcht vor der Hei- 
ligkeit Gottes von jeher so stark empfunden, daß die totale Nüchternheit vor dem 
Genuß heiliger Speisen oder vor Beginn einer gottesdienstlichen Handlung ein 
weitverbreitetes Gebot war. So entstand das kultische Fasten als Voraussetzung 
der kultischen Reinheit und als eine der Grundbedingungen zur Aufnahme und Ein- 
weihung in die meisten heidnischen Mysterien. 

Da bei diesen oft lange währenden Fastenübungen sich gewisse natürlich-wohl- 
tätige Wirkungen von selber einstellten, wurde das Fasten bald auch ein Mittel zur 
Konzentration und Steigerung der geistigen Kräfte, nicht zuletzt, um übersinnliche, 
visionäre Seelenzustände bei sich und andern hervorzurufen. Alle heidnischen 
•Wundertäter" führten die Entfaltung ihrer übernormalen Anlagen und Fähig- 
keiten auf das Fasten zurück, das besonders in Mönchsgemeinschaften als Mittel der 
Erlösung in hoher Blüte stand, aber wegen seiner weit- und leibfeindlichen Ten- 
denzen nicht selten ungesunde und verderbliche Früchte zeitigte. Im Laufe der Ent- 
wicklung wurde zwar die äußere Enthaltung zugunsten der inneren Gesinnung 
immer mehr zurückgestellt, aber alle Proteste gegen seine Entseelung und Verab- 
solutierung konnten es nicht verhindern, daß das Fasten der primitiven Natur- und 
antiken Kulturvölker alle möglichen Grade der Über- und Unterbewertung durch- 
laufen hat. Daß in vielen Religionen des Ostens wie im Buddhismus und Islam die 
völlige Enthaltung von Speise und Trank von der Morgendämmerung bis zum 
Sonnenuntergang noch heute eine weitverbreitete, viele Christen beschämende Sitte 
ist, braucht nur angedeutet zu werden. 

Da alle bisher betrachteten Fastenübungen naturgesetzlichen Ursprungs sind, 
kann es nicht wundernehmen, daß manche ihrer Züge in analogen Bräuchen des 
alttestamentlichen Judentums wiederkehren. Auch die semitischen Menschen waren 
sich klar darüber, daß im maßlosen Genuß von Speise und Trank dämonische Ge- 
fahren lauern, die die leibliche und geistige Gesundheit zerrütten und den Men- 
schen, den Herrn und das Haupt der Schöpfung, zum Sklaven seiner niedrigsten 



Sanctificate ieiunium 9 

animalischen Leidenschaften machen. Darum war es in Israel alter Brauch, den un- 
geordneten Nahrungstrieb durch Fasten zu disziplinieren und die Sinnlichkeit des 
Fleisches der Herrschaft des Geistes zu unterwerfen und dienstbar zu machen. Die 
zeitweilige Enthaltung von jeglicher Nahrung galt aber nicht nur als ein wertvolles 
Mittel der Pädagogik und As2ese; es war auch ein religiöser äußerer Ausdruck inne- 
rer Reue und Buße, eine Beugung der Seele vor Gott, durch die begangene Schuld 
gesühnt, Gottes Gerechtigkeit versöhnt und seine Barmherzigkeit besonders ein- 
dringlich erfleht werden sollte. Außerdem wollte es in schweren Anliegen das Ge- 
bet der Bedrängten verstärken und zu Almosen und anderen guten Werken der 
Nächstenliebe Zeit und Gelegenheit geben. Bei Todesfällen oder großen nationalen 
Niederlagen wurden auch öffentliche Trauerfasten angeordnet. Man legte Trauer- 
gewänder an, zerriß die Kleider, bestreute sich mit Asche, ging barfuß, unterließ 
die Arbeit und verzichtete auf die gewöhnliche Körperpflege und den ehelichen 
Geschlechtsverkehr. 

Wenn Moses vor dem Empfang der Gesetzestafeln zweimal vierzig Tage und 
vierzig Nächte bei Gott verweilte, •ohne Brot zu essen oder Wasser zu trinken" 
(Ex 34, 28; Deut 9, 18), so geschah es das erste Mal vor allem zu seiner persönlichen 
Reinigung und Heiligung vor der Begegnung mit dem Herrn und dem Hören seines 
Wortes, das zweite Mal, um mit seiner Fürbitte für das ungetreue Volk bei Jahwe 
durchzudringen. Auch das Fürbittgebet des Propheten Daniel unter dreiwöchent- 
lichem Fasten in Sack und Asche war veranlaßt durch die Sünden seines Volkes und 
diente gleichzeitig der Vorbereitung auf die sich anschließende Vision und Wort- 
offenbarung des Engels Gabriel. Berühmt und in der Geschichte des Volkes Israel 
unvergessen war auch das Witwen-Fasten der Judith, an dem sie auch im Lager des 
Holofernes festhielt, bis sie in der Kraft ihrer Nüchternheit den weintrunkenen 
Holofernes enthauptet und das auserwählte Volk vom Untergang gerettet hatte. 
Auch von der hochbetagten Prophetin Anna wird verehrungsvoll berichtet, daß sie 
in der langen Zeit ihrer Witwenschaft •Gott diente mit Fasten und Beten Tag und 
Nacht" (Lk 2, 37) und dafür die Gnade erhielt, den Messias bei seiner Darstellung 
im Tempel sofort zu erkennen und über ihn zu allen zu reden, die mit ihr auf die 
Erlösung Israels warteten. 

Gesetzlich geboten war das jüdische Fasten nur am Versöhnungstag, der mit 
völliger Arbeitsruhe verbunden wurde. Die Verletzung dieses Gebotes wurde mit 
dem Tode bestraft. Nach der Zerstörung Jerusalems kamen noch vier weitere Fest- 
tage hinzu, die zur Erinnerung an die Zeit der Gefangenschaft als nationale Buß- 
und Bettage mit kultischen Feiern begangen wurden. 

Wie hoch und verdienstlich das Fasten auch im privaten religiösen Leben ge- 
wertet wurde, zeigt das Wort im Buch Tobias 8, 12: •Gebet mit Fasten und Al- 
mosen ist besser als Schätze von Gold aufhäufen." Trotzdem ließ sich nicht verhin- 
dern, daß auch in Israel immer wieder Zeiten kamen, in denen die Fastenpraxis 
so veräußerlichte, daß sie den Zorn und Protest der Propheten herausforderte (Is 
58,3 f.; Jer 14,2). Das wahre •heilige" Fasten wurde aber davon nicht betroffen, 
im Gegenteil; wo der äußeren Verzichtleistung die innere Bußgesinnung entsprach 
und eine wirkliche •Beugung der Seele" zur sittlichen Tat und Nächstenliebe vor- 
lag, da haben die Propheten im Namen Gottes zum Fasten immer wieder auf- 
gerufen (vgl. Joel 2, 12). 



10 Heinrich Bleienstein 

Weil die zeitweilige Enthaltung von Speise und Trank im Alten Bund von Gott 
selber angeordnet und in vielen entscheidenden Stunden des auserwählten Volkes 
wunderbar von ihm gesegnet und durch das Beispiel seiner größten und frömm- 
sten Männer und Frauen geheiligt worden war, wurde es auch von Christus, dem 
Messias dieses Volkes, nicht verworfen. Wenn er mit seinen Jüngern die besondern 
Fastenübungen der Pharisäer nicht mitmachte • »Herr, ich faste zweimal in der 
Woche" •, so geschah es nur, weil er deren Geist und schauspielerische Art grund- 
sätzlich ablehnte. Daran, daß Jesus an den allgemein gesetzlichen Fasttagen der 
Synagoge festhielt, ist bei seiner vorbildlichen Haltung den echten Äußerungen des 
jüdischen Kultus gegenüber in keiner Weise zu zweifeln. Auch für seine Jünger hat 
er das landesübliche freiwillige Fasten als eine der künftigen Formen ihrer Fröm- 
migkeit ohne weiteres vorausgesetzt. Wovor er warnte, war nur die pharisäische 
Lohnsucht, Heuchelei und Scheinheiligkeit, die ostentativ fastete, um andern auf- 
zufallen und wegen ihrer Frömmigkeit gelobt und von Gott, der Leistung ent- 
sprechend, entlohnt zu werden. Im Gegensatz dazu sollten seine Jünger, wenn sie 
fasteten, alles Aufsehen vor den Menschen sorgfältigst vermeiden, unter Umständen 
sich sogar wie zum Festmahl kleiden und salben, damit sie den Leuten nicht als 
Faster in die Augen fielen, sondern nur dem himmlischen Vater, der im Verborge- 
nen ist und ins Verborgene sieht und jedem nach seinem Wohlgefallen vergilt (Mt 
6, 16•18). 

Wenn Jesus in diesem Zusammenhange dem richtig geübten Fasten genau so wie 
dem Beten und Almosengeben einen besondern jenseitigen Lohn verspricht, so heißt 
dies, daß er auch den religiös begründeten Verzicht auf Speise und Trank als ein 
gutes frommes Werk anerkennt und als eine Pflicht betrachtet, der der Mensch voll- 
kommen allerdings nur dann genügt, wenn er beim Fasten jeden Egoismus aus- 
schaltet, nicht allein das Trachten nach dem Lob der Menschen, sondern auch das 
profitliche alttestamentliche Rechnen auf den eschatologischen Lohn. Nur wer sich 
von jeder Selbstsucht freigemacht und fastet, weil es der Wille Gottes, die Nachfolge 
Christi und die Not der Armen erfordern, dem wird es von Gott vergolten. 

Auch vom Fasten der Johannes jünger hat sich Christus deutlich distanziert, nicht 
nur insoweit es pharisäisch war, sondern vor allem, weil es aus einem Geist der 
Trauer und Erlösungsferne kam, der noch ganz der alten Heilsordnung angehörte 
und von dem freudvollen Charakter der mit Jesus angebrochenen Heilszeit völlig 
unberührt war. Darum hatten auch die Johannesjünger kein Verständnis dafür, 
daß die mit der Person Jesu angebrochene neue Zeit auch neue, ihrer Wesensart 
entsprechende Frömmigkeitsformen brauchte, hinter denen das alttestamentliche 
Fasten sinngemäß zurückgestellt und anders als bisher bewertet und geübt werden 
mußte. In diesem Sinne klärt Jesus die Johannes jünger auf, daß gegenwärtig nicht 
die richtige Zeit zum Fasten sei. So widersinnig es wäre, wenn etwa Hochzeits- 
gäste fasteten, d. h. sich als Leidtragende benehmen würden, solange der Bräutigam 
in ihrer Mitte ist, so widersinnig wäre es, wenn die Jünger Jesu in seiner Gegen- 
wart fasten, d. h. trauern wollten. Solange sie den Bräutigam in ihrer Mitte haben, 
können sie nicht fasten. •Es werden aber Tage kommen, da der Bräutigam ihnen 
(durch den Tod) entrissen sein wird, und dann werden sie fasten, an jenem Tag" 
(Mk2,18 f.). 



Sanctificate ieiunium 11 

Mit diesen Worten hat Christus nicht nur vorausgesagt, daß man auch in der 
urapostolischen Gemeinde fasten wird, sondern zugleich auch eines der Motive an- 
gegeben, aus dem von Anfang an gefastet wurde, aus Trauer über seinen Heimgang 
und in sehnsüchtiger Erwartung seiner Wiederkunft. 

Das Hauptmotiv urchristlichen Fastens lag aber nicht so sehr in Christi Worten, 
als vielmehr in dem persönlichen Beispiel, das er vor Beginn seiner öffentlichen 
Wirksamkeit gegeben hat. Derselbe Heilige Geist, der bei der Taufe auf Jesus herab- 
gekommen war, trieb ihn auch 40 Tage lang in der Wüste (Juda) umher, wo er mit 
den wilden Tieren lebte und über die ganze Zeit vom Teufel versucht wurde (Lk 4, 
1 f.). Der Hauptangriff erfolgte aber erst, als er 40 Tage und 40 Nächte ge- 
fastet hatte und nach Ablauf dieser Zeit hungerte. •Da trat der Versucher an ihn 
heran und sprach zu ihm: Wenn du Gottes Sohn bist, so befiehl, daß diese Steine 
Brot werden. Jesus aber erwiderte: ,Es steht geschrieben (Deut 8, 3), nicht vom Brot 
allein lebt der Mensch, sondern von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes 
kommt'" (Mt 4, 1). 

Was der Teufel mit dieser ersten Versuchung beabsichtigte, ist klar. Er wollte Jesus 
veranlassen, seinen durch das lange Fasten verursachten Hunger durch ein Brot- 
wunder zu stillen, d. h. die ihm vom Vater zur Aufrichtung des Gottesreichs ver- 
liehene Wunderkraft in den Dienst der Selbsterhaltung und des persönlichen Nut- 
zens zu stellen. Durch diese Verlockung zum egoistischen Mißbrauch seiner messi- 
anischen Vollmacht sollte Jesus in letzter Stunde vor der Erfüllung seiner Sendung 
zum Ungehorsam gegen den Willen des Vaters verleitet, also moralisch vernichtet 
und als Bringer der Königsherrschaft Gottes persönlich unmöglich gemacht werden. 
Die Ablehnung Jesu erfolgte durch ein alttestamentliches Schriftwort, aus dem das 
Volk Israel während seiner Not- und Prüfungszeit in der Wüste unerschütterliches 
Gottvertrauen geschöpft hatte, • durch die Wahrheit, daß der Mensch nicht vom 
Brot allein lebt, sondern von jedem Gotteswort, d. h. von jedem Machtwort, durch 
das Gott aller menschlichen Not sofort abhelfen und das Leben des Menschen auch 
ohne Brot erhalten kann. Im gleichen Sinne wollte auch Jesus dem Verführer sagen, 
daß er selbst, jetzt in der quälenden Not seines Hungers, so fest und gehorsam auf 
Gott vertraue, daß er es nicht nötig habe, seine ihm für andere verliehene Wunder- 
macht in seinem eigenen Interesse zu mißbrauchen. 

In der Tat; wie nur je ein Fastender, warf Jesus alle seine Sorge auf den Herrn, 
der ihn, als der Teufel mit allen seinen Versuchungen zu Ende war und endgültig 
weichen mußte (Lk 4, 13), auf wunderbare Weise ernährte, indem er ihn durch 
Engel bewirten und, wie vormals den Elias während seiner 40tägigen Wanderung 
zum Berge Horeb, mit stärkender Speise versorgen ließ. 

Man beachte, daß Jesus die mit dem Speisewunder gegebene Erfüllung der von 
ihm zitierten Bibelstelle (Deut 8, 3) erst erlangte und den entscheidungsvollen S'eg 
über seinen großen Gegenspieler erst errang, nachdem er in der Einsamkeit der 
Wüste • fern von allem Verkehr mit den Menschen und im paradiesischen Frieden 
mit den wilden Tieren • im mystischen Gebetsverkehr mit seinem himmlischen 
Vater so tief vereinigt war, daß er 40 Tage und 40 Nächte lang (d. h. nach der 
Zahlensymbolik des Alten Bundes in höchster Vollkommenheit) ohne Hunger- 
gefühl fasten konnte: in erster Intention (apotropäisch) zur Abwehr und end- 
gültigen Niederwerfung der dämonischen Weltmächte und (apostolisch) zur Siehe- 



12 Heinrich Bleienstein 

rung der Existenzgrundlagen des messianischen Reichs, in zweiter (propitiatori- 
scher) Intention zur Sühne für den Ungehorsam und die Genußsucht der Menschheit 
von Adam an und schließlich (paradigmatisch) in der Absicht, um Gottes Gnade 
und Kraft für das siegreiche Bestehen der Versuchungen zu erlangen, vor denen der 
erhöhte Herr seine Jünger auf Erden so wenig bewahren kann, so wenig der all- 
mächtige Gott die satanische Versuchung seines Sohnes verhindert hat. 

Die urchristliche Katechese und die Väterexegese sind darum im Recht, wenn sie 
den allgemeinen, allerdings nicht einzigen Sinn des 40tägigen Wüstenfastens Jesu 
darin sehen, daß er seinen Getreuen in allem ähnlich und damit zum Vorbild wer- 
den wollte, an dem sie sich in ihren Versuchungen aufrichten konnten (Hebr. 2, 18; 
4, 15). Auch was Jesus später zur Belehrung der Apostel sagte, daß nämlich gewisse 
Arten und Grade teuflischer Besessenheit nur durch Fasten und Beten behoben 
werden können (Mk 9, 29), wollte er durch sein persönliches Fasten erläutert und 
empfohlen haben. 

Daß es nicht abwegig und unbiblisch ist, bei der Zahl 40 auch an die vierzig- 
jährige Wüstenwanderung Israels zu denken, beweisen die drei alttestamentlichen 
Bibelstellen, mit denen Jesus die satanischen Angriffe auf seine sittliche Integrität 
zurückwies, und die alle drei dem Bericht über den Wüstenzug des auserwählten 
Volkes entnommen sind (Deut 8, 3; 6, 16; 6, 13). 

Auf alle Fälle steht das Bild des fastenden Christus so eindrucksvoll am Ende 
der alten und am Beginn einer neuen Büß- und Betzeit, daß sein Beispiel ge- 
nügte, das Fasten, auch ohne ausdrückliches Gebot, in der aus Heiden und Juden sich 
bildenden Kirche von Anfang an heimisch zu machen. Schon in der Apostelgeschichte 
13, 3 lesen wir, daß in der antiochenischen Gemeinde vor der Aussendung der 
Apostel Barnabas und Paulus in die Heidenmission gefastet und gebetet wurde. 
Auch die Liturgie der Einsetzung von kirchlichen Amtspersonen vollzog sich unter 
Gebet mit Fasten und Handauflegung. Daß Paulus persönlich auf seinen apostoli- 
schen Fahrten oft und viel gefastet hat, bezeugt er selber im zweiten Korintherbrief 
(6,5; 11,27). Wenn er (1 Tim 4,3) die Fastenforderung der Judaisten verwirft 
und die Freiheit des Christen in Genuß von Speise und Trank mit Nachdruck her- 
vorhebt, geschah es wegen ihrer häretisch-dualistischen Begründung, nach der die 
Nahrung als Materie in sich selber etwas Böses war. 

Ähnliche, ob gnostisch oder manichäisch-montanistisch inspirierte Fasten hat auch 
die Kirche in allen späteren Zeiten energisch abgelehnt, während sie den geord- 
neten, biblisch richtig motivierten Verzicht auf Speise und Trank von Anfang an 
gefördert hat. Das beweisen ihre klaren Fastengebote, die sich schon in der früh- 
christlichen •Apostellehre" finden und, in bewußtem Gegensatz zu den jüdischen 
Gewohnheiten, den Mittwoch und Freitag als Tage für das christliche Wochenfasten 
einführen. Wer an diesen Tagen fastet, steht wie ein Soldat auf Wache in Erwar- 
tung des kommenden Herrn (Stationsfasten). Pflicht für alle Christen wurde im 
Verlauf des 2. Jahrhunderts das Fasten während der Grabesruhe des Herrn (Oster- 
fasten). Früh entstand auch der Brauch, daß vor der Taufe (der Erwachsenen) 
und vor der Priesterweihe die Spender und Empfänger der Sakramente fasten 
mußten (Tauf- und Ordinationsfasten). Ebenso geht die Sitte, vor der Feier der 
heiligen Messe und dem Empfang der heiligen Kommunion nüchtern zu bleiben, in 



Sanclificate ieiunhim 13 

die ersten christlichen Jahrhunderte zurück (eucharistisches Fasten). Eine bedeutende 
Funktion kam dem Fasten in der altkirchlichen Bußdisziplin zu. In Notzeiten ord- 
neten die Bischöfe außerordentliche Fasten an, in denen die späteren Rogations- 
tage als Büß- und Betzeiten ihren Ursprung haben. 

Von jeher war das Fasten auch ein Hauptmittel der christlichen Aszese, das in 
allen mönchischen Aszetenkreisen durch die Regel vorgeschrieben war und unter 
allen Formen der persönlichen Buße und Abtötung an erster Stelle stand. Es artete 
nicht selten, besonders bei den Einsiedlern und keltischen Wandermönchen, in 
solche Übertreibungen und bizarre Formen aus, daß es schon von Cassian und 
Hieronymus und später von den großen Meistern des geistlichen Lebens in die 
Grenzen der Vernunft und des Glaubens zurückgerufen werden mußte. 

Von weitaus größerer Bedeutung für das religiös-sittliche Leben in der Kirche 
wurden aber die öffentlichen und allgemeinen Fasten, die schon in den ersten Jahr- 
hunderten in den Kreislauf des Kirchenjahres aufgenommen wurden und bis heute 
kultisch gefeiert werden. Wir denken dabei, vor allen andern bereits oben erwähnten 
Fasten an Stations-, Rogations- und Ordinationstagen, an die vierzehntägige Fasten- 
zeit vor Ostern und die Quatember- und Vigilfasten. Bei ihnen steht die Enthaltung 
von Speise und Trank in so inniger Verbindung nicht nur mit Gebet, Caritas und 
Flucht vor den sinnlichen Freuden der Welt (geschlossene Zeit), sondern auch mit 
dem Hören und Betrachten des göttlichen Worts und dem Empfang der Sakramente 
der Buße und des Altars (F astenpredigten, Osterbeichte, Osterkommunion), daß das 
hier geübte gemeinsame (liturgische) Fasten seinen Sinn und Segen voll realisieren 
und Wesentliches zur religiös-sittlichen Geisteserneuerung der christlichen Gemein- 
den beitragen konnte. 

Aus diesen pastoral-aszetischen Gründen haben von Anfang an hervorragende 
Kirchenväter und Kirchenlehrer über die Bedeutung und Nützlichkeit des Fastens 
nicht nur theoretische Briefe und Abhandlungen geschrieben, sondern durch ihre 
Predigten auch praktisch in die richtige und segensreiche Gestaltung der kirchlichen 
Fastenübungen eingegriffen. Wir erinnern nur an Papst Leo den Großen (t 461), 
den hl. Ambrosius (f 367), Augustinus (f 430) und Basilius den Großen (f 379), 
deren Stimmen in den Brevierlesungen der Kirche noch heute alljährlich an unser 
Ohr dringen, so z. B. wenn Basilius am 4. Fastensonntag zu unseren Gemeinden 
spricht: 

•Von Moses wissen wir, daß er fastend den Sinai bestieg. Er hätte es nicht ge- 
wagt, den rauchenden Gipfel zu betreten und in das Dunkel einzutreten, wenn er 
sich nicht durch Fasten vorbereitet hätte. Wegen des Fastens erhielt er die vom Fin- 
ger Gottes auf die Steintafeln geschriebenen Gebote. Auf dem Berge vermittelte 
also das Fasten die Mitteilung des Gesetzes, unten aber verleitete Unmäßigkeit das 
Volk zum Götzendienste und verunreinigte es. Denn es heißt: Das Volk setzte sicli, 
zu essen und zu trinken, und es stand auf, zu spielen. Das Opfer und die Geduld von 
40 Tagen, während welcher Moses ständig fastete und betete, wurden durch eine ein- 
zige Schwelgerei des Volkes unwirksam gemacht. Denn die vom Finger Gottes ge- 
schriebenen Gesetzestafeln, die das Fasten erlangt hatte, wurden durch die Trun- 
kenheil zersclimettert, weil der heilige Seher Gottes ein trunksüchtiges Volk für den 
Empfang des göttlichen Gesetzes nicht würdig hielt. 



14 Heinrich Bleienstein 

Vergleiche nun beides miteinander und du kannst sehen, wie das Fasten zu 
Gott führt, während Sdiwelgerei den Verlust des Heiles nach sich zieht. Was hat 
Esau erniedrigt und zum Knecht seines Bruders gemacht: War es nicht ein Linsen- 
gericht, für das er das Vorrecht der Erstgeburt opferte? Hat dagegen nicht das mit 
Fasten verbundene Gebet den Samuel seiner Mutter geschenkt? Was hat den star- 
ken Samson unüberwindlich gemacht? War es nicht das Fasten, durch das er im 
Muller schone empfangen wurde? .... Das Fasten hat der Welt die Propheten ge- 
schenkt; es stärkt die Mächtigen und erfüllt sie mit Kraft. 

Das Fasten gibt den Gesetzgebern Weisheit, es ist der beste Schutz der Seele, 
ein sicherer Gefährte für den Leib, eine Rüstung und Waffe für die Tapferen, eine 
Übung für die Kämpfer und Streiter. 

Das Fasten verscheucht die Versuchungen und befähigt zur Frömmigkeit. Es 
wohnt zusammen mit der Nüchternheit und bewirkt die Mäßigkeit; es verleiht Kraft 
im Kriege, lehrt Ruhe im Frieden; es heiligt den Gottgeweihten und macht den 
Priester vollkommen. Denn ohne Fasten kann und darf man sich dem heiligen 
Opfer nicht nahen, nicht nur jetzt beim geheimnisvollen wahren Gottesdienst, son- 
dern auch bei jenem, wo vorbildliche Opfer nach der Vorschrift des Gesetzes dar- 

gebracht wurden." 
Eine Predigt des Papstes Leo am 3. Adventsonntag fängt folgendermaßen an: 
•Die Jahreszeil und die ständige Überlieferung unserer heiligen Kirche veran- 

lassen Uns in Unsern Hirtensorgen darauf aufmerksam zu machen, daß die De- 
zemberfasten wieder zu beobachten sind. Damit bringen wir für die beendete Ernte 
und für alle empfangenen Früchte Gott, ihrem Spender, ein würdiges Opfer der 
Enthaltsamkeit. Denn was ist wirksamer als das Fasten? Wenn wir dieses üben, 
nähern wir uns Gott, widerstehen wir dem Teufel und besiegen alle Lockungen 
der Sünde. Stets war das Fasten eine Nahrung für die Fugend. Aus Enthaltsamkeit 
entsprießen reine Gedanken, vernünftige Entschließungen und heilsame Rat- 
schlüsse; durch freiwillige Abtötungen stirbt das Fleisch den bösen Lüsten ab und 
der Geist erhält neue Kraft zur Übung der Tugend. Weil aber durch das Fasten 
allein das Heil unserer Seele noch nicht erreicht wird, so wollen wir neben dem 
Fasten auch Barmherzigkeil gegen die Armen üben. Verwenden wir also für die 
Übung dieser Tugend das, was wir unsern Gelüsten versagen. Die Enthaltsamkeit 
des Fastenden soll eine Erquickung für die Armen werden." 

Am Passionssonntag empfiehlt derselbe Prediger das Fasten als Teilnahme an 
den Leiden des Herrn. •Für diese Passionstage haben schon die heiligen Apostel 
auf Eingebung des Heiligen Geistes ein strengeres Fasten angeordnet, damit wir 
alle am Kreuze Christi teilnehmen und auch etwas von dem tun, was er für uns 
getan hat ... Da das Fleisch wider den Geist gelüstet und der Geist gegen das 
Fleisch, so wappnet sich die vernünftige Seele mit dem Schild des Kreuzes Christi, 
und wenn sciiädliche Lust sie reizt, willigt sie nicht ein, weil sie mit den Nägeln 
der Enthaltsamkeit und der Gottesfurcht durdibohrt ist." 

Was diese berühmten Predigten wirkten, erfahren wir aus den Briefen Augustins, 
nach denen seine Hörer in einer Weise fasteten, die uns beschämt, obwohl sie über 
den allgemeinen allchristlichen Kirchenbrauch nicht hinausging. Die Frucht davon 
war, daß •auf die Freßsäle von Trimalcliio und Lukullus die Refektorien von Ta- 
benessi und Hippo folgten" (F. van der Meer S. 219). 



Sanctificate ieiunium 15 

Wieviel zu diesem Umschwung die Gebete und Gesänge bei den täglichen Fasten- 
messen beitrugen, wissen wir nicht. Wer sie aus dem Römischen Meßbuch kennt 
und besinnlich auf sich wirken läßt, wird gestehen, daß sie zu den sinnreichsten und 
formvollendetsten unserer ganzen Liturgie gehören. Darum sind auch in ihnen 
Sinn und Zweck des christlichen Fastens, seine Motivierungen und gnadenhaften 
Wirkungen so klar und treffend ausgesprochen, daß man aus ihnen eine ganze 
christliche Fastentheologie entwickeln könnte. In diesen Orationen ist das Gesetz 
des Glaubens wirklich zum Gesetz des Betens geworden, wie es typisch in den 
bekannten Worten der Fastenpräfation zum Ausdruck kommt, in denen wir Gott 
danken, daß er durch körperliches Fasten •Sünden unterdrückt, den Geist erhebt 
und Tugendkraft und Lohn verleiht". 

Das gleiche Thema wird auch in den anderen Gebetstexten in immer neuen Wen- 
dungen abgewandelt, so z. B. wenn wir am Freitag in der dritten Fastenwoche beten, 
•daß Gott mit seiner Huld und Gnade unser Fasten begleiten möge, damit wir 
uns nicht nur leiblich (in corpore) der Nahrungsmittel enthalten, sondern uns auch 
geistig (in menle) von der Sünde freihalten"'. Oder wenn es zu andern Zeiten in den 
Orationen heißt: 

Was das Fasten nach außen hin bekundet, muß in unserm Innern Wirklichkeit 
werden. • Fasten und Beten sind notwendig, um von den Feinden unseres Leibes 
und unserer Seele befreit zu werden. • Wer in der Fastenzeit seinen Körper 
schwächt, wird durch die Frucht seiner guten Werke im Geiste stark. • Fasten 
verlangt Gebet, damit wir mit Gottes Beistand vollbringen, was wir durch seine 
Erleuchtung als tatnotwendig erkannt haben. • Unser Geist, der sich durch Ab- 
tötung des Fleisches kasteit, soll in sehnlichem Verlangen nach Gott erglühen. • 
Unser Fasten soll uns entsühnen und dadurch der göttlichen Gnaden und ewigen 
Verheißungen würdig machen. • Die Einschränkungen leiblicher Genüsse fordern 
Enthaltung von sündhaften Vergnügen. • Die alljährlich wiederkehrenden Qua- 
temberfasten sollen uns an Leib und Seele Gott wohlgefällig machen. • Fasten ist 
heilsam, weil es Leib und Seele gesund macht, in Verbindung mit Gebet die gött- 
liche Majestät versöhnt und uns jetzt und künftig Kraft und Stärke schenkt. • Wer 
fastend hungert, wird durch Gnade gesättigt. Wer im Essen und Trinken Enthalt- 
samkeit übt, wird stärker als alle seine Feinde. • Der Verzicht auf Nahrung soll 
ein seelisches Frei-fasten vom Sturm der Leidenschaften sein. • Fasten sind im 
christlichen Kriegsdienst vorgeschobene Sicherungen, damit wir, wenn der Kampf 
mit den Dämonen beginnt, kraft unserer Enthaltsamkeit geschützt sind. • Fasten 
ist ein Akt körperlicher Ehrfurcht vor Gott, dem ein Akt geistiger Ehrfurcht entspre- 
chen muß. Dann wird es für Gott ein Wohlgefallen und für uns ein Heilmittel für 
Leib und Seele sein. • Die Abtötung unseres Fleisches soll zu einer Neubelebung 
unserer Herzen führen. • Fasten braucht Gnade, ohne die wir die hehre Feier der 
Fasten weder mit gebührender Frömmigkeit beginnen noch in ungestörter Hingabe 
durchlaufen können. 

Diese Blütenlese aus dem jahrhundertealten Blumengarten kirchlicher Fasten- 
gebete mag den aufmerksamen Leser davon überzeugen, daß unser Fasten wirklich 
kein eitles, verdienstehungriges Menschenwerk, sondern ein vom Geiste Gottes 
inspiriertes Mittel ist zur Reinigung, Erleuchtung und Heilung des ganzen inneren 
und äußeren Menschen. Eindeutig klar geht daraus hervor, daß nicht der leibliche 



16 Heinrich Bleienstein 

Nahrungsverzicht als solcher den Hauptsinn und die Hauptsache unseres Fastens 
ausmachen, sondern der durch ihn symbolisierte und zu stillende seelische Hunger 
und Durst nach Tugend und Gerechtigkeit. Ja, wir würden ganz umsonst unserm 
Leib die Nahrung versagen, wenn wir nicht gleichzeitig nach Herzensreinheit und 
Herzensgüte strebten und durch gute Werke wieder gutzumachen suchten, was wir 
durch Herzenshärte gegen Gott und die Menschen gesündigt haben. Darum steht 
auch in der Fastenpraxis der Kirche der Aufruf zum Fasten nie als eine sich selbst 
genügende, nur den Körper betreffende Forderung da, sie wird vielmehr stets in 
den geistigen Verband mit andern heiligen Werten gestellt, die das Heil und die 
Vollkommenheit unserer Seele zum Ziel haben. Die Fastenzeit wird daher nur 
dem die Pforten zum Paradies erschließen, der durch die Kraft der Enthaltsamkeit 
den Versuchungen des Teufels im Herzen widersteht, das feindselige Gegenein- 
ander zwischen Leib und Geist soweit als möglich in einer fruchtbaren Spannungs- 
einheit versöhnt, mit Jesus zum gesteigerten Gebet in die Einsamkeit der Wüste 
geht und von ihm mit dem eucharistischen Engelsbrot gestärkt wird. 

Nur in diesem liturgisch-sakramentalen Rahmen kann das Fasten seine ihm in 
der militia Christi zufallende pneumatische Funktion im Vollsinn erfüllen und 
dadurch für seinen Teil zu einer Aktion des Hl. Geistes beitragen, die der Kirche 
für die Erfüllung ihrer pastoral-aszetischen Aufgaben unentbehrlich ist. Ihre Hei- 
ligen würden aussterben, wenn sie grundsätzlich aufhörte, eine fastende Kirche zu 
sein. Zwischen äußerer Abtötung und innerer Heiligkeit bestehen jedenfalls so 
offensichtliche und unlösbare Zusammenhänge, daß man in der Geschichte der 
christlichen Aszese und Mystik vergeblich nach einem Heiligen sucht, der nicht auf 
seine Art und nach seinen Möglichkeiten gefastet hätte. 

Gewiß haben sich nicht wenige dieser frommen, nach Vollkommenheit strebenden 
Männer und Frauen, namentlich im Anfang ihrer Bekehrung, in der Enthaltung 
von Speise und Trank unkluge Übertreibungen zuschulden kommen lassen, die sie 
später selbst bedauerten und die darum von uns Heutigen im besten Fall bewundert, 
aber nicht nachgeahmt werden dürfen. Dabei darf allerdings nicht vergessen wer- 
den, daß manche von ihnen unter einem besondern Antrieb des Hl. Geistes standen 
und für ihre Zeit und ihre Umgebung eine Sendung zu erfüllen hatten, die sie aus 
ihrem sündhaften Wohlleben, aus ihren •Schmausereien und Trinkgelagen" heil- 
sam aufschrecken, zur Sinnesänderung und Buße rufen und für die Armut und Not 
ihrer Zeitgenossen interessieren sollte. Daß solche Missionäre und Apostel allen 
Zeiten nötig sind und auch in unserer Gegenwart unter keinen Umständen fehlen 
dürfen, weiß jeder, der die Armut und den Reichtum, den Mangel und den Über- 
fluß, den Hunger und die raffinierte Genußsucht in unsern Tagen kennt. 

Trotzdem soll auch dieser Gaumenlust gegenüber in keiner Weise einer unklugen 
und unangebrachten Strenge das Wort geredet werden. Während man im christ- 
lichen Altertum und Mittelalter den vitalen Kräfteüberschuß durch Entziehung 
der Nahrung unbedenklich auf das Existenzminimum reduzieren durfte, ist es in 
unsern schwer heimgesuchten Zeiten im allgemeinen nicht ratsam, vom geordneten 
Maß unserer Speisen Wesentliches wegzunehmen. Hier gibt schon der hl. Franz von 
Sales den Menschen seiner Zeit den klugen Rat: •Ich ermahne dich, die Gesundheit 
zu erhalten • denn das ist der Wille Gottes • und deine Kräfte zu schonen, um sie 
zur Ehre Gottes gebrauchen zu können. Es ist stets besser, daß die Körperkräfte 



Sanctificale ieiunium 17 

unversehrt sind, als daß ihnen etwas Notwendiges abgeht, da es gar schwer ist, 
sie wiederzugewinnen, wenn sie einmal verloren sind1". 

Trotzdem empfiehlt derselbe Heilige auch das Fasten mit den beachtenswerten 
Worten: •Wenn du Fasten gesundheitlich ertragen kannst, tust du gut daran, zu 
den von der Kirche geforderten Fasttagen noch einige private hinzuzunehmen. Denn 
neben der gewöhnlichen Wirkung des Fastens, den Geist zu erheben, das Fleisch 
zu bändigen, die Tugend zu üben und einen größeren Lohn im Himmel zu erhalten, 
ist es ein großer Vorteil, sich die Macht zu bewahren, der Gaumenlust wehe zu tun 
und die sinnliche Begierlichkeit sowie den Leib dem Gesetz des Geistes unterwürfig 
zu halten. Und wenn wir auch nicht viel fasten, fürchtet uns der Feind mehr, wenn 
er weiß, daß wir fasten können" (Philothea 3, 23). 

In diesem letzten erleuchteten Satz des hl. Franz von Sales scheint uns bereits die 
Antwort vorweggenommen, die auf die heutige •Fastenfrage" zu geben ist. Wenn 
wir auch quantitativ nur wenig fasten können, aber dieses Wenige auch wirklich und 
in gläubiger Überzeugung tun und durch das Fasten im Geist (ieiunium in mente) 
und durch andere gute Werke zu ergänzen suchen, was unserm Fasten im Leibe 
(ieiunium in corpore) abgeht, dann haben wir den Sinn des christlichen Fastens 
erfüllt und in wirksamer, wenn auch bescheidener Weise dazu beigetragen, daß 
die Kirche die Dämonen dieser Welt stürzen und die Königsherrschaft Gottes auf- 
richten kann. 

Dabei ist aber der wirkliche Verzicht auf Speise und Trank • er mag notgedrun- 
gen noch so klein und unbedeutend sein • eine unersetzliche Bedingung. Nicht nur, 
daß es der inneren Buße, der Metanoia, ohne Verstärkung durch die äußere an der 
von Gott verlangten Liebes-Intensität fehlen würde; das auf den Geist sich be- 
schränkende Fasten würde nicht einmal die ganze menschliche Existenz erfassen, 
da der Mensch ein Wesen aus Leib und Seele ist, der eine sogenannte Geistessünde 
gar nicht begehen kann, ohne daß nicht notwendig auch der Leib irgendwie beteiligt 
ist. Darum ist auch der Logos Gottes Fleisch geworden, weil er nur so zum zweiten 
Adam werden und durch sein körperliches Fasten und Leiden die Menschheit von 
ihrer leib-geistigen Schuld erlösen konnte. 

Solange es daher in der Welt Sünden und Teufel gibt, wird es in der Kirche 
Christi auch Faster geben, auch wenn es unter Umständen nur noch die Heiligen in 
Welt und Kloster wären, die stellvertretend für die andern Glieder des corpus 
Christi mysticum das Fasten Jesu zu Ende fasteten. 

In diesem Zusammenhang ist es sehr interessant und lehrreich, auf die Art und 
Weise zu achten, in der Papst Pius XII. in der Apostolischen Konstitution •Christus 
Dominus" vom 6. Januar 1953 das •eucharistische Fasten" neu und zeitgemäß geord- 
net hat. Es wird nicht viele Dokumente im Sakramentenrecht der Kirche geben, aus 
denen uns die Liebe und Barmherzigkeit des guten Hirten so spürbar entgegen- 
schlägt, wie aus den Grundsätzen, nach denen der Heilige Vater das Gebot der 
eucharistischen Nüchternheit für weiteste Kreise des Kirchenvolks gemildert und 
den gegenwärtigen Notständen angepaßt hat. Aber soweit er auch mit seinen 
Erleichterungen bestimmten Menschengruppen entgegenkommt, immer wieder hebt 
er mit besorgtem Nachdruck hervor, daß das altehrwürdige Gebot der eucharisti- 
schen Nüchternheit von Mitternacht an für alle diejenigen in Kraft bleibt, die sich 

1 Quadrupani, Anleitung zur christl. Vollkommenheit 4, 41. 



18 Heinrich. Bleienstein 

nicht in den besonderen Notlagen befinden, für die die neuen Dispensen und beicht- 
väterlichen Vollmachten ausschließlich gegeben sind. Darum wird auch die Bedeu- 
tung und Wirksamkeit des eucharistischen Fastens aufs neue eingeschärft und auf 
die Richtlinien des kirchlichen Gesetzbuches hingewiesen (c. 808 und 858, 1), die für 
Priester und Laien, die sie bisher ohne gesundheitlichen oder geistigen Schaden 
einhalten konnten, auch weiterhin verpflichtend sind • mit Ausnahme des Wasser- 
genusses, der künftig die eucharistische Nüchternheit nicht mehr bricht. 

Wenn dieser weite, traditionsgetreue, aber doch der Not der Gegenwart ganz 
geweihte Geist der neuen eucharistischen Fastenordnung in analoger Weise auch 
auf die andern christlichen Fastenformen übertragen wird, so steht zu erwarten, daß 
die kirchlichen Fastengebote in ihrer theologischen Bedeutung tiefer erkannt, höher 
geschätzt und auch praktisch mehr befolgt werden. Das wäre aber für die Kirche in 
ihrer gegenwärtigen Bedrängnis eine große Gnade und für ihre Seelsorger ein 
entscheidender Gewinn. Wie anders soll sie das immer stärker werdende Heer 
ihrer Feinde niederringen, wenn nicht so, wie es uns der Gottmensch durch sein 
Wort und Beispiel gelehrt hat? Alle unsere apostolischen Anstrengungen werden 
vergeblich bleiben, solange wir sie nicht durch •Gebet und Fasten" der übernatür- 
lichen Macht und Kraft des •Stärkeren" teilhaftig machen. Anders können wir auch 
der heutigen Dämonen nicht Herr werden. 

Von hier aus ist es leicht begreiflich, warum die Kirche zu allen Zeiten auf das 
Fasten und Beten ihrer Glieder einen so betonten Wert legt. Daß dieser heute wenig 
oder gar nicht verstanden wird, kommt daher, daß der christliche Glaube in weitesten 
Kreisen viel zu wenig entwickelt und ausgebildet ist, um den Sinn und Segen des 
kirchlichen Fastens in seiner ganzen Tiefe würdigen zu können. Nur wer den vollen 
Glauben an die Ur- und Erbsünde der Menschheit hat und die moralischen Ver- 
heerungen und Störungen kennt, die der daraus entstandene Widerstreit zwischen 
Geist und Leib in der Geistes- und Sittengeschichte angerichtet hat, kann die 
mütterliche Sorge verstehen, mit der die Kirche von Anfang an der Gewaltherr- 
schaft der entfesselten Triebe ihren aszetischen Widerstand entgegengesetzt hat. 
Nach dem Geschlechtstrieb ist es der emanzipierte Selbsterhaltungstrieb durch Speise 
und Trank, der die größten Unordnungen und Schädigungen im leib-geistigen 
Haushalt der Menschheit verschuldet hat. 

Darum ist der erste Sinn des christlichen Fastens ein antidämonischer, ein syste- 
matisches Agere contra, das allen Formen und Gefahren der maßlosen Genußsucht 
mit allen ihren verderblichen Folgen vorbeugen will. 

Der zweite unmittelbar damit zusammenhängende Sinn ist ein propitiatorischer, 
das Verlangen, dem allheiligen Gott für den Mißbrauch unserer von ihm geschaffe- 
nen Nahrungsmittel Ersatz und Sühne zu leisten. Mit dieser Zielsetzung wird das 
Fasten ein Gottesdienst, an dem der Vater sein besonderes Wohlgefallen hat, weil 
der Fastende seiner Sinnesänderung und inneren Umkehr durch die äußere Kastei- 
ung einen symbolischen, echt menschlichen Ausdruck verleiht. 

Der dritte Sinn christlichen Fastens ist ein apostolischer, • der Wille, nach der 
Bekämpfung und dem Sturz der Dämonen das Gottesreich in unserer Innen- und 
Außenwelt aufzurichten. Da aber dieser Aufbau allein in, mit und durch Christus 
möglich ist, ergibt sich als vierter Sinn für unser kirchlichesF'asten ein christologischer, 
in dem der Christ vom Geiste Gottes getrieben, mit Jesus in die Wüste geht und nach 



Sanctificate ieiunium 19 

seinem Vorbild und in seinen Intentionen das ganze Leben lang büßt und betet für 
die Erlösung der Welt. Dadurch erhält der Fastende Anteil am Leiden Christi, inso- 
fern er mit Christus sterben und auferstehen muß, um schon in diesem Äon in das 
neue Christusleben einzugehen. Er wartet mit Sehnsucht auf die Wiederkunft des 
Herrn, dessen Tod sein ständiges stilles Leiden ist, dem er in den Trauermetten und 
dem Trauerfasten in der Karwoche öffentlichen Ausdruck verleiht. 

Durch die Nachfolge Christi erhält das christliche Fasten als fünften Sinn den 
tugendlich-aszetischen, der sich ausrichtet an dem Beispiel und dem Wort des Herrn, 
nach dem keiner sein Jünger sein kann, der sich nicht selbst verleugnet und mit 
Christus sein Kreuz trägt. In dieser Sicht ist das Fasten ein Mittel der Abtötung des 
Fleisches und der Grundlegung aller Tugenden, unter denen die Kardinaltugend 
der Mäßigkeit nicht an letzter Stelle steht. 

Die erste Christentugend aber ist die Liebe, die durch die schrankenlose Genuß- 
und Verschwendungssucht der Unmäßigen so verletzt wird, daß Mangel und Not 
der Armen die unverantwortliche Folge ist. Darum ist der letzte und sechste Sinn 
der kirchlichen Fasten ein sozial-caritativer, der sich zugunsten der Armen alles 
Überflüssige am Munde abspart und auch durch Almosen den durch die Genußsucht 
angerichteten Schaden wieder gutzumachen sucht. Wenn das kirchliche Gesetz auch 
keine ausdrückliche Verpflichtung zum caritativen Fasten ausgesprochen hat, so 
liegt doch eine gesteigerte Nächstenliebe in seinem Geist, der auch heute noch in 
den sogenannten Fastenalmosen seinen angemessenen Ausdruck findet und der in den 
Brevier-Responsorien der ersten Fastenwoche mit folgenden Worten umschrieben 
wird: •Brich dem Hungrigen dein Brot, Arme und Heimatlose führe in dein Haus; 
dann wird dein Licht hervorbrechen wie der Morgen und deine Gerechtigkeit wird 
vor dir hergehen. Verschließe das Almosen im Herzen des Armen und es wird für 
dich bitten bei dem Herrn. Gebt Almosen und siehe, alles ist für euch rein". 

In diesem umfassenden Sinn ist es gemeint, wenn uns die Kirche in der Epistel 
der Aschermittwochmesse zuruft: •Sanctificate ieiunium! Beginnt ein heiliges 
Fasten!" 




