
Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 

Von P. Notker Krautwig OFM., Mönchengladbach 

I. 

1. Immer hat der Mensch um die Sünde gewußt. Wenn das Sündenbewußtsein 
auch nicht immer geklärt war, so war es doch immer da und zumeist von einer ele- 
mentaren Stärke. Mit großem Ernst rangen die heidnischen Religionen in Sühn- 
opfern und Entsündigungsriten darum, den Menschen von der drückenden Last der 
Sünde zu befreien. Überwältigend ist der Kampf, den der griechische Mensch in den 
Tragödien um das dunkle Geheimnis der Schuld führte. 

Aber erst die Offenbarung hob den Schleier von dieser gefährlicher^ Wirklich- 
keit des menschlichen Lebens. Die Sünde stammt, so zeigte sie, aus der Urschuld des 
ersten Menschen Adam. Ihrem Wesen nach ist sie Frevel an Gott. Aus diesem Wis- 
sen heraus flehte der alttestamentliche Fromme unaufhörlich zu Gott um Erlö- 
sung von der Sünde: 

•In deiner Güte, o Gott, erbarme dich meiner! 
In deiner großen Erbarmung nimm meine Sünden hinweg! 
Wasche ganz von mir ab meine Schuld! 
Von meiner Sünde reinige mich! 
Denn meine Frevel erkenne ich wohl. 
Meine Schuld steht mir allzeit vor Augen. 
Gegen dich, gegen dich nur hab ich gefehlt. 
Was vor dir böse war, das tat ich, 
So daß du gerecht in deinem Urteil dich zeigst, 
Rein dastehst in deinem Gerichte. 
Sieh doch, ich bin in Sünde geboren. 
In Schuld empfing meine Mutter mich schon. 

Entsühn mich mit t/sop! Dann werde ich rein. 
Wascli mich! Dann werde ich weißer als Schnee." 
(Ps. 51, V. 3•9)i 

Dann kam Jesus Christus. Sein Kreuzestod war die deutlichste Aussage über die 
Sünde, die Aussage Gottes selber. Wenn Gottes Sohn für die Sünde sterben muß, 
dann ist die Sünde eine todbringende Macht. Wenn sein Leiden so furchtbar war, 
dann enthüllt das die unausdenkbare Katastrophe des Menschen in der Schuld. Das 
Kreuz Christi macht offenbar, daß es keine größere Not und kein tieferes Elend 
gibt als die Sünde. 

Aber Jesus Christus kam nicht, um diese Aussage über die Sünde zu machen, 
sondern um sie zu vernichten. Das war ein einmaliger und aufregender Anspruch, 
der den Protest der Schriftgelehrten hervorrief: •Wie kann der so reden? Er lästert. 
Wer kann Sünden nachlassen als nur einer, Gott?" (Mk 2, 7). Jesus kam als der 

1 Zitiert nach der Bibelausgabe von Eugen Henne. Paderborn 1934. 



Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 21 

Erlöser von der Sünde, als die Antwort des Himmels auf das Flehen der Menschen 
um die Reinigung des Herzens. Mit vollkommener Sicherheit, ohne das geringste 
Schwanken, beginnt Jesus seine Tätigkeit mit der Vergebung der Sünden. Und er 
erklärt ausdrücklich, daß sein Tod die Kraft der Sündentilgung besitze: •Das ist das 
Blut meines Bundes, das für viele zur Vergebung der Sünden vergossen wird" (Mt 
26, 28). Gewiß hatte sich die heidnische Welt im Labyrinth ihrer Mysterienreligi- 
onen verirrt, und das jüdische Volk war in seiner Gesetzesfrömmigkeit einen falschen 
Weg gegangen, aber ihr ursprüngliches Anliegen war doch echt gewesen: sie ver- 
langten nach Entsühnung und Heiligung. Im Tode Christi war dieses Anliegen er- 
füllt. 

Seitdem klammerte sich der Mensch in seiner Sündennot an Jesus. Das Kreuz 
brachte ihm seine Sünde zum Bewußtsein, es ersparte ihm nichts, es sagte ihm deut- 
lich: ,Das und das hast du getan. Du bist ein Sünder.' Aber es sprach nicht nur ein 
Wort der Verurteilung, sondern auch ein Wort des Erbarmens, es schenkte seliges 
Verzeihen. Von den Tagen der Urkirche über die Zeit des Mittelalters hin bis heute 
lebte der Christ in der gesegneten Spannung: einerseits in dem bedrückenden Be- 
wußtsein, ein Sünder zu sein, anderseits in dem Vertrauen schenkenden Wissen um 
Gottes Gnade. Es seien nur einige Verse aus dem ,Dies irae' angeführt, die das zum 
Ausdruck bringen: 

•König schrecklicher Gewalten Milder Jesus, wollst erwägen, 
Frei ist Deiner Gnade Schalten: Daß Du kämest meinetwegen, 
Gnadenquell, laß Gnade walten! '  Schleudre mir nicht Fluch entgegen. 

Bist mich suchend müd gegangen, Seufzend steh ich schuldbefangen 
Mir zum Heil am Kreuz gehangen, sdiamrol glühen meine Wangen, 
Mög dies Mühn zum Ziel gelangen. Laß mein Bitten Gnad erlangen. 

Schuldgebeugt zu dir ich schreie, 
Tief zerknirscht in Herzensreue, 
Sel'ges Ende mir verleihe"'*. 

2. Wenn wir aus dieser Welt eines starken Sündenbewußtseins heraustreten 
und uns in unserer Zeit umsehen, dann kann die Gleichgültigkeit des modernen 
Menschen gegenüber der Sünde erschüttern. •Da hatte irgendeiner im neunzehnten 
Jahrhundert", schreibt Bruce Marshall in seinem Buche •Das Wunder des Mala- 
chias"3, •das Gerücht aufgebracht, ...., die Sünde sei keine Sünde, und seither war 
mit den Leuten auf gar keine Weise und überhaupt nicht mehr auszukommen. 
Tanzgelegenheiten, ein Babylon neben dem anderen, und nichtsnutzige, ein bißchen 
mit den Augen zwinkernde junge Mädchen hatte es immer gegeben ... Aber neuer- 
dings, wenn sie sündigten, sagten die Leute, sie täten recht und jeder könne be- 
anspruchen, so unmoralisch zu sein wie alle anderen." Mit dem Irgendeinen, der 
im neunzehnten Jahrhundert das Gerücht aufgebracht habe, die Sünde sei keine 

2 Zitiert nach dem Römischen Meßbuch in der Übersetzung von Anselm Schott. 
3 Jakob Hegner Verlag, Köln und Ölten 1952, S. 40. 



22 Notker Krautwig 

Sünde, meint Marshall wohl Friedrich Nietzsche, der den Appell an die Menschen 
richtete: •Schaffen wir den Begriff der Sünde aus der Welt"4. Nietzsche erklärte die 
Sünde für •ein jüdisches Gefühl und eine jüdische Erfindung"5. Er machte sich über 
die Sünde lustig und erzählte folgende Geschichte: •Ein Heiliger war unter die 
Gläubigen geraten und konnte ihren beständigen Haß auf die Sünde nicht mehr 
aushalten. Zuletzt sagte er: ,Gott hat alle Dinge geschaffen, nur die Sünde nicht: 
was Wunder, daß er ihr nicht gewogen ist? • Aber der Mensch hat die Sünde ge- 
schaffen • und er sollte dies sein einziges Kind verstoßen, bloß weil es Gott, dem 
Großvater der Sünde, mißfällt! Ist das human? Alle Ehre dem, dem Ehre ge- 
bührt! • aber Herz und Pflicht sollten doch zuerst für das Kind sprechen • und zu 
zweit erst für die Ehre des Großvaters!'"8 

Wenn wir uns auch an der blasphemischen Ironie Nietzsches stoßen, so bringt sie 
doch klar zum Ausdruck, daß der moderne Mensch entschlossen ist, den Glauben an 
die Sünde aufzugeben. Und er hat seitdem nicht nur den Glauben an die Sünde auf- 
gegeben, sondern weithin sogar das Bewußtsein der Sünde verloren. Ob nun Andre 
Gide in seinen •Nourritures" erklärt: •Nathanael, ich glaube nicht mehr an die 
Sünde"7, oder Kafka in seinem Werk •Der Prozeß" den Herrn Josef K. die Sünde 
nicht mehr finden läßt, deren eine unbekannte Macht ihn anklagt, oder, um bei jün- 
geren Autoren zu bleiben, Georghiu in seinem Roman •25 Uhr" schreibt: •Sogar die 
Sünde haben die Abendländer auf eine einzige Dimension gebracht. Sie haben sie 
auf Null reduziert. Ich könnte sogar sagen: sie wissen nichts mehr von ihr"8, oder ob 
der Holländer Ouwendijk in seinem Roman •Das geschändete Antlitz" den un- 
gläubigen Arzt zu seinem christlich gebliebenen Bruder das Wort sprechen läßt: •Ihr 
habt Zug um Zug die Sünde entwertet"*, immer wird es deutlich, daß der moderne 
Mensch sein Sündenbewußtsein schon weithin verloren hat und es immer mehr zu 
verlieren scheint. 

Es ließe sich dagegen einwenden, daß doch gerade heute so viel über Sünde ge- 
sprochen und diskutiert werde. Das ist zweifelsohne der Fall. Aber auch das ist 
ein Zeichen dafür, daß das Sündenbewußtsein zerfällt, denn was man diskutieren 
muß, ist keine selbstverständliche Wirklichkeit mehr. Noch viel weniger ist es ein 
Zeichen von Neubesinnung, daß das Wort Sünde Bücher und Filme so aktuell und 
anziehend macht. Das Wort Sünde mag modern geworden sein, aber gerade das 
macht die Entleerung des Sündenbewußtseins offenbar. Das Wort Sünde besagt 
keine gefährliche Realität mehr, sondern ist ein billiges Lockmittel geworden, das 
Sensationen erotischer und sexueller Art verspricht. Und wenn wir schon keinen an- 
deren Beweis hätten, dann würden es Vernehmungsprotokolle und Gerichtssitzun- 
gen dartun, daß das Gefühl für die Sünde fehlt oder doch weitgehend geschwächt 
ist; das gilt selbst für Grausamkeitsdelikte und Sittlichkeitsverbrechen schlimmster 
Art. Das Wort Sünde wird als ein religiöses Einschüchterungsmittel betrachtet, das 
die Kirche zum Bangemachen benutzt, oder als ein nichtiger Popanz, mit dem sie 

4 Morgenröte. Kröner, Bd. 73, S. 172. 
5 Die fröhliche Wissenschaft. Kröner, Bd. 74, S. 146. 
6 Morgenröte. Kröner, Bd. 73, S. 71. 
7 Zitiert nach •Stimmen der Zeit", 76 (1950/51) Heft 9, S. 176. 
8 Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1950, S. 321. 
8 Warendorf 1950, S. 67. 



Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 23 

das Tor zum irdischen Paradies versperren möchte, damit die Menschen den Weg 
zum himmlischen Paradies beschreiten. So aber bekommt das Wort Sünde immer 
mehr den Charakter des Komischen, es wird zu einer überholten Merkwürdigkeit, zu 
•einer mittelalterlichen Bezeichnung für einen Wochenendausflug mit einer Schau- 
spielerin, mit der man nicht verheiratet, war", wie Marshall diese Auffassung 
ironisiert10. 

Auf jeden Fall hält der moderne Mensch nichts mehr oder doch nicht mehr sehr 
viel von der Sünde. 

II. 

Nach dieser allgemeinen Darstellung des Sachverhalts soll jetzt im einzelnen zu- 
nächst die Frage erörtert werden: Erkennt der heutige Mensch die Sünde? 

1. Augustinus hatte sich mit der intellektuellen Freudigkeit des antiken Menschen 
auch dem Problem der Sünde gestellt; er schrieb in seinen Bekenntnissen: •Ich 
forschte, was die Sünde sei und fand in ihr kein Wesen, nur die Verkehrtheit des 
Willens, der sich vom höchsten Wesen, von dir, o Gott, zur Niedrigkeit gewendet, 
herausgeworfen hat seine Eingeweide (Sir 10, 10) und nun sich draußen bläht"11. 
Der Mensch, den Gott für sich geschaffen hat, der Gott gehört, wendet sich von Gott 
ab; das ist die Sünde, das mysterium iniquitatis. Daß die Empörung gegen Gott das 
Wesen der Sünde sei, drückt Guardini mit den Worten aus: •Im letzten wiederholt 
die Sünde den alten Angriff Satans: Sie ist der grausig sinnlose und doch bis in die 
Wurzel erregende Versuch, Gott abzusetzen, Gott herunterzuziehen, Gott zu zer- 
stören"12. 

Es handelt sich hier um Bemühungen, die Sünde, von der Augustinus sagt, 
daß sie •kein Wesen" habe, doch noch irgendwie rational einzufangen, sie zu defi- 
nieren und in Begriffen darzustellen. Zweifelsohne ein berechtigtes und ein not- 
wendiges Bemühen der Theologie, die sich als Wissenschaft ihrer Objekte speku- 
lativ bemächtigen will. Dennoch dürfen wir nicht übersehen, daß es neben und vor 
dieser rational begrifflichen Erkenntnis der Sünde eine Erfahrung der Sünde gibt, 
die sich im religiösen Akt vollzieht. Daher das berühmte Wort Anselms, das trotz 
der auch von ihm versuchten Wesensbestimmung der Sünde die tiefere Weis- 
heit lebendiger Erfahrung wiedergibt: •Nondum considerasti quanti ponderis sit 
peccatum". •Du hast noch nicht bedacht, wie schwer die Sünde wiegt"13. Diese Er- 
fahrung geschieht immer dann, wenn der sündige Mensch an die Heiligkeit Gottes 
gerät. 

Deutlich zeigt sich das an all den Menschen der Schrift, denen in Jesus Christus 
die Heiligkeit Gottes aufleuchtete. Simon Petrus •fiel vor Jesus auf die Knie und 
sagte: Herr, geh fort von mir, denn ich bin ein sündiger Mensch" (Lk 5, 8). Die 
öffentliche Sünderin •brachte ein Alabastergefäß mit Salböl, trat weinend hinter 
seine Füße und fing an, seine Füße mit ihren Tränen zu benetzen und mit den 
Haaren ihres Hauptes zu trocknen. Dann küßte sie seine Füße und salbte sie mit 
Salböl" (Lk 7, 37 f.). Der Zöllner •Zachäus aber stand da und sagte zum Herrn: 

10 Das Wunder des Malachias, a. a. O., S. 15. 
11 7. Buch, Kap. 16. 
5ä Der Herr. Werkbund-Verlag, Würzburg 1940, S. 153. 
13 Cur Deus homo, 1,21, PL 158,39. 



24 Notker Kraulwig 

Sieh, o Herr, die Hälfte meines Vermögens gebe ich den Armen, und sollte ich je- 
manden übervorteilt haben, erstatte ich es vierfach" (Lk 19, 8). Jesus erzählt das 
Gleichnis vom Zöllner im Tempel, den Gottes Heiligkeit derart traf, daß er •nicht 
einmal wagte, die Augen zum Himmel zu erheben, sondern an seine Brust schlug 
und sagte: 0 Gott, sei mir Sünder gnädig" (Lk 18, 13). 

Jedesmal ist es ein erschütterndes Geschehen, wenn der religiöse Mensch vor der 
Heiligkeit Gottes das furchtbare Geheimnis der Sünde erfährt, wenn ihm erschau- 
dernd klar wird, daß er selber nicht heilig, daß er befleckt und unrein ist, daß er 
nicht zu Gott und zur Welt Gottes gehört, daß er ein Aussätziger und Ausgestoßener, 
ein Verlorener ist, dem Elend, der Schande, der Vernichtung und dem Tode über- 
antwortet, und das alles in einem viel schlimmeren Sinne, als diese Worte in einem 
rein irdischen Verständnis besagen. Nur so können wir die Sündenangst, die Sün- 
dennot und den Schrecken vor der Sünde begreifen, der so manchen Frommen an- 
treibt, der die tödliche Kälte in der Gottferne spürt, die ihm Schaudern und Ent- 
setzen einflößt, der die Qual und Bedrängnis erfährt, die der Zorn Gottes schafft, 
der sich gegen den Sünder und die Sünde stellt. Verzweiflung über die Sünde ist 
nicht das Zeichen für eine Überreizung und Pervertierung des religiösen Lebens, 
sondern das wirkliche Erlebnis der Sünde, die nur dem religiösen Menschen ihr 
wahres Gesicht zeigt. Was der klarste und einleuchtendste Begriff von der Sünde 
nicht vermitteln kann, das wird dem religiösen Menschen zur Erfahrung, wenn er 
sich in der Begegnung mit dem heiligen Gott seiner Sünde bewußt wird. 

2. Von eigentlicher Sündenangst und Sündennot weiß der heutige Mensch nichts 
mehr i oder doch nicht mehr sehr viel. Ein Erschrecken und Erschaudern vor der 
Sünde dürfte ihm fast ganz unbekannt sein. Die Sünde schafft ihm kaum noch Qual. 
Er erfährt das Geheimnis der Sünde nicht mehr im religiösen Akt, in der Begeg- 
nung mit dem heiligen Gott. Gewiß, auch der heutige Mensch weiß um Dinge, die 
,man' nicht tut oder zum wenigsten nicht tun sollte. Man soll keine Polizei-, Zoll- 
oder Steuervorschriften verletzen, keine Gesetze übertreten, nicht gegen Sitte und 
Konvention verstoßen. Das paßt sich nicht und schadet nur; es ist ein Fehler, eine 
Dummheit, eine Unkorrektheit und Unschicklichkeit oder ähnliches. Es schafft Kon- 
flikte mit den Mächten und Gewalten dieser Erde, die zurecht oder unrecht Re- 
spekt und Beachtung fordern. Es macht den Menschen mit sich selber uneins, mit 
dem Gesetz in der eigenen Brust oder dem anerzogenen Ehrenkodex. Das alles hat 
und kennt der heutige Mensch; es sind allenfalls die säkularisierten Überbleibsel der 
Sünde. Aber die Sünde selber kennt der heutige Mensch gar nicht mehr oder kaum 
noch. Sünde als mysterium iniquitatis, Sünde als Widerspruch und Gegensatz zum 
heiligen Gott, Sünde als Greuel und Befleckung der Seele, die den Menschen unheil 
und unheilig machen, ist ihm unbekannt. 

Besteht diese Gleichgültigkeit gegenüber der Sünde auch bei den christlichen Men- 
schen? Gewiß, wir Christen sprechen viel von der Sünde. In unseren Andachtsübun- 
gen und Gebeten ist viel von der Sünde die Rede. Das ist durchaus verständlich, 
denn dieTatsache der Sünde und damit zusammenhängend die Erlösung von der Sünde 
stehen im Mittelpunkt unseres christlichen Glaubens. Dennoch werden wir, wenn wir 
über diese Frage nachdenken, das unangenehme Gefühl nicht los, daß auch bei uns 
hier etwas nicht stimmt. Auch wir nehmen die Sünde zu leicht, sie hat auch bei uns 
weithin nicht mehr den Ernst einer Sache, bei der es auf Leben und Tod geht. Die 



Bewältigt der moderne Mensdi die Sünde? 25 

Sünde ist uns zu wenig ein Greuel, wir entsetzen uns zu wenig vor der Sünde, sie be- 
reitet uns zu wenig Not und Qual. Statt den bloß .negativen', so würden wir das 
ausdrücken, wenden wir uns doch lieber den ,positiven' Gegebenheiten unseres 
Glaubens zu. Der düsteren mittelalterlichen Sündenfrömmigkeit ziehen wir die 
hehre und erhabene Feier der Liturgie vor. Nicht das Bußsakrament, sondern die 
heilige Eucharistie ist der tiefste Ausdruck christlichen Lebens. Der verklärte Herr 
steht uns näher als der gekreuzigte Erlöser. Wir sind lieber Gotteskinder als reu- 
mütige Sünder. Über alldem vergessen wir, daß das eine ohne das andere nicht 
sein kann, daß jedes für sich allein genommen eine Verzerrung des christlichen Le- 
bens bedeutet. 

Woher kommt diese Schwächung des Sündenbewußtseins auch bei uns Christen? 
Auch wir Christen besitzen nicht mehr in ausreichendem Maße die religiöse Lebens- 
kraft, um die Sünde vor das Antlitz Gottes zu tragen. Nur in der Begegnung mit dem 
heiligen Gott erkennen wir die Sünde so, wie sie ist. Das Mysterium der Sünde, die 
Sünde als Unheiligkeit • Unheiligkeit nicht im ethischen, sondern im religiösen 
Sinn verstanden • wird nur im religiösen Geschehen sichtbar. 

Es ist nun immer so, daß dann, wenn das religiöse Leben schwach wird und zu 
einer tiefen Gottbegegnung nicht mehr fähig ist, das Antlitz Gottes verschwindet 
und das Gesetz in den Vordergrund tritt. Gewiß gehört das Gesetz als Ausdruck 
des Willens Gottes zu jedem religiösen Leben hinzu, aber es ist nur ein Teilfaktor, 
der dann unfruchtbar und gefährlich wird, wenn er sich aus der Ganzheit des 
religiösen Lebens isoliert und sich verselbständigt. Vor einem verselbständigten Ge- 
setz aber wird die Sünde als Gesetzesübertretung empfunden, während nur vor der 
Heiligkeit Gottes die Sünde Unheiligkeit bedeutet. Die Sünde richtet sich dann 
nicht mehr primär und unmittelbar, so wird es wenigstens empfunden, gegen die 
Person des heiligen Gottes, sondern unmittelbar gegen das Gesetz und erst in ent- 
fernter und mittelbarer Weise gegen Gott, insofern nämlich der religiöse Mensch 
weiß, daß Gott es ist, der hinter dem Gesetz steht, daß er es trägt und sanktioniert. 

Als Gesetzesübertretung nun läßt sich die Sünde rational betrachten. Die Ab- 
weichung vom Gesetz und der Grad der Abweichung lassen sich verstandesmäßig 
genau feststellen. Es setzt sich das rational erfaßbare Moment, das in jeder Sünde 
ist, einseitig durch auf Kosten einer religiösen Betrachtungsweise der Sünde. Die 
Sünde wird zu einem Begriff, zu einem Ding an sich, mit dem man intellektuell han- 
tieren kann, über das sich abstrakt reden läßt. Es kommt zu einer rationalen Ver- 
harmlosung und legalen Verknöcherung der Sünde, welche die Sünde nicht als Un- 
heiligkeit im religiösen Sinn, sondern als Gesetzesübertretung im juristischen Sinn 
sieht. An Stelle des erfahrenen Mysteriums der Sünde tritt der erfaßte Begriff der 
Sünde, der über die Gefährlichkeit der Sünde großartig hinwegtäuschen kann, so 
daß eine rationale Bewältigung der Sünde für eine religiöse gehalten wird. 

Wir werden es zugeben müssen, daß wir Christen gewiß viel von der Sünde 
wissen. Wir definieren die Sünde, wir unterscheiden sie nach ihrer Art, beurteilen 
sie nach ihrer Schwere. Wir messen, wägen und zählen die Sünde, wir katalogisie- 
ren und schematisieren sie, um sie dann sorgfältig sortiert, nach Materien geordnet 
und korrekt erklärt ins Bußsakrament zu tragen. Nichts gegen diese Ordnung und 
Korrektheit, aber sie allein und für sich genommen genügen nicht und sind nicht 
das Entscheidende. Wir erleiden die Sünde zu wenig, sind zu wenig gepackt von 



26 Notker Krautwig 

unserer Schuld, wir spüren zu wenig das Gericht Gottes, das in jeder Sünde über 
uns gehalten wird. Wir gehen auf die Sünde mit Formeln angelernten Wissens los, 
statt ihrer Wirklichkeit, die alle Begriffe sprengt, inne zu werden. Wir rationalisie- 
ren, ethisieren und legalisieren die Sünde und verfälschen so ihren primär religiösen 
Charakter. Sünde aber ist an erster Stelle nicht Unsittlichkeit und Ungesetzlichkeit, 
sondern Unheiligkeit. Sie richtet sich primär gegen den heiligen Gott, der uns als 
Sünder bloßstellt. Vor einer unpersönlichen Norm aber und einem abstrakten Ge- 
setz können wir uns unmöglich im eigentlichen Sinn als Sünder empfinden. Die 
Sünde in ihrer eigentlichen Wirklichkeit als mysterium iniquitatis enthüllt sich dem 
sündigen Menschen nur vor dem heiligen Gott. 

III. 

Mit diesen Überlegungen sind wir an die Frage gekommen: Bewältigt der 
moderne Mensch die Sünde? 

1. Wenn sich dem religiösen Menschen vor dem heiligen Gott das Geheimnis sei- 
ner Sünde enthüllt, dann möchte er sich vor Gott verbergen, dann wünscht er sich 
weg von Gottes Angesicht. Er kann Gott nicht anschauen, er kann vor ihm nicht be- 
stehen. •Herr, gehe weg von mir, denn ich bin ein sündiger Mensch." Aber nun er- 
fährt er auch das andere, daß er nämlich gerade jetzt nicht weg kann von Gott, daß 
er jetzt Gott nötiger hat denn je, daß nur Gott ihm noch zu helfen vermag. Jetzt 
öffnet sich ihm ein neues Geheimnis Gottes: seine Barmherzigkeit. Gottes Gnade ist 
jetzt für ihn wichtiger als alles auf der Welt. Sie zieht ihn an mit unwiderstehlicher 
Kraft und unaussprechbarer Süße. Sie ist die Rettung, das Bad der Wiedergeburt, 
der Weg in die Freiheit. Es gibt keinen anderen Weg, von Schuld und Sünde frei 
zu werden, als der über Gottes gnädiges Erbarmen. Sünden vergeben kann nur 
Gott. 

Doch damit allein ist es nicht getan. Das bloße Anschauen der Barmherzigkeit 
Gottes genügt nicht. Die Gnade Gottes ist für den sündigen Menschen zunächst nur 
eine Möglichkeit, freilich die einzige Möglichkeit, von seiner Sünde frei zu werden. 
Die Gnade, die Gott anbietet, will angenommen werden. Jesus beschreibt einmal 
sehr genau, was Gott vom Sünder will; es ist im Gleichnis vom verlorenen Sohn. 
Folgendes sagt er von ihm. Zunächst: •Er ging in sich" (Luk 15, 17). Sodann: •Er 
machte sich auf und ging zu seinem Vater" (Lk 15, 18). Schließlich: •Der Sohn sprach 
zum Vater: Vater, ich habe gesündigt wider den Himmel und vor dir, ich bin nicht 
mehr wert, dein Sohn zu heißen" (Lk 15, 21). Die religiöse Bewältigung der Sünde 
verlangt also, daß der Mensch sich zunächst seiner Sünde stellt, daß er sie als Sünde 
und als seine Sünde erkennt und anerkennt. Das zweite ist, daß der Mensch selber 
umkehrt, daß er sein sündiges Wesen darangibt, in Demut sich auf den Heimweg 
zu Gott macht und in bußfertiger Gesinnung bereit ist, Tagelöhnerdienste im Hause 
seines Vaters zu verrichten. Das dritte ist, daß er vor Gott ohne Vorbehalte und 
Winkelzüge ein wahres Bekenntnis seiner Sünde ablegt und nur noch seine Gnade, 
sein Verzeihen und sein Erbarmen erbittet. 

Das ist der Weg, den ungezählte religiöse Menschen gegangen sind, auf dem sie 
ihre Sünden bewältigt haben. Es ist der einzig mögliche Weg, um von der Sünde 



Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 27 

frei zu werden. Nur dieser Weg schenkt den Kuß des Vaters, der allein Sünden zu 
tilgen vermag14. 

2. Wie ist es nun beim modernen Menschen? Da der moderne Mensch die Sünde 
immer weniger im religiösen Verständnis als Unheiligkeit empfindet, ist er auch im- 
mer weniger geneigt, den religiösen Weg der Rechtfertigung in Reue, Buße und 
Sündenbekenntnis zu gehen, er ist immer weniger geneigt, sich zu bekehren. Er sucht 
an der Härte des religiösen Lebens vorbeizukommen, er will es anders machen, er 
möchte es leichter haben. Indem er die Sünde immer mehr säkularisiert und sie im- 
mer mehr nur noch als Verstoß gegen ein abstraktes Gesetz und als Verletzung einer 
unpersönlichen Sittennorm sieht, wird die Sünde für ihn immer mehr eine faß- 
bare und ihm zugängliche Gegebenheit. Während die Sünde als mysterium iniqui- 
tatis aller bloß menschlichen Bewältigung trotzt und nur Gott von ihr befreien 
und erlösen kann, wird sie für den Menschen jetzt erreichbar. Damit, daß der Mensch 
die Sünde als Gesetzesübertretung und Verletzung der Sittennorm unter immer 
stärkerem Ausschluß des religiösen Faktors rationalisiert, entzieht er die Sünde Gott 
und bekommt sie in seine Gewalt; er kann über sie verfügen. Freilich ist damit 
noch nicht gesagt, daß dem modernen Menschen das auch gelingt. Tatsächlich ge- 
lingt es ihm nicht, und es wird ihm nie gelingen, weil die Sünde, da sie sich gegen 
Gott richtet, nur auf religiösem Wege und mit religiösen Mitteln überwunden wer- 
den kann. Sünden vergeben kann nur Gott allein. 

Was macht aber nun der moderne Mensch mit der Sünde, wie sucht er sich von 
ihr zu befreien? Denn die Sünde ist doch nun einmal da; die Sünde ist eine Tat- 
sache. Irgendwie muß auch der moderne Mensch mit ihr fertig werden. 

a) Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, daß er in sich gehe, daß er sich der 
Sünde stelle, sie als Sünde erkenne und als seine Sünde anerkenne. Gerade dem 
aber weicht der moderne Mensch aus. Er will von der Sünde als Sünde nichts wissen. 
Er sucht die Sünde aufzulösen. Er gießt die Säure rationalen Denkens über sie aus 
und sucht sie irgendwie zum Verschwinden zu bringen. Der moderne Mensch baga- 
tellisiert die Sünde, er verharmlost, verniedlicht, verkleinert sie auf alle mögliche 
Weise. Er belächelt und bespöttelt sie so lange, bis er sie nicht mehr ernst zu 
nehmen braucht. Die Sünde wird nach solchen Bemühungen dann allenfalls als eine 
Dummheit, als eine Torheit, als ein Fehler, als eine Schwäche erscheinen, die man 
gewiß bedauern kann, die aber nicht tragisch zu nehmen sind, weil sie für den 
Menschen keine wirkliche Gefahr bedeuten. Der Sünde ist der Stachel genommen. 
So scheint es wenigstens. 

Auf anderem Wege kommt der Mensch zum gleichen Ziel. Er erklärt das Gift 
der Sünde zu einem Energeticum, das er zur Lebenssteigerung brauche. Er schmückt 
die Sünde, macht sie groß, schön und anziehend. Er beansprucht die Sünde als sein 
gutes Recht, weil sie sein Leben bereichere, es spannungsvoll, interessant und lust- 
voll mache. Er behauptet sogar die Notwendigkeit der Sünde als Durchgangsstadium 
zur Entfaltung seiner Persönlichkeit, zur Integrierung aller Anlagen, die sonst zum 
Schaden des Ganzen verdrängt würden und als unverarbeitete Kräfte ihr Un- 
wesen in der Seele trieben. Nach dieser Umfälschung der Sünde in ein Lebens- 

14 Notker Krauiwig: Die Reue als Tat und Gnade, in- Geist und Leben 22 (1949) 101•110. 
Ebendort: Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 24 (1951) 18•25. 



28 Notker Krautwig 

elixier, das ihm notwendig sei wie die Vitamine, glaubt der Mensch seiner Sünde 
sorgloser gegenübertreten, das lästige Schuldgefühl auf Unkenntnis der Zusammen- 
hänge oder auf den Einfluß einer falschen Erziehung zurückführen zu können. 

Schließlich versucht der heutige Mensch die Sünde dadurch los zu werden, daß er 
sie einfach auf die Seite schafft. Er versteckt die Sünde, verdeckt, vergißt und über- 
sieht sie. Er schiebt sie ins Unterbewußte ab. Auf diese Weise kann es ihm gelingen, 
die Sünde für sein aktuelles Bewußtsein zum Verschwinden zu bringen, bis er tat- 
sächlich nichts mehr von ihr weiß, wie Herr Josef K. in Kafkas Roman •Der Prozeß' 
von seiner Sünde nichts mehr wußte. 

Es ist nicht zu übersehen, daß der moderne Mensch gewaltige Anstrengungen 
macht, mit der Sünde fertig zu werden. Er stellt ganze Industrien in den Dienst die- 
ser Aufgabe. Beglückt legt er jedes Buch aus der Hand, zufrieden verläßt er jeden 
Film und schmunzelnd und begeistert • je nachdem • beklatscht er jedes Schau- 
spiel, das diese Aufgabe erfüllt, der Sünde etwas von ihrer Gefährlichkeit zu neh- 
men. Und dennoch bleibt immer der unauflösbare Rest, und gerade dieser ist es, 
der das Wesen der Sünde ausmacht, der religiöse Kern der Sünde. Nein, der moderne 
Mensch bewältigt die Sünde nicht. 

b) Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, daß er sich aufmache und zu seinem 
Vater gehe, daß er sich bereit erkläre, Taglöhnerdienste im Hause seines Vaters 
zu tun. In Reue, Demut und Buße soll der Mensch umkehren und seine Sünden vor 
das Antlitz des heiligen Gottes tragen. Aber eben das will der moderne Mensch 
nicht. Er will nicht von Gott als schuldig befunden werden, als sündhaft und un- 
heilig, denn dann müßte er tatsächlich den harten Weg der Umkehr in Reue, De- 
mut und Buße beschreiten. Soweit er überhaupt noch religiöse Ansprüche stellt, wie 
man das nennt, ist er allenfalls bereit, sich ein Kind Gottes heißen zu lassen. Das 
klingt gut und scheint keine weiteren besonderen Anstrengungen in sich zu schließen. 
Aber der moderne Mensch will kein reumütiger und bußfertiger Sünder mehr sein. 
Das wäre ein Abgleiten ins sündenselige Mittelalter. Vielleicht ist er bereit, heim- 
zukehren und manches andere zu machen, aber er will sich nicht bekehren. Er will 
sich zum Mahle des Vaters niederlassen so, als ob nichts passiert wäre. 

Was tut aber der Mensch, um sich vor Gott unschuldig hinzustellen? Er schiebt 
die Verantwortung für die Sünde ab. Es gibt nicht wenige Menschen, auch Christen, 
die diesen Weg gehen. Und es ist nie schwer, einen Sündenbock zu finden, wenn man 
ihn finden will und finden muß. So macht der Mensch für seine Sünde die Situation 
haftbar, in der er lebt. Er sagt: Meine Lage ist so schwierig, so einmalig und so 
aussichtslos, daß mir nur der Weg in die Sünde übrigbleibt, daß die Sünde für mich 
zwangsläufig ist. Mein Gewissen entbindet mich von aller Schuld in Berücksichti- 
gung der besonderen Lage und der außergewöhnlichen Umstände, in denen ich mich 
befinde. Für mich kann keine sogenannte objektive, von der Sache her gegebene 
Beurteilung maßgebend sein, meinem Sonderfall wird nur das persönliche Gewissen 
gerecht, das jeden Einzelfall immer wieder neu entscheidet. Wenn ich auch sündige, 
so bin ich doch nicht schuldig. 

Natürlich bleibt es nicht bei diesem Sündenbock allein. Je nach Möglichkeit und 
Notwendigkeit werden andere gefunden. In der Ehe etwa ist es der andere Ehe- 
partner. Im kirchlichen Leben ist es der Priester. Er sei, so sagt man, zu weltfremd 



Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 29 

und wirklichkeitsfern, er verstünde den modernen Menschen nicht und urteile ohne 
Sachkenntnis. Ja, selbst die Kirche kann zum Sündenbock gemacht werden. Sie atme 
zu wenig den Geist der Liebe Christi und richte ein hartes und starres Gesetz auf, 
sie fordere ohne Rücksicht auf die menschliche Natur, sie verlange Unmögliches. 

Statt schlicht und demütig sich seiner Sünde zu stellen, in Reue und Buße den 
Weg der Umkehr zu gehen und die Verantwortung für sie auf sich zu nehmen, 
sträubt sich der moderne Mensch, er schiebt die Verantwortung ab, um sich den har- 
ten Weg der Reue und Buße zu ersparen. Er will es leichter und billiger haben. Er 
bewältigt die Sünde nicht. 

c) Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, daß er vor dem Vater bekenne: 
•Vater, ich habe gesündigt wider den Himmel und vor dir, ich bin nicht mehr wert, dein 
Sohn zu heißen." Viele moderne Menschen sind zu diesem Bekenntnis bereit, sogar 
• nach Ausweis der modernen Literatur • überlaut bereit, aber sie liefern sich 
damit Gott nicht einfach aus. Ihr Bekenntnis ist zwar eifrig, aber im tiefsten doch 
nicht ehrlich und echt; es ist nicht ohne Vorbehalt. Sie machen den stillen Vorbe- 
halt, daß sie für die Sünde nicht eigentlich zur Rechenschaft gezogen werden können, 
weil die Sünde einfach zum konkreten Menschsein gehöre, das ein gefallenes 
Menschsein sei. So kommt das Bekenntnis der Sünde zu unbeschwert und behend 
über ihre Lippen, um überzeugen zu können. Ja, sie tun beinahe so, als ob sie Gott 
mit ihrem freimütigen Geständnis tinen Dienst erwiesen und einen Gefallen täten. 
Der kluge Mensch glaubt wieder einmal, Gott überlistet zu haben. 

Er sagt: Gewiß habe ich gesündigt, das streite ich nicht ab, im Gegenteil: ich stehe 
dazu. Ich habe gefehlt und Schuld auf mich geladen. Aber sind wir denn nicht alle 
Sünder? Gehört die Sünde nicht einfach zu unserem Menschsein auf dieser Erde, zu 
unserem Christenstand in dieser Weltzeit? Sagt nicht sogar die Schrift: •Wenn wir 
sagen, wir hätten keine Sünde, täuschen wir uns selbst und die Wahrheit ist nicht 
in uns" (1 Jo 1, 8). Aber das ist ja gerade das Große, daß dennoch die Sünde nicht 
das entscheidende und letzte Wort in unserem Leben hat, sondern Gottes Gnade. 
Mag unsere Schuld auch noch so groß sein, im Grunde hat es nicht viel auf sich, denn 
Gottes Gnade ist immer noch größer. Ja, je elender und sündhafter wir Menschen 
sind, um so mehr wird Gott Gelegenheit geboten, das Licht seiner Barmherzigkeit 
über uns leuchten zu lassen, um so sieghafter darf er sein Erbarmen walten lassen. 

Der Fehler, den der Mensch begeht, und das dialektische Kunststück, das er zu- 
wege bringt, bestehen darin, daß aus der Tatsächlichkeit der Sünde eine Notwen- 
digkeit gemacht wird. Nicht der Mensch sündigt, sondern seine Natur, zu der das 
Sündersein in der konkreten Situation gehört. Die Natur aber heilt Gott durch 
seine Gnade allein, des Tuns des Menschen bedarf es dazu nicht. Wenn aber der 
Sünde Nahrhaftigkeit zukommt, dann besitzt sie damit Notwendigkeit, dann hört 
die Verantwortlichkeit für die Sünde und damit die Sünde selbst auf. Wenn die 
Sünde nicht mehr frei gesetzte Tat des Menschen wider Gott ist, dann ist die Sünde 
auch keine Sünde mehr, und dann • und darum geht es eigentlich • braucht der 
Mensch auch nicht mehr den demütigen und harten Bußweg der Umkehr zu gehen. 

Auf diese Weise nimmt der Mensch Gottes Erbarmen vorweg, das ihm erst auf 
die Metanoia seines Herzens hin geschenkt werden soll. Er will das Gewand der Kind- 
schaft dem Vater aus der Hand nehmen und es sich selber anziehen, ohne das Ver- 
zeihen des Vaters zu erbitten und abzuwarten. Er setzt Gottes Gnade voraus, und 



30 Notker Krautwig 

er nimmt sie, wann und wie er sie braucht. Es ist ein Betrug an Gottes Barmherzig- 
keit, daß der Mensch frei über sie verfügen will, daß er sich ihrer nach Belieben 
bedient. Er nimmt das Gnadenpotential Gottes in eigene Verwaltung, um dadurch 
die Sünde ohne Kosten und ohne Opfer los zu werden. Der Mensch will an der Be- 
schneidung des Herzens vorbeikommen, die nie ohne Schmerzen vor sich geht. Er 
will von der Sünde frei werden, ohne sich zu bekehren. Der moderne Mensch be- 
wältigt die Sünde nicht. 

Wenn ein Mensch seine Sünde richtig, d. h. religiös bewältigt, wenn er seine 
Sünde und sich als Sünder erkennt, wenn er sie in Reue, Demut und Buße zu Gott 
trägt, sie ihm bekennt und um seine Gnade und um sein Erbarmen bittet, wenn er 
spricht: •Gott, sei mir Sünder gnädig" und •Vater, ich habe gesündigt wider den 
Himmel und vor dir: ich bin nicht mehr wert, dein Sohn zu heißen", dann geht er 
gerechtfertigt nach Hause, dann darf er sich zum Mahle niederlassen. Das •gerecht- 
fertigt nach Hause gehen" und das •sich zum Mahle niederlassen" bedeuten aber 
nicht etwa nur eine veränderte Richtung des menschlichen Denkens und Wollens, 
sondern ein in der Gnade Gottes gegründeter Neuanfang des Lebens. Es ist nicht 
ein Vorgang bloß psychischer Art, sondern ein genuin religiöses, gnadenhaftes Ge- 
schehen, in dem Gottes schöpferische Tat den Menschen neu macht, ihn heilt und 
heiligt. Der Mensch lebt nicht mit der alten Sünde weiter nur in veränderter Ge- 
sinnung, sondern ohne Sünde als neuer Mensch in vollkommener Unschuld des 
Herzens. Er hat die Sünde, indem er sie und sich selbst dem Erbarmen Gottes 
überließ, richtig bewältigt. Er ist von ihr frei, sie hat keine Macht mehr über ihn. 
Sie kann ihm nichts mehr anhaben, ihn nicht mehr zerstören. Ein neues Leben 
liegt vor dem gerechtfertigten Menschen offen. 

Dem heutigen Menschen will ein solcher Neuanfang seines Lebens nicht mehr 
gelingen. Die Lage dieses Menschen beschreibt der französische Schriftsteller Camus 
mit folgenden Worten: •Was in der Welt, in der wir heute leben, am meisten auf- 
fällt, ist in erster Linie und allgemein gesprochen, daß die meisten Menschen (aus- 
genommen die Gläubigen irgendwelcher Art) keine Zukunftsmöglichkeit sehen ... 
Die Welt scheint von blinden und tauben Kräften regiert, die weder die warnenden 
Rufe noch die Ratschläge noch das Flehen hören. Ein Leben ohne Zukunftsaussich- 
ten und ohne fortschrittliche Entwicklung ist ein Hundeleben. Die Menschen meiner 
Generation ... leben je länger, je mehr ein Hundeleben"15. Die tiefere Ursache für 
die Unmöglichkeit, das Leben neu zu beginnen, ist die Nichtbewältigung der Sünde. 
Sie ist der Grund für die Verwesung und Zersetzung, die von Vertretern der Mo- 
derne so oft schockierend kraß dargestellt wird. Man mag zu Männern wie Picasso, 
Sartre, Camus stehen, wie man will, man wird ihnen zugeben müssen, daß sie in der 
Schilderung der Lage weithin recht haben. Der •Verlust der Mitte" (Sedlmayr) hat 
unserem Leben Sinn, Maß und Ordnung genommen. Unser Menschenbild ist ver- 
zerrt und entstellt, so wie Picasso es darstellt. Das Leben ist hoffnungslos, ein Le- 
ben •bei geschlossenen Türen", wie Sartre es beschreibt. •Die Pest" ist gekommen, 
die ein Mensch wie Camus mit der besseren Witterung des Künstlers früher wahr- 
nimmt als die anderen. 

Zeichnen wir mit einigen wenigen Strichen die Welt des heutigen Menschen, der 
die Sünde nicht bewältigt und deshalb nicht zu einem Neuanfang seines Lebens 

15 Zitiert nach: Der christliche Sonntag IV (1952) 413. 



Bewältigt der moderne Mensch die Sünde? 31 

kommt. Mit der Sünde, dem Abfall von Gott, ist der Mensch in eine grenzenlose 
IchhafLigkeit geraten. Das ist das erste. Nachdem sich der Mensch von Gott abge- 
sondert hat • Sünde ist immer Absonderung •, sucht er egoistisch nur noch sich 
selbst, seinen Nutzen, seinen Vorteil, seine Ehre. Er bläht sich auf, er renom- 
miert, und ist doch bei sich selbst nicht glücklich. Das zweite ist die mit dieser Ich- 
haftigkeit gegebene Beziehungslosigkeit. Der moderne Mensch isoliert sich. Die 
Welt wird enger, und die Menschen werden sich immer ferner. Der Mensch ver- 
liert immer mehr das Verhältnis zum anderen, Er ist impotent geworden für die 
Liebe. In der Unfähigkeit, zu lieben und sich lieben zu lassen, wie es Eliot in 
seiner Komödie •Die Cocktail Party" darstellt, drückt sich die Sünde des heutigen 
Menschen vielleicht am deutlichsten aus, denn mangelnde Liebe ist die Wurzel aller 
Sünde. So ist die Welt des heutigen Menschen trotz allem dagegen sprechenden 
Schein eng, grau, gespenstisch und schemenhaft. Die beiden genannten Faktoren 
führen zum dritten und erklären es: Den modernen Menschen hat ein Gefühl des 
Ausgeliefertseins gepackt. Er lebt in der Not der Angst • nicht mehr im Vertrauen 
der Liebe •, einer Angst, die sich in ungezählten Formen äußert: in Hemmung und 
Verschlossenheit, im Gefühl der Unfähigkeit und Minderwertigkeit, der Ohnmacht 
und Verzweiflung, der Öde, Leere und Langeweile, die durch einen Massenkonsum 
von Amüsement und eine Flucht in die Arbeit verdeckt werden. 

In einem Roman wird von dem englischen Premierminister Gladstone erzählt: 
•Wenn ein junger Besucher die schüchterne Bemerkung wagte, ein Romanschrift- 
steller müsse alles begreifen können, ihn an Madame de Staels Wort ,Alles ver- 
stehen, ist alles verzeihen' erinnerte, schüttelte Gladstone den Kopf und sagte: 
,Stumpfen Sie Ihr Gefühl für dieSünde nicht ab'"16. Selbst ein nichtchristlicher Schrift- 
steller wie Thomas Mann erklärt einmal, daß •die Kenntnis der Sünde eine Vor- 
bedingung der Erlösung" sei17. Der heutige Mensch muß ein neues Verhältnis zur 
Sünde gewinnen. Das ist der Anfang: er muß sich der Sünde stellen und sie wieder 
ernst nehmen. Anders gibt es keine Heilung und keinen Ausweg aus seiner Ver- 
lorenheit. 

16 Andre Maurois, Benjamin Disraeli. Fischer Bücherei. 1952. S. 206. 
17 Der Zaüberberg. S. Fischer Verlag Stockholm 1939. Aus dem Vorwort S. XXV. 




