Bewiiltigt der moderne Mensch die Siinde?
Von P. Notker Krautwig OFM., Ménchengladbach

I

1. Immer hat der Mensch um die Siinde gewufit. Wenn das Siindenbewuftsein
auch nicht immer geklart war, so war es doch immer da und zumeist von einer ele-
mentaren Stirke. Mit grofiem Ernst rangen die heidnischen Religionen in Sithn-
opfern und Entsiindigungsriten darum, den Menschen von der driickenden Last der
Siinde zu befreien. Uberwiltigend ist der Kampf, den der griechische Mensch in den
Tragodien um das dunkle Geheimnis der Schuld fihrte.

Aber erst die Offenbarung hob den Schleier von dieser gefahrlichen Wirklich-
keit des menschlichen Lebens. Die Siinde stammt, so zeigte sie, aus der Urschuld des
ersten Menschen Adam. Threm Wesen nach ist sie Frevel an Gott. Aus diesem Wis-
sen heraus flehte der alttestamentliche Fromme unaufhérlich zu Gott um Erlo-
sung von der Siinde: ’

In deiner Giite, o Golt, erbarme dich meiner!
Ir. deiner grofien Erbarmung nimm meine Siinden hinweg!
Wasche ganz von mir ab meine Schuld!

Uon meiner Siinde reinige mich!

Denn meine Frevel erkenne ich wohl.

Meine Schuld steht mir allzeit vor Augen.
Gegen dich, gegen dich nur hab ich gefehlt.
Was vor dir bose war, das tat ich,

So dafl du gerecht in deinem Urteil dich zeigst,
Rein dastehst in deinem Geridhte.

Sieh doch, ick bin in Siinde geboren.

In Schuld empfing meine Mutter mich schon.

Entsithn mich mit Ysop! Dann werde ich rein.
Wasch midh! Dann werde ich weifler als Schnee.”
(Ps. 51, U. 3—9)t

Dann kam Jesus Christus. Sein Kreuzestod war die deutlichste Aussage iiber die
Siinde, die Aussage Gottes selber. Wenn Gottes Sobn fiir die Siinde sterben muf,
dann ist die Siinde eine todbringende Macht. Wenn sein Leiden so furchtbar war,
dann enthillt das die unausdenkbare Katastrophe des Menschen in der Schuld. Das
Kreuz Christi macht offenbar, dafl es keine groflere Not und kein tieferes Elend
gibt als die Siinde.

Aber Jesus Christus kam nicht, um diese Aussage iiber die Siinde zu machen,
sondern um sie zu vernichten. Das war ein einmaliger und aufregender Anspruch,
der den Protest der Schriftgelehrten hervorrief: ,Wie kann der so reden? Er listert.
Wer kann Siinden nachlassen als nur einer, Gott?“ (Mk 2, 7). Jesus kam als der

1 Zitiert nach der Bibelausgabe ven Eugen Henne. Paderborn 1934.



Bewiltigt der moderne Mensch die Siinde? 21

Erloser von der Siinde, als die Antwort des Himmels auf das Flehen der Menschen
um die Reinigung des Herzens. Mit vollkommener Sicherheit, ohne das geringste
Schwanken, beginnt Jesus seine Tatigkeit mit der Vergebung der Siinden. Und er
erklart ausdriicklich, dal sein Tod die Kraft der Siindentilgung besitze: ,Das ist das
Blut meines Bundes, das fiir viele zur Vergebung der Siinden vergossen wird“ (Mt
26, 28). Gewif} hatte sich die heidnische Welt im Labyrinth ihrer Mysterienreligi-
onen verirrt, und das jitdische Volk war in seiner Gesetzesfrommigkeit einen falschen
Weg gegangen, aber ihr urspriingliches Anliegen war doch echt gewesen: sie ver-
langten nach Entsithnung und Heiligung. Im Tode Christi war dieses Anliegen er-
fiillt.

Seitdem klammerte sich der Mensch in seiner Siindennot an Jesus. Das Kreuz
brachte ihm seine Siinde zum Bewufltsein, es ersparte ihm nichts, es sagte ihm dent-
lich: ,Das und das hast du getan. Du bist ein Siinder.’ Aber es sprach nicht nur ein
Wort der Verurteilung, sondern auch ein Wort des Erbarmens, es schenkte seliges
Verzeihen. Von den Tagen der Urkirche iiber die Zeit des Mittelalters hin bis heute
lebte der Christ in der gesegneten Spannung: einerseits in dem bedriickenden Be-
wubtsein, ein Siinder zu sein, anderseits in dem Vertrauen schenkenden Wissen um
Gottes Gnade. Es seien nur einige Verse aus dem ,Dies irae‘ angefiihrt, die das zum
Ausdruck bringen:

~Konig schrecklicher Gewalten Milder Jesus, wollst erwéigen,
Frei ist Deiner Gnade Schalten: Dafl Du kamest meinetwegen,
Gnadengquell, laf§ Gnade walten! " Schleudre mir nicht Fluch entgegen.

Bist mich suchend miid gegangen, Seufzend steh ich schuldbefangen
Mir zum Heil am Kreuz gehangen, schamrot gliihen meine Wangen,

Mog dies Miihn zum Ziel gelangen. Lafl mein Bitten Gnad erlangen.

Sdzuldgebeugt 2 dir ich schreie,
Tief zerknirscht in Herzensreue,
Sel’ges Ende mir verleihe“®.

2. Wenn wir aus dieser Welt eines starken Siindenbewuftseins heraustreten
und uns in unserer Zeit umsehen, dann kann die Gleichgiltigkeit des modernen
Menschen gegenitber der Siinde erschiittern. ,Da haite irgendeiner im neunzehnten
Jahrhundert®, schreibt Bruce Marshall in seinem Buche ,Das Wunder des Mala-
chias“s, ,das Geriicht aufgebracht, ... ., die Siinde sei keine Siinde, und seither war
mit den Leuten auf gar keine Weise und iiberhaupt nicht mehr auszukommen.
Tanzgelegenheiten, ein Babylon neben dem anderen, und nichtsnutzige, ein bifichen
mit den Augen zwinkernde junge Méadchen hatte es immer gegeben ... Aber neuer-
dings, wenn sie siindigten, sagten die Leute, sie titen recht und jeder konne be-
anspruchen, so unmoralisch zu sein wie alle anderen.“ Mit dem Irgendeinen, der
im neunzehnten Jahrhundert das Geriicht aufgebracht habe, die Stinde sei keine

t Zitiert nach dem Romischen Mefibuch in der Ubersetzung von Anselm Sdhott.
3 Jakob Hegner Verlag, Kéoln und Olten 1952, S. 40.



22 Notker Krautwig

Siinde, meint Marshall wohl Friedrich Nietzsche, der den Appell an die Menschen
richtete: ,Schaffen wir den Begriff der Siinde aus der Welt“4, Nietzsche erklirte die
Siinde fiir ,ein jiidisches Gefiihl und eine jidische Erfindung“s. Er machte sich iiber
dic Siinde lustig und erzdhlte folgende Geschichte: ,Ein Heiliger war unter die
Gliubigen geraten und kounte ihren bestindigen Hafl auf die Siinde nicht mehr
aushalten. Zuletzt sagte er: ,Gott hat alle Dinge geschaffen, nur die Siinde nicht:
was Wunder, dafi er ihr nicht gewogen ist? — Aber der Mensch hat die Siinde ge-
schaffen — und er sollte dies sein einziges Kind verstofien, blof} weil es Gott, dem
Groflvater der Siinde, mif}fillt! Ist das human? Alle Ehre dem, dem Ehre ge-
bithrt! — aber Herz und Pflicht sollten doch zuerst fir das Kind sprechen — und zu
zweit erst fur die Ehre des Grof3vaters!*“¢

Wenn wir uns auch an der blasphemischen Ironie Nietzsches stofien, so bringt sie
doch klar zum Ausdruck, dafl der moderne Mensch entschlossen ist, den Glauben an
die Siinde aufzugeben. Und er hat seitdem nicht nur den Glauben an die Siinde auf-
gegeben, sondern weithin sogar das Bewufitsein der Siinde verloren. Ob nun André
Gide in seinen ,Nourritures” erkldrt: ,Nathanael, ich glaube nicht mehr an die
Siinde“?, oder Kafka in seinem Werk ,Der ProzeR“ den Herrn Josef K. die Siinde
nicht mehr finden 1aflt, deren eine unbckannte Macht ihn anklagt, oder, um bei jiin-
geren Autoren zu bleiben, Georghiu in seinem Roman ,,25 Uhr® schreibt: ,Sogar die
Siinde haben die Abendlinder auf eine einzige Dimension gebracht. Sie haben sie
auf Null reduziert. Ich kénnte sogar sagen: sie wissen nichts mehr von ihr“8, oder ob
der Hollinder Ouwendijk in seinem Roman ,Das geschindete Antlitz* den un-
gldubigen Arzt zu seinem christlich gebliebenen Bruder das Wort sprechen 1afls: ,Thr
habt Zug.um Zug die Siinde entwertet*?, immer wird es deutlich, dal der moderne
Mensch sein Siindenbewufitsein schon weithin verloren hat und es immer mehr zu
verlieren scheint.

Es liefle sich dagegen einwenden, daf doch gerade heute so viel iiber Siinde ge-
sprochen und diskuticrt werde. Das ist zweifelsohne der Fall. Aber auch das ist
ein Zeichen dafiir, daf} das Stindenbewufltsein zerfdllt, denn was man diskutieren
muf, ist keine selbstverstindliche Wirklichkeit mehr. Noch viel weniger ist es ein
Zeichen von Neubesinnung, dafl das Wort Siinde Biicher und Filme so aktuell und
anziehend macht. Das TWort Sindc mag modern geworden sein, aber gerade das
macht die Entleerung des Sindenbewufitseins offenbar. Das Wort Siinde besagt
keine gefihrliche Realitit mehr, sondern ist ein billiges Lockmittel geworden, das
Sensationen erotischer und sexueller Art verspricht. Und wenn wir schon keinen an-
-deren Beweis hidtten, dann wiirden es Vernehmungsprotokolle und Gerichtssitzun-
gen dartun, dafl das Gefiihl fir die Siinde fehlt oder doch weitgehend geschwicht
ist; das gilt selbst flir Grausamkeitsdelikte und Sittlichkeitsverbrechen schlimmster
Art. Das Wort Siinde wird als ein religidses Einschitchterungsmittel betrachtet, das
die Kirche zum Bangemachen benutzt, oder als ein nichtiger Popanz, mit dem sie

4 Morgenrote. Kroner, Bd. 73, S. 172.

5 Die frohliche Wissenschaft. Kroner, Bd. 74, S. 146.

& Morgenrdte. Kroner, Bd. 78, S. 71.

7 Zitiert nach ,Stimmen der Zeit“, 76 (1950/51) Heft 9, S. 176.
8 Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1950, S. 321.

9 Warendorf 1950, S. 67.



Bewdltigt der moderne Mensch die Siinde? 23

das Tor zum irdischen Paradies versperren méchte, damit die Menschen den Weg
zum himmlischen Paradies beschreiten. So aber bekommt das Wort Siinde immer
mehr den Charakter des Komischen, es wird zu einer éiberholten Merkwirdigkeit, zua
seiner mittelalterlichen Bezeichnung fir einen Wochenendausflug mit einer Schau-
spielerin, mit der man nicht verheiratet war“, wie Marshall diese Auffassung
ironisiert1®,

Auf jeden Fall hilt der moderne Mensch nichts mehr oder doch nicht mehr sehr
viel von der Siinde.

II.

Nach dieser allgemeinen Darstellung des Sachverhalts soll jetzt im einzelnen zu-
ndchst die Frage erortert werden: Erkennt der heutige Mensch die Sinde?

1. Augustinus hatte sich mit der intellektuellen Freudigkeit des antiken Menschen
auch dem Problem der Sinde gestelit; er schrieb in seinen Bekenntnissen: ,Ich
forschte, was die Siinde sei und fand in ihr kein Wesen, nur die Verkehrtheit des
Willens, der sich vom hochsten Wesen, von dir, o Gott, zur Niedrigkeit gewendet,
herausgeworfen hat seine Eingeweide (Sir 10, 10) und nun sich drauflen blaht“11,
Der Mensch, den Gott fiir sich geschaffen hat, der Gott gehort, wendet sich von Gott
ab; das ist die Siinde, das mysterium iniquitatis. Dafl die Emp6rung gegen Gott das
‘Wesen der Siinde sei, driickt Guardini mit den Worten aus: ,Im letzten wiederholt
die Siinde den alten Angriff Satans: Sie ist der grausig sinnlose und doch bis in die
Woaurzel erregende Versuch, Gott abzusetzen, Gott herunterzuziehen, Gott zu zer-
stéren“12,

Es handelt sich hier um Bemiihungen, die Stinde, von der Augustinus sagt,
daf} sie ,kein Wesen“ habe, doch noch irgendwie rational einzufangen, sie zu defi-
nieren und in Begriffen darzustellen. Zweifelsohne ein berechtigtes und ein not-
wendiges Bemithen der Theologie, die sich als Wissenschaft ihrer Objekte speku-
lativ bemichtigen will. Dennoch diirfen wir nicht dbersehen, dafl es neben und vor
dieser rational begrifflichen Erkenntnis der Siinde eine Erfahrung der Siinde gibt,
die sich im religidsen Akt vollzieht. Daher das beriihmte Wort Anselms, das trotz
der auch von ihm versuchten Wesensbestlmmung der Siinde die tiefere Weis-
heit lebendiger Erfahrung wiedergibt: ,Nondum considerasti quanti ponderis sit
peccatum®. ,Du hast noch nicht bedacht, wie schwer die Sinde wiegt“13. Diese Er-
fahrung geschieht immer dann, wenn der siindige Mensch an die Heiligkeit Goites
gerat.

Deutlich zeigt sich das an all den Menschen der Schrift, denen in Jesus Christus
die Heiligkeit Gottes aufleuchtete. Simon Petrus ,fiel vor Jesus auf die Knie und -
sagte: Herr, geh fort von mir, denn ich bin ein siindiger Mensch“ (Lk 5, 8). Die
offentliche Stnderin ,brachte ein Alabastergefaff mit Salbol, trat weinend hinter
seine Fille und fing an, seine Fifle mit ihren Trinen zu benetzen und mit den
Haaren ihres Hauptes zu trocknen. Dann kiflte sie seine Fiile und salbte sie mit
Salbol® (Lk 7, 871.). Der Zéllner ,Zachidus aber stand da und sagte zam Herrn:

10 Das Wunder des Malachias, a. a. O, S. 15.

1 7. Buch, Kap. 16.

12 Der Herr. Werkbund-Verlag, Wiirzburg 1940, S. 153.
13 Cur Deus homo, I, 21, PL 158, 39.



.24 Notker Krautwig

Sieh, o Herr, die Hilfte meines Vermégens gebe ich den Armeén, und sollte ich je-
manden ibervorteilt haben, erstatte ich es vierfach* (Lk 19, 8). Jesus erzihlt das
Gleichnis vom Zéllner im Tempel, den Gottes Heiligkeit derart traf, dafl er ,nicht
einmal wagte, die Augen zum Himmel zu erheben, sondern an seine Brust schlug
und sagte: O Gott, sei mir Siinder gnadig® (Lk 18, 13). '

Jedesmal ist es ein erschittterndes Geschehen, wenn der religiése Mensch vor der
Heiligkeit Gottes das furchtbare Geheimnis der Siinde erfihrt, wenn ihm erschau-
dernd klar wird, dafl er selber nicht heilig, dal er befleckt und unrein ist, daf} er
nicht zu Gott und zur Welt Gottes gehort, dafl er ein Aussdiziger und Ausgestoflener,
ein Verlorener ist, dem Elend, der Schande, der Vernichtung und dem Tode iiber-
antwortet, und das alles in einem viel schlimmeren Sinne, als diese Worte in einem
rein irdischen Verstdndnis besagen. Nur so konnen wir die Siindenangst, die Siin-
dennot und den Schrecken vor der Siinde begreifen, der so manchen Frommen an-
treibt, der die todliche Kilte in der Gottferne spiirt, die ihm Schaudern und Ent-
setzen einflofit, der die Qual und Bedrangnis erfdhrt, die der Zorn Gottes schafft,
der sich gegen den Siinder und die Siinde stellt. Verzweiflung tber die Siinde ist
nicht das Zeichen fiir eine Uberreizung und Pervertierung des religidsen Lebens,
sondern ‘das wirkliche Erlebnis der Siinde, die nur dem religiosen Menschen ihr
~wahres Gesicht zeigt. Was der klarste und einleuchtendste Begriff von der Siinde
nicht vermitteln kann, das wird dem religiosen Menschen zur Erfahrung, wenn er
sich in der Begegnung mit dem heiligen Gott seiner Siinde bewufit wird.

2. Von eigentlicher Siindenangst und Siindennot weif der heutige Mensch nichts
mehrioder doch nicht mehr sehr viel. Ein Erschrecken und Erschaudern vor der
Siinde diirfte ihm fast ganz unbekannt sein. Die Siinde schafft ihm kaum noch Qual.
Er erfihrt’ das Geheimnis der Siinde nicht mehr im religiésen Akt, in der Begeg-
nung mit dem heiligen Gott. Gewifi, auch der heutige Mensch weifl um Dinge, die
;man‘ nicht tut oder zum wenigsten nicht tun sollte. Man soll keine Polizei-, Zoll-
oder Steuervorschriften verletzen, keine Gesetze ibertreten, nicht gegen Sitte und
Konvention verstofien. Das pafit sich nicht und schadet nur; es ist ein Fehler, eine
Dummbheit, eine Unkorrektheit und Unschicklichkeit oder dhnliches. Es schafft Kon-
flikte mit den Michten und Gewalten dieser Erde, die zurecht oder unrecht Re-
spekt und Beachtung fordern. £s macht den Menschen mit sich selber uneins, mit
dem Gesetz in der eigenen Brust oder dem anerzogenen Ehrenkodex. Das alles hat
und kennt der heutige Mensch; es sind allenfalls die sdkularisierten Uberbleibsel der
Stinde. Aber die Siinde selber kennt der heutige Mensch gar nicht mehr oder kaum
noch. Siinde als mysterium iniquitatis, Siinde als Widerspruch und- Gegensatz zum
heiligen Gott, Siinde als Greuel und Befleckung der Seele, die den Menschen unheil
und unheilig machen, ist ihm unbekannt.

Besteht diese Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Siinde auch bei den christlichen Men-
schen? Gewifl, wir Christen sprechen viel von der Siinde. In unseren Andachtsiibun-
gen und Gebeten ist viel von der Siinde die Rede. Das ist durchaus verstindlich,
denn die Tatsache der Siinde und damit zusammenhéingend die Erlosung von der Siinde
stehen im Mittelpunkt unseres christlichen Glaubens. Dennoch werden wir, wenn wir
iiber diese Frage nachdenken, das unangenehme Gefiihl nicht los, dafl auch bei uns
hier etwas nicht stimmt. Auch wir nehmen die Siinde zu leicht, sie hat auch bei uns
weithin nicht mehr den Ernst einer Sache, bei der es auf Leben und Tod geht. Die



Bewiltigt der moderne Mensch die Siinde? 25

Siinde ist uns zu wenig ein Greuel, wir entsetzen uns zu wenig vor der Siinde, sie be-
reitet uns zn wenig Not und Qual. Statt den blof ,negativen‘, so wirden wir das
ausdriicken, wenden wir uns doch lieber den ,positiven’ Gegebenheiten unseres
Glaubens zu. Der disteren mittelalterlichen Sindenfrémmigkeit ziechen wir die
hehre und erhabene Feier der Liturgie vor. Nicht das Buflsakrament, sondern die
heilige Eucharistie ist der tiefste Ausdruck christlichen Lebens. Der verklirte Herr
steht uns niher als der gekreuzigte Erloser. Wir sind lieber Gotteskinder als reu-
miitige Siinder. Uber alldem vergessen wir, dafl das eine ohne das andere nicht
sein kann, dafl jedes fiir sich allein genommen eine Verzerrung des christlichen Le-
bens bedeutet.

Woher kommt diese Schwichung des Siindenbewufltseins auch bei uns Christen?
Auch wir Christen besitzen nicht mehr in ausreichendem Mafle die religiése Lebens-
kraft, um die Siinde vor das Antlitz Gottes zu tragen. Nur in der Begegnung mit dem
heiligen Gott erkennen wir die Siinde so, wie sie ist. Das Mysterium der Siinde, die
Siinde als Unheiligkeit — Unheiligkeit nicht im ethischen, sondern im religiésen
Sinn verstanden — wird nur im religiosen Geschehen sichtbar.

Es ist nun immer so, dafl dann, wenn das religiése Leben schwach wird und zu
einer tiefen Gottbegegnung nicht mehr fihig ist, das Antlitz Gottes verschwindet
und das Gesetz in den Vordergrund tritt. Gewif gehért das Gesetz als Ausdruck
des Willens Gottes zu jedem religiésen Leben hinzu, aber es ist nur ein Teilfaktor,
der dann unfruchtbar und gefihrlich wird, wenn er sich aus der Ganzheit des
religiosen Lebens isoliert und sich verselbstindigt. Vor einem verselbstandigten Ge-
setz aber wird die Siinde als Gesetzesiibertretung empfunden, wihrend nur vor der
Heiligkeit Gottes die Stinde Unheiligkeit bedeutet. Die Siinde richtet sich dann
nicht mehr primédr und unmittelbar, so wird es wenigstens empfunden, gegen die
Person des heiligen Gottes, sondern unmittelbar gegen das Gesetz und erst in ent-
fernter und mittelbarer Weise gegen Gott, insofern nimlich der religiose Mensch
weif}, da Gott es ist, der hinter dem Gesetz steht, dafl er es tréigt und sanktioniert.

Als Gesetzesiibertretung nun 4Bt sich die Siinde rational betrachten. Die Ab-
weichung vom Gesetz und der Grad der Abweichung lassen sich verstandesmifig
genau feststellen. Es setzt sich das rational erfalbare Moment, das in jeder Siinde
ist, einseitig durch auf Kosten einer religiosen Betrachtungsweise der Siinde. Die
Siinde wird zu einem Begriff, zu einem Ding an sich, mit dem man intellektuell han-
tieren kann, iiber das sich abstrakt reden 1a88t. Es kommt zu einer rationalen Ver-
harmlosung und legalen Verknécherung der Siinde, welche die Siinde nicht als Un-
heiligkeit im religiésen Sinn, sondern als Gesetzesiibertretung im juristischen Sinn
sicht. An Stelle des erfahrenen Mysteriums der Siinde tritt der erfafite Begriff der
Siinde, der iiber die Gefahrlichkeit der Siinde groRartig hinwegtiuschen kann, so
dafi eine rationale Bewiltigung der Siinde fiir eine religiése gehalten wird.

Wir werden es zugeben miissen, dafl wir Christen gewif§ viel von der Siinde
wissen. Wir definieren die Siinde, wir unterscheiden sie nach ihrer Art, beurteilen
sie nach ihrer Schwere. Wir messen, wigen und zihlen die Siinde, wir katalogisie-
ren und schematisieren sie, um sie dann sorgfiltig sortiert, nach Materien geordnet
und korrekt erklirt ins Bufisakrament zu tragen. Nichts gegen diese Ordnung und
Korrektheit, aber sie allein und fiir sich genommen geniigen nicht und sind nicht
das Entscheidende. Wir erleiden die Siinde zu wenig, sind zu wenig gepackt von



26 Notker Krautwig

unserer Schuld, wir spiiren zu wenig das Gericht Gottes, das in jeder Siinde {iber
uns gehalten wird. Wir gehen auf die Siinde mit Formeln angelernten Wissens los,
statt ihrer Wirklichkeit, die alle Begriffe sprengt, inne zu werden. Wir rationalisie-
ren, ethisieren und legalisieren die Siinde und verfalschen so ihren primir religidsen
Charakter. Siinde aber ist an erster Stelle nicht Unsittlichkeit und Ungesetzlichkeit,
sondern Unheiligkeit. Sie richtet sich primir gegen den heiligen Gott, der uns als.
Siinder blofistellt. Vor einer unpersonlichen Norm aber und einem abstrakten Ge-
setz konnen wir uns unmoglich im eigentlichen Sinn als Siinder empfinden. Die
Sinde in ihrer eigentlichen Wirklichkeit als mysterium iniquitatis enthiillt sich dem
siindigen Menschen nur vor dem heiligen Gott.

IIL

Mit diesen Uberlegungen sind wir an die Frage gekommen: Bewaltigt der
moderne Mensch die Sinde?

1. Wenn sich dem religiésen Menschen vor dem heiligen Gott das Geheimnis sei-
ner Siinde enthiillt, dann mochte er sich vor Gott verbergen, dann wiinscht er sich
weg von Gottes Angesicht. Er kann Gott nicht anschauen, er kann vor ihm nicht be-
stehen. ,Herr, gehe weg von mir, denn ich bin ein siindiger Mensch.“ Aber nun er-
fihrt er auch das andere, dafl er nimlich gerade jetzt nicht weg kann von Gott, dafl
er jetzt Gott nétiger hat denn je, daf nur Gott ihm noch zu helfen vermag. Jetzt
offnet sich ihm ein neues Geheimnis Gottes: seine Barmherzigkeit. Gottes Gnade ist
jetzt fir ihn wichtiger als alles auf der Welt. Sie zieht ihn an mit nnwiderstehlicher
Kraft und unaussprechbarer Stfle. Sie ist die Rettung, das Bad der Wiedergeburt,
der Weg in die Freiheit. Es gibt keinen anderen Weg, von Schuld und Siinde frei
zu werden, als der iiber Gottes gnadiges Erbarmen. Siinden vergeben kann nur

Gott.

Doch damit allein ist es nicht getan. Das bloRe Anschauen der Barmherzigkeit
Gottes gentigt nicht. Die Gnade Gottes ist fiir den siindigen Menschen zunichst nur
eine Moglichkeit, freilich die einzige Moglichkeit, von seiner Siinde frei zu werden.
Die Gnade, die Gott anbietet, will angenommen werden. Jesus beschreibt einmal
sehr genau, was Gott vom Siinder will; es ist im Gleichnis vom verlorenen Sohn.
Folgendes sagt er von ihm. Zunichst: ,Er ging in sich® (Luk 15, 17). Sodann: ,Er
machte sich auf und ging zu seinem Vater” (Lk 15, 18). Schliefilich: ,Der Sohn sprach
zum Vater: Vater, ich habe gesiindigt wider den Himmel und vor dir, ich bin nicht
mehr wert, dein Sohn zu heiflen® (Lk 15, 21). Die religiése Bewiltigung der Siinde
verlangt also, dafl der Mensch sich zunichst seiner Sinde stellt, dafl er sie als Siinde
und als seine Stinde erkennt und anerkennt. Das zweite ist, dafl der Mensch selber
umkehrt, dafl er sein siindiges Wesen darangibt, in Demut sich auf den Heimweg
zu Gott macht und in buflfertiger Gesinnung bereit ist, Tagelohnerdienste im Hause
seines Vaters zu verrichten. Das dritte ist, daf er vor Gott ohne Vorbehalte und
Winkelziige ein wahres Bekenntnis seiner Siinde ablegt und nur noch seine Gnade,
sein Verzeihen und sein Erbarmen erbittet.

Das ist der Weg, den ungezihlte religidse Menschen gegangen sind, auf dem sie
ihre Siinden bewdltigt haben. Es ist der einzig mogliche Weg, um von der Siinde



Bewiiltigt der moderne Mensch die Siinde? 27

frei zu werden. Nur dieser Weg schenkt den Kufl des Vaters, der allein Siinden zu
tilgen vermag!4.

2. Wie ist es nun beim modernen Menschen? Da der moderne Mensch die Siinde
immer weniger im religiésen Verstindnis als Unheiligkeit empfindet, ist er auch im-
mer weniger geneigt, den religidsen Weg der Rechtfertigung in Reue, Bufle und
Siindenbekenntnis zu gehen, er ist immer weniger geneigt, sich zu bekehren. Er sucht
an der Hirte des religiosen Lebens vorbeizukommen, er will es anders machen, er
mochte es leichter haben. Indem er die Stinde immer mehr sakularisiert und sie im-
mer mehr nur noch als Verstofl gegen ein abstraktes Gesetz und als Verletzung einer
unpersonlichen Sittennorm sieht, wird die Sinde fiir ihn immer mechr cine faf}-
bare und ihm zugéngliche Gegebenheit. Wihrend die Siinde als mysterium iniqui-
tatis aller blof menschlichen Bewiltigung trotzt und nur Gott von ihr befreien
und erldsen kann, wird sie fiir den Menschen jetzt erreichbar. Damit, daf der Mensch
die Siinde als Gesetzesiibertretung und Verletzung der Sittennorm unter immer
stirkerem Ausschluf} des religicsen Faktors rationalisiert, entzieht er die Siinde Gott
und bekommt sie in seine Gewalt; er kann iiber sie verfiigen. Freilich ist damit
. noch nicht gesagt, dafl dem modernen Menschen das auch gelingt. Tatsichlich ge-
lingt es thm nicht, und es wird ihm nie gelingen, weil die Siinde, da sie sich gegen
Gott richtet, nur auf religiésem Wege und mit religiésen Mitteln ubcrwundcn wer-
den kann. Siinden vergeben kann nur Gott allein.

Was macht aber nun der moderne Mensch mit der Siinde, wie sucht er sich von
ihr zu befreien? Denn die Siinde ist doch nun einmal da; die Siinde ist eine Tat-
sache. Irgendwie mufl auch der moderne Mensch mit ihr fertig werden.

a) Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, daf er in sich gehe, dafl er sich der
Siinde stelle, sie als Stinde erkenne und als seine Siinde anerkenne. Gerade dem
aber weicht der moderne Mensch aus. Er will von der Siinde als Siinde nichts wissen.
Er sucht die Stinde aufzulésen. Er giefit die Sidure rationalen Denkens iiber sie aus
und sucht sie irgendwie zum Verschwinden zu bringen. Der moderne Mensch baga-
tellisiert die Siinde, er verharmlost, verniedlicht, verkleinert sie auf alle mégliche
Weise. Er beldchelt und bespéttelt sie so lange, bis er sie nicht mehr ernst zu

~ nchmen braucht. Die Siinde wird nach solchen Bemiithungen dann allenfalls als eine
Dummbheit, als eine Torheit, als ein Fehler, als eine Schwiche erscheinen, die man
gewi bedauvern kann, die aber nicht tragisch zu nehmen sind, weil sie fiir den
Menschen keine wirkliche Gefahr bedeuten. Der Siinde ist der Stachel genommen.
So scheint es wenigstens.

Auf anderein Wege kommt der Mensch zum gleichen Ziel. Er erklart das Gift
der Siinde zu einem Energeticum, das er zur Lebenssteigerung brauche. Er schmiickt
dic Siinde, macht sie grof}, schén und anziehend. Er beansprucht die Siinde als sein
gutes Recht, weil sic sein Leben bereichere, es spannungsvoll, interessant und lust-
voll mache. Er behauptet sogar die Notwendigkeit der Siinde als Durchgangsstadiom
zur Entfaltung seiner Personlichkeit, zur Integrierung aller Anlagen, die sonst zum
Schaden des Ganzen verdringt wirden und als unverarbeitete Krafte thr Un-
wesen in der Seele tricben. Nach dieser Umfalschung der Siinde in ein Lebens-

14 Notker Krantwig: Die Reue als Tat und Gnade, in- Geist und Leben 22 (1949) 101—110..
Ebendort: Die Gefdhrdung und Erneuerung des Bufisakramentes 24 (1951) 18—25.



28 Notker Krautwig

. elixier, das ihm notwendig sei wie die Vitamine, glaubt der Mensch seiner Siinde
sorgloser gegeniibertreten, das ldstige Schuldgefithl auf Unkenntnis der Zusammen-
hange oder auf den EinfluB einer falschen Erziehung zuriickfithren zu konnen.

Schliefllich versucht der heutige Mensch die Siinde dadurch los zu werden, daf} er
sie einfach auf die Seite schafft. Er versteckt die Siinde, verdeckt, vergifit nnd iber-
sieht sie. Er schiebt sie ins Unterbewufite ab. Auf diese Weise kann es ihm gelingen,
die Siinde fiir sein aktuelles Bewufltsein zum Verschwinden zu bringen, bis er tat-
sachlich nichts mehr von ihr weiff, wie Herr Josef K. in Kafkas Roman ,Der Prozef*
von seiner Siinde nichts mehr wuflte.

Es ist nicht zu iibersehen, dafl der moderne Mensch gewaltige Anstrengungen
macht, mit der Siinde fertig zu werden. Er stellt ganze Industrien in den Dienst die-
ser Aufgabe. Beglickt legt er jedes Buch aus der Hand, zufrieden verlafit er jeden
Film und schmunzelnd und begeistert — je nachdem — beklatscht er jedes Schau-
spiel, das diese Aufgabe erfiillt, der Siinde etwas von ihrer Gefihrlichkeit zu neh-
men. Und dennoch bleibt immer der unauflésbare Rest, und gerade dieser ist es,
der das Wesen der Sande ausmacht, der religiose Kern der Siinde. Nein, der moderne
Mensch bewiltigt die Siinde nicht.

b} Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, dafl er sich aufmache und zu seinem
Vater gehe, dafl er sich bereit erklire, Taglohnerdienste im Hause seines Vaters
zu tun. In Reue, Demut und Bufle soll der Mensch umkehren und seine Siinden vor
das Antlitz des heiligen Gottes tragen. Aber eben das will der moderne Mensch
nicht. Er will nicht von Gott als schuldig befunden werden, als siindhaft und un-
heilig, denn dann miifite er tatsdchlich den harten Weg der Umkehr in Reue, De-
mut und Bufie beschreiten. Soweit er iiberhaupt noch religiose Anspriiche stellt, wie
man das nennt, ist er allenfalls bereit, sich ein Kind Gottes heiflen zu lassen. Das
klingt gut und scheint keine weiteren besonderen Anstrengungen in sich zu schliefen.
Aber der moderne Mensch will kein reumiitiger und buflfertiger Siinder mehr sein.
Das wire ein Abgleiten ins siindenselige Mittelalter. Vielleicht ist er bereit, heim-
zukehren und manches andere zu machen, aber er will sich nicht bekehren. Er will
sich zum Mabhle des Vaters niederlassen so, als ob nichts passiert wire.

Was tut aber der Mensch, um sich vor Gott unschuldig hinzustellen? Er schiebt
die Uerantwortung fiir die Siinde ab. Es gibt nicht wenige Menschen, auch Christen,
die diesen Weg gehen. Und es ist nie schwer, einen Siindenbock zu finden, wenn man
ihn finden will und finden muf}. So macht der Mensch fiir seine Siinde die Situation
haftbar, in der er lebt. Er sagt: Meine Lage ist so schwierig, so einmalig und so
aussichtslos, dafl mir nur der Weg in die Siinde iibrigbleibt, dafl die Siinde fiir mich
zwangsldufig ist. Mein Gewissen entbindet mich von aller Schuld in Beriicksichti-
gung der besonderen Lage und der aufergewdhnlichen Umstéinde, in denen ich mich
befinde. Fiir mich kann keine sogenannte objektive, von der Sache her gegebene
Beurteilung mafgebend sein, meinem Sonderfall wird nur das personliche Gewissen
gerecht, das jeden Einzelfall immer wieder neu entscheidet. Wenn ich auch siindige,
50 bin ich doch nicht schuldig.

Natiirlich bleibt es nicht bei diesem Siindenbock allein. Je nach Maglichkeit und
Notwendigkeit werden andere gefunden. In der Ehe etwa ist es der andere Ehe-
partner. Im kirchlichen Leben ist es der Priester. Er sei, so sagt man, zu weltfremd



Bewdltigt der moderne Mensch die Siinde? ‘29

und wirklichkeitsfern, er verstiinde den modernen Menschen nicht und urteile ohne
Sachkenntnis. Ja, selbst die Kirche kann zum Siindenbock gemacht werden. Sie atme
zu wenig den Geist der Liebe Christi und richte ein hartes und starres Gesetz auf,
sie fordere ohne Riicksicht auf die menschliche Natur, sie verlange Unmégliches.

Statt schlicht und demiitig sich seiner Siinde zu stellen, in Reue und Bufle den
Weg der Umkehr zu gehen und die Verantwortuug fiir sie auf sich zu nehmen,
straubt sich der moderne Mensch, er schiebt die Verantwortung ab, um sich den har-
ten Weg der Reue und Bufle zu ersparen. Er will es leichter und billiger haben. Er
bewiltigt die Siinde nicht.

¢) Jesus hatte vom verlorenen Sohn verlangt, dafl er vor dem Vater bekenne:
»Vater, ich habe gesiindigt wider den Himmel und vor dir, ich bin nicht mehr wert, dein
Sohn zu heiflen.” Viele moderne Menschen sind zu diesem Bekenntnis bereit, sogar
— nach Ausweis der moderneu Literatur — iiberlaut bereit, aber sie liefern sich -
damit Gott nicht einfach aus. Thr Bekenntnis ist zwar eifrig, aber im tiefsten doch
nicht ehrlich und echt; es ist nicht chne Vorbehalt. Sie machen den stillen Vorbe-
halt, daf sie fiir die Siinde nicht eigentlich zur Rechenschaft gezogen werden konnen,
weil die Siinde einfach zum korkreten Menschsein gehire, das ein gefallenes
Menschsein sei. So kommt das Bekenntnis der Siinde zu unbeschwert und behend
iiber ihre Lippen, um iiberzeugen zu konnen. Ja, sie tun beinahe so, als ob sie Gott
mit ihrem freimiitigen Gestandnis ®inen Dienst erwiesen und einen Gefallen taten.
Der kluge Mensch glaubt wieder einmal, Gott iiberlistet zu haben.

Er sagt: Gewif habe ich gesiindigt, das streite ich nicht ab, im Gegenteil: ich stehe
dazu. Ich habe gefehlt und Schuld auf mich geladen. Aber sind wir denn nicht alle
Stinder? Gehort die Siinde nicht einfach zu unserem Menschsein auf dieser Erde, zu
unserem Christenstand in dieser Weltzeit? Sagt nicht sogar die Schrift: , Wenn wir
sagen, wir hatten keine Siinde, tduschen wir uns selbst und die Wahrheit ist nicht
in ans“ (1 Jo 1, 8). Aber das ist ja gerade das Grofie, dal dennoch die Siinde nicht
das entscheidende und letzte Wort in unserem Leben hat, sondern Gottes Gnade.
Mag unsere Schuld auch noch so grof sein, im Grunde hat es nicht viel auf sich, denn
Gottes Gnade ist immer noch grofler. Ja, je elender und siindhafter wir Menschen
sind, um so mehr wird Gott Gelegenheit geboten, das Licht seiner Barmherzigkeit
iiber uns lenchten zu lassen, um so sieghafter darf er sein Erbarmen walten lassen.

Der Fehler, den der Mensch begeht, und das dialektische Kunststiick, das er zu-
wege bringt, bestehen darin, dal aus der Tatsdchlichkeit der Siinde eine Notwen-
digkeit gemacht wird. Nicht der Mensch siindigt, sondern seine Natur, zu der das
Siindersein in der konkreten Situation gehort. Die Natur aber heilt Gott durch
seine Gnade allein, des Tuns des Menschen bedarf es dazu nicht. Wenn aber der
Sinde Naturhaftigkeit zukommt, dann besitzt sie damit Notwendigkeit, dann hort
die Verantwortlichkeit fiir die Siinde und damit die Sinde selbst auf. Wenn die
Siinde nicht mehr frei gesetzte Tat des Menschen wider Gott ist, dann ist die Siinde
auch keine Siinde mehr, und dann — und darum geht es eigentlich — braucht der
Mensch auch nicht mehr den demiitigen und harten Bulweg der Umkehr zu gehen.

Auf diese Weise nimmt der Mensch Gottes Erbarmen vorweg, das ihm erst auf
die Metanoia seines Herzens hin geschenkt werden soll. Er will das Gewand der Kind-
schaft dem Vater aus der Hand nehmen und es sich selber anziehen, ohne das Ver-
zeihen des Vaters zu erbitten und abzuwarten. Er setzt Gottes Gnade voraus, und



30 Notker Krautwig

er nimmt sie, wann und wie er sie braucht. Es ist ein Betrug an Gottes Barmherzig-
keit, dafl der Mensch frei Giber sie verfiigen will, dafl er sich ihrer nach Belieben
bedient. Er nimmt das Gnadenpotential Gottes in eigene Verwaltung, um dadurch
die Siinde ohne Kostcn und ohne Opfer los zu werden. Der Mensch will an der Be-
schneidung des Herzens vorbeikommen, die nie ohne Schmerzen vor sich geht. Er
will von der Siinde frei werden, ohne sich zu bekehren. Der moderne Mensch be-
waltigt die Stinde nicht.

Wenn cin Mensch seine Siinde richtig, d. h. religios bewdltigt, wenn er seine
Siinde und sich als Stnder erkennt, wenn er sie in Reue, Demut und Bufle zu Gott
tragt, sie ihm bekennt und um seine Gnade und um sein Erbarmen bittet, wenn er
spricht: ,Gott, sei mir Sunder gnidig* und ,Vater, ich habe gesiindigt wider den
Himmel und vor dir: ich bin nicht mehr wert, dein Sohn zu heiflen®, dann geht er
gerechtfertigt nach Hause, dann darf er sich zum Mabhle niederlassen. Das ,gerecht-
fertigt nach Hausc gehen® und das ,sich zum Mahle niederlassen® bedeuten aber
nicht etwa nur eine verinderte Richtung des menschlichen Denkens und Wollens,
sondern ein in der Gnade Gottes gegrindeter Neuanfang des Lebens. Es ist nicht
ein Vorgang blof} psychischer Art, sondern ein genuin religioses, gnadenhaftes Ge-
schehen, in dem Gottes schopferische Tat dén Menschen neu macht, ihn heilt und
heiligt. Der Mensch lebt nicht mit der alten Siinde weiter nur in veranderter Ge-
sinnung, sondern ohne Siinde als neuer Mensch in vollkommener Unschuld des
Herzens. Er hat die Sunde, indem er sie und sich selbst dem Erbarmen Gottes
iiberlie}, richtig bewaltigt. Er ist von ihr frei, sie hat keine Macht mehr iiber ihn.
Sie kann ihm nichts mehr anhaben, ihn nicht mehr zerstoren. Ein neues Leben
liegt vor dem gerechtfertigten Menschen offen. :

Dem heutigen Menschen will ein solcher Neuanfang seines Lebens nicht mehr
gelingen. Die Lage diescs Menschen beschreibt der franzosische Schriftsteller Camus
mit folgenden Worten: , Was in der Welt, in der wir heute leben, am meisten auf-
fallt, ist in erster Linie und allgemein gesprochen, daf die meisten Menschen (aus-
genommen die Glanbigen irgendwelcher Art) keine Zukunftsmoglichkeit sehen ...
Die Welt scheint von blinden und tauben Kraften regiert, die weder die warnenden
Rufe noch die Ratschlige noch das Flehen héren. Ein Leben ohne Zukunftsaussich-
ten und ohne fortschrittliche Entwicklung ist ein Hundeleben. Die Menschen meiner
Generation . . . leben je linger, je mehr ein Hundeleben“15. Die tiefere Ursache fiir
die Unmaglichkeit, das Leben neu zu beginnen, ist die Nichtbewaltigung der Sinde.
Sie ist der Grund fiir die Verwesung und Zersetzung, die von Vertretern der Mo-
derne so oft schockierend krafl dargestellt wird. Man mag zu Mannern wie Picasso,
Sartre, Camus stehen, wie man will, man wird ihnen zugeben miissen, daf sie in der
Schilderung der Lage weithin recht haben. Der ,Verlust der Mitte“ (Sedlmayr) hat
unserem Leben Sinn, Mafl und Ordnung genommen. Unser Menschenbild ist ver-
zerrt und entstellt, so wie Picasso es darstellt. Das Leben ist hoffnungslos, ein Le-
ben ,bei geschlossenen Tiiren®, wie Sartre es beschreibt. ,Die Pest® ist gekommen,
die ein Mensch wie Camus mii der besseren Witterung des Kiinstlers friiher wahr-
nimmt als die anderen.

Zeichnen wir mit einigen wenigen Strichen die Welt des heutigen Menschen, der
die Siinde nicht bewaltigt und deshalb nicht zu einem Neuanfang seines Lebens

15 Zitiert nach: Der christliche Sonntag IV (1952) 413.



Bewé‘ltigt der moderne Mensch die Siinde? 31

kommt. Mit der Siinde, dem Abfall von Gott, ist der Mensch in eine grenzenlose
Ichhaftigheit geraten. Das ist das erste. Nachdem sich der Mensch von Gott abge-
sondert hat — Siinde ist immer Absonderung —, sucht er egoistisch nur noch sich
selbst, seinen Nutzen, seinen Vorteil, seine Ehre. Er bldht sich auf, er renom-
miert, und ist doch bei sich selbst nicht gliicklich. Das zweite ist die mit dieser Ich-
haftigkeit gegebene Beziehungslosigkeit. Der moderne Mensch isoliert sich. Die
Welt wird enger, und die Menschen werden sich immer ferner. Der Mensch ver-
liert immer mehr das Verhiltnis zum anderen, Er ist impotent geworden fiir die
Liebe. In der Unfahigkeit, zu lieben und sich lieben zu lassen, wie es Eliot in
seiner Komodie ,Die Cocktail Party“ darstellt, driickt sich die Siinde des heutigen
Menschen vielleicht am deutlichsten aus, denn mangelnde Liebe ist die Wurzel aller
Siinde. So ist die Welt des heutigen Menschen trotz allem dagegen sprechenden
Schein eng, grau, gespenstisch und schemenhaft. Die beiden genannten Faktoren
fithren zum dritten und erkliren es: Den modernen Menschen hat ein Gefiihl des.
Ausgeliefertseins gepackt. Er lebt in der Not der Angst — nicht mehr im Vertrauen
der Liebe —, einer Angst, die sich in ungezahlten Formen duflert: in Hemmung und
Verschlossenheit, im Gefiihl der Unfihigkeit und Minderwertigkeit, der Ohnmacht
und Verzweiflung, der Ude, Leere und Langeweile, die durch einen Massenkonsum
von Amiisement und eine Flucht in die Arbeit verdeckt werden.

In einem Roman wird von dem englischen Premierminister Gladstone erzihlt:
~Wenn ein junger Besucher die schiichterne Bemerkung wagte, ein Romanschrift-
steller miisse alles begreifen konnen, ihn an Madame de Staéls Wort ,Alles ver-
stehen, ist alles verzeihen® erinnerte, schiittelte Gladstone den Kopf und sagte:
,StumpfenSieThr Gefiihl fiir die Siinde nicht ab‘“16. Selbst ein nichtchristlicher Schrift-
steller wie Thomas Mann erklart einmal, dafl ,die Kenntnis der Siinde ¢ine Vor-
bedingung der Erlésung® seil?’. Der heutige Mensch muf ein neues Verhaltnis zur
Siinde gewinnen. Das ist der Anfang: er mufl sich der Siinde stellen und sie wieder
ernst nehmen. Anders gibt es keine Heilung und keinen Ausweg aus seiner Ver-
lorenheit.

18 André Maurois, Benjamin Disraeli. Fischer Biicherei. 1952. S. 206.
17 Der Zauberberg. S. Fischer Verlag Stodkholm 1939. Aus dem Vorwort S. XXV.






