»Siehe dieses Herz!” .

Prolegomena zu einer Theologie der Herz-Jesu-Uerehrung

Von Karl Rahner S.J., Innsbruck

In den kommenden Wochen wird wieder die Gestalt des leidenden Herrn den
Gang unseres liturgischen und personlichen religiésen Lebens bestimmen. Der Ge-
heimnisse dieser Zeit sind so viele und ihre Fiille ist so unfaflbar, dafl die Kirche
einzelne von ihnen — die den Sinn der Passion besonders deutlich machen —
herausgreift und im Laufe des Jahres noch einmal vor uns hinstellt. Dazu gehort auch
das Geheimnis des gedffneten und sich verblutenden Herzens des Herrn. Es ist das
verborgenste aller Geheimnisse der Passion, ihrer aller eigentlicher Quellgrund. Es
kann darum kaum besser bezeichnet werden als durch eines jener Worte, die zum
Grundbestand der menschlichen Sprache gehdren und die ein unsagbares Geheimnis
stammelnd sagbar zu machen versuchen. Nur der Liebende vermag das Wort ,Herz“
verstehend auszusprechen, und nur wer liebend dem gekreuzigten Herrn verbunden
ist, weifl, was gemeint ist, wenn vom ,,Herzen Jesu“ gesprochen wird. Aber auch das
Wort ,Herz“ selbst wieder 6ffnet dem Liebenden neue Wege fiir seine Liebe, die
nie genug lieben kann. So sei denn einmal von diesem Wort die Rede. Es mage uns
den Zugang in das blutende und sich verstromende Herz des Herrn erschliefien.

Ich spreche mit Bedacht vom ,,lort“ Herz, nicht vom Begriff. Natiirlich ist nicht
blof der duflere Laut allein gemeint, der ja in den verschiedenen Sprachen ver-
schieden lautet. Aber das Wort, das uns beschiftigen soll, hat es gerade an sich, daf§
in seinem Inhalt das Leibhaftige, Gestalt- und Bildhafte des Wortes und Begriffes
betont werden mufl. Und da wir Menschen immer in Begriffsworien denken und
nicht in wortlosen Begriffen und mit diesen sogar — diesseits aller bild- und wort-
losen Mystik — getreu dem geschriebenen Wort Gottes, dem fleischgewordenen
Wort des Wortes Goltes, uns Heil wirken miissen, so darf auch hier immer gleich
vom Wort, nicht vom Begriff gesprochen werden.

Es gibt Worte, die teilen, und solche, die einen, Worte, die das Ganze auflésend
erkliaren, und solche, die beschworend auf einmal dieses Ganze der hinhorchenden
Person (nicht nur seinem Intellekt) herbeibringen, Worte, die man nur kiinstlich her-
stellen und willkiirlich definieren kann, und solche, die man empfangt, die immer
schon waren, die uns erhellen und nicht wir sie, die Macht iiber uns haben, weil sie
Geschenk Gottes und nicht Geméchte der Menschen sind. Es gibt Worte, die abgren-
zen und isolieren, und solche, die ein einzelnes Ding transparent machen auf die
Unendlichkeit aller Wirklichkeit hin, Worte, die deutlich sind, weil sie geheimnis-
los flach, Worte, die dunkel sind, weil sie das iiberhelle Geheimnis der ansgesagten
Dinge rufen, Worte, die dem Kopf geniigen, weil man mit ihnen sich der Dinge be-
machtigen kann, und solche, die dem Herzen entspringen, das verehrt und anbetet
vor dem Geheimnis, das uns iiberwiltigt, Worte, die ein Kleines erhellen, indem sie
nur einen Teil der Wirklichkeit belichtend aussparen, und solche, die uns weise
machen, indem sie das Viele in eins zusammenténen lassen. Die beschworend einen-
den, die Wirklichkeit uns allererst herbeirufenden, sich unser bemichtigenden,
herzentspringenden, rihmenden, geschenkten Worte mochte ich Urworte nennen.



»Siehe dieses Herz!* . 33

Die anderen konnte man die verfertigten, technischen Nutzworte nennen. Natiirlich
kann man die Worte nicht ein fiir allemal in diese zwei Arten einteilen. Die Ein-
teilung spricht eher vom Schicksal der Worte, als dafl sie von vornherein diese in
zwei von jeher getrennte Klassen einteilte.

Es gibt zahllose Worte, die, je nachdem sie der Mensch gebraucht, von der einen
zur anderen Art auf- oder (meist) herabsteigen. Wenn der Dichter das Wasser ruft
oder Sankt Franziskus, meint er mehr und Umfassenderes, als wenn der Chemiker
sein H.O, das Wort erniedrigeund, , Wasser* nennt. Man kann fiir das Wasser, dem
die Seele des Menschen gleicht, nicht H.O schreiben. Das Wasser aber, das der
Mensch sieht, das der Dichter preist und mit dem der Christ tauvft, ist nicht eine
poetische Hinauf-Preisung des Wassers des Chemikers, als ob dieser der wahre Rea-
list wire, sondern das , Wasser® des Chemikers ist ein eingeengtes, technifiziertes
und sekundires Derivat des Wassers des Menschen; im Wort des Chemikers ist ein
Urwort schicksathaft — in einem Schicksal, das das einer Menschheit von Jahr-
tausenden enthdlt — herabgesunken zu einem technischen Nutzwort und hat bei
diesem Sturz mehr als die Hilfte seines [nhalts verloren.

Herz ist ein solches Urwort. Man darf von vornherein nicht an es herantreten mit
dem abgeblendeten, einengenden Verstand des Anatomen, als ob er zunichst seinen
Sinn zu bestimmen hitte und man hochstens nachtraglich sich dariiber unterhalten
kénnte, ob man einen solchen Sinn hinterdrein noch ,poetisch” oder ,,metaphorisch®
oder sonstwie iibertragend aufwerten kénne. Dieses Wort entstand nicht in der Er- °
fahrung des Anatomen (auch nicht des Primitiven), sondern in der Erfahrung des
Menschen. Es ist ein Urwort. Man kann es nicht definieren, nicht aus bekannteren
Worten zusammensetzen, weil es eine urspriingliche Einheit und Ganzheit meint. Es
kommt darum auch in allen Sprachen vor undsgehért zum Urschatz der Rede des
Menschen. Es gehért zu den Worten, in denen der Mensch immer schon die ober-
llichliche Alltagserfahrung (auch -die der Anatomie und der rein physiologischen
Koérperempfindungen) tiberstiegen hat, ohne abstrakt zu werden und das leibhaft
Greifbare zu verlieren. Es gehort zu den Worten, in denen der Mensch das Geheim-
nis seiner Existenz, um sich selber-wissend, aussagt, ohne dieses Geheimnis aufzu-
l6sen. Wenn der Mensch sagt, dafi er ein Herz hat, hat er eines der entscheidenden
Geheimnisse seines Daseins sich selber gesagt. Denn wenn er so redet, dann meint
er sich als den einen, um sich wissenden Gauzen, ruft er die Einheit seines Daseins,
die vor der Scheidung zwischen Leib und Seele, Tat und Gesinnung, Auflerem und
Inwendigem liegt, ruft er das Urspriingliche im echten Sinn dieses Wortes, das-
jenige, in dem die Vielfalt der menschlichen Wirklichkeit noch morgendlich eins ist,
dasjenige, in dem, wie Hedwig Conrad-Martius sagt, das ganze (konkrete) Wesen
des Menschen, wie es sich in Seele, Leib und Geist gebiert, auseinanderfaltet und ver-
strémt, in eins genommen und gefaflt wird (und bleibt), gleichsam zentral ver-
knotet und befestigt ist.

Diese urspriingliche, Ursprung gebende und das Entsprungene in einem haltende
Einheit des Menschen ist nun eine personale Einheit, also eine um sich wissende,
sich wagende und frei entscheidende, eine antwortende und sich selbst — in Liebe
— aussagende oder sich versagende. Sie ist der Punkt, wo der Mensch an das Ge-
heimnis Gottes grenzt, der Punkt, wo der Mensch im eigenen Ursprung aus Gott, als
dessen Partner, diesem entweder sich selbst, in der urspriinglichen Einheit sich selber



34 Karl Rahner

entspringend, wiedergibt, oder sich IHM frevelnd versagend und nach unten ge-
~ richtet stiirzt in die eigene Leere seiner Verdammnis. Herz ist das geschenkte und
doch geschichtlich ereignishafte Seiende, als welches der Mensch sich selber versteht
und in die Taten seines Lebens so hinaussagt, dafl er sich und den anderen doch ver-
schwiegen und sein Name nur dem einen Gott bekannt bleibt. Ein Herz hat so eigent-
lich nur der Mensch. Denn Gott, der nur Gott ist, ist die Einheit, die sich selber in
ewiger Selbigkeit besitzt und bewahrt, ohne sich lassen zu miissen, um sich zu finden.
Die Engel vollziehen zwar ein ihnen vorgegebenes Dasein, aber sie blicken dabei sich
selber an und schopfen ihre Taten wissend in den eigenen Ursprung hinein. Der
Mensch aber geht aus und von sich weg, er mufl sich im Fremden, das er getan und
erlitten hat, selbst vollziehen, und kann nur so, in diesem anderen, wegschauend von
sich, seines Ursprungs, seiner Einheit inne werden. Und solchen Ursprung, dem das
Fremde wahrhaft entstrémt und der nur im anderen sich selber hat, nennt man das
Herz. Die Tiere bleiben sich selber ewig fremd, und ihr eigener Ursprung weif§
nicht von sich, sondern nur um das Fremde, mit dem sie umgehen, indem sie selbst
sich schon immer vergessen haben. Darum also ist Herz ein Urwort des Menschen,
vom Menschen und iiber den Menschen gesagt und ihn allein rithmend. Sagt man
dieses Wort von Gott und dem Engel, dann iibertragt man, was urspriinglich beim
Menschen allein zu Hause ist.

Darum ist das Wort in einem vorziiglichen Sinn ein Urwort: wenn der Mensch
alles bei seinem Namen zu rufen bestimmt war, wenn er so lichtend und liebend
das Fremde, dem er begegnet, zu seinem bewuflten Wesen erlost, dann wird er in
solcher Begegnung seiner selbst bewufit und im anderen sich selbst begegnend er-
fahrt er, dafl er ein Herz hat. Er begegnet dem anderen, um eben dies zu begreifen
und zu tun. Und wird so erst, was er ist und sein soll, wenn er fragt: wem gehérst
Du, mein Herz?

Seine urspriingliche Mitte als des einen und ganzen nimmt also der Mensch ein,
wenn er wirklich versteht, was er mit dem Wort ,Herz® sagt. Man kann also nicht
fragen, ob ein Muskel oder ein Geistiges gemeint sei, wenn vom Herzen die Rede
geht. Denn fragt man so, so ist man schon in der Frage aus jenem einen Ursprung
des ganzen Menschen weggeriickt, den gerade das Herz meint. Man kann dann nur
noch — miihsam ein urspriinglicheres Begreifen nachtraglich und zu spat wieder
einholen wollend —— in der Antwort wieder zu verkniipfen suchen, was die Frage,
schon falsch gestellt, auseinander gerissen hatte. Haupt z. B. ist weder Kopf noch
Geist, Antlitz weder Charakterziige noch blofl korperliches Gesicht, ist nicht deren
nachtragliche kiinstliche Verkniipfung, hergestellt von den Poeten, sondern die ur-
spriingliche Einheit, in der Wesen und Erscheinung, Wahrheit und ihr Schein, das
Innerste und das Auflerste, das Verlautbarte und der Laut noch eins sind. So ist es
auch mit anderen Urworten ganzmenschlicher Art. Fleisch z. B. ist biblisch nicht der
biologische Kérper und hinterdrein symbolisch vielleicht noch etwas dazu, sondern
der ganze Mensch, der im Geist Leib und im Leib Geist ist und beides nur in dem
einen, eben im Fleisch.

Und so ist es vor allem auch mit dem Wort Herz bestellt. Es ist ein Wort, das von
vornherein, nicht nachtréglich, quer liegt zu einer moglichen, aber letztlich nachtrig-
lichen Unterscheidung zwischen Leib und Seele. Weil sich diese Unterscheidung in
unserem reflexen abendlidndischen Erkennen hartnickig immer vordringt, geraten



»Siehe dieses Herz!*® ’ 35

~ wir in diesem reflexen Erkennen immer wieder vor die Frage, ob ein Herz physio-
logisches Organ des Leibes oder ,iibertragen” etwas Geistiges meine oder wie man
beides kombinieren konne, sei es, dafl man das eine oder das andere zum Ausgangs-
punkt macht fir eine solche Kombination. Aber die Frage ist falsch gestellt. Sowohl
wenn. man zundchst an das physiologische Herz denkt; denn der urspriinglich
redende, Urworte sagende Mensch ist von vornherein nicht beim blof physiologi-
schen Leib allein, sondern beim Menschen, — als auch, wenn man zuerst an das
» Geistige didchte und dieses nachtriglich durch das leibliche Herz symbolisierte; denn
" die Urworte reden vom Geistigen, das nur im Fleisch es selber ist, das nur in der Er-
. scheinung sein Wesen hat.

Man muf sich nur einmal dies klar machen: im konkreten Vollzug des Daseins
erfahren wir uns immer als den einen Menschen; nie haben wir den Geist oder den
Stoff je fiir sich allein. Wenn wir den Leib erfahren, haben wir den lebendigen Leib,
also — so konnte man fast sagen — die Seele in einem (sie natiirlich nur teilweise
ausdriickenden) raumzeitlichen Aggregatzustand erlebt. Und die hiochste Erkenntnis
des Geistes, in der dieser sich selbst antrifft, ist noch leibhaftig, geschehend in Bild,
Wort, im Klang und in der Gebdrde. Darum reden wir ja auch im Apostolischen
Glaubensbekenntnis nicht von der Visio beatifica, sondern von der Auferstehung
des Fleisches, und meinen damit das eine konkrete Heil des ganzen einen Menschen.
Und darum reden wir vom Herzen und nicht von einem Zentrum der geistigen Per-
son. Dieser eine ganze Mensch hat ndmlich ein Innen und Auflen, ein Urspriing-
liches und ein Entspringendes, einen Mittelpunkt und eine Peripherie, Hintergriindi-
ges und Vordergriindiges. Diese Dimensionalitit des einen Menschen, die disparat
liegt zu einem Unterschied zwischen Leib und Seele, erfihrt der Mensch in seinem
Daseinsvollzug unmittelbar. Das urspriingliche, hintergriindige, einheitstiftende In-
nen seiner einen Wirklichkeit (welches Innen noch ebenso leib-geistig eins ist wie er
im ganzen selber) nennt er eben Herz und er weif} so, dafl er ein Herz hat, bevor er
das erblickte, was der Anatom Herz nennt, und als er schaudernd dieses ,Herz“ zum
ersten Mal sah, blickte er auch dieses ,Herz“ an als die transparente Erscheinung
dieses eigentlichen Herzens, das er schon immer erfahren hatte, gewissermafien als
das sakramentale Zeichen der Gnade, ein Herz zu haben.

Das alles sei unklar, wird man sagen. Freilich. Ein teilendes und mosaikartig zu-
sammensetzendes Denken ist klarer und ubersichtlicher. Aber es ist nicht wahrer,
d. h. wirklichkeitsgesittigter. Ein Erkennen, das vor dem Geheimnis der Einheit in
der Vielfalt, des Wesens in der Erscheinung, des Ganzen im Teil und des Teils im
Ganzen steht und so Urworte spricht, die gerade dieses Geheimnis beschworen, ist
uniibersichtlich und dunkel, wie die Wirklichkeit selbst, die sich in solchen Worten
unser bemichtigt und in ihre uniibersehbaren Tiefen zieht. In solchen Urworten ist
Geist und Fleisch, Gemeintes und sein Symbol, Begriff und Wort, Sache und Bild
noch urspriinglich eins (was nicht heifit einfach dasselbe). Bliite, Nacht, Stern und
Tag, Wurzel und Quelle, Wind und Lachen, Rose, Blut und Erde, Knabe, Rauch,
Wort, Kufi, Blitz, Atem, Stille, solche und tausend andere Worte der urspriinglichen
Denker und der Dichter sind Urworte, und sic sind tiefer und wahrer als die abge-
wetzten Wortmiinzen des geistigen Alltagshandels, die man manchmal und gern
»klare Begriffe” nennt. In jedem solcher Urworte ist ein Stiick Wirklichkeit gemeint,
in dém uns geheimnisvoll ein Tor aufgetan wird in die unergriindliche Tiefe der



36 Karl Rahner

wahren Wirklichkeit iiberhaupt, es ist ein Wort, in dem der Ubergang vom Ein-
zelnen zum Unendlichen, die unendliche Bewegung schon zum Inhalt des Wortes
selber gehort. Wie kinnten solche Worte eindeutig definiert sein, wenn sie ja ge-
rade Worte der Grenziiberschreitung sind, an der irgendwo selbst unser Heil hingt?

... Sind wir viellcicht hier, wm zu sagen: Haus,
Briicke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster,
hochstens: Saule, Turm ... aber zu sagen, versteh’s,
0 zu sagen so, wie selber die Dinge niemals

innig meinien zu sein . . . (Rilke, Neunte Elegie)

Nur wer diese Verse des Dichters versteht, versteht, was wir mit Urworten
meinen. Und warum solche Worte mit Recht dunkel sein diirfen. Das freilich heifit
wieder nicht, dafl man seine eigene unklare Oberflichlichkeit nicht auch als Tiefsinn
mit solchen Urworten drapieren konne, oder dort unklar reden solle, wo man klar
reden kann. Das heifit nur, dafl die ersten menschlichen Begriffe eben den einen
Menschen widerspiegeln in seiner unaufhebbaren Einheit von Geist und Fleisch. Und
ein solches Wort ist Herz. Thm gebithrt schon im voraus dazu, dafl es in der Schrift
und in der Glaubensaussage der Kirche verwandt wird, die demiitige Ehrfurcht, die
der Mensch vor solchen Worten haben muf}, will er nicht hochmiitig blind an der
Oberfliche der Wirklichkeit stecken bleiben.

Zwei Bemerkungen seien dieser undefinierten Definition des Wortes Herz hinzu-
gefiigt. Einmal: Herz besagt nicht einfach schon Liebe. Diese inwendig-leibhaftige,
an das schlechthinnige Geheimnis grenzende Mitte des personalen Menschenwesens
kann ja nach der Schrift auch bése sein und der bodenlose Abgrund, in den der
Frevler hinabstiirzt, der sich der Liebe versagt. Das Herz kann liebeleer sein, und es
kann sehr peripher sein, was man noch immer Liebe nennen kénnte. Dafl das In-
nerste der personalen Wirklichkeit Liebe ist und die Liebe tatsichlich das Innerste,
das erfahrt der Mensch erst in der Erfahrung des Herzens des Herrn. ,Siehe, dieses
Herz, das die Menschen so sehr geliebt hat“, — dieser Satz ist kein analytischer
Satz, abgeleitet aus dem Begriff des Herzens, sondern das erschiitternde Ergebnis
der Erfahrung der Heilsgeschichte.

Sodann: von Herz, wie wir die mit diesem Urwort gemeinte Wirklichkeit zu deu-
ten suchten, ist die Darstellung des physiologischen Herzens Symbol, nicht Abbil-
dung, Darstellung im eigentlichen, photographischen Sinn. Aber kein willkiirliches
Symbol, kein konventionelles Zeichen, sondern ein echtes, urspriingliches Symbol,
ein Ursymbol. Wenn Leiblichkeit als solche, im Ganzen einer leibhaften Person ste-
hend, dieser Person nicht angefiigt ist, nicht deren Gefaf}, sondern deren — ja eben
— reale Leibhaftigkeit ist, in der all das, was diese Person urspriinglich ist, so er-
scheint, dafl ohne sie das Erscheinende selbst nicht wahrhaft in Vollendung wire,
was es zu sein hat, dann ist das leibliche Herz in diesem Sinn das innere, d. h. in
der symbolisierten Sache selbst stehende Symbol des Herzens der Person: Symbol,
das so zur gezeigten Wirklichkeit selbst gehort, wie der Leib zum Menschen, so hn-
lich dazu gehort, wie das sakramentale Zeichen zur sakramentalen Gnade: eines ist
nie ohne das andere, in einem ist das andere gegenwirtig, erst es selber, und doch
sind beide nicht einfach dasselbe. Weil aber ein materielles Bild des »Herzens“ eben
nur das physiologische Herz abbilden kann, dieses aber Symbol, nicht Abbildung des



»Siche dieses Herz!* 37

Herzens ist als der innersten Mitte des ganzen Menschen (nicht blo8 seiner ,Seele®!),
darum kann und soll diese Abbildung stilisiert sein, weil darum der Symbolcharak-
ter dieser Abbildung und ihres unmittelbaren Gegenstandes besser verlautbart wird,
als wenn diese Abbildung physiologisch moglichst richtig sein wolite.

Eine Frage bleibt noch zu beantworten, die auch noch zu diesen Prolegomena
zur Theologie der Herz-Jesu-Verchrung gehort, die Frage nach der subjektiven
Seite (wenn man so sagen will) dieses Wortgebrauchs von Herz. Dabei ist natiirlich
Herz gemeint zusammen mit dem anschaulichen Symbolbild des Herzens. Eine Ein-
wendung mag zunichst die gemeinte Frage verstandlich machen. Wenn wir bisher
versucht haben zu sagen, was mit Herz gemcint sei, warum kann man diese Er-
klirung nicht dazu benutzen, dieses Wort Herz — ach, wie abgegriffen und senti-
mental mag manchem dieses Wort vorkommen! — zu vermeiden und mit den
Worlen dieser Erklirung unmittelbarer von der gemeinten Wirklichkeit zu reden?
Gewif kann man, ja muff man auch so umschreibend von dieser Wirklichkeit reden
und kann nicht immer einfach Herz, Herz sagen. Alles Reden von meta-physischen
Dingen geschieht ja immer in einem kreisenden Wechseln der Worte, in der eine
lichte Finsternis die andere erhellen mufl. Denn wir reden ja selbst vom Seienden
noch mit anderen Worten, obwohl es kein Wort gibt, das iiber dieses Wort hinaus-
lige. Aber dann missen wir — die Endlichen in endlicher Rede — anhalten. Und
dann sagen wir, was wir am Anfang schon gesagt haben, und solche Worte sind
dann der Anfang und das Ende allen Redens zugleich.

Solche Urworte, die am Anfang und ebenso wieder am Ende allen Erklirens
stehen und stehen miissen, sind dann nur wie ein schiichternes Hindeuten auf das,
was wir schon am Anfang wufiten und wissen miissen, so dafl wir iiberhaupt nur er-
kliren und mitteilen konnten, weil der Redende und Horende schon immer wuflten,
wovon das Reden und das Horen geht. Solche Worte sagen nichts Neues, sondern
das ewig junge Alte, das unerschépflich ist, und dennoch: durch alles Erkliren wer-
den d.ese Urworte nicht eingeholt. Solche Worte diirfen darum nicht abstrakte, ver-
diinnte und ausgesparte Worte sein, sie miissen, sollen sie echter Anfang und echtes
Ende alles Redens sein, die Sache hinstellen in ihrer konkreten, leibhaftigen, fast
nervenhaft spiirbaren Eindeutigkeit und Gestalthaftigkeit, im Bild und in ihrem
leibhaftigen Anblick.

Und darum ist letztlich das Wort Herz unersetzlich und kann nicht durch abstrak-
tere Reden umgangen werden. Solch ein Wort steigt auf aus der Tiefe des leib-
haftigen Geistes, begleitet vom Schlag des eigenen Herzens, von seinem Stocken und
seinem unaufhdrlichen Gang, von der Erfahrung einer Mitte der geistdurchlebten
Leiblichkeit, solch ein Wort ist gleichsam immer auch realisierbar, wenn es ge-
sprochen wird. Es wandert darum durch die Sprachen aller Vélker, wie ein Archetyp
von Geschlecht zu Geschlecht, es steigt im Traum immer wieder empor aus den
Urgriinden des Menschen, dorther, wo alles noch in einem zusammen-ist. Die Dich-
ter konnen nicht anders reden, wenn sie des Geheimnisses des Menschen inne wer-
den und die Erfahrung des Lebens in ein paar Worte magisch beschwérend verdich-
ten. ,0O heilig Herz der Volker, o Vaterland® (Holderlin), ,Wer safl nicht bang
vor seines Herzens Vorhang“ (Rilke), ,hochaufschlagend erschliig uns das eigene
Herz" (Rilke), ,Uberzdhliges Dasein entspringt mir im eigenen Herzen“ (Rilke),
»mit tausendfacher Liebeswonne sich an mein Herz dringt Deiner ewigen Warme



38. ‘ Karl Rahner

heilig Gefthl, unendliche Schone“ (Goethe), ,was ruhst Du nicht, Du dunkles Herz*-
{Nietzsche), ,dafl williger mein Herz, vom siifflen Spiele gesittiget, dann mir sterbe*
(Holderlin), ,Herr, erbarme Du Dich meiner, daf mein Herz neu blithend werde*
{Brentano), so und tanfendfach dichten die Dichter das Dasein. Auch sie kénnen
nicht anders reden, weil es uniiberholbare Worte gibt. Man kann solche Worte
flach verstehen und sentimental. Aber man kann sie nicht ersetzen. Man soll sie
sparsam verwenden, zuchtvoll und keusch. Man soli sie nicht dort sagen, wo etwas
anderes gemeint ist. Aber sie bleiben unersetzlich. Und solch ein Wort ist: Herz.

Solange der Mensch ein Herz hat, wird er vom Herzen reden miissen mit eben
diesem Wort Herz. Also immer. Immer wird er, wenn er einfaltig und weise zu-
gleich sich aus der Vielfalt in den einen Ursprung zuriidrnft, vom Herzen reden.
Immer, wenn er die bleibende Essenz seiner Zeit in die Ewigkeit seines Daseins ein-
sammelt, wird er sagen, daf} er sie in die Wabe seines Herzens geborgen hat. Im-
mer, wenn er sich selber vom Grund her wegjagt, wird er sagen: ich schenke Dir
mein Herz. Immer, wenn er in die finsteren Abgriinde seines Daseins stiirzt, wird
ihm sein, als sei er gefangen in den Verlieflen seines toten und leeren Herzens. Im-
mer wird er schlicht singen: ,Geh aus mein Herz nnd suche Freud!* Immer wird er
scine Begnadigung rithmen als Ausgiefung des Heiligen Geistes in seinem Herzen.
Immer wird der Geschmihte sich dessen trésten, dafl Gott sein Herz sieht. Immer
wird man hoffen, dafl ,der Morgenstern endlich im Herzen anfgehen“ wird, immer
die selig preisen, die reinen Herzens sind, immer das Entsetzliche erfahren, daff das
Bése aus der Grube des Herzens quillt, und selig sein, dafl man das Gute im Herzen
bewahren kann, immer die lieben, die von Herzen verzeihen kénnen, immer danach
allein gerichtet werden, ob man aus ganzem Herzen geliebt hat, weil auf der Waage
Gottes nur die Herzen gewogen werden.

Wir sind nur in den Vorhdfen der Théologie der Herz- Jesu-Verehrung herum-
- gewandert. Aber man mufl wissen, was Herz meint und von welch unendlicher
Schwere das Wort Herz schon in sich ist, wenn man vom Herzen des Gottmenschen
sprechen und seine Gnade anbetend bekennen will. Erst dann kann man anfangen
zu sagen: ,Siehe dieses Herz!“ Erst dann kann uns aufgehen, was es bedeutet, wenn
wir die Botschaft horen: Gottes ewiger Logos hat ein menschliches Herz, er hat
sich selbst auf die Abenteuer eines menschlichen Herzens eingelassen, bis es durch-
bohrt von der Siinde der Welt ausgeronnen war, bis es die Vergeblichkeit und Ohn-
macht seiner Liebe am Kreuz ausgelitten hatte und damit das ewige Herz der Welt
geworden war. Seitdem ist das Wort Ierz nicht nur mehr ein Wort, das den Men-
schen in der Mitte seines Daseins trifft, sondern ein Wort, das im ewigen Preis Got-
tes selbst nicht mehr ansfallen kann und darin — mitten darin — aunch das Herz
eines Menschen meint. Viele Worte werden verstummen, weil das Gemeinte nicht
lohnen wird, dal man davon redet. Aber es gibt menschliche Worte, die, weil sie
menschliche Dinge meinen, eigentlich doch nur menschlich gesagt werden konnen.
Und wenn sie ein Menschliches meinen, das in Ewigkeit Gott selbst ist, dann sind
solche menschlichen Worte Worte der Ewigkeit, die die Menschen nie aufhéren
konnen zu sagen, hier und in Ewigkeit nicht. Und zu solchen Worten des irdischen
Anfangs und des ewigen Endes gchort das Wort, das Gott zu uns Menschen noch
in Ewigkeit sagen wird: ,Siche, dieses Herz, das die Menschen so sehr geliebt hat.“





