
•Siehe dieses Herz!" , 

Prolegomena zu einer Theologie der Herz-Jesu-Verehrung 

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck 

In den kommenden Wochen wird wieder die Gestalt des leidenden Herrn den 
Gang unseres liturgischen und persönlichen religiösen Lebens bestimmen. Der Ge- 
heimnisse dieser Zeit sind so viele und ihre Fülle ist so unfaßbar, daß die Kirche 
einzelne von ihnen • die den Sinn der Passion besonders deutlich machen • 
herausgreift und im Laufe des Jahres noch einmal vor uns hinstellt. Dazu gehört auch 
das Geheimnis des geöffneten und sich verblutenden Herzens des Herrn. Es ist das 
verborgenste aller Geheimnisse der Passion, ihrer aller eigentlicher Quellgrund. Es 
kann darum kaum besser bezeichnet werden als durch eines jener Worte, die zum 
Grundbestand der menschlichen Sprache gehören und die ein unsagbares Geheimnis 
stammelnd sagbar zu machen versuchen. Nur der Liebende vermag das Wort •Herz" 
verstehend auszusprechen, und nur wer liebend dem gekreuzigten Herrn verbunden 
ist, weiß, was gemeint ist, wenn vom •Herzen Jesu" gesprochen wird. Aber auch das 
Wort •Herz" selbst wieder öffnet dem Liebenden neue Wege für seine Liebe, die 
nie genug lieben kann. So sei denn einmal von diesem Wort die Rede. Es möge uns 
den Zugang in das blutende und sich verströmende Herz des Herrn erschließen. 

Ich spreche mit Bedacht vom •Wort" Herz, nicht vom Begriff. Natürlich ist nicht 
bloß der äußere Laut allein gemeint, der ja in den verschiedenen Sprachen ver- 
schieden lautet. Aber das Wort, das uns beschäftigen soll, hat es gerade an sich, daß 
in seinem Inhalt das Leibhaftige, Gestalt- und Bildhafte des Wortes und Begriffes 
betont werden muß. Und da wir Menschen immer in Begriffsworten denken und 
nicht in wortlosen Begriffen und mit diesen sogar • diesseits aller bild- und wort- 
losen Mystik • getreu dem geschriebenen Wort Gottes, dem fleischgewordenen 
Wort des Wortes Gottes, uns Heil wirken müssen, so darf auch hier immer gleich 
vom Wort, nicht vom Begriff gesprochen werden. 

Es gibt Worte, die teilen, und solche, die einen, Worte, die das Ganze auflösend 
erklären, und solche, die beschwörend auf einmal dieses Ganze der hinhorchenden 
Person (nicht nur seinem Intellekt) herbeibringen, Worte, die man nur künstlich her- 
stellen und willkürlich definieren kann, und solche, die man empfängt, die immer 
schon waren, die uns erhellen und nicht wir sie, die Macht über uns haben, weil sie 
Geschenk Gottes und nicht Gemachte der Menschen sind. Es gibt Worte, die abgren- 
zen und isolieren, und solche, die ein einzelnes Ding transparent machen auf die 
Unendlichkeit aller Wirklichkeit hin, Worte, die deutlich sind, weil sie geheimnis- 
los flach, Worte, die dunkel sind, weil sie das überhelle Geheimnis der ausgesagten 
Dinge rufen, Worte, die dem Kopf genügen, weil man mit ihnen sich der Dinge be- 
mächtigen kann, und solche, die dem Herzen entspringen, das verehrt und anbetet 
vor dem Geheimnis, das uns überwältigt, Worte, die ein Kleines erhellen, indem sie 
nur einen Teil der Wirklichkeit belichtend aussparen, und solche, die uns weise 
machen, indem sie das Viele in eins zusammentönen lassen. Die beschwörend einen- 
den, die Wirklichkeit uns allererst herbeirufenden, sich unser bemächtigenden, 
herzentspringenden, rühmenden, geschenkten Worte möchte ich Urworte nennen. 



•Siehe dieses Herz!" 33 

Die anderen könnte man die verfertigten, technischen Nutzworte nennen. Natürlich 
kann man die Worte nicht ein für allemal in diese zwei Arten einteilen. Die Ein- 
teilung spricht eher vom Schicksal der Worte, als daß sie von vornherein diese in 
zwei von jeher getrennte Klassen einteilte. 

Es gibt zahllose Worte, die, je nachdem sie der Mensch gebraucht, von der einen 
zur anderen Art auf- oder (meist) herabsteigen. Wenn der Dichter das Wasser ruft 
oder Sankt Franziskus, meint er mehr und Umfassenderes, als wenn der Chemiker 
sein H.O, das Wort erniedrigend, •Wasser" nennt. Man kann für das Wasser, dem 
die Seele des Menschen gleicht, nicht H2O schreiben. Das Wasser aber, das der 
Mensch sieht, das der Dichter preist und mit dem der Christ tauft, ist nicht eine 
poetische Hinauf-Preisung des Wassers des Chemikers, als ob dieser der wahre Rea- 
list wäre, sondern das •Wasser" des Chemikers ist ein eingeengtes, technifiziertes 
und sekundäres Derivat des Wassers des Menschen; im Wort des Chemikers ist ein 
Urwort schicksalhaft • in einem Schicksal, das das einer Menschheit von Jahr- 
tausenden enihält • herabgesunken zu einem technischen Nutzwort und hat bei 
diesem Sturz mehr als die Hälfte seines Inhalts verloren. 

Herz ist ein solches Urwort. Man darf von vornherein nicht an es herantreten mit 
dem abgeblendeten, einengenden Verstand des Anatomen, als ob er zunächst seinen 
Sinn zu bestimmen hätte und man höchstens nachträglich sich darüber unterhalten 
könnte, ob man einen solchen Sinn hinterdrein noch •poetisch" oder •metaphorisch" 
oder sonstwie übertragend aufwerten könne. Dieses Wort entstand nicht in der Er- 
fahrung des Anatomen (auch nicht des Primitiven), sondern in der Erfahrung des 
Menschen. Es ist ein Urwort. Man kann es nicht definieren, nicht aus bekannteren 
Worten zusammensetzen, weil es eine ursprüngliche Einheit und Ganzheit meint. Es 
kommt darum auch in allen Sprachen vor undj»gehört zum Urschatz der Rede des 
Menschen. Es gehört zu den Worten, in denen der Mensch immer schon die ober- 
flächliche Alltagserfahrung (auch die der Anatomie und der rein physiologischen 
Körperempfindungen) überstiegen hat, ohne abstrakt zu werden und das leibhaft 
Greifbare zu verlieren. Es gehört zu den Worten, in denen der Mensch das Geheim- 
nis seiner Existenz, um sich selber wissend, aussagt, ohne dieses Geheimnis aufzu- 
lösen. Wenn der Mensch sagt, daß er ein Herz hat, hat er eines der entscheidenden 
Geheimnisse seines Daseins sich selber gesagt. Denn wenn er so redet, dann meint 
er sich als den einen, um sich wissenden Ganzen, ruft er die Einheit seines Daseins, 
die vor der Scheidung zwischen Leib und Seele, Tat und Gesinnung, Äußerem und 
Inwendigem liegt, ruft er das Ursprüngliche im echten Sinn dieses Wortes, das- 
jenige, in dem die Vielfalt der menschlichen Wirklichkeit noch morgendlich eins ist, 
dasjenige, in dem, wie Hedwig Conrad-Martius sagt, das ganze (konkrete) Wesen 
des Menschen, wie es sich in Seele, Leib und Geist gebiert, auseinanderfaltet und ver- 
strömt, in eins genommen und gefaßt wird (und bleibt), gleichsam zentral ver- 
knotet und befestigt ist. 

Diese ursprüngliche, Ursprung gebende und das Entsprungene in einem haltende 
Einheit des Menschen ist nun eine personale Einheit, also eine um sich wissende, 
sich wagende und frei entscheidende, eine antwortende und sich selbst • in Liebe 
• aussagende oder sich versagende. Sie ist der Punkt, wo der Mensch an das Ge- 
heimnis Gottes grenzt, der Punkt, wo der Mensch im eigenen Ursprung aus Gott, als 
dessen Partner, diesem entweder sich selbst, in der ursprünglichen Einheit sich selber 



84 Karl Rahner 

entspringend, wiedergibt, oder sich IHM frevelnd versagend und nach unten ge- 
richtet stürzt in die eigene Leere seiner Verdammnis. Herz ist das geschenkte und 
doch geschichtlich ereignishafte Seiende, als welches der Mensch sich selber versteht 
und in die Taten seines Lebens so hinaussagt, daß er sich und den anderen doch ver- 
schwiegen und sein Name nur dem einen Gott bekannt bleibt. Ein Herz hat so eigent- 
lich nur der Mensch. Denn Gott, der nur Gott ist, ist die Einheit, die sich selber in 
ewiger Selbigkeit besitzt und bewahrt, ohne sich lassen zu müssen, um sich zu finden. 
Die Engel vollziehen zwar ein ihnen vorgegebenes Dasein, aber sie blicken dabei sich 
selber an und schöpfen ihre Taten wissend in den eigenen Ursprung hinein. Der 
Mensch aber geht aus und von sich weg, er muß sich im Fremden, das er getan und 
erlitten hat, selbst vollziehen, und kann nur so, in diesem anderen, wegschauend von 
sich, seines Ursprungs, seiner Einheit inne werden. Und solchen Ursprung, dem das 
Fremde wahrhaft entströmt und der nur im anderen sich selber hat, nennt man das 
Herz. Die Tiere bleiben sich selber ewig fremd, und ihr eigener Ursprung weiß 
nicht von sich, sondern nur um das Fremde, mit dem sie umgehen, indem sie selbst 
sich schon immer vergessen haben. Darum also ist Herz ein Urwort des Menschen, 
vom Menschen und über den Menschen gesagt und ihn allein rühmend. Sagt man 
dieses Wort von Gott und dem Engel, dann überträgt man, was ursprünglich beim 
Menschen allein zu Hause ist. 

Darum ist das Wort in einem vorzüglichen Sinn ein Urwort: wenn der Mensch 
alles bei seinem Namen zu rufen bestimmt war, wenn er so lichtend und liebend 
das Fremde, dem er begegnet, zu seinem bewußten Wesen erlöst, dann wird er in 
solcher Begegnung seiner selbst bewußt und im anderen sich selbst begegnend er- 
fährt er, daß er ein Herz hat. Er begegnet dem anderen, um eben dies zu begreifen 
und zu tun. Und wird so erst, was <er ist und sein soll, wenn er fragt: wem gehörst 
Du, mein Herz? 

Seine ursprüngliche Mitte als des einen und ganzen nimmt also der Mensch ein, 
wenn er wirklich versteht, was er mit dem Wort •Herz" sagt. Man kann also nicht 
fragen, ob ein Muskel oder ein Geistiges gemeint sei, wenn vom Herzen die Rede 
geht. Denn fragt man so, so ist man schon in der Frage aus jenem einen Ursprung 
des ganzen Menschen weggerückt, den gerade das Herz meint. Man kann dann nur 
noch • mühsam ein ursprünglicheres Begreifen nachträglich und zu spät wieder 
einholen wollend • in der Antwort wieder zu verknüpfen suchen, was die Frage, 
schon falsch gestellt, auseinander gerissen hatte. Haupt z. B. ist weder Kopf noch 
Geist, Antlitz weder Charakterzüge noch bloß körperliches Gesicht, ist nicht deren 
nachträgliche künstliche Verknüpfung, hergestellt von den Poeten, sondern die ur- 
sprüngliche Einheit, in der Wesen und Erscheinung, Wahrheit und ihr Schein, das 
Innerste und das Äußerste, das Verlautbarte und der Laut noch eins sind. So ist es 
auch mit anderen Urworten ganzmenschlicher Art. Fleisch z. B. ist biblisch nicht der 
biologische Körper und hinterdrein symbolisch vielleicht noch etwas dazu, sondern 
der ganze Mensch, der im Geist Leib und im Leib Geist ist und beides nur in dem 
einen, eben im Fleisch. 

Und so ist es vor allem auch mit dem Wort Herz bestellt. Es ist ein Wort, das von 
vornherein, nicht nachträglich, quer liegt zu einer möglichen, aber letztlich nachträg- 
lichen Unterscheidung zwischen Leib und Seele. Weil sich diese Unterscheidung in 
unserem reflexen abendländischen Erkennen hartnäckig immer vordrängt, geraten 



•Siehe dieses Herz!" 35 

wir in diesem reflexen Erkennen immer wieder vor die Frage, ob ein Herz physio- 
logisches Organ des Leibes oder •übertragen" etwas Geistiges meine oder wie man 
beides kombinieren könne, sei es, daß man das eine oder das andere zum Ausgangs- 
punkt macht für eine solche Kombination. Aber die Frage ist falsch gestellt. Sowohl 
wenn man zunächst an das physiologische Herz denkt; denn der ursprünglich 
redende, Urworte sagende Mensch ist von vornherein nicht beim bloß physiologi- 
schen Leib allein, sondern beim Menschen, • als auch, wenn man zuerst an das 
Geistige dächte und dieses nachträglich durch das leibliche Herz symbolisierte; denn 
die Urworte reden vom Geistigen, das nur im Fleisch es selber ist, das nur in der Er- 
scheinung sein Wesen hat. 

Man muß sich nur einmal dies klar machen: im konkreten Vollzug des Daseins 
erfahren wir uns immer als den einen Menschen; nie haben wir den Geist oder den 
Stoff je für sich allein. Wenn wir den Leib erfahren, haben wir den lebendigen Leib, 
also • so könnte man fast sagen • die Seele in einem (sie natürlich nur teilweise 
ausdrückenden) raumzeitlichen Aggregatzustand erlebt. Und die höchste Erkenntnis 
des Geistes, in der dieser sich selbst antrifft, ist noch leibhaftig, geschehend in Bild, 
Wort, im Klang und in der Gebärde. Darum reden wir ja auch im Apostolischen 
Glaubensbekenntnis nicht von der Visio beatifica, sondern von der Auferstehung 
des Fleisches, und meinen damit das eine konkrete Heil des ganzen einen Menschen. 
Und darum reden wir vom Herzen und nicht von einem Zentrum der geistigen Per- 
son. Dieser eine ganze Mensch hat nämlich ein Innen und Außen, ein Ursprüng- 
liches und ein Entspringendes, einen Mittelpunkt und eine Peripherie, Hintergründi- 
ges und Vordergründiges. Diese Dimensionalität des einen Menschen, die disparat 
liegt zu einem Unterschied zwischen Leib und Seele, erfährt der Mensch in seinem 
Daseinsvollzug unmittelbar. Das ursprüngliche, hintergründige, einheitstiftende In- 
nen seiner einen Wirklichkeit (welches Innen noch ebenso leib-geistig eins ist wie et 
im ganzen selber) nennt er eben Herz und er weiß so, daß er ein Herz hat, bevor er 
das erblickte, was der Anatom Herz nennt, und als er schaudernd dieses •Herz" zum 
ersten Mal sah, blickte er auch dieses •Herz" an als die transparente Erscheinung 
dieses eigentlichen Herzens, das er schon immer erfahren hatte, gewissermaßen als 
das sakramentale Zeichen der Gnade, ein Herz zu haben. 

Das alles sei unklar, wird man sagen. Freilich. Ein teilendes und mosaikartig zu- 
sammensetzendes Denken ist klarer und übersichtlicher. Aber es ist nicht wahrer, 
d. h. wirklichkeitsgesättigter. Ein Erkennen, das vor dem Geheimnis der Einheit in 
der Vielfalt, des Wesens in der Erscheinung, des Ganzen im Teil und des Teils im 
Ganzen steht und so Urworte spricht, die gerade dieses Geheimnis beschwören, ist 
unübersichtlich und dunkel, wie die Wirklichkeit selbst, die sich in solchen Worten 
unser bemächtigt und in ihre unübersehbaren Tiefen zieht. In solchen Urworten ist 
Geist und Fleisch, Gemeintes und sein Symbol, Begriff und Wort, Sache und Bild 
noch ursprünglich eins (was nicht heißt einfach dasselbe). Blüte, Nacht, Stern und 
Tag, Wurzel und Quelle, Wind und Lachen, Rose, Blut und Erde, Knabe, Rauch, 
Wort, Kuß, Blitz, Atem, Stille, solche und tausend andere Worte der ursprünglichen 
Denker und der Dichter sind Urworte, und sie sind tiefer und wahrer als die abge- 
wetzten Wortmünzen des geistigen Alltagshandels, die man manchmal und gern 
•klare Begriffe" nennt. In jedem solcher Urworte ist ein Stück Wirklichkeit gemeint, 
in de"m uns geheimnisvoll ein Tor aufgetan wird in die unergründliche Tiefe der 



36 Karl Rahner 

wahren Wirklichkeit überhaupt, es ist ein Wort, in dem der Übergang vom Ein- 
zelnen zum Unendlichen, die unendliche Bewegung schon zum Inhalt des Wortes 
selber gehört. Wie könnten solche Worte eindeutig definiert sein, wenn sie ja ge- 
rade Worte der Grenzüberschreitung sind, an der irgendwo selbst unser Heil hängt? 

.... Sind wir vielleicht hier , um zu sagen: Haus, 
Brücke, Brunnen, lor, Krug, Obstbaum, Fenster, 
höchstens: Säule, Turm ... aber zu sagen, versteh''s, 
o zu sagen so, wie selber die Dinge niemals 
innig meinten zu sein . .. (Rilke, Neunte Elegie) 

Nur wer diese Verse des Dichters versteht, versteht, was wir mit Urworten 
meinen. Und warum solche Worte mit Recht dunkel sein dürfen. Das freilich heißt 
wieder nicht, daß man seine eigene unklare Oberflächlichkeit nicht auch als Tiefsinn 
mit solchen Urworten drapieren könne, oder dort unklar reden solle, wo man klar 
reden kann. Das heißt nur, daß die ersten menschlichen Begriffe eben den einen 
Menschen widerspiegeln in seiner unaufhebbaren Einheit von Geist und Fleisch. Und 
ein solches Wort ist Herz. Ihm gebührt schon im voraus dazu, daß es in der Schrift 
und in der Glaubensaussage der Kirche verwandt wird, die demütige Ehrfurcht, die 
der Mensch vor solchen Worten haben muß, will er nicht hochmütig blind an der 
Oberfläche der Wirklichkeit stecken bleiben. 

Zwei Bemerkungen seien dieser Undefinierten Definition des Wortes Herz hinzu- 
gefügt. Einmal: Herz besagt nicht einfach schon Liebe. Diese inwendig-leibhaftige, 
an das schlechthinnige Geheimnis grenzende Mitte des personalen Menschenwesens 
kann ja nach der Schrift auch böse sein und der bodenlose Abgrund, in den der 
Frevler hinabstürzt, der sich der Liebe versagt. Das Herz kann liebeleer sein, und es 
kann sehr peripher sein, was man noch immer Liebe nennen könnte. Daß das In- 
nerste der personalen Wirklichkeit Liebe ist und die Liebe tatsächlich das Innerste, 
das erfährt der Mensch erst in der Erfahrung des Herzens des Herrn. •Siehe, dieses 
Herz, das die Menschen so sehr geliebt hat", • dieser Satz ist kein analytischer 
Satz, abgeleitet aus dem Begriff des Herzens, sondern das erschütternde Ergebnis 
der Erfahrung der Heilsgeschichte. 

Sodann: von Herz, wie wir die mit diesem Urwort gemeinte Wirklichkeit zu deu- 
ten suchten, ist die Darstellung des physiologischen Herzens Symbol, nicht Abbil- 
dung, Darstellung im eigentlichen, photographischen Sinn. Aber kein willkürliches 
Symbol, kein konventionelles Zeichen, sondern ein echtes, ursprüngliches Symbol, 
ein Ursymbol. Wenn Leiblichkeit als solche, im Ganzen einer leibhaften Person ste- 
hend, dieser Person nicht angefügt ist, nicht deren Gefäß, sondern deren • ja eben 
• reale Leibhaftigkeit ist, in der all das, was diese Person ursprünglich ist, so er- 
scheint, daß ohne sie das Erscheinende selbst nicht wahrhaft in Vollendung wäre, 
was es zu sein hat, dann ist das leibliche Herz in diesem Sinn das innere, d. h. in 
der symbolisierten Sache selbst stehende Symbol des Herzens der Person: Symbol, 
das so zur gezeigten Wirklichkeit selbst gehört, wie der Leib zum Menschen, so ähn- 
lich dazu gehört, wie das sakramentale Zeichen zur sakramentalen Gnade: eines ist 
nie ohne das andere, in einem ist das andere gegenwärtig, erst es selber, und doch 
sind beide nicht einfach dasselbe. Weil aber ein materielles Bild des •Herzens" eben 
nur das physiologische Herz abbilden kann, dieses aber Symbol, nicht Abbildung des 



•Siehe dieses Herz!" 37 

Herzens ist als der innersten Mitte des ganzen Menschen (nicht bloß seiner •Seele" !), 
darum kann und soll diese Abbildung stilisiert sein, weil darum der Symbolcharak- 
ter dieser Abbildung und ihres unmittelbaren Gegenstandes besser verlautbart wird, 
als wenn diese Abbildung physiologisch möglichst richtig sein wollte. 

Eine Frage bleibt noch zu beantworten, die auch noch zu diesen Prolegomena 
zur Theologie der Herz-Jesu-Verehrung gehört, die Frage nach der subjektiven 
Seite (wenn man so sagen will) dieses Wortgebrauchs von Herz. Dabei ist natürlich 
Herz gemeint zusammen mit dem anschaulichen Symbolbild des Herzens. Eine Ein- 
wendung mag zunächst die gemeinte Frage verständlich machen. Wenn wir bisher 
versucht haben zu sagen, was mit Herz gemeint sei, warum kann man diese Er- 
klärung nicht dazu benutzen, dieses Wort Herz • ach, wie abgegriffen und senti- 
mental mag manchem dieses Wort vorkommen! • zu vermeiden und mit den 
Worten dieser Erklärung unmittelbarer von der gemeinten Wirklichkeit zu reden? 
Gewiß kann man, ja muß man auch so umschreibend von dieser Wirklichkeit reden 
und kann nicht immer einfach Herz, Herz sagen. Alles Reden von meta-physischen 
Dingen geschieht ja immer in einem kreisenden Wechseln der Worte, in der eine 
lichte Finsternis die andere erhellen muß. Denn wir reden ja selbst vom Seienden 
noch mit anderen Worten, obwohl es kein Wort gibt, das über dieses Wort hinaus- 
läge. Aber dann müssen wir • die Endlichen in endlicher Rede • anhalten. Und 
dann sagen wir, was wir am Anfang schon gesagt haben, und solche Worte sind 
dann der Anfang und das Ende allen Redens zugleich. 

Solche Urworte, die am Anfang und ebenso wieder am Ende allen Erklärens 
stehen und stehen müssen, sind dann nur wie ein schüchternes Hindeuten auf das, 
was wir schon am Anfang wußten und wissen müssen, so daß wir überhaupt nur er- 
klären und mitteilen konnten, weil der Redende und Hörende schon immer wußten, 
wovon das Reden und das Hören geht. Solche Worte sagen nichts Neues, sondern 
das ewig junge Alte, das unerschöpflich ist, und dennoch: durch alles Erklären wer- 
den dxse Urworte nicht eingeholt. Solche Worte dürfen darum nicht abstrakte, ver- 
dünnte und ausgesparte Worte sein, sie müssen, sollen sie echter Anfang und echtes 
Ende alles Redens sein, die Sache hinstellen in ihrer konkreten, leibhaftigen, fast 
nervenhaft spürbaren Eindeutigkeit und Gestalthaftigkeit, im Bild und in ihrem 
leibhaftigen Anblick. 

Und darum isc letztlich das Wort Herz unersetzlich und kann nicht durch abstrak- 
tere Reden umgangen werden. Solch ein Wort steigt auf aus der Tiefe des leib- 
haftigen Geistes, begleitet vom Schlag des eigenen Herzens, von seinem Stocken und 
seinem unaufhörlichen Gang, von der Erfahrung einer Mitte der geistdurchlebten 
Leiblichkeit, solch ein Wort ist gleichsam immer auch realisierbar, wenn es ge- 
sprochen wird. Es wandert darum durch die Sprachen aller Völker, wie ein Archetyp 
von Geschlecht zu Geschlecht, es steigt im Traum immer wieder empor aus den 
Urgründen des Menschen, dorther, wo alles noch in einem zusammen'ist. Die Dich- 
ter können nicht anders reden, wenn sie des Geheimnisses des Menschen inne wer- 
den und die Erfahrung des Lebens in ein paar Worte magisch beschwörend verdich- 
ten. •0 heilig Herz der Völker, o Vaterland" (Hölderlin), •Wer saß nicht bang 
vor seines Herzens Vorhang" (Rilke), •hochaufschlagend erschlug uns das eigene 
Herz" (Rilke), •Überzähliges Dasein entspringt mir im eigenen Herzen" (Rilke), 
•mit tausendfacher Liebeswonne sich an mein Herz drängt Deiner ewigen Wärme 



38 Karl Rahner 

heilig Gefühl, unendliche Schöne" (Goethe), •was ruhst Du nicht, Du dunkles Herz* 
(Nietzsche), •daß williger mein Herz, vom süßen Spiele gesättiget, dann mir sterbe" 
(Hölderlin), •Herr, erbarme Du Dich meiner, daß mein Herz neu blühend werde" 
(Brentano), so und taufendfach dichten die Dichter das Dasein. Auch sie können 
nicht anders reden, weil es unüberholbare Worte gibt. Man kann solche Worte 
flach verstehen und sentimental. Aber man kann sie nicht ersetzen. Man soll sie 
sparsam verwenden, zuchtvoll und keusch. Man soll sie nicht dort sagen, wo etwas 
anderes gemeint ist. Aber sie bleiben unersetzlich. Und solch ein Wort ist: Herz. 

Solange der Mensch ein Herz hat, wird er vom Herzen reden müssen mit eben 
diesem Wort Herz. Also immer. Immer wird er, wenn er einfältig und weise zu- 
gleich sich aus der Vielfalt in den einen Ursprung zurückruft, vom Herzen reden. 
Immer, wenn er die bleibende Essenz seiner Zeit in die Ewigkeit seines Daseins ein- 
sammelt, wird er sagen, daß er sie in die Wabe seines Herzens geborgen hat. Im- 
mer, wenn er sich selber vom Grund her wegjagt, wird er sagen: ich schenke Dir 
mein Herz. Immer, wenn er in die finsteren Abgründe seines Daseins stürzt, wird 
ihm sein, als sei er gefangen in den Verließen seines toten und leeren Herzens. Im- 
mer wird er schlicht singen: •Geh aus mein Herz und suche Freud!" Immer wird er 
seine Begnadigung rühmen als Ausgießung des Heiligen Geistes in seinem Herzen. 
Immer wird der Geschmähte sich dessen trösten, daß Gott sein Herz sieht. Immer 
wird man hoffen, daß •der Morgenstern endlich im Herzen aufgehen" wird, immer 
die selig preisen, die reinen Herzens sind, immer das Entsetzliche erfahren, daß das 
Böse aus der Grube des Herzens quillt, und selig sein, daß man das Gute im Herzen 
bewahren kann, immer die lieben, die von Herzen verzeihen können, immer danach 
allein gerichtet werden, ob man aus ganzem Herzen geliebt hat, weil auf der Waage 
Gottes nur die Herzen gewogen werden. 

Wir sind nur in den Vorhöfen der Theologie der Herz-Jesu-Verehrung herum- 
gewandert. Aber man muß wissen, was Herz meint und von welch unendlicher 
Schwere das Wort Herz schon in sich ist, wenn man vom Herzen des Gottmenschen 
sprechen und seine Gnade anbetend bekennen will. Erst dann kann man anfangen 
zu sagen: •Siehe dieses Herz!" Erst dann kann uns aufgehen, was es bedeutet, wenn 
wir die Botschaft hören: Gottes ewiger Logos hat ein menschliches Herz, er hat 
sich selbst auf die Abenteuer eines menschlichen Herzens eingelassen, bis es durch- 
bohrt von der Sünde der Welt ausgeronnen war, bis es die Vergeblichkeit und Ohn- 
macht seiner Liebe am Kreuz ausgelitten hatte und damit das ewige Herz der Welt 
geworden war. Seitdem ist das Wort Herz nicht nur mehr ein Wort, das den Men- 
schen in der Mitte seines Daseins trifft, sondern ein Wort, das im ewigen Preis Got- 
tes selbst nicht mehr ausfallen kann und darin • mitten darin • auch das Herz 
eines Menschen meint. Viele Worte werden verstummen, weil das Gemeinte nicht 
lohnen wird, daß man davon redet. Aber es gibt menschliche Worte, die, weil sie 
menschliche Dinge meinen, eigentlich doch nur menschlich gesagt werden können. 
Und wenn sie ein Menschliches meinen, das in Ewigkeit Gott selbst ist, dann sind 
solche menschlichen Worte W7orte der Ewigkeit, die die Menschen nie aufhören 
können zu sagen, hier und in Ewigkeit nicht. Und zu solchen Worten des irdischen 
Anfangs und des ewigen Endes gehört das Wort, das Gott zu uns Menschen noch 
in Ewigkeit sagen wird: •Siehe, dieses Herz, das die Menschen so sehr geliebt hat." 




