
Animus und Anima 
Von der Pflege und Formung des Gegengeschlechtlichen im Menschen 

Von Hubert T h u r n S. J., München 

Der Einblick in die Seele und ihre Gesetze gelingt wohl am ehesten, wenn Störun- 
gen vorliegen. Der Erkenntnistrieb wird von der Not beflügelt. Not zwingt oft zu 
nachdrücklichem Studium, zu Beobachtung und Überlegung. Aber nicht nur das. So- 
lange das komplizierte Ineinandergreifen der seelischen Funktionen einwandfrei vor 
sich geht, wird nicht allzu viel ansichtig vom Kräftespiel der Seele, von ihren Hin- 
tergründen und deren Bestandteilen. Gerät die Seele jedoch aus irgendwelchen • 
inneren oder äußeren • Gründen aus dem Gleichgewicht, arbeiten die Funktionen 
nicht mehr reibungslos, verliert die Seele den Kompaß • man mag die Seelenstörun- 
gen umschreiben, wie man will, • dann rufen nicht nur die Störungen nach einer 
Erklärung. Auch die Seele selbst wird in ihrer Arbeitsweise, in ihrem Vermögen, 
ihren Grundangelegenheiten und unveräußerlichen Tendenzen zum Gegenstand 
der Forschung. Die Störungen können sogar nur so weit verstanden werden, wie 
die Struktur der Seele ansichtig wird. 

Die Psychologie verdankt der seelischen Heilkunde daher eine große Anzahl 
wertvoller Erkenntnisse. Die Gründe dafür dürften einleuchten. 

Wir wollen hier einmal versuchen, ein wichtiges Begriffspaar der Seelenkunde 
ein wenig zu verdeutlichen und für die Selbsterziehung sowie für das religiöse Le- 
ben fruchtbar zu machen. Es handelt sich um die beiden Begriffe •Animus" und 
•Anima". In der •komplexen Psychologie" C. G. Jungs haben beide eine große Be- 
deutung. Versuchen wir zunächst ihren Begriffsinhalt zu klären1. 

I. 
Wir knüpfen an eine, allen Menschen geläufige Tatsache an: in jedem Mann steckt 

Weibliches, in jeder Frau Männliches. Bei außergewöhnlichen Anlässen, etwa wenn 
ein Mann für ein Kind zu sorgen hat oder eine Frau berufstätig wird, tritt dieser 
Sachverhalt klar in Erscheinung. Es mag dann eine gewisse Unterlegenheit offen- 
kundig werden • ein Mann vermag nicht so gut für ein Kind zu sorgen wie eine 
Frau, eine Frau wird im Existenzkampf nicht die gleiche Wucht des Sichdurchsetzens 
erreichen wie ein Mann •, an der Tatsache der Möglichkeit weiblichen Verhaltens 
des Mannes und männlichen Verhaltens der Frau läßt sich nicht zweifeln. D.ese 
Möglichkeit wäre nicht gegeben, wenn nicht Fähigkeiten vorhanden wären, die die 
genannten Verhaltensweisen hervorbringen. 

Das Weibliche im Mann nennt C. G. Jung Anima, das Männliche in der Frau 
Animus. Diese Ausdrücke, die der Autor der komplexen Psychologie übernommen, 

1 Die folgenden Darlegungen gehen in den Hauptzügen auf C. G. Jung zurück. Sie wollen 
aber trotzdem nicht gebunden sein • im Sinne schulischer Orthodoxie. Die Forschungen von 
C. G. Jung sind • nach seinem eigenen Geständnis • kein geschlossenes System, sie wollen 
anregen und Hinweise geben. Daher ist eine Verwertung seiner Gedanken auch dann erlaubt, 
wenn manche Einzelheiten theoretischer Spekulation unberücksichtigt bleiben. Die Ausfüh- 
rungen berücksichtigen sodann die Ergebnisse der Charakterologie und die Erfahrungen 
des Alltags. Das ergibt die Möglichkeit, die analytische Psychologie mit diesen Bereichen 
in Beziehung zu setzen und sie aus ihrer Sonderstellung zu befreien. 



Animus und Anima 45 

aber mit neuem Gehalt gefüllt hat, geben in ihrer Endung (Anima, Animus) den 
gegengeschlechtlichen Charakter des seelischen Sachverhaltes zu erkennen. 

Das Weibliche im Mann und das Männliche in der Frau sind zunächst biologisch 
begründet. Im Mann kreist gegengeschlechtliches Hormon ebenso wie in der Frau. 
Während die Hormone, die das Geschlecht eines Mannes und einer Frau bestimmen, 
von den Geschlechtsdrüsen erzeugt werden, bringt das gegengeschlechtliche Hormon 
die Nebennierenrinde hervor. Die Tatsache, daß nicht jeder Mann im gleichen 
Maß weibliche Züge besitzt oder entwickeln kann und nicht jede Frau in gleicher 
Weise männliche, findet im Biologischen zunächst ihre Begründung. Die gegen- 
geschlechtlichen Hormone können in verschieden starkem Ausmaß vorhanden sein, 
was eine Rückwirkung auf das Seelische haben muß. 

Setzen wir in Korrespondenz zur biologischen Ausprägung des Gegengeschlecht- 
lichen ein seelisches Vermögen an • was bei der innigen Durchdringung von Leib 
und Seele berechtigt, ja notwendig ist •, dann wird dieses wie jede andere An- 
lage durch Umwelteinflüsse beeindruckbar und formbar sein. Die Frage ist dann, 
welche Eindrücke und Einflüsse das Gegengeschlechtliche zu formen fähig sind. G. G. 
Jung gibt als Formkräfte Vater und Mutter an. Für das Weibliche des Mannes ist 
die Mutter vor allem Formkraft, für das Männliche der Frau der Vater. Bei der 
außergewöhnlichen und unvergleichlichen Wirkkraft von Vater und Mutter für das 
Kind, wird diese Feststellung nicht überraschen. Neben Vater und Mutter sind es 
diejenigen Vertreter des anderen Geschlechtes, die im Leben des Menschen von Be- 
deutung waren, die das gegengeschlechtliche Vermögen formen. 

Es ist verständlich, daß Animus und Anima in eine Konkurrenz zum eigentlichen 
Geschlecht treten; je stärker sie ausgeprägt sind, um so mehr. Jeder Mensch hat auf 
Grund seines Geschlechtes eine •Rolle" zu spielen. (Jung spricht von der •Persona", 
gemeint ist der Komplex von Eigenschaften und Verhaltensweisen, den sich der 
Mensch im Hinblick auf die Umwelt, seine Stellung in ihr, seine Berufsleistungen 
usf. erwirbt). Besser würde man vielleicht sagen: Jeder Mensch hat eine seinem 
Geschlecht und den damit gegebenen Verpflichtungen gemäße Aufgabe zu erfüllen. 
Diese Aufgabe veranlaßt ihn, das Gegengeschlechtliche weitgehend zu verdrängen, 
da es ihm hinderlich werden kann beim Spiel seiner Rolle, beim Lösen seiner Auf- 
gabe. Die Folge dieses Sachverhalts ist eine erstaunliche Unkenntnis des Menschen 
über die jeweils persönliche Eigenart des Gegengeschlechtlichen, des Animus oder 
der Anima. Eine weitere Folge muß dann sein, daß das Gegengeschlechtliche leicht 
unkultiviert bleibt, weil es ja unbewußt, also unbeachtet ist. So findet man Men- 
schen, deren Beziehungen zur Umwelt geordnet, deren Verhalten also regelgerecht 
der Umwelt und ihren Forderungen angepaßt ist. Ihr Seelenhintergrund läßt aber 
zugleich Ordnung, Kultur und Erzogenheit vermissen. Für unseren Zusammenhang 
ist diese Feststellung gleichbedeutend mit der Tatsache, daß Animus und Anima ein 
undiszipliniertes Sonderdasein führen. Vor der •Öffentlichkeit" bleibt dies ver- 
borgen; um so mehr weiß der Mensch selbst oder seine allernächste Umgebung da- 
von zu berichten. Störungen, die sich bis zur Unerträglichkeit steigern können, zei- 
gen die Unstimmigkeit im Seelenhaushalt, im Aufbau der Person an. Die Unkulti- 
viertheit des Gegengeschlechtlichen kann neben anderem schuld daran sein. 

Will man eine charakterologische Klärung von Animus und Anima erreichen, 
so wird man einer • wenigstens grundsätzlichen • Psychologie der Geschlechter 



46 Hubert Thurn 

nicht entraten können. Wir versuchen hier mit Hilfe der Charakterologie den Ge- 
schlechtscharakter von Mann und Frau zu verdeutlichen. 

Wir unterscheiden demgemäß drei Schichten innerhalb des Charakters: Leib, Seele 
und Geist. Unter Leib fassen wir die am stärksten leibgebundenen seelischen Funk- 
tionen: Empfindung und Antrieb (Trieb). Seele verstehen wir als Erlebnis- und Ge- 
staltungsfähigkeit (Phantasie). Geist ist die Fähigkeit zu denken und zu wollen, 
worunter wir die dem Menschen eigentümliche und allein mögliche Bewältigung der 
Lebensaufgaben, aus Beziehungserfassung (Einsicht) und planvollem Handeln er- 
wachsend, begreifen. 

Als männlich werden wir den •Geist", als weiblich die •Seele" ansprechen dürfen. 
Der Mann ist auf Grund seiner vorwiegenden Begabung und im Hinblick auf die 
Lösung seiner Lebensaufgabe gehalten und fähig, den •Geist" im besonderen ein- 
zusetzen, die Frau die •Seele". Verstand und Willen sind für den Mann charakteri- 
stisch, während die Frau aus Erlebnis und Phantasie zu leben pflegt. In diesem Zu- 
sammenhang sei auf eine großangelegte Enquete von Heymans und Wiersma ver- 
wiesen, die als Charakteristikum der Frau die •Emotionalität", die starke Fühl- 
und Erlebnisfähigkeit nachweisen konnte. Der Alltag bestätigt diese Feststellung. 
Die Frau, die •gefühllos" ist, pflegt man als unweiblich zu bezeichnen, einen Mann, 
der sehr gefühlvoll ist, als weiblich. Ähnlich verhält es sich mit der Phantasie, die 
wir allerdings ein wenig erläutern müssen. Phantasie ist hier nicht ganz gleichbe- 
deutend mit Entdeckungs- und Erfindungsgabe, als was die experimentelle Psycho- 
logie die Phantasie erklärt. Sie ist die Fähigkeit, aus lebhaften Vorstellungen zu 
leben, weniger aus Gedanken. Wir wissen, daß die Vorstellungstätigkeit, was In- 
tensität und Farbigkeit angeht, sehr eng mit dem Gefühl verbunden ist. Weiblich 
ist demnach eine von Gefühl und Vorstellung bestimmte Lebenseinstellung, männ- 
lich eine von Verstand und Willen geregelte. 

Was den Willen angeht, so ist das triebhafte Wollen, das unmittelbar aus dem 
Gefühl fließt, vom eigentlichen zu scheiden. Das eigentliche Wollen wird von der 
Einsicht, dem vernünftigen Überlegen gesteuert. Dieses zuletzt genannte Wollen ist 
dem Mann eigentümlich, während die Frau •instinktiv", also aus dem Gefühl zu 
handeln pflegt. 

Mann und Frau sind, wie ersichtlich, Gegensätze, sie sollen sich ergänzen. 

II. 

Wenden wir das Aufgefundene für unseren Zusammenhang an. Wir werden die 
überraschende Feststellung treffen können, daß nicht nur Mann und Frau Gegen- 
sätze sind und sich zu ergänzen berufen sind. Jeder Mensch trägt diese Gegensätze 
und eine Kompensationsmöglichkeit, eine Ergänzungsfähigkeit in sich selber: im 
Gegengeschlechtlichen, in Animus und Anima. Der •Geist" des Mannes, und damit 
seine Geschlechtseigenart, soll durch seine •Seele", durch deren Kultur und Erzogen- 
heit ergänzt werden. Umgekehrt bei der Frau: ihre •Seele" soll vom •Geist", vom 
disziplinierten und geordneten, beraten werden. 

Mißachten die Geschlechter diese Gegebenheiten, so Vereinseiten sie. Aber was 
schlimmer ist: sie entarten im Sinne einer unkompensierten Einstellung zu sich selbst 
und zur Umwelt. 



Animus und Anima 47 

Wie .diese Entartung ausschaut, soll nun des Näheren erläutert werden. Verab- 
säumt der Mann, seine •Anima" zu integrieren, d. h. das Gegengeschlechtliche zu 
erkennen, anzunehmen und zu pflegen, so ist die Verwahrlosung seiner •Seele" eine 
Tatsache. Im Sinn unserer Ausführungen ist das gleichbedeutend mit einer Ver^ 
wahrlosung des Gefühls- und Phantasielebens. C. G. Jung spricht von den •Launen" 
des Mannes, der sein Gegengesehlecht verleugnet. Gemeint ist eine weibische Unbe- 
herrschtheit der Gefühle. Gestaute und heftige Gefühle pflegt man Affekte zu nennen. 
Der Mann, der •Launen" hat, ist affektiv gereizt und unberechenbar. Das Gefühl 
hat die Fähigkeit, den Menschen zu integrieren, was hier so viel bedeutet wie: ganz 
zu machen, die Funktionen zur Durchdringung zu bringen. Ist das Gegengeschlecht 
nicht integriert, so fällt der Mann auseinander. Das trifft nicht nur für das Außen 
und Innen zu, auch im Innern liegen die Gegensätze unvermittelt nebeneinander. 
Die Gefühle durchströmen Gedanken und Wollen nicht, ferner bleibt die Triebwelt 
rüde, maßlos, heftig • eben •unverseelt". Was die Phantasie angeht, so ist die Ge- 
fahr des Mannes eine sterile Denktätigkeit, die sich gerne unpersönlicher Schemata 
bedient. Es fehlt dem •unverseelten" Mann an Eigentätigkeit, Selbständigkeit, Ori- 
ginalität, an Plastizität, an Einfühlungsfähigkeit und deshalb auch an Fähigkeit, 
andere zu verstehen. Der •unverseelte" Mann behandelt die Menschen wie Teile 
einer Maschine. Er ist unpersönlich, hart, unerbittlich. Er ist •phantasielos". Sein 
Handeln ist überhaupt •instinktlos", eben nur von der berechnenden Vernunft ge- 
leitet. Es fehlt an •Einfällen", an überbrückendem, Gegensätze ausgleichendem, 
kombinatorischem Denken. 

Das ungelebte Leben des Gefühls und der Phantasie läßt sich nun nicht einfach- 
hin auslöschen, wenn es auch noch so sehr verdrängt wird. Es macht sich auf Schleich- 
wegen Luft. So ist der •unverseelte" Mann ein Mensch, der gegen seinen Willen 
von seinen Gefühlen und seiner Phantasie tyrannisiert wird. Zugleich tyrannisiert 
er oft auch seine nächste Umgebung, sofern sie eben nicht zur •Persona" Beziehung 
hat, also die Maske unnötig macht. Das ungepflegte Phantasieleben zeigt sich vor 
allem innerhalb der Triebsphäre. Wer seine Phantasie nicht ästhetisch und ethisch 
formt, läßt sie zur •Hure" werden. Oder sie trocknet ein, was so viel bedeuten will 
wie: sie ist unfähig, die Denk- und Willens- und Triebvorgänge zu veredeln, zu be- 
reichern, zu durchbluten. 

Entsprechendes gilt auch für die Frau: die Frau, die den Animus verleugnet, ihn 
nicht bildet, verwahrlost im Hinblick auf Verstand und Willen. C. G. Jung spricht 
von den •Meinungen" der Frau, die ihr Gegengeschlecht verleugnet. Sie bedient 
sich gern gewisser •Sprüche", Redensarten, die einfach übernommen sind, unpersön- 
lichen Charakter tragen, Gemeinplätze darstellen. Mittels dieser tyrannisiert sie sich 
selbst und ihre Umgebung. Darin wirkt sie unharmonisch, gewalttätig, stur und 
leer. Auch die Frau, die ihr Gegengeschlecht nicht assimilierte, fällt auseinander. 
Neben ihrem Gefühls- und Phantasieleben stehen Gesetze und Normen, Vorschrif- 
ten, die phrasenhaft klingen, die, wenn sie sie für sich anwendet, wie Fremdkörper 
anmuten, wenn sie dieselben für andere aufstellt, anmaßend, schroff, widersprüch- 
lich erscheinen. Die Gefahr der •ungeistigen" Frau ist ein Gefühls- und Phantasie- 
leben, das eine •vernünftige" Lebensführung unmöglich macht. Vernünftig meint 
hier so viel wie: aus Überzeugung, aus Einsicht, also ziel- und planvoll handeln. 



48 Hubert Thurn 

Die •ungeistige" Frau ist unfähig zur Menschenführung und -erziehung. Es fehlt 
ihr an Harmonie und Geschlossenheit, sie ist ja widersprüchlich. Da sie ihre •Seele" 
nicht vergeistigt, ist sie bestimmbar von äußeren Eindrücken bis zur Haltlosigkeit, 
fällt auf Redensarten herein. Die Frau, von der Fr. Schiller spricht, d^e bei Um- 
stürzen zur Hyäne wird, ist die Frau, die Gesetz und Norm nur als Attrappe gelebt 
hat, die unberührt blieb von der formenden Kraft der Vernunft und beim Einsturz 
der äußeren Ordnung auch die innere verliert. 

C. G. Jung weist darauf hin, daß die Erfahrung der Ungepflegtheit des Animus 
und der Anima, wie sie vielfach mit der Heilbehandlung gegeben und notwendig ist, 
eine enorme Erschütterung des Menschen mit sich bringt. Da das Gegengeschlecht- 
liche aus den bereits genannten Gründen gern verdrängt wird, wissen Mann und 
Frau im allgemeinen gar nicht, wie ungepflegt ihr Seelenhintergrund ist, wie sehr 
sie aus Launen und Meinungen, unpersönlichen Mächten, leben, wie sehr schließlich 
die gegengeschlechtliche Seite in Haltung, Äußerungen, Gepflogenheiten usf. hin- 
einwirkt, und da sie nicht genügend bewußt, kontrolliert und gepflegt ist, Unheil 
anrichtet. 

Eine sehr wichtige Ergänzung des bislang Dargelegten ist die, daß Animus und 
Anima Korrektive nach innen hin sein sollen. Oben wurde bereits gesagt, daß sie 
kompensierend wirken sollen. Eine Korrektur besagt mehr als Kompensation. Wie 
das gemeint ist, mögen die folgenden Überlegungen zeigen. Es gibt die eigenartige 
Talsache des weibischen Mannes und der •femme emancipee", der vermännlichten 
Frau. Dieser zunächst schwierig zu erklärende Sachverhalt wird häufig mit einem 
Hinweis auf die bereits genannten biologischen Voraussetzungen von Animus und 
Anima, also des Gegengeschlechtes beantwortet. Aber diese Voraussetzungen sind 
keineswegs die einzigen. Der weibische Mann ist weibisch, weil er eine ungepflegte 
Anima besitzt, was hier so viel bedeutet wie: Gefühl, Affekt, Phantasie, besonders 
die beiden ersten Vermögen, werden hemmungslos verströmt. Das Korrektiv nach 
innen hin • Gefühl und Phantasie als Korrektiv von Verstand und Willen • tritt 
ungebührlich nach außen hin in Erscheinung, überschwemmt den Menschen und 
formt einseitig das Erscheinungsbild. Dadurch wird der Aufbau der •Persona", also 
desjenigen Habitus verhindert, der dem Mann die Stellung in der Welt, in seiner 
Welt ermöglicht. Er versagt demnach, weil Verstand und Willen nicht die ent- 
sprechende Vorrangstellung besitzen. Er vermag seine mit dem Geschlecht gegebe- 
nen Aufgaben deshalb nur mangelhaft oder gar nicht zu lösen. Auch die Geschlechts- 
rolle im engeren Sinn, die er zu spielen hat, die Aufgaben, die mit ihr gegeben sind, 
gelingen nur schwer oder gar nicht. Die Folgen dürften auf der Hand liegen. 

Die vermännlichte Frau leidet unter einem Mangel an vernünftiger Steuerung 
nach innen hin und an einer Überproduktion männlicher Verhaltensweisen nach 
außen hin. Das Korrektiv des Gefühls und der Phantasie, die Vernunft, wird nicht 
als Kontrolle des eigenen Gefühls eingesetzt, vielmehr als Kontrolle der Umwelt, 
als deren Maßregelung und Beherrschung. Es tritt in Härte, Eigensinn, in •Sprü- 
chen", die den Herrschaftsansprüchen dienen sollen, in Rechthaberei usf. in Erschei- 
nung. Die Lebensaufgabe der Frau läßt sich ohne Wärme des Gefühls, ohne Weich- 
heit, Plastizität, Liebesfähigkeit, Mütterlichkeit usf. nicht lösen. Es dürfte klar sein, 
daß eine Frau, deren Ausdruck, Erscheinungsbild und Wirkungsweise ungebührlich 
von Verstand und Willen beherrscht werden, zu diesen Äußerungen unfähig ist oder 



Animus und Anima 49 

wird. Sie lebt an ihrem Leben vorbei und wird eines Tages erfahren, daß sie ihre 
Weiblichkeit zum eigenen großen Schaden verleugnet, ihr Glück verscherzt hat. Das 
gleiche gilt vom weibischen Mann. 

III. 

Wie können nun diese Erkenntnisse für die Selbsterziehung ausgewertet werden? 
C. G. Jung weist hier zunächst auf einen Trick hin, wie man des Gegengeschlecht- 
lichen, der Anima und des Animus ansichtig werden kann. Es wurde ja des öfteren 
gesagt, daß Verdrängtes schwer faßbar ist, sich dem Zugriff des Bewußtseins zu ent- 
ziehen versteht. Es wurde schon angedeutet, von welcher Erschütterung innerhalb 
seelischer Heilbehandlung die Erfahrung des Seelenhintergrundes begleitet ist. Da- 
her sprechen wir von einem •Trick", von einer Überlistung seiner selbst, mittels 
deren ein Blick in den Hintergrund, in die verschwiegene Tiefe gelingt. Dieser Trick 
besteht beim Mann vor allem darin, daß er seine Affekte kontrolliert. Es gibt die 
Tatsache der •psychischen Präsenszeit". Gemeint ist, daß Erlebtes sich noch eine 
Weile im Bewußtsein aufhält, nachdem es vorüberging. Gelingt es, den Affekt, der 
seinen Höhepunkt überschritt und das Bewußtsein für eine Überlegung freigibt, in 
seiner Eigenart, seinen Gründen und Hintergründen zu erforschen, zu klären, so 
erlebt der Mann zu seinem größten Erstaunen seine •Anima", Weibliches, das Hin- 
tergrund seines Handelns, seiner Absichten und triebhaften Wünsche war. Im Affekt 
ist der Mann echter • im Hinblick auf den Seelenhititergrund •, als wenn er sich 
von Überlegung und Willen leiten läßt. Es erfordert Übung und viel guten 
Willen, diesen Weg zu gehen. Jeder Affekt hat etwas Verdemütigendes, viele 
Affekte lassen die erbsündliche Natur des Menschen, faule Resignation, Vernich- 
tungswillen, Rachsucht und Kleinlichkeit, Neid und Mißgunst, Ehrgeiz und Eitel- 
keit u. a. m. klar erkennen. Es bedeutet eine sittliche Leistung, dies alles auf sich 
zukommen zu lassen und ihm mutig ins Auge zu schauen, es demütig anzunehmen 
und sich zu bessern zu suchen. 

Bei der Frau bestünde der Trick in einer Lenkung der Aufmerksamkeit auf 
•Sprüche", die sie gerne verwendet, feststehende Redensarten, auch religiöser Art, 
die •vernünftig" sind. Sie können Überzeugungen entsprechen, dann sind sie inte- 
griert. Sie können jedoch auch unverarbeitet übernommene Meinungen sein, die 
kaum Wirkung tun werden, eher Schild und Deckmantel nach außen sind. Weil sie 
unzureichend begründet und unverarbeitet sind, also keine echten Einsichten dar- 
stellen, halten sie bei Belastung nicht stand und führen leicht zu Verkrampfung und 
Unnatur. Die vernünftige Durchhellung vielleicht sehr wichtiger Lebensfragen steht 
aus; statt dessen machen sich Gemeinplätze breit, die ebenso unwirksam, unecht im 
eigenen Leben und Streben sind, wie sie die Erfahrung verhindern, nicht lernen 
lassen, darin auch der Umwelt nicht gerecht werden. Die Regel lautet demnach 
schlicht: Der Mann erforsche seine Affekte und seine Phantasien, die Frau ihre 
Meinungen und deren Gründe (Autoritäten!), ebenso das von den Meinungen erstellte 
Wollen, dann werden beide des Gegengeschlechtlichen inne, seiner Unkultiviertheit 
und Schwäche ansichtig. Sie werden aber auch fähig, wirksame Selbsterziehung, Kor- 
rektur und Integration des Seelischen zu leisten. Jung gesteht, daß es zu den schwer- 
sten Aufgaben gehört, sich selbst in dieser Weise gegenständlich zu werden. Wahr- 
haftigkeit und ein erhebliches Maß an Demut und Selbstbescheidung sind die not- 



SO Hubert Thurn 

wendigen Voraussetzungen zu diesem Schritt nach innen hin. Aber er ist • ver- 
ständlicherweise • auch wesentlich wirksamer als Bemühungen, die lediglich aus 
dem Erscheinungsbild gewonnene Einsichten verwerten. 

Noch ein Gesichtspunkt soll hier zur Sprache kommen. Jung sieht in Animus und 
Anima Funktionen des •kollektiven Unbewußten". Er würde sich wehren, bei beiden 
Funktionen von Verdrängungen oder Ergebnissen von Verdrängungen zu sprechen. 
Das •kollektive Unbewußte" ist gleichsam der Reflex des Psychischen auf die mensch- 
liche Situation, der aber unbewußt ist • sowohl als Seinsgrundlage wie auch im Voll- 
zug. Hier sei nur soviel gesagt: Der Unterschied zwischen dem Persönlichen und Kol- 
lektiven will nicht viel besagen. Es gibt keine menschliche Situation, die nicht zu- 
gleich kollektiven Charakter besitzt, d. h. allgemein menschlich ist. Wichtig erscheint 
nur dies: Das, was mittels Selbstanalyse der Affekte und Vernunftdiktate erkannt 
wird, ist noch nicht der Mensch. Es ist sein Material, seine Situation, die unbewußte 
oder halbbewußte Antwort auf seine Lage. Der Mensch darf sich also nicht mit dem 
Aufgefundenen identifizieren • so als sei er Selbst schon der Affekt oder die Mei- 
nung. Persönlich, d. h. im wahren Sinn menschlich ist erst das, was der Mensch in 
sein Bewußtsein hob, wozu er sich aus eigenem Antrieb und eigenem Gewissens- 
urteil entschied. Die Impulse und Dränge, die Erinnerungen und Diktate sind noch 
nicht der Mensch. Erst was in Freiheit und Verantwortung gewirkt wurde, ist der 
Mensch, formt sein Menschenantlitz, ist er selber. 

IV. 

Fragen wir nun nach einer religiösen Auswertungsmöglichkeit der dargelegten 
Sachverhalte und Zusammenhänge, so läßt sich wohl folgendes sagen. 

Gab Gott das Gegengeschlechtliche, dann will er auch, daß es der Mensch lebt, 
formt und sich dienstbar macht. Sein Menschsein ist von Gott gegeben und zugleich 
aufgegeben. In P'reiheit soll der Mensch mitwirken an seiner Vervollkommnung. Ani- 
mus und Anima sollen entwickelt und entfaltet, geordnet und gepflegt, schließlich 
dem Gesamt der Person eingefügt werden. Wie sehr dies eine sittliche Aufgabe ist, 
dürfte bereits deutlich geworden sein. 

Daß diese Aufgabe auch religiösen Charakter besitzt, kann leicht nachgewiesen 
werden. Die religiöse Aufgabe des Christen ist, Christus nachzufolgen. Er ist der 
•homo exemplaris". Er ist aber auch die •complexio oppositorum", die Fülle aller 
Gegensätze, auch der Gegensätze von Mann und Weib. Er hat diese Gegensätze ge- 
lebt und zwar in einer unerreichbaren Vollkommenheit, in einer Ausgeglichenheit, 
Breite und Tiefe, die bei jedem, der Ihm folgt, Staunen und Bewunderung erregen 
muß. Bleibt Er nun auch unerreicht, so wird der Christ sich doch an seinem Beispiel 
zu formen und zu bilden trachten müssen, und im Maß es ihm Gott schenkt, auch er- 
reichen, was ihm aufgetragen ist. 

Es ist vielleicht kühn, den Herrn mit menschlichen Augen anzusehen, da doch 
in Ihm die Fülle der Gottheit wohnt. Aber da Er ganz Mensch war, die Sünde aus- 
genommen, ist es keine Vermessenheit, Ihn als Menschen zu sehen. 

Das Leben des Herrn läßt einen ganzen Mann erkennen. Selbständigkeit, Festig- 
keit, Kraft, Unnachgiebigkeit, Zieltreue, Klarheit und Geistesschärfe, Beherrscht- 
heit, Mut, Entschlossenheit, Treue bis in den Tod ergibt das Bild männlicher Schön- 
heit und hoher Begabung. Man mag sich hier ausdenken was man will: in Christus 



Animus und Anima 51 

sind alle männlichen Eigenschaften in erstaunlicher Vollendung zu finden. Aber 
ebensoviel und vollendet Weibliches zeigt sein Charakter: Kinderliebe, Mütterlich- 
keit, Güte, Barmherzigkeit, Zartheit, Bescheidenheit, Verstehen, Verzeihen, Wärme, 
Weichheit des Gemüts, Herzlichkeit, Phantasiereichtum. Man denke in diesem Zu- 
sammenhang an die Parabeln, die Gottes Liebe zum Sünder verdeutlichen sollen; 
man erinnere sich an das Verhalten des Herrn den Sündern gegenüber; man ver- 
gegenwärtige sich den Inhalt und die Form der Abschiedsreden und des hohenprie- 
sterlichen Gebetes, ferner die Einsetzung der Eucharistie und den Beginn des Lei- 
dens. Gerade das Weibliche im Herrn tritt so deutlich in Erscheinung, daß es für 
viele Menschen und ganze Zeiten der beherrschende Zug Seines Wesens war. An- 
dere Zeiten und Umstände sahen sich dann genötigt, Seine •Kraft und Herrlichkeit", 
Seine männliche Mächtigkeit und majestätische Herbheit wieder mehr zu betonen. 

Beide Auffassungen gehören zusammen. Erst die Vereinigung des Gegensätz- 
lichen ergibt das Bild des Herrn, das uns die Heilige Schrift so eindringlich vor 
Augen stellt. 

Nicht nur der Herr, auch seine heiligste Mutter vermag dem Christen in den 
schweren Aufgaben der Integration der Seele, der Aufnahme und Pflege des Ge- 
gengeschlechtlichen, des Animus und der Anima, leuchtendes Vorbild zu sein. Selbst 
im Protestantismus beginnt man das wieder mehr zu erkennen. Für den Kenner nicht 
verwunderlich, hat es doch einigermaßen Verwunderung erregt, wie nachdrücklich 
der Protestant C. G. Jung in seiner letzten Veröffentlichung den Wert der Marien- 
verehrung hervorhebt. Von seiner protestantischen religiösen Erziehung her stand er 
nach seinem eigenen Zeugnis unter dem erdrückenden Erlebnis von (alttestament- 
lichen) Gottesvorstellungen, die einseitig das Moment der Macht, Majestät und 
Kraft betonten und viel von Strafgerichten wußten. Er glaubt nun, daß es in der 
katholischen Kirche vor allem die Marienfrömmigkeit sei, die auch die weiblichen 
Anlagen der Seele in ihrem religiösen Verhalten zur Entfaltung bringe. Wir wollen 
nicht untersuchen, wie weit hier ein sehr einseitiges Urteil über die Gottesvorstellung 
des Alten Testamentes vorliegt. Der katholische Christ weiß ferner, daß die Ver- 
ehrung Mariens nicht einer pädagogischen Maßnahme oder Einsicht ihr Entstehen 
verdankt, sondern dogmatischen Grundlagen auf ruht. Eines ist jedenfalls richtig 
gesehen und verdient in unserem Zusammenhang hervorgehoben zu werden. Maria 
war ganz Frau und Mutter. Sie war aber auch das starke Weib, das der Schlange den 
Kopf zertrat, die treue Mithelferin ihres Sohnes • bis unter das Kreuz. Ungewöhn- 
lich war ihre Hingabefähigkeit, aber ebenso ungewöhnlich waren ihre Kraft, ihr 
Mut, ihre Festigkeit und ihre Treue. Eine tiefe Marienverehrung vermag darum, 
wie kaum etwas anderes im religiösen Leben, den Geist zu verseelen und die Seele 
zu durchgeistigen. 

Folgt der Christ dem Herrn und seiner heiligsten Mutter, so wird er sich aller- 
dings immer vor Augen halten müssen, daß ihm Grenzen gesetzt sind. Diese sind mit 
der erbsündlichen Verletztheit seiner natürlichen Anlagen und dem damit zusam- 
menhängenden Auseinanderstreben seiner Kräfte, aber ebenso mit seinen Umwelt- 
verhältnissen, mit Vater und Mutter und allen Menschen, die formende Kraft für 
ihn bedeuteten, schließlich auch mit den Dingen, die ihn berührten und die er be- 
rührte, schicksalhaft gegeben. Die vorhandenen Grenzen nicht anerkennen und be- 
achten, würde Vermessenheit bedeuten und Fehlentwicklungen zur Folge haben. Ge- 



52 Hubert Thurn 

rade die Spannung zwischen dem Geschlechtscharakter des Menschen und seinem 
Gegengeschlecht ist von besonderer Verletzlichkeit und bedarf einer klugen Pflege 
und Erziehung. Die rechte Mitte zu finden zwischen verweichlichender und verwöh- 
nender Duldung einerseits und übersteigerter Anforderung • deshalb Härte! • 
anderseits, ist keine leichte Aufgabe. 

Es gibt nun gerade im religiösen Leben eine Reihe von typischen Schwierigkeiten, 
die den rechten Ausgleich zwischen Geschlecht und Gegengeschlecht hindern und zu 
Einseitigkeiten seelischer Entwicklung führen können. 

Einerseits bringt der Offenbarungsglaube den Menschen in ein ganz persönliches 
Verhältnis zu Gott, ruft also betont sein religiöses Verhalten auf, den Glauben und 
das Vertrauen, Hoffnung und liebende Hingabe. Anderseits erhält aber auch das 
Sittengesetz in der Offenbarung eine besondere Eindringlichkeit und Sanktionierung; 
der Mensch wird darum durch seinen Gottesglauben auf das nachdrücklichste auch 
zum sittlichen Streben angehalten. Je nachdem nun mehr die eine oder andere Seite des 
Glaubens hervorgehoben wird und den Menschen anspricht, wird auch seine Fröm- 
migkeit einen mehr •weiblichen" oder •männlichen" Charakter haben. Und da die 
Religion den Menschen in seiner eigentlichen Tiefe erfaßt und letzte Wertmaßstäbe 
für sein Verhalten bereitstellt, vermag sie auch die Entwicklung der Grundkräfte der 
Seele sehr tief zu beeinflussen. Man weiß, wie sehr der religiöse Mensch durch den 
Glauben an den persönlichen und gnadenhaft ihm innewohnenden Gott in seinem 
Gefühlsleben angeregt, ja aufgewühlt werden kann. Und welche Breite des Erlebens 
ist gerade im Christentum gegeben mit der Sichtbarwerdung Gottes im Leben und 
Sterben Christi, im Leben der Kirche und ihrer sakramentalen Welt, • mit der 
Vielgestaltigkeit und Fülle von Himmel und Erde, Engeln und Menschen, Heiligen 
und Sündern. Wird hier das Erleben nicht vom •Geist" getragen und geformt, dann 
ergibt sich leicht das Zerrbild einer weichlichen und rein gefühlsbetonten Frömmig- 
keit. Diese Frömmigkeit weicht gern den Forderungen und Härten des wirklichen 
Lebens aus. Über der Sucht nach außergewöhnlichem Erleben, nach Wundern und 
Schauungen, übersieht man den nüchternen Alltag mit seinen Pflichten und Auf- 
gaben. 

Das Umgekehrte ist der Fall, wenn der Mensch in der Religion in erster Linie das 
Gesetz und in Gott den Gesetzgeber sieht. Er nimmt nicht nur sich selbst, sondern 
auch andern gegenüber eine unnachgiebige Härte an und wird dann zu einem Rigo- 
risten und Pharisäer. Zu einem eigentlich religiösen Verhalten ist er oft kaum 
fähig. Christus selbst hat diesen Menschentyp im Gleichnis vom Pharisäer und 
vom Zöllner in einzigartiger Weise geschildert und bloßgestellt. Der Rigorist hat 
nicht nur den Glauben verfälscht, sondern zugleich auch seine eigene Natur ver- 
unstaltet. 

Solche Gefahren der Vereinseitigung durch das religiöse Leben ergeben sich vor 
allem für Alleinstehende, für Priester und Ordensleute. Die nicht verarbeitete innere 
und äußere Einsamkeit bringt leicht Verbiegungen des Seelischen mit sich, die sich 
naturgemäß auch in der Frömmigkeit zeigen, ja von hierher sogar noch gefördert 
werden. Unnatürliche Weichheit oder auch Härte sind die Folgen solcher Unzuläng- 
lichkeiten. Für den Alleinstehenden, sei es in einem weltlichen Beruf, sei es im 
Priestertum und Ordensstand, ist darum Wachsamkeit und das ständige Streben 
nach einem Ausgleich zwischen dem Geschlecht und dem Gegengeschlechtlichen be- 



Animus und Anima 53 

sonders notwendig. Die Verwirklichung dieses Ausgleichs ist hier aber auch beson- 
ders schwierig. 

In eindringlicher Weise läßt das Leben der Heiligen die Schwere des Kampfes 
erkennen, der mit den schicksalhaften Gegebenheiten der Natur und der Umwelt 
aufgegeben wurde. Wir finden unter ihnen Menschen von großer Weichheit, die bis 
zu psychopathischen Auflösungserscheinungen reicht. Sie mußten einen schweren 
Weg gehen, einen Weg, der Standhaftigkeit, Treue, Kraft und Festigkeit erforderte. 
Wie verdemütigend war dieser Weg, da er Anlagen und Erziehungseinflüsse vor- 
fand, die nur mit größter Anstrengung geformt und beeinflußt werden konnten. Oft 
blieb ihnen nur die Möglichkeit des Eingeständnisses ihrer Schwächen und ihrer 
Hinfälligkeit. Wir finden unter den Heiligen aber auch ausgesprochene Herrscher- 
naturen, Menschen, die einem Königsthron alle Ehre gemacht hätten. Wie schwer es 
ihnen wurde, zu Dulden und Erdulden, zu Anpassung und Mütterlichkeit, zu Herz- 
lichkeit, Verstehen und Verzeihen hinzufinden, erzählen uns manche Tagebücher 
oder die Biographien, die nicht irgendeinem Schema huldigen. Erstaunlich ist dann 
anderseits, bis zu welcher Vollendung • mag sie auch an der Vollendung des Herrn 
gemessen stümperhaft sein • die Mitwirkung mit der Gnade zu führen fähig war. 
Man hat einmal gesagt, Ignatius von Loyola sei •der männlichsten Männer einer ge- 
wesen, weil er auch der fraulichste war". Wer den großen Ordensstifter kennt, wird 
dies bestätigen müssen. Denn dieser kraftvolle, besonnene, klare und feste Mann war 
zugleich von großer, ja bezaubernder Liebenswürdigkeit, Phantasiebegabung, Hin- 
gabebereitschaft, Sorge und Mütterlichkeit. Ähnliches wird von Maria Ward gesagt. 
Ihre Zähigkeit, Kraft, ihre Klugheit und Besonnenheit hätten einem Mann von 
Format alle Ehre gemacht. Aber sie war auch eine mütterliche Frau, die von der 
Güte des Menschensohnes gelernt hatte und deshalb fähig war, Menschen an sich zu 
fesseln, nicht mit Gewalt, sondern durch ihre beispielhafte Liebe. 

Geht man allen Einzelheiten der fruchtbaren und oft schmerzlichen Spannung des 
eigenen Geschlechts zu Animus und Anima nach, wird man der überschweren Auf- 
gabe inne, die dem Christen hier gestellt ist. Daß er nicht resigniert, aber sich 
auch nicht übernimmt, ist ein großes Ansinnen. Nur Demut und Wahrhaftigkeit 
werden ihn den schweren Weg finden und gehen lassen. 

Literaturhinweise 

C. G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten, Zürich 1945. Aion, 
Zürich 1951. Antwort auf Hiob, Zürich 1952. 

Jolan Jakobi, Die Psychologie von C. G. Jung, Zürich 1949. 
/. Goldbrunner, Individuation, Krailling v. München 1949. 
Von philosophischen Gesichtspunkten hat die von uns behandelte Frage beleuchtet: Sr. 

Thoma Angelica Walter, Seinsrhythmik. Studie zur Begründung einer Metaphysik der Ge- 
schlechter, Freiburg i. Br. 1932 (vor allem S. 120•225; S. 189, Anm. 1 das von uns zitierte 
Urteil über Ignatius von Loyola). 

In einem anderen Sinne als bei C. G. Jung wird das Begriffspaar Animus-Anima von 
Henri Bremond (im Anschluß an Paul Claudel) gebraucht. Animus ist hier das •Oberflächen- 
Ich", Anima das •Tiefen-Ich", Animus die rationale, Anima die mystische oder poetische 
Erkenntnis (vgl. Mystik und Poesie; deutsche Übersetzung, Freiburg i. Br. 1929, S. 129 ff.). 




