I M

SPIEGETL DER ZEIT

Geist des Karmel

Von Friedrich Wulf, S. J., Miinchen

.Kein Orden scheint in der neuesten Zeit
mit so deutlichen Auftragsgnaden beschenkt
zu sein wie der Karmel; Gnaden, die offen-
kondig eine Mahnung und ein Gegen-
gewicht gegen Strdmungen in Welt und
Kirche derselben Ara darstellen. Im Zeit-
alter der katholischen Aktion ist es der Riick-
ruf zum Einen Notwendigen der Kontem-
plation — ond zwar zur Betrachtung ohne
Ricksicht auf Frucht und Erfolg. Im Zeit-
alter der Psychologie ist es der Rickruf in
die Anonymitit nicht nur des Schleiers, son-
dern tiefer der reinen liturgischen Anbe-
tung Gottes um seiner selbst willen... Im
Zeitalter des religiosen Personlichkeits-
ideals ist es der Riickruf in das Leben der
iibernatiirlichen Sendung, zu der alle pers6n-
liche Anlage und Neigung sich hichstens als
Material verhilt und die die Bereitschaft
zum Opfer der ganzen Natur verlangt“l.

~Was die alten Ménche gewuflt haben,
droht dem modernen Kulturkatholizismus
aus dem Bewufltsein zu schwinden; Sendun-
gen wie die Elisabeths (von der Dreifaltig-
keit) oder Charles de Foucaulds sind grofle
Mahnrufe in die Zeit und Kirche: sich im
Endlichen nicht anzusiedeln, sondern das
Sterben mit Christus an sich geschehen zu
lassen, um als ,Gestorbene ein verborgenes
Leben mit Christus in Gott zu fithren' (Kol
3, 8)“2.

- Mit diesen Worten kennzeichnet Hans

Urs von Balthasar die Bedeotung des Kar-
mel und seiner Ideale fiir die heutige Welt
wie aoch fiir das innerkirchliche Leben un-
serer Zeit. Ahnlich schrieb schon vor zwei
Jahrzehnten Gertrud von Le Fort: ,Es ist
nicht zufillig, wenn in unseren Tagen der

1 Hans Urs von Balthasar, Elisabeth von
Dijon und ihre geistliche Sendung (Jakob
Hegner, Kéln und Olten 1952, 177 S.,, DM
12,—), S. 11.

2 ebda. 79.

verborgenste aller Orden, der Orden Unse-
rer Lieben Frau vom Berge Karmel, gleich-
sam die Pforten seiner Klausur auftut und
die Stimme seines gewaltigen Schweigens
mitten in einer Welt erhebt, die dodch schein-
bar ihm so fernsteht. Es ist nicht zufallig:
diese dem Geiste des Karmel scheinbar so
fremde Welt unserer Tage ist im Grunde
gerade ihm in ihren innersten Notwendig-
keiten zugeordnet. Denn wenn sich diese
Welt heute entschliefen muf}, auf der gan-
zen Linie ihrer Existenz nar noch wm die
letzten Antworten zu ringen, weil ja alle
vorletzten vom Untergang erfafit oder doch
von ihm bedroht erscheinen, so heiflt dies
im Grunde die Einstellung auf das Geheim-
nis des Karmel als letzte Zuflucht... Im
Karmel findet die Welt unserer Tage die
Reihe der unerbittlichen Abschiede, wie sie
heute von ihr verlangt werden, religios vor-
gelebt, — sie findet die ihr selbst so not-
wendige, vor nichts mehr zuriickschreckende
Verfiigungsbereitschaft gegeniiber den heute
mehr denn je verhiillten Ratschligen Got-
tes, — sie findet die Moglichkeit, in jede
Nacht gldubig einzutreten als eben nicht
mehr ihre eigene Nadht, sondern als die
Nadcht Gottes, — im Karmel findet sie auch
das unverstindlichste ihrer Leiden gewiir-
digt, durch Aufopferung an die Ewige Liebe
einbeschlossen zu werden in die Teilnahme
am Erlosungsleiden des Kreuzes“s.

Der Ruf Gottes an die Menschen und die
Kirche von heute durch den Karmel und
seine jiingsten Stimmen, durch Therese vom
Kinde Jesu und Elisabeth von der Drei-
faltigkeit, durch Marie Antoinette de Geu-
ser und Edith Stein, ist nicht ohne Echo ge-
blieben. Das beweisen nicht nur die sich hiu-
fenden Verdffentlichungen tiber karmelita-

3 Briefe in den Karmel. Briefe von Marie
Antoinette de Geuser an eine Karmeliterin.
Regensburg 1934, S. V.




Im Spiegel der Zeit : 55

nisches Geistesgut, sondern noch viel mehr
jene vielen, die sich unter dem Antrieb der
Gnade zu einem beschaulichen Leben ent-
schlieffen. Beides hdngt miteinander zusam-
men. Gewifl mag das grofle Interesse, das
man in unseren Tagen allenthalben dem
Karmel und seiner Tradition, seiner From-
migkeit und seinen Heiligen entgegenbringt,
bisweilen modischer Art sein: man gefallt
sich in der Dialektik von Tod und, Leben,
von Nichts und Alles, man idealisiert gern
das verborgene und ins Schweigen versun-
kene Leben unter dem Schleier und hinter
dem Gitter und vergifit dariiber leicht die so
unromantische Wirklichkeit. Aber dariiber
hinaus macht doch das iiberaus reiche Schrift-
tum idber den Karmel das echte und drdn-
gende Anliegen vieler Christen deutlich,
sich gegen den Aktivismus unserer Zeit zu
stemmen und nach Hilfen fir ein kontem-
platives Leben Ausschau zu halten. Es ist
hierfiir bezeichnend, daB das dreibindige
Werk des franzésischen unbeschuhten Kar-
meliten P. Marie-Eugéne de L’Enfant-]ésus
»Ich will Gott schauen® (Die geistliche Lehre
der hl. Theresia von Avila und des hl. Jo-
kannes vom Kreuz), dessen erster Band so-
eben in deutscher Ubersetzung erschienen
ist4, einem praktischen Verlangen religids
interessierter Laien sein Entstehen verdankt.
Der Verfasser schreibt dariiber ,Vor etwa
15 Jahren sprach in unserem abgelegenen
Kloster eine kleine Gruppe vor, unter der
sich auch einige Mittel- und Hodhschulpro-
fessoren befanden, und bat uns, wir méchten
sie in die Wissenschaft des karmelitanischen
Gebetslebens einfithren ... Das grofmiitige
Angebot einer Unterkunftsmoglichkeit. ..
ermdglichte es uns, in der nichstgelegenen
grofleren Stadt eine Reihe von Vortrigen
tber das betrachtende Gebet abzuhalten.
Diese Vortrige . .. vereinigten eine gewihlte
Zuhorerschaft und fanden ihren Abschluf in
ciner halbstindigen Betrachtung, an die sich
dann noch Einzelunterredungen und ein all-

4 Aufstieg der Seele zu Gott. Thomas-
Morus-Verlag, Basel, 1953. 430 S., DM17,50.
— Die im folgenden angefithrte Stelle auf
S. IX f. Wir werden das Werk nach seinem
Gesamterscheinen noch  ausfithrlich  wiir-
digen.

gemeiner Gedankenaustausch anschlossen...
Selbst bei diesen geistig hochstehenden und
glanzend veranlagten Personen zeigte sich...
weniger das Bediirfnis nach einer Erdrte-
rung jener spekulativen dogmatischen Pro-
bleme, die in Zeitschriften zur Diskussion
standen, als der offenkundige Wunsch nach
einem lebendigen und praktischen Unter-
richt, d. h. nach einem schlichten, aber
authentischen Beispiel der im Leben ver-
wirklichten Doktrin®.

I

Wenn wir das karmelitanische Schrifttum
in deutscher Sprache einmal iiberschauen, so
fallt zundchst anf, da es sich dabei meist
um Ubersetzungen (hauptsichlich aus dem
Franzésischen) handelt. Die Originalaus-
gaben liegen z. T. schon einige Jahre zu-
riick. Zu begriilen ist, dafl eines der wichtig-
sten Bicher iiber Theresia von Lisieux, die
»Einfiikrung in das Geistesleben der hl. The-
resia vom Kinde Jesu“ von André Combes
nun auch bei uns vorliegts, Der Verfasser,
dem wir u. a. die kritische Ausgabe der
Briefe der Heiligen verdanken, ist sozusagen
der vom Karmel zu Lisieux autorisierte Ver-
walter und offizielle Interpret des theresia-
nischen Erbes. IThm standen nicht nur simt-
liche schriftlichen Quellen (auch die nicht
edierten) zur Verfiigung, sondern auflerdem
eine mindliche Uberlieferung, wie sie wohl
selten anzutreffen ist, — im Gesprich mit
Augen- und Ohrenzeugen, insbesondere mit
den leiblichen Schwestern Thereses. Combes
will als Theologe und als Historiker seine
Aufgabe I8sen. Nach Aufstellung einer
Chronologie der dufleren und inneren Er-
cignisse im Leben der Heiligen mit Hilfe
aller nur erreichbaren Anhaltspunkte, sucht
er die entscheidenden Grundauffassungen
Thereses vom Sinn des menschlichen Lebens,
von der Liebe, vom Ordensstand und vom
Apostolat, vom betrachtenden Gebet, vom
Weg der geistigen Kindheit und vom Leiden
herauszuarbeiten.

8 Johann Josef Zimmer Verlag, Trier
(1951), 488 S., DM 16,—. Die Ubersetzung
erfolgte nach der zweiten franzdsischen Auf-
lage, Paris, 1948.



56 Im Spiegel der Zeit

Schon fiir die frithen Kinderjahre, aber
auch fiir die Jungmaddhenzeit, weill er dabei
aufschluflreiche Einzelheiten zu berichten,
die bisher unbeachtet geblieben waren, die
aber mitbestimmend fiir Thereses innere Ent-
wicklung wurden. In manchen Punkten ver-
mag Combes durch sorgfiltige und detail-
lierte Analysen das bisherige Urteil der
Theresienforschung zu erginzen oder gar zu
korrigieren, Das wird z. B. deutlich, wo vom
betrachtenden Gebet die Rede ist. Wie oft
ist Therese als die grofie Befreierin von den
Fesseln einengender Gebetsmethoden hinge-
stellt worden. Um wie vieles einfacher lie-
gen hier in Wirklichkeit die Dinge, um wie
vieles menschlicher. Wie nah riickt uns da-
durch die Heilige in unserem taglichen re-
ligiésen Bemiihen. — Aus der Darstellung
des ,Kleinen Weges der geistigen Kindheit*
wird einerseits der eigentliche Kern der Hei-
ligkeit Thereses ersichtlich, der Heroismus
ihres Glaubens und ihrer Hingabe an die
barmherzige Liebe Gottes, anderseits aber
auch, wie dieser ,Kleine Weg* fir alle gilt
und méglich -ist, anders allerdings fir die
Stinder als fiir die Heiligen. Endlich er-
fahren wir auch einiges iiber den mystischen
Aufstieg Thereses. Der Verfasser ist hier
der Ansicht, dafl man schon vor ihrem Ein-
tritt in den Karmel von eigentlicher Mystik
sprechen kénne, also noch vor der ,dunklen
Nacht“ der inneren Trockenheit und Trost-
losigkeit, die bis zum Tode nicht mehr en-
digen sollte. Dafl sich Thereses mystische
Erfahrungen von dem Aufstiegsschema des
hl. Johannes vom Kreuz unterscheiden, ist
auch schon von anderer Seite bemerkt wor-
den. Das letzte Urteil iiber diese Fragen
steht wohl noch aus. — Nimmt man das
Werk von Combes als Ganzes, so wird man es
nicht gern im Chor der Stimmen iber The-
rese von Lisieux vermissen. Mag nns auch
seine Sprache bisweilen ein wenig zu enthu-
siastisch klingen und mancher ,Fund“ nicht so
neu und wichtig erscheinen, wie der Ver-
fasser es darstellt, so ist man doch von sei-
ner Sachlichkeit angenehm berihrt. Es be-
darf weder der Tiefenpsychologie noch eines
vorgegebenen Denk- oder Daseinsschemas,
um Therese in ihrem eigentlichen Anliegen

und in ihrer inneren Entwidklung zu ver-
stechen. Und dennoch bleibt letztlich alles un-
ter dem geheimnisvollen Schleier der gott-
lichen Gnade verborgen.

Neben Therese von Lisieux tritt in den
letzten Jahren immer mehr ihre jiingere
Mitschwester Elisabeth von der Dreifaltig-
keit. Nachdem das Buch von M. Philipon
O. P, ,Die geistliche Lehre Schwester Eli-
sabeths“ schon vor einigen Jahren in deut-
scher Ubersetzung erschienen ist (Wien
1948), sind nun auch die Erinnerungen der
Priorin von Dijon, Mutter Germaine de
Jésus, gefolgt®. (Es fehlt eigentlich nur noch
die Ubersetzung des wichtigsten Werkes iiber
Elisabeth von der Dreifaltigkeit: Ecrits spi-
rituels d’Elisabeth. Lettres, Retraites et In-
édits, préséntes par le R. P. Philipon O. P.,
Editions du Seuil, Paris 1949.) Man spiirt es
diesen Erinnerungsblattern an, dafl sie von
einer liebenden Mutter geschrieben wurden,
die den einsamen und steilen Weg ihrer
Tochter aus nichster Nahe miterleben
durfte. Dabei hat sich Mutter Germaine aufs
treueste an die Tatsachen zu halten gesucht.
Sie will nicht nur den 3ufleren Lebensgang
Elisabeths schildern, sondern ist auch be-
miitht, auf Grund eines jahrelangen persdn-
lichen Umgangs mit ihrer geistlichen Toch-
ter, sowie an Hand von deren Briefen und
Aufzeichnungen ein Bild der inneren und
religiésen Entfaltung dieses einzigartigen
Menschenkindes zu zeichnen. Auf diese
Weise erfahren wir manchen Einzelzug aus
dem Leben Elisabeths, der sonst vielleicht
der Vergessenheit anheimgefallen wire. Wir
tun aber auch einen unmittelbaren Blic in
ihre Seele, wie er nur durch das Zeugnis
eines Mitwissenden méglich ist. Die Eigen-
art -und der Vorzug dieses Buches bestehen
darin, daf es keine theoretischen Erdrterun-
gen enthilt, wie sie der Theologe anstellt
und anstellen mufl, sondern schlicht und an-

8 Schwester Elisabeth von der Dreifaltig-
keit, Verlag Butzon und Bercker, Kevelaer
(1951), 3385 S., DM 9,80. — Das Werk kann
auch unmittelbar vom Koélner Karmel ,Ma-
ria vom Frieden (Kéln, Vor den Sieben-
burgen 6) bezogen werden. Der Erlos dient
dem Wiederaufbau des ehemaligen Karme-
litinnenklosters aus dem 17. Jahrhundert.



Im Spiegel der Zeit 57

schaulich schildert, so dafl die Gestalt Elisa-
beths konkret und lebendig vor den Leser hin-
tritt und deren Leben von ihm noch einmal
miterlebt werden kann. Den Erinnerungen
Mutter Germaines werden noch geistliche
Aufzeichnungen Elisabeths (wie sie auch der
»Geistlichen Lehre“ beigegeben sind) sowie
eine Auswahl ihrer Briefe hinzugefigt.

Eine gliickliche Erginzung zu diesem Le-
bensbericht schenkt uns Hans Urs von Bal-
thasar in seinem Biichlein ,Elisabeth von
Dijon und ihre geistliche Sendung®. Er be-
trachtet es selbst als ,eine Art Gegenstiick
zur frither erschienenen Deutung der Sen-
dung von Lisieux“. Und wie diese Deutung
an Eigenstandigkeit und Dichte des Gedan-
kens die meisten anderen Verdifentlichungen
iiber Therese iiberragte, so auch hier. Es
handelt sich um eine Deutung. Darum fillt
das Biographische weithin fort. Deutung
laflt leicht den subjektiven Standort des
Deutenden hervortreten. Das wird man auch
hier nicht lengnen kénnen, obwohl es dem
Verfasser um die Herausstellung der objek-
tiven Lehre und Sendung Elisabeths geht,
und wir auch nicht bestreiten wollen, dafl
ihm dies im Kern gelungen ist. Wihrend P.
Philipon in den theologischen Gedanken der
gnadenhaften Einwohnung der heiligsten
Dreifaltigkeit, der Gleichférmigkeit mit
Christus und (entsprechend der thomisti-
schen Gnadenlehre) der Gaben des Heiligen
Geistes die Grundziige der geistlichen Ge-
stalt und Lehre Elisabeths sieht (also prak-
tisch in dem, was zur Hanptsache in den Un-
terweisungen P. Vallées grundgelegt war),
greift Urs von Balthasar noch hinter die
Gnadenherrlichkeit in  Christus  zuridk,
auf deren innersten Ursprung, und glaubt
im Gedanken der Pridestination den eigent-
lichen Angelpunkt der Heiligkeit und der
Lehre Elisabeths gefunden zu haben. Prade-
stination meint hier nicht ,eine (protestan-
tische oder jansenistische) ,Heilsgewifi-
heit*“?, Elisabeth fafit nach v. Balthasar ,den
ganzen Pradestinationsgedanken niemals

individualistisch, sondern immer sozial,

7 Urs v. Balthasar in der Einleitung zu
.Schwester Elisabeth von der Dreifaltig-
keit“, S. 13.

kirchlich, gemeinschaftlich“ anf, ,so dafl sie
andere mit der gleichen Evidenz als von
Paulus Gemeinte anspricht“®. ,Sie schliefit
sich als ein glaubendes, hoffendes und lie-
bendes Glied der einen heilsgewissen Ekkle-
sia dankbar ihrem (der Kirche) Jubel iber
ihre Vorherbestimmung an, ohne fir sich
etwas anderes zu fordern als- den nackten,
einfachen Glauben. Aber eines freilich tut
sie: sie lebt von ‘jetzt ab innerhalb des Pla-
nes Gottes... Sie gibt Gott die einzig ad-
aquate Antwort auf die Enthillung des ,gro-
Ben Mysterinms': die Antwort der ganzen
Hingabe und der vollkommenen Anbe-
tung“®,

Im Leben und in der Verkiindigung die-
ses Mysterivms sieht v. Balthasar die Sen-
dung Elisabeths, die nicht von uns in ihre
Worte subjektiv hineininterpretiert, noch als
das Endergebnis ihres Heiligkeitsstrebens,
sozusagen erst nachtriglich, entdeckt wird,
sondern von vornherein als solche von Gott
intendiert war, auf die hin alle seine Gna-
den angelegt waren. Dies ist ein Lieblings-
gedanke v. Balthasars, den er schon auf The-
rese vom Kinde Jesu anwandte und der oft
bei ihm wiederkehrt. ,Es gibt in der Kirche
Menschen, die von Gott in einer besonderen
Erwihlung mit einer besonderen Sendung
betraut sind, und diese Erwihlung hebt sie
aus den Niederungen empor in die Regionen
Gottes und fordert von ihnen den Mitvoll-
zug in einer totalen Art, wie sie in den Ri-
ten Jesu Christi im Evangelium sich aus-
driickt: die ganze Welt verlassen, um in Aus-
schliefllichkeit dem Ruf zu folgen und dem
himmlischen Willen nachzuleben. Diese
Menschen erhalten aber ihren Auftrag nicht
fiir sich, sondern fiir die andern; sie sollen
Stadt auf dem Berg sein, um die in der Nie-
derung Lebenden zu schiitzen und auszurich-
ten... Sie sollen zeigen, wie die volle Liebe
aussieht, das volle Vertrauen, die volle Zu-
versicht, und gleichzeitig mit dem Vorbild
die ausgestreckte Hand sein, die hilft und mit-
emporzieht“1%, Elisabeth selbst hat um diese
Sendung gewufit. Sie driickt sie gegen Ende

¢ In: Elisabeth von Dijon, S. 51.
? wie Anm. 7.
10 Elisabeth von Dijon, S. 69.



58 Im Spiegel der Zeit

ibres Lebens einmal so aus: ,Ich glaube, im
Himmel wird es meine Mission sein, die
Seelen zur inneren Sammlung zuw erziehen,
ihnen zu helfen, aus sich selbst herauszn-
gehen und in einer ganz einfach-schlichten,
liebevollen Hinwendung des Herzens zu
Gott ibm allein anzuhangen. In dem grofien
inneren Schweigen werde ich sie bewahren,
in dem Gott in ihnen Gestalt gewinnen und
sie in Sich umwandeln kann“!!, In dieser
Mission findet Elisabeth auch ihren Namen,
den Gott ihr gegeben hat und der im ,Buch
des Lebens* aufgeschrieben ist (Geh Offb
3, 5; 20, 15): ,Lob seiner Herrlichkeit* (Eph
1, 12) zu sein.

Unendlichkeit, Lob, Anbetung und Dienst
sind die Stichworte, nach denen v. Balthasar
die Sendung Elisabeths weiter erlautert und
entfaltet. Es ist ein Weg -zu einem immer
radikaleren Sich-selbst-Vergessen und in
eine immer innigere Gottvereinigung hin-
ein. Die Mystik Elisabeths ist nach v. Bal-
thasar, ,,obwohl ausgesprochene Unendlich-
keitsmystik, doch ebenso fraglos christologi-
sche Mystik, da die Unendlichkeit an keiner
anderen Stelle in die Endlichkeit einbricht
als in der Menschwerdung, in der Passion
und in der Eucharistie der Liebe Gottes in
Christus“!2. Und da die Verdhnlichung mit
Christus nur im Zusammenbang der Sen-
dung und der Wirksamkeit des Heiligen
Geistes verstindlich wird, ist ihre Mystik zu-
gleich Geist-Mystik. Durch diese ausgespro-
chene Schriftbezogenheit unterscheidet sich
nach dem V{. die Mystik Elisabeths in etwa
von der ihres Ordensvaters Johannes vom
Kreunz, der sich wie Pseudo-Dionysius viel
stirker der negativen Theologie und einer
fast neuplatonisch klingenden Begriffswelt
bedient, um seine Gebetserfahrungen wie-
derzugeben, obwohl im Grunde aunch seine
Mystik wie alle christliche Mystik ausge-
sprochene Christus- und Kreuzesmystik ist.
Wihrend nun Elisabetb dem Theologen Jo-
bannes vom Kreuz gegeniiber durch den
Ridkgriff anf Paulus und Johannes schrift-
gemifler ist, kennzeichnet sie im Vergleich
zu Theresia von Avila mit ihrer stark psy-

11 Schwester Elisabeth, S. 214.
12 Elisabeth von Dijon, S. 88.

chologischen Betrachtungsweise die stirkere
theologische Ausrichtung. So trifft auch bei
ihr zu, was Combes einmal von Therese von
Lisieux sagt, daB sie Elemente aus dem
Evangelium, aus Paulus und aus Johannes
vom Kreuz aufgenommen hat und dennoch
auf keine dieser Quellen zuriickgefiihrt wer-
den kann, sondern etwas ganz Eigenes und
Einmaliges darstellt!®. Elisabeth besitzt eine
erstaunliche Eigenstidndigkeit und hat ihre
ganz persdnliche Sendung an unsere Zeit.

So wie Therese von Lisieux und Elisabeth
von Dijon sich von Gott beauftragt wufiten,
ibre Erleuchtungen und Erfahrungen an an-
dere weiterzugeben, sei es durch das firbit-
tende Gebet und die apostolische Opfer-
bereitschaft, sei es auch durch eine eigent-
liche Lehre wie bei Therese, so fithlen sich
auch in unseren Tagen wieder Menschen ge-
dringt, von den ihnen zuteil gewordenen
Gnaden und Erkenntnissen eines beschau-
lichen Lebens anderen mitzuteilen. (Wie sehr
ist doch in der Kirche der Gedanke lebendig,
daf alle Christen eine heilige Gemeinschaft
bilden, in der einer fiir den anderen und ein
Stand fiir den anderen die Verantwortung
tragt und zu sorgen hat!) Wir wollen drei
von ihnen nennen. Alle haben sie zuerst 1dn-
gere Zeit in der Welt gelebt, ehe sie den
Weg in einen beschanlichen Orden fanden.
Zwei von ihnen sind Konvertiten.

Der erste, von dem die Rede sein soll, ist
der amerikanische Trappist Thomas Merton,
dessen Selbstbiographie (Der Berg der sie-
ben Stufen) vor wenigen Jahren einiges
Aufsehen erregt bat. Merton schenkt uns
wieder ein Werk, dem wegen der grund-
sitzlichen und systematischen Fragen, die
darin besprochen werden, etwas gréfiere Be-
deutung zukommt. Es handelt sich um eine
Einfiihrung in das beschauliche Leben und in
die Mystik und ist betitelt: ,Der Aufstieg
zur Wabhrheit* (The ascent to truth)!4
Zwei Griinde haben Merton zu diesem Buch
veranlaflt: 1. ,Das plétzliche Interesse der
Amerikaner am beschaulichen Leben, das
ihm eines klar zu beweisen scheint: ,dafl die

1 2.a.0,8.2%.
14 Benziger Verlag. Einsiedeln-Ziirich-
Kéln (1952), 316 S., Ln DM 15,—.



Im Spiegel der Zeit 59

Beschauung, die Askese, das innere Gebet,
die Weltabgeschiedenheit Dinge sind, deren
die Christen unserer Zeit am meisten be-
diirfen“15, 2, Die Hinneigung des modernen
Menschen zu einer antiintellektualistischen
»Mystik“, die den Offenbarungsglauben be-
droht. Dieser konkrete Anlafl gibt dem Buch
sein Geprage: Es ist einerseits positiv ein-
fihrend in die Fragen des beschaulichen Le-
bens, anderseits jeden Mystizismus, der auf
eine Art von Gnosis oder auf eine Ekstase
des Gefiihls abzielt, abwehrend und richtig-
stellend. Fithrer ist fisr Merton dabei Johan-
nes vom Kreuz, den er aus der Theologie des
heiligen Thomas von Aquin interpretiert
{fuflend auf den Dominikanertheologen Jo-
bannes a. S. Thoma [1589—1644], Gardeil
und R. Garrigou-Lagrange).

Im ersten Teil seines Werkes behandelt
Merton das Verhaltnis von Wissen und Un-
wissenheit, Licht und Dunkel, begrifflicher
Erkenntnis und dunkler Erkenntnis im ka-
tholischen Glaubensbegriff. Er zeigt, wie die
Spannung zwischen diesen beiden Elementen
mit wachsendem Glauben zunimmt. Der
Glaube treibt aus sich selbst tiber das be-
griffliche Erkennen hinaus in die Dunkel-
heit der Liebe, aber die liebende Erkennt-
nis bleibt immer an das Wort der Offen-
barung in der Kirche gebunden. — Im zwei-
ten Teil wird dann gezeigt, welche Rolle
" dem Verstand beim Ubergang vom gewdhn-
lichen Glaubensleben zur Beschauung und
auf den verschiedenen Stufen der aktiven
und passiven Reinigung nach Johannes vom
Kreuz zukommt. ,Der Verstand ist der
Schliissel zum mystischen Leben“. Er ,be-
reitet die Seele durch die aktive Tatigkeit
der ,Unterscheidung' und Klugheit auf die
passive Gottesvereinigung vor“!®, Er prisft
die verschiedenen Erfahrungen, schiitzt vor
Téuschungen und weist die Seele immer wie-
der auf das Licht des Glaubens und der
Liebe hin. — Im letzten Teil wird abschlie-
fend noch einmal das Verhiltnis von be-
grifflicher Erkenntnis und mystischer Be-
schauung und insbesondere das Verhiltnis
von Erkenntnis und Liebe im Akt der Be-

15 ehd. S. 13.
18 ebd. S. 168/69.

schauung selbst untersucht. — Merton stellt
an seine Leser einige Anforderungen; man
kann darum zweifeln, ob das Buch dber
einen Kreis theologisch Gebildeter weit hin-
auswirkt. Anderseits ist er aber sehr klar
und weifl schwierige Gedankenginge bis-
weilen erstaunlich einfach auseinanderzu-
legen. Kontroversen (wie z. B. die Streit-
frage nach der ,erworbenen® und ,eingegos-
senen“ Beschauung) werden im allgemeinen
vermieden. So gewinnt der Leser den Ein-
druck eines liickenlosen Systems, sowohl in
der Theologie des hl. Thomas, wie auch da-
mit {bereinstimmend in der mystischen
Lehre des hl. Johannes vom Kreuvz. Es weht
durch das Buch etwas vom Geist des Opti-
mismus und vom Glauben an die Kraft des
Intellekts, die den amerikanischen und ka-
nadischen Thomismus beseelen.

Fast wie eine Parallele zu. Thomas Mer-
tons ,Aufstieg zur Wahrheit® wirkt auf den
ersten Blik das nachgelassene Werk Edith
Steins (Teresia Benedicta a Cruce OCD)
»Kreuzeswissenschaft”, Studie tber Johan-
nes a Cruce!’. Bei niherem Zuschen sind
aber die Unterschiede nicht unbedeutend.
Zunichst einmal der Anlal des Buches. Die
Karmeliterin, die ihr Leben mit dem Mar-
tyrium krénen sollte, hat im Grunde keine
literarischen Absichten. Wenn andere sie
nicht gedringt hitten, wire sie wohl kaum
auf den Gedanken gekommen, nach ihrem
Eintritt in den Karmel sich noch einmal
ihren fritheren wissenschaftlichen Interessen
zuzvwenden. Urs von Balthasar wagt sogar
das Urteil, sie sei ,gegen ihren besseren
Trieb allzu stark in den Bereich des analy-
tischen Denkens zuriickgefesselt worden“1s.
Auf jeden Fall spiirt man bei ihrem Werk,
daf es trotz allem wissenschaftlichen Scharf-
sinn letztlich einem ganz persdnlichen reli-
giosen Streben seinen Ursprung verdankt.
Es enthalt nicht nur eine systematische Ana-
lyse der mystischen Lehre ihres grofien Or-
densvaters, sondern erschlieft uns auch die

17 In Zusammenarbeit der Verlage E.
Nauwelaerts, Louvain, und Herder, Frei-
burg, 1950 (1. Bd. der Werke Edith Steins,
herausgeg. von Dr. L. Gelber und P. fr. Ro-
maeus Leuven O. C. D.), 300 S.

18 Elisabeth v. Dijon, S. 12.



60 Im Spiegel der Zeit

Mitte ihrer eigenen Frémmigkeit. Insofern
ist diese objektive Darstellung einer Lehre
zugleich personliches Bekenntnis.

Worum es der Verfasserin in diesem
Werke geht, ist folgendes: Sie will zeigen,
dafl der junge Karmelit Johannes de Yepez,
mit seinem ersten Ordensnamen Johannes
vom hl. Matthias, im Beginn der theresia-
nischen Reform nicht zufillig den Adelstitel
vom Kreuz annahm. Gott hatte ja diesen
Menschen schon langst im Zeichen des Kreu-
zes gerufen. Sein Leben hatte darum nur-
mehr im Geheimnis des Kreuzes einen Sinn.
Edith Stein fiihrt uns an die einzelnen Sta-
tionen der Begegnung des jungen Johannes
mit dem Kreuz. Sie fand schon sehr frith
statt und verdichtete sich immer mehr zu
einer einzig groflen Vision. Johannes ver-
nimmt den Ruf und verspiirt den inneren
Zug; er will fortan ausschlieflich dem Ge-
heimnis des Kreuzes oder besser das Ge-
heimnis des Kreuzes leben. Das ist der In-
halt des ersten Kapitels: , Kreuzesbotschaft*.
Im zweiten Kapitel ,Kreuzeslehre“ ist dann
von selbst klar, dafl die Schriften des Kir-
chenlehrers der Mystik nichts anderes sind
als das laute Echo seines innersten Geheim-
nisses. Sie entfalten die ,Kreuzeswissen-
schaft®, die Wissenschaft der Heiligen, die
nun im einzelnen analysiert wird. Mit gro-
fler Konsequenz und erstaunlicher Sachkennt-
nis wird der Aufstieg der Seele zur héchsten
Liebesvereinigung mit Gott, werden die ak-
tiven und passiven Néchte ebenso wie der
Brautgesang der liebeglithenden und ver-
wandelten Seele vom Geheimnis des Kreu-
zes her gedeutet und auf dieses bezogen. Sie
offenbaren sich als Kreuzesnachfolge, als
EntbléBung mit Christus, als Gekreuzigt-
werden und Verlassenheit am Kreuz, als
Sterben und Auferstehen. Damit wird durch
alle scheinbar neuplatonische Begrifflichkeit
hindurch deutlich, dafl die Mystik des hl. Jo-
hannes im tiefsten christologische, ja Kreu-
zes-Mystik ist. In dem Abschnitt ,Die Seele
im Reich des Geistes und der Geister” ver-
sucht die Verfasserin, den Zustand der
Seele, die in die passive Nacht des Geistes
eingegangen und in Gottes Liebe umgewan-
delt worden ist, von einer Philosophie der

Person her metaphysisch zu deuten. Diese
Seiten enthalten manches Wertvolle, befrie-
digen aber nicht ganz, weil die Verfasserin
hier zu sehr in der Begriffswelt des hl. Tho-
mas stehen bleibt. — In einem letzten Ab-
schnitt, der nur Fragment geblieben ist,
~Kreuzesnachfolge® iberschrieben, wird ge-
zeigt, wie der Heilige die von ihm geschaute
und entworfene ,Keuzeswissenschaft nun
auch ins Leben ibersetzt. Seine Briefe und
Mahnungen an Schwestern, wie auch sein
eigenes Verhalten in den Widerwirtigkei-
ten der Verfolgung sind ein ergreifendes
Lied auf die Schénheit und Gréfle des Kreu-
zes. — Schw. Benedicta a Cruce hitte uns
kein besseres Abschiedswort hinterlassen
kénnen, als sie es hier getan hat. Es ist eine
Erhellung ihres eigenen Lebens.

Noch mehr personliches Bekenntnis als
das Buch von Edith Stein ist das von Oda
Schneider: ,Im Anfang war das Herz. Vom
Geheimnis des Karmel“®, Es ist noch vor
dem Eintritt in den Wiener Karmel geschrie-
ben und ibergibt uns das abgeklirte Ergeb-
nis eines jahrelangen, intensiven Bemithens
um Klarung und Verwirklichung des gott-
lichen Gnadenrufes. Das Heiligkeitsideal der
Verfasserin, wie sie es schon frither ofter in
dieser Zeitschrift ausgefiihrt hat®, ist klar
umrissen. Der Mensch, der mit dem Herzen
Gottes eins werden will, mufl in seinem
Eigenwillen und in seiner durch die Erb-
siinde bedingten lch-Bezogenheit ,gebro-
chen* werden. Oda Schneider spricht darum
von der ,vélligen Vernichtung des 1ch“ (26),
von der ,gebrochenen Natur® (67), von der
»Brechung des natiirlichen Hanges (zu an-
deren Menschen)“ bei Teresa von Avila
(103). Die unter den Folgen der Erbsiinde
stehende Natur mufi ,bis zur Asche ver-
brennen” (34) und ,leichter ist die Natur in
den Gegenpol jhrer Neigung hineinzukreu-
zigen und zu heiligen als in diese Neigung
selbst* (103). Dieses ldeal findet die Ver-
fasserin nun in einzigartiger Weise im Kar-
mel verwirklicht. Schon in Elias, dem ,Fik-

19 Otto Miller Verlag, Salzburg (1951),
299 S., DM 17,20.

20 Karmelheiligkeit 11 (1936), 210 ff.; Die
Ganzheit der Gebrochenen 12 (1937) 177 ff.



Im Spiegel der Zeit 61

rer und Vater der Karmeliten® ist es ge-
heimnisvoll vorbedeutet. Im 3. Buch der Ké-
nige (18, 30 ff.) wird berichtet, wie der Pro-
phet, entsprechend der Zahl der Stimme
Israels, 12 Steine nahm. ,Aus den Steinen
erbaute er einen Altar ... und zog rings um
den Altar einen Graben... Dann schichtete
er das Holz auf. Hierauf befahl er: ,Fillt
vier Kriige mit Wasser und gieflt es auf das
Brandopfer und iiber das Holz!* Er gebot:
,Tut es noch einmal!* Sie taten es noch ein-
mal. Hierauf befahl er: ,Tut es zum dritten
Mal!* Und sie taten es zum dritten Mal, so
dafl das Wasser rings um den Altar flofl.
Auch den Graben lief er mit Wasser fil-
len... (Dann) betete er:... ,Erhére mich,
Herr...* Da fiel das Feuer des Herrn herab
und verzehrte das Brandopfer und das Holz,
die Steine und die Erde und leckte das Was-
ser im Graben auf“. Oda Schneider interpre-
tiert dieses Opfergeschehen in ihrem Sinn:
»Erst fdllt Fener vom Himmel, ein berei-
tetes Opfer zu verzehren, und dann strémen
die Wasser des Lebens“ (46). Das ist auch
fiir jeden Nachfolger des Propheten im Or-
den Unserer Lieben Frau vom Berge Karmel
die Weise (das wird fiir die Patrone und
Heiligen des Ordens im einzelnen durch-
gefihrt), sich von Gottes Liebesfeuer ver-
zehren zu lassen; nur Gottes Feuer kann
auch das Unbrennbare entflammen. Ist die
eigensiichtige Natur des Menschen einmal
‘verbrannt, dann ist der Mensch dieser Welt
entschwunden, dann darf er unter dem
Schleier des Schweigens teilnehmen an dem
Geheimnis des verborgenen Herzens Gottes,
Auch dem Karmel ist das Herz Gottes ge-
offenbart, aber nicht, wie in Paray-Le-Mo-
nial, das sich der ganzen Christenheit ent-
hiillende Herz Jesu, sondern das verborgene
Herz Gottes.

IL.

Jeder der groflen Orden hat seine eigene
Aufgabe in der Kirche, derentwillen er von
Gott erweckt wurde. Nicht nur eine ein-
malige, historische, — wenn auch der Griin-
dergeneration fiir gewéhnlich eine besondere
Bedeutung zukam, und sie das Ordensideal
in einer Héchstform verwirklichte. Jeder von
ihnen stellt eine spezifische und immer giil-

tige Verwirklichung des Evangeliums dar,
die zur Nachahmung aufruft. Mag das auch
durch die geschichtlich bedingte Nivellierung
der Orden in neuerer Zeit nicht geniigend
hervorgetreten sein. Heute steht es wieder
deutlich im Bewuftsein der Kirche und der
Christenheit. Denn iiberall zeigt sich in den
groflen Orden — in den einen schon langer
als in den anderen — das ernste Bestreben,
das urspriingliche 1deal des Stifters und die
Ideale der ersten Generation méglichst rein
wiederzugewinnen und in die Tat umzuset-
zen. Das gilt auch vom Orden Unserer Lie-
ben Frau vom Berge Karmel. Das karmelita-
nische Schrifttum der letzten Jahre, von dem
die oben angefithrten Werke nur einen ge-
ringen Bruchteil darstellen, ist dafiir ein
Zeichen. Es kniipft allenthalben an die Ur-
spriinge des Ordens, an den Geist der ,In-
stitutio priorum monachorum* (12. Jahrh.)
und an die grofien Ordensgestalten des Mit-
telalters an, noch mehr aber an die theresia-
nische Reform (bzw. fiir die beschuhten Kar-
meliten an die Reform von Touraine durch
Johannes v. bl. Samson) und die grofle Zeit
der mystischen Theologie. Die historische
Forschung hat ein sicheres Material dafar
bereitgestellt. Skizzieren wir kurz das sich
aus der Geschichte ergebende Ordens- und
Frommigkeitsideal des Karmel?!, um zu se-
hen, welche Akzente in dem uns zuging-
lichen Schrifttum von heute besonders her-
vortreten.

Als erstes und Hauptziel des Ordens wird
durch alle Jahrhunderte hindurch und ohne

‘Widerspruch das kontemplative Leben ge-

nannt, das Gebet, naherhin die Beschauung,
nnd als Vorbereitung dafiir die Reinigung

des Herzens — durch eine radikale Aszese

2 Vgl. zum folgenden: Titus Brandsma O.
Carm. in: Dictionnaire de Spiritualité, Fasc.
VII, Stichwort ,Carmes“; Gabriel de Se.
Marie-Madelaine O. C. D. in: L’Osservatore
Romano vom 13., 20., 29. Januar und vom
3. Februar 1934 (eine Zusammenfassung
davon in RAM 15 (1934) 174 ff.); derselbe
in: Dictionnaire de Sp., VII, ¢. 171f.);
Francois de Sainte Marie O. C. D, La
régle du Carmel et son esprit, Paris 1949
{(vorher in dhnlicher Fassung schon erschie-
nen in Ephemerides Carmeliticae 2 (1948)
Fasc. I, S. 205 £.).



62 Im Spiegel der Zeit

— und die Vollkommenheit der Tugenden.
Hinzu kam dann noch — mehr von auflen
bedingt, als sich aus dem Innersten des Or-
dens ergebend — ein bescheidenes Apostolat,
das aber nicht neben die Kontemplation
tritt, sondern dieser eingeordnet erscheint.
Wenn von der Kontemplation als dem
eigentlichen Kennzeichen des Karmel ge-
sprochen wird, dann versteht man darunter
nicht das opus Dei, den objektiven, 6ffent-
lichen géttlichen Kult, sondern das innere
Gebet in der Einsamkeit des personlichen
Herzens. Das ergibt sich mit aller Deut-
lichkeit schon aus der urspriinglichen Regel.
In der dritten Regel heifit es: ... . jeder von
euch habe seine eigene Zelle ...“ und in der
sechsten: ,Jeder bleibe allein in seiner Zelle,
Tag und Nacht das Gesetz des Herrn be-
trachtend und wachend ym Gebet, wenn er
nicht rechtméfiger Weise durch andere Be-
schiftigungen in  Anspruck  genommen
wird®, wihrend der 6ffentliche Kult auf ein
Mindestma beschrankt bleibt. 1n der sieb-
ten Regel wird fiir diejenigen, die lesen
kénnen, vorgeschrieben, sie sollten mit den
Klerikern zusammen die kanonischen Horen
beten, und die zehnte Regel bestimmt, das
Oratorium solle moglichst bequem in der
Mitte der Zellen liegen, woran die Bemer-
kung angekniipft wird, ,dort miifit ihr euch
jeden Morgen zum Anhéren der hl. Messe
versammeln, wenn es sich gut machen
lafit“22, Alles zielt also auf die Forderung der

Einsamkeit und des Alleinseins ab; das Ere-.

mitendasein in der Wiiste soll auch in der
Gemeinschaft des Zusammenwohnens erhal-
ten bleiben, damit die Seele um so ungestor-
ter dem Gebet obliegen kénne, allein mit
dem alleinigen Gott.

22 P. Frangois de Sainte Marie OCD, a. a.
0. 8. 21, schreibt zu diesem Satz der zehnten
Regel: ,Der Text lautet: ,Zu den Feierlich-
keiten der Messe. Der Ritus des Heiligen
Grabes, den die Karmeliten damals befolg-
ten, war sehr feierlich. Dies ist zweifelsohne
der Grund, weshalb der selige Albert (Pa-
triarch von Jerusalem) zu seiner Feier nur
verpflichtete, soweit es sich ermoglichen
lie“, Aber auch so bleibt bestehen, dafl die
Ubung des inneren Gebetes vor allem den
Vorrang hatte.

So sehr ist das Gebet das Bestimmende
fiir diejenigen, die sich auf dem Berge Kar-
mel in der Nachfolgeschaft des Elias und
unter dem Schutz Mariens zusammenfinden,
daf eine besondere Berufung zur Mystik als
ein Proprium des Ordens gilt, und die ein-
gegossene Beschauvung als Ziel fiir alle Brii-
der und Schwestern hingestellt wird. Daran

hilt auch die theresianische Reform fest. 1hre

erste Sorge gilt der Reinerhaltung des Gebets-
geistes. , Wir alle, die wir das heilige Kleid
des Ordens vom Berge Karmel tragen®,
schreibt Theresia von Avila, ,sind zum Ge-
bete und zur Beschauung berufen; dies war
die anfingliche Lebensweise unseres Ordens.
Wirstammen ja von jenen heiligen Vitern auf
dem Berge Karmel ab, die in so grofler Ein-
samkeit und mit so vollkommener Verach-
tung der Welt diesen Schatz, diese kostbare
Perle gesucht haben, von der wir spre-
chen“?, Die nachfolgende mystische Theolo-
gie ‘des Ordens hat dann, in der Unterschei-
dung zwischen erworbener und eingegosse-
ner Beschaunung, als unmittelbares Ziel des
Karmeliten die vollkommene Vereinigung
mit dem Willen Gottes in der Liebe heraus-
gestellt, der aber bei entsprechend hochher-
ziger Hingabe fir gewdhnlich — nach an-
deren: normalerweise — die umwandelnde
mystische Vereinigung als freies Gnaden-
geschenk Gottes folgen werde.

‘Wie verhilt sich nun zu diesem kontem-
plativen Ziel des Ordens das Apostolat? Der
Karmelit soll die Kontemplation zugun-
sten des Apostolates nur unterbrechen, wenn
die Liebe zum Nachsten es erfordert oder
der Gehorsam es befiehlt. Nach vollbrachtem
Auftrag soll er darum méglichst bald wie-
der in die Einsamkeit des Gebetes zuriick-
kehren. Dem entspricht auch die Geschichte
des Ordens. Es waren viel mehr die Zeit-
umstinde und der Ruf der Pipste als der
eigene Trieb, was die Karmeliten des 13. und
14. Jahrhunderts apostolische Aufgaben
ibernehmen lief}. Immer wieder mahnten die
Generalprioren, das Hauptziel des Ordens
nicht aus dem Auge zu verlieren. Sie sahen

23 Seelenburg, 5. Wohnung, Kap. 1 (ed.
Aloysius Alkofer, 5. Bd., Miinchen 1938, S.
85 £.). .



Im Spiegel der Zeit - 63

vom wachsenden Apostolat her eine Gefahr
fiir das kontemplative Ideal des Ordens her-
aufziehen. Tatsdchlich mufl man denn auch
die Mildernng der urspriinglichen Regel un-
ter Innozenz IV. (1247) und die Erschlaffung
der Ordenszucht nicht zuletzt auf die immer
stirkere Hereinnahme des Apostolates zu-
riikfithren. Die theresianische Reform (der
mehrere Teilreformen, die letzte durch den
seligen Johannes Soreth, vorausgegangen
waren), hat auch hier die Akzente wieder
richtig gesetzt. Ergreifend ist zu lesen, mit
welch glihendem Eifer Johannes vom
Kreuz im ersten reformierten Klosterlein zu
Durvelo dem Gebete oblag, wie ihn nicht
einmal die Predigt aus der Kontemplation
himmlischer Dinge entlie und mit welcher
Sehnsucht es ihn jedesmal nach vollbrachter
Arbeit wieder in die Armseligkeit seiner
Hiitte zuricktrieb, ohne dafl er auch nur eine
Nacht auflerhalb seines geliebten Dach-
bodens verbracht hitte. )

Andererseits hat aber Theresia, die eigent-
liche Grinderin der Reform, einen neuen
apostolischen Akzent in das Ordensideal des
Karmel hineingebracht. Thre méannlich starke
und aktive Natur, aber noch mehr ihre in-
neren Erlebnisse sind der Ausgangspunkt
dafiir. Was die letzteren angeht, so war
wahrscheinlich die beriihmte Héllenvision
Ende 1559 oder Anfang 1560 von entschei-
dender Bedeutung fiir den Durchbruch des
apostolischen Gedankens. ,Von diesem Ge-
sicht, schreibt sie, ,rithrt auch der anfler-
ordentliche Schmerz, den ich {iber so viele
Seelen empfinde, die der ewigen Verdamm-
nis entgegengehen... Daher kommen auch
jene michtigen Antriebe, den Seelen zu hel-
fen, so daf mir in Wahrheit scheint, ich
wiirde mit der gréfiten Freude taunsendmal
den Tod erleiden, damit auch nur eine ein-
zige Seele so entsetzlichen Peinen ent-
gehe“®, Je mehr sie von Gott hingerissen
wird, um so stirker wird ihr apostolisches
Verlangen. ,O mein Jesus“, ruft sie nach
einer Verziikung aus, ,wie grof} ist doch
deine Liebe zu den Menschenkindern! Der
grofite Dienst, den wir dir erweisen konnen,

2 Vita, ¢. 82, n. 5 (ed. Alkofer, a. a. O,
Bd. 1, S. 318).

ist der, daR wir dich verlassen aus Liebe
zuihnen, uvmihres Gewinnes willen. Dadurch
erlangen wir zugleich, dafl wir dich voll-
kommen besitzen*25, Es ist wohl kein Zwei-
fel, dafl ihre Beichtviter und Berater aus
dem Jesuitenorden sie in diesem ihrem Ver-
Jangen unterstiitzten. Man erkennt es bis in
typische Ausdriicke hinein, die sie mit dem
Sprachschatz ignatianischer Frommigkeit ge-
meinsam -hat. So nennt sie z. B. Gott mit
Vorliebe nicht nur ibren ,Geliebten“, son-
dern ebenso hiufig ,Seine Majestdt®, und
alles in ihr ist, nach ihren eigenen Worten,
»auf den Dienst Gottes gerichtet, auf die
méglichst vollkommene Erfillung seines
Willens und auf seine héchste Ehre“2s,

Ihr Eifer fiir die Ausbreitung der Reiches
Gottesund das Heil der Seelen blieb nicht nur
auf ihr eigenes Beten und Arbeitenbeschrinkt,
sondern war auch von entscheidendem Ein-
fluf auf ihre Umgebung und auf das From-
migkeitsideal der ganzen Reform. Sie hielt
Johannes vom Kreuz ab, seiner Neigung zum
Eremitentum nachzugeben und zu den
Karthiusern  hiniherznwechseln.  Ihren
Schwestern aber sprach sie oft und oft von
der Pflicht, sich Gott fiir die Heiligung der
Priester und die Rettung der Seelen aufzu-
opfern. ,Ich diente dem Herrn immer mit
meinen armen Gebeten und ermahnte auch
meine Schwestern, dasselbe zu tun und sich
das Heil der Seelen, die Ausbreitung der
Kirche und die Erbauung aller derer, mit.de-
nen sie umgingen, ernstlich angelegen sein
zu lassen... Wenn ich daher in den Lebens-
geschichten der Heiligen lese, dafl sie Seelen
fiir Gott gewonnen haben, so erweckt das in *
mir gréflere Andacht und Vorliebe zu ihnen,
und ich beneide sie’ darum mehr als um alle
Martern, die sie gelitten haben; denn gerade
diese Neigung hat mir der Herr eingeflofit.
Es scheint mir ndmlich, dafl Gott den Ge-
winn einer einzigen Seele, ‘die wir mittels
seiner Barmherzigkeit durch unser Gebet
und unseren Opfersinn retten, weit héher

2 Zitiert nach Oda Schneider, a. a. O., S.
104.

28 Aus dem Bericht Theresias an ihren
fritheren Beichtvater in Toledo, Don Alfonso
Velasquez (ed. Alkofer a. a. O, L. Bd,, S.
464).



64 Im Spiegel der Zeit’

schatzt als alle dbrigen Dienste, die wir ihm
sonst leisten kénnen“?’.

Wenn wir von dem karmelitanischen Or-
densziel her, wie es sich aus dem Willen der
ersten Generation und der theresianischen
Reform ergibt, noch einmal die heutige
deutschsprachige Literatur diber den Karmel
iberschauen, so ergibt sich folgendes Bild:
Ubereinstimmend wird von allen die Kon-
templation als das unterscheidende Merkmal
des Karmel und als sein spezielles Ziel hin-
gestellt. Aber innerhalb der Kontemplation
werden doch die Akzente sehr verschieden
verteilt. Einmal wird Kontemplation ver-
standen als persénliches Verhiltnis und als
lichende Einheit zwischen der Einzelseele
und Gott; dieses Verhiltnis und diese Fin-
heit werden als hochstes Gut um ihrer selbst
willen angestrebt. Das andere Mal wird
Kontemplation verstanden als sich opfernde
und verstrémende Hingabe an das verbor-
gene und barmherzige Herz Gottes, das die
Menschen retten und mit seinem unendlichen
Leben beschenken will.

Zu einer Kontemplation um einer indivi-
duellen Vereinignng mit Gott willen neigt
am starksten der Aufsatz von P. Otho Merl
OCD ,Die geistige Struktur des Karmel“2.
Zwar betont auch er, daf} ,der Karmel den
Weg der Menschenferne nicht geht, um un-
terzutauchen in den Tiefen gdéttlicher Ab-
griinde, ohne je wieder in die harte Realitit
dieser Welt zuriickzukehren®, ...daf} den
Karmeliten vielmehr in seiner Gottversun-
kenheit ,aus der Gleichférmigkeit mit Chri-
stus heraus die Sehnsucht nach seinen Men-
" schenbriidern packt, so dafl er sich zu ihnen
aufmacht, um ihnen Apostel zu werden*®.
Aber der apostolische Gedanke ist doch
nicht von vornherein mit in das kontempla-
tive Element hineingenommen. Zunichst
geht es vielmehr ausschlieflich darum, ,in per-
sénliche Fihlung mit Christus zu treten, ein

27 Das Buch der Klosterstiftungen, 1. Kp.,
n. 5—6 (ed. Alkofer a. a. O, Bd. 11, S. 22 f.).

% In: Terra Carmeli. Jahrbuch zur Pflege
karmelitanischen Geistes und Erforschung
karmelitanischer Geschichte, herausgeg. von
der Provinz der Unb. Karmeliten Bayerns,
Abensberg/Ndb. (1951).

2 ebd. S. 19.

Ich-Du-Verhiltnis zu begriinden und zu pfle-
gen... (und) diese personale Bezichung zu
Gott in ihrer hdochsten menschenmaglichen
Potenz anzustreben, sich bewuf}t zu bereiten
zum Erleben Gottes, zur Beschanung®?.
»Der Gipfel des Karmel ist also Gottesnihe,
Gotteserleben ... das von Gott unmittelbar
Beriihrtsein“), So wie die gloria Dei, die
Ehre Gottes nur sekundiar intendiert
wird®, so folgt auch das Apostolat erst
nachtraglich aus der liebenden Vereinigung
mit Gott, — Ahnlich wie fiir P. Otho, wenn
auch keineswegs so exklusiv, steht auch fir
Thomas Merton (Der Aufstieg zur Wahr-
heit) und fir P. Macarius Wengel OCD3®
der rein individuelle Gesichtspunkt der Kon-
templation im Vordergrund des Interesses.
Aber schon in der Studie von Edith Stein
tritt durch die Betonung des Zusammen-
hangs zwischen Mystik und Erlésungsleiden
Christi (darin liegt ja die eigentliche Inten-
tion der Verfasserin) der apostolische Ge-
danke viel stirker hervor, wenngleich das
Thema der Arbeit diesen Gedanken nicht
weiter ausfiihren liefl und die Untersuchung
auf die Betrachtung des individuellen Ver-
hiltnisses zwischen der Einzelseele nnd Gott
beschrankte.

Anders in dem Buch von Oda Schneider.
Hier ist der apostolische Gedanke von vorn-
herein den Inhalt der Kontemplation mit-
bestimmend. Der Mensch geht nicht in er-
ster Linie in den Karmel — um es einmal
ganz einfach auszudriiken —, pm fiir sich
allein in ein brautliches Verhaltnis zu Gott
zu treten, sondern um sich Gott zum Dienst
und zum Opfer anzubieten, ganz unabhin-
gig von seiner eigenen Seligkeit, — um an-
dere mitzureifien und die Strome der gott-
lichen Gnade auf die verlorene Menschheit
herabzurufen. Fiir ihre Haltung ist mehr
Theresia als Johannes vom Kreuz bestim-
mend. Und es will uns scheinen, dafl eben
diese Haltung der Situation unserer Tage
mehr entspricht als die zuerst angefithrte.
Dafl sie die reine Kontemplation in keiner
Weise zu schmilern braucht und darum dem

0ebd. S.9. ebd. S.16. 32 ebd. S. 20.
3 Mystik als Begegnung und Aufbruch®.
In: Terra Carmeli, S. 77 ff.



Im Spiegel der Zeit 65

Hauptziel des Karmel durchaus gemif} ist,
zeigen die groflen Gestalten des Karmel aus
neunerer Zeit: Theresia vom Kinde Jesu, Eli-
sabeth von der Dreifaltigkeit, ebenso wie
Marie Antoinette de Geuser und Edith
Stein. Bei Theresia von Lisieux ist dies zu
bekannt, fir Elisabeth von Dijon hat es Urs
von Balthasar mit aller Deutlichkeit gezeigt.

In dieser Tatsache hat Gott gesprochen,
und die Kirche hat Gottes Wort anfgenom-
men und zur apostolischen Kontemplation
aufgerufen. Niemand kommt zu Gott, es sei
denn durch Christus, den Herrn. Und nie-
mand steht in Christus vor Gott allein, son-
dern immer nur in der Gemeinschaft der
Briider. Auf der héchsten Stufe der Heilig-
keit und Gottverbundenheit gleiten Kon-
templation und Aktion ineinander. Eine
kann ohne die andere nicht sein.

Gibt es nicht auch unter dem Gnadenruf
des Heiligen Geistes und der Fihrung der
sichtbaren Kirche eine Entfaltung des Kar-
melideals von der Kontemplation als Weg
vorziiglich individueller Gottverbundenheit
zur Kontemplation als Hochstform des
sich auswirkenden Erlosungsgeheimnisses?
Theresia von Lisieux und Elisabeth von Di-
jon scheinen es zu bestdtigen. So schreibt
z. B. Combes: ,Theresia hat ihre klosterliche
Berufung zunichst als eine Auserwidhlung
durch Jesus empfunden, der sie dazu berief,
in der Einsamkeit des Karmel Seine Brant zu
sein ... Diese originelle Ausrichtung scheint
sie nach der ,Geschichte einer Seele’ eine Zeit-
lang ausschlieflich beseelt zu haben. Erst
nach und nach nimmt man wahr, wie durch
den Einfluf der Gnade neue Ziige hinzu-
kommen ... Kaum, dafl ein weiteres Jahr
vergangen war, als auf diese klgsterliche Be-
rufung, die an sich noch nicht geniigte, um
das Auflerste an Groflherzigkeit in dieser
Seele auszulosen, noch ein deutlich wahr-
nehmbarer tibernatirlicher Ruf zum Aposto-
late erfolgte. Dieser Ruf wird im Jahre 1887
gewissermaflen zum Wendepunkt in der Gei-
stesgeschichte Theresias und damit auch in
der Gesamtkirche iberhaupt®34, ,Daher heifit
es, sehr vorsichtig sein, wenn man, um die
Berufung Theresias zn definieren, das all-

34 Combes, a. a. O., S. 209 f.

gemeine Endziel des Karmels in den Vor-
dergrund riickt. Msgr. Laveille hat geschrie-
ben: ,Das Ziel der Karmelitin ist, das den
Seligen eigene Leben der Beschauung, soweit
es moglich ist, zu beginnen‘. Dies mag wohl,
wenn man es so will, das Ziel der Karme-
litin im allgemeinen sein, sicherlich aber ist
es nicht das genau omrissene und haunpt-
siachlichste Ziel Theresia Martins, ebenso-
wenig wie das ihrer Mutter Theresia von
Avila“®,

In dieselbe Linie der apostolischen Kon-
templation stellt Hans Urs von Balthasar
Elisabeth von Dijon, wenn er sie in ihren
Briefen sprechen 1ifit: ,Finden Sie nicht
anch, daf, wihrend man anscheinend das
Amt Marthas versicht, die Seele stindig
mit Maria in ihrer Beschauung vergraben
bleiben kann, iiber die Quelle gebeugt wie
eine Verdurstende? Auf diese Weise ver-
stehe ich das Apostolat sowohl der Karmeli-
tin wie des Priesters: beide kénnen Gott
ausstrahlen und ihn den Seelen vermitteln,l
wenn sie sich ohne Unterbruch an den gott-
lichen Quellen aufhalten, ... Es ist der alte
Begriff der ausstrahlenden Kontemplation,
wie schon die Monche von Agypten und Dio-
nysius ihn kannten, wie er aber doch in der
Nenzeit — durch die grofle und die kleine
Therese — sein ganze innere Dimension der
apostolischen Aktion offenbart hat“3. ,Was
am Ausgang der Patristik, da die Stréme
des Evangeliums in die Form der neuplato-
nischen Weltschau sich ergossen, noch
selbstverstdndlich war, das muf, nach langen
Jahrhunderten ichbetonter Aszetik und in-
mitten eines Zeitalters der Psychologie, als
die der Offenbarung gemife und katholi-
sche Haltung bewufit zuriickerobert wer-
den®%; ,Mystik ist Dienst“, ist hochste Teil~
nahme am Erlésungswerk Christ: und Fort-
setzung desselben. Dabei braucht der erste
Sinn dhristlicher Mystik, wie aller Gnade im
Pilgerstand, .der Beginn der Glorie“, kei-
neswegs beeintrichtigt zu werden. Christ-
liche Mystik ist Seligkeit und Auftrag zu-
gleich.

3 ebd. S. 217 f.

3 y. Balthasar, a. a. O., S. 84f.
37 ebd. S. 155.





