
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Geist des Karmel 

Von Friedrich W u 1 f, S. J., München 

•Kein Orden scheint in der neuesten Zeit 
mit so deutlichen Auftragsgnaden beschenkt 
zu sein wie der Karmel; Gnaden, die offen- 
kundig eine Mahnung und ein Gegen- 
gewicht gegen Strömungen in Welt und 
Kirche derselben Ära darstellen. Im Zeit- 
alter der katholischen Aktion ist es der Rück- 
ruf zum Einen Notwendigen der Kontem- 
plation • und zwar zur Betrachtung ohne 
Rücksicht auf Frucht und Erfolg. Im Zeit- 
alter der Psychologie ist es der Rückruf in 
die Anonymität nicht nur des Schleiers, son- 
dern tiefer der reinen liturgischen Anbe- 
tung Gottes um seiner selbst willen ... Im 
Zeitalter des religiösen Persönlichkeits- 
ideals ist es der Rückruf in das Leben der 
übernatürlichen Sendung, zu der alle persön- 
liche Anlage und Neigung sich höchstens als 
Material verhält und die die Bereitschaft 
zum  Opfer der ganzen  Natur verlangt"1. 

•Was die alten Mönche gewußt haben, 
droht dem modernen Kulturkatholizismus 
aus dem Bewußtsein zu schwinden; Sendun- 
gen wie die Elisabeths (von der Dreifaltig- 
keit) oder Charles de Foucaulds sind große 
Mahnrufe in die Zeit und Kirche: sich im 
Endlichen nicht anzusiedeln, sondern das 
Sterben mit Christus an sich geschehen zu 
lassen, um als .Gestorbene ein verborgenes 
Leben mit Christus in Gott zu führen' (Kol 
3, 3)"ä. 

Mit diesen Worten kennzeichnet Hans 
Urs von Balthasar die Bedeutung des Kar- 
mel und seiner Ideale für die heutige Welt 
wie auch für )las innerkirchliche Leben un- 
serer Zeit. Ähnlich schrieb schon vor zwei 
Jahrzehnten Gertrud von Le Fort: •Es ist 
nicht zufällig, wenn in unseren Tagen der 

1 Hans Urs von Balthasar, Elisabeth von 
Dijon und ihre geistliche Sendung (Jakob 
Hegner, Köln und Ölten 1952, 177 S., DM 
12,•), S. 11. 

2 ebda. 79. 

verborgenste aller Orden, der Orden Unse- 
rer Lieben Frau vom Berge Karmel, gleich- 
sam die Pforten seiner Klausur auftut und 
die Stimme seines gewaltigen Schweigens 
mitten in einer Welt erhebt, die doch schein- 
bar ihm so fernsteht. Es ist nicht zufällig: 
diese dem Geiste des Karmel scheinbar so 
fremde Welt unserer Tage ist im Grunde 
gerade ihm in ihren innersten Notwendig- 
keiten zugeordnet. Denn wenn sich diese 
Welt heute entschließen muß, auf der gan- 
zen Linie ihrer Existenz nur noch um die 
letzten Antworten zu ringen, weil ja alle 
vorletzten vom Untergang erfaßt oder doch 
von ihm bedroht erscheinen, so heißt dies 
im Grunde die Einstellung auf das Geheim- 
nis des Karmel als letzte Zuflucht... Im 
Karmel findet die Welt unserer Tage die 
Reihe der unerbittlichen Abschiede, wie sie 
heute von ihr verlangt werden, religiös vor- 
gelebt, • sie findet die ihr selbst so not- 
wendige, vor nichts mehr zurückschreckende 
Verfügungsbereitschaft gegenüber den heute 
mehr denn je verhüllten Ratschlägen Got- 
tes, • sie findet die Möglichkeit, in jede 
Nacht gläubig einzutreten als eben nicht 
mehr ihre eigene Nacht, sondern als die 
Nacht Gottes, • im Karmel findet sie auch 
das unverständlichste ihrer Leiden gewür- 
digt, durch Aufopferung an die Ewige Liebe 
einbeschlossen zu werden in die Teilnahme 
am Erlösungsleiden des Kreuzes"3. 

Der Ruf Gottes an die Menschen und die 
Kirche von heute durch den Karmel und 
seine jüngsten Stimmen, durch Therese vom 
Kinde Jesu und Elisabeth von der Drei- 
faltigkeit, durch Marie Antoinette de Geu- 
ser und Edith Stein, ist nicht ohne Echo ge- 
blieben. Das beweisen nicht nur die sich häu- 
fenden Veröffentlichungen über karmelita- 

3 Briefe in den Karmel. Briefe von Marie 
Antoinette de Geuser an eine Karmeliterin. 
Regensburg 1934, S. V f. 



Im Spiegel der Zeit 55 

nisdies Geistesgut, sondern noch viel mehr 
jene vielen, die sich unter dem Antrieb der 
Gnade zu einem beschaulichen Leben ent- 
schließen. Beides hängt miteinander zusam- 
men. Gewiß mag das große Interesse, das 
man in unseren Tagen allenthalben dem 
Karmel und seiner Tradition, seiner Fröm- 
migkeit und seinen Heiligen entgegenbringt, 
bisweilen modischer Art sein: man gefällt 
sich in der Dialektik von Tod und. Leben, 
von Nichts und Alles, man idealisiert gern 
das verborgene und ins Schweigen versun- 
kene Leben unter dem Schleier und hinter 
dem Gitter und vergißt darüber leicht die so 
unromantische Wirklichkeit. Aber darüber 
hinaus macht doch das überaus reiche Schrift- 
tum über den Karmel das echte und drän- 
gende Anliegen vieler Christen deutlich, 
sich gegen den Aktivismus unserer Zeit zu 
stemmen und nach Hilfen für ein kontem- 
platives Leben Ausschau zu halten. Es ist 
hierfür bezeichnend, daß das dreibändige 
Werk des französischen unbeschuhten Kar- 
mel iten P. Marie-Eugine de LEnfant-Jesus 
•Ich will Gott schauen" (Die geistliche Lehre 
der hl. Theresia von Avila und des hl. Jo- 
hannes vom Kreuz), dessen erster Band so- 
eben in deutscher Übersetzung erschienen 
ist4, einem praktischen Verlangen religiös 
interessierter Laien sein Entstehen verdankt. 
Der Verfasser schreibt darüber •Vor etwa 
15 Jahren sprach in unserem abgelegenen 
Kloster eine kleine Gruppe vor, unter der 
sich auch einige Mittel- und Hochschulpro- 
fessoren befanden, und bat uns, wir möchten 
sie in die Wissenschaft des karmelitanischen 
Gebetslebens einführen ... Das großmütige 
Angebot einer Unterkunftsmöglichkeit... 
ermöglichte es uns, in der nächstgelegenen 
größeren Stadt eine Reihe von Vorträgen 
über das betrachtende Gebet abzuhalten. 
Diese Vorträge... vereinigten eine gewählte 
Zuhörerschaft und fanden ihren Abschluß in 
einer halbstündigen Betrachtung, an die sich 
dann noch Einzelunterredungen und ein all- 

4 Aufstieg der Seele zu Gott. Thomas- 
Morus-Verlag, Basel, 1953. 430 S., DM17,50. 
• Die im folgenden angeführte Stelle auf 
S. IX f. Wir werden das Werk nach seinem 
Gesamtersdieinen noch ausführlich wür- 
digen. 

gemeiner Gedankenaustausch anschlössen... 
Selbst bei diesen geistig hochstehenden und 
glänzend veranlagten Personen zeigte sich... 
weniger das Bedürfnis nach einer Erörte- 
rung jener spekulativen dogmatischen Pro- 
bleme, die in Zeitschriften zur Diskussion 
standen, als der offenkundige Wunsch nach 
einem lebendigen und praktischen Unter- 
richt, d. h. nach einem schlichten, aber 
authentischen Beispiel der im Leben ver- 
wirklichten Doktrin". 

I. 

Wenn wir das karmelitanische Schrifttum 
in deutscher Sprache einmal überschauen, so 
fällt zunächst auf, daß es sich dabei meist 
um Übersetzungen (hauptsächlich aus dem 
Französischen) handelt. Die Originalaus- 
gaben liegen z. T. schon einige Jahre zu- 
rück. Zu begrüßen ist, daß eines der wichtig- 
sten Bücher über Theresia von Lisieux, die 
•Einführung in das Geistesleben der hl. The- 
resia vom Kinde Jesu" von Andre Combes 
nun auch bei uns vorliegt5. Der Verfasser, 
dem wir u. a. die kritische Ausgabe der 
Briefe der Heiligen verdanken, ist sozusagen 
der vom Karmel zu Lisieux autorisierte Ver- 
walter und offizielle Interpret des theresia- 
nischen Erbes. Ihm standen nicht nur sämt- 
liche schriftlichen Quellen (auch die nicht 
edierten) zur Verfügung, sondern außerdem 
eine mündliche Überlieferung, wie sie wohl 
selten anzutreffen ist, • im Gespräch mit 
Augen- und Ohrenzeugen, insbesondere mit 
den leiblichen Schwestern Thereses. Combes 
will als Theologe und als Historiker seine 
Aufgabe lösen. Nach Aufstellung einer 
Chronologie der äußeren und inneren Er- 
eignisse im Leben der Heiligen mit Hilfe 
aller nur erreichbaren Anhaltspunkte, sucht 
er die entscheidenden Grundauffassungen 
Thereses vom Sinn des menschlichen Lebens, 
von der Liebe, vom Ordensstand und vom 
Apostolat, vom betrachtenden Gebet, vom 
Weg der geistigen Kindheit und vom Leiden 
herauszuarbeiten. 

5 Johann Josef Zimmer Verlag, Trier 
(1951), 488 S., DM 16,•. Die Übersetzung 
erfolgte nach der zweiten französischen Auf- 
lage, Paris, 1948. 



56 Im Spiegel der Zeit 

Schon für die frühen Kinderjahre, aber 
auch für die Jungmädchenzeit, weiß er dabei 
aufschlußreiche Einzelheiten zu berichten, 
die bisher unbeachtet geblieben waren, die 
aber mitbestimmend für Thereses innere Ent- 
wicklung wurden. In manchen Punkten ver- 
mag Combes durch sorgfältige und detail- 
lierte Analysen das bisherige Urteil der 
Theresienforschung zu ergänzen oder gar zu 
korrigieren. Das wird z. B. deutlich, wo vom 
betrachtenden Gebet die Rede ist. Wie oft 
ist Therese als die große Befreierin von den 
Fesseln einengender Gebetsmethoden hinge- 
stellt worden. Um wie vieles einfacher lie- 
gen hier in Wirklichkeit die Dinge, um wie 
vieles menschlicher. Wie nah rückt uns da- 
durch die Heilige in unserem täglichen re- 
ligiösen Bemühen. • Aus der Darstellung 
des •Kleinen Weges der geistigen Kindheit" 
wird einerseits der eigentliche Kern der Hei- 
ligkeit Thereses ersichtlich, der Heroismus 
ihres Glaubens und ihrer Hingabe an die 
barmherzige Liebe Gottes, anderseits aber 
auch, wie dieser •Kleine Weg" für alle gilt 
und möglich ist, anders allerdings für die 
Sünder als für die Heiligen. Endlich er- 
fahren wir auch einiges über den mystischen 
Aufstieg Thereses. Der Verfasser ist hier 
der Ansicht, daß man schon vor ihrem Ein- 
tritt in den Karmel von eigentlicher Mystik 
sprechen könne, also noch vor der •dunklen 
Nacht" der inneren Trockenheit und Trost- 
losigkeit, die bis zum Tode nicht mehr en- 
digen sollte. Daß sich Thereses mystische 
Erfahrungen von dem Aufstiegsschema des 
lil. Johannes vom Kreuz unterscheiden, ist 
auch schon von anderer Seite bemerkt wor- 
den. Das letzte Urteil über diese Fragen 

steht wohl noch aus. • Nimmt man das 
Werk von Combes als Ganzes, so wird man es 
nicht gern im Chor der Stimmen über The- 
rese von Lisieux vermissen. Mag uns auch 
seine Sprache bisweilen ein wenig zu enthu- 
siastisch klingen und mancher •Fund" nicht so 
neu und wichtig erscheinen, wie der Ver- 

fasser es darstellt, so ist man doch von sei- 

ner Sachlichkeit angenehm berührt. Es be- 

darf weder der Tiefenpsychologie noch eines 
vorgegebenen Denk- oder Daseinsschemas, 

um Therese in ihrem eigentlichen Anliegen 

und in ihrer inneren Entwicklung zu ver- 
stehen. Und dennoch bleibt letztlich alles un- 
ter dem geheimnisvollen Schleier der gött- 
lichen Gnade verborgen. 

Neben Therese von Lisieux tritt in den 
letzten Jahren immer mehr ihre jüngere 
Mitschwester Elisabeth von der Dreifaltig- 
keit. Nachdem das Buch von M. Philipon 

0. P., •Die geistliche Lehre Schwester Eli- 
sabeths" schon vor einigen Jahren in deut- 

scher Übersetzung erschienen ist (Wien 
1948), sind nun auch die Erinnerungen der 
Priorin von Dijon, Mutter Germaine de 
Jesus, gefolgt6. (Es fehlt eigentlich nur noch 
die Übersetzung des wichtigsten Werkes über 
Elisabeth von der Dreifaltigkeit: Ecrits spi- 
rituels d'Elisabeth. Lettres, Retraites et In- 

edits, presentes par le R. P. Philipon O. P., 

Editions du Seuil, Paris 1949.) Man spürt es 
diesen Erinnerungsblättern an, daß sie von 
einer liebenden Mutter geschrieben wurden, 
die den einsamen und steilen Weg ihrer 
Tochter aus nächster Nähe miterleben 
durfte. Dabei hat sich Mutter Germaine aufs 
treueste an die Tatsachen zu halten gesucht. 
Sie will nicht nur den äußeren Lebensgang 
Elisabeths schildern, sondern ist auch be- 
müht, auf Grund eines jahrelangen persön- 
lichen Umgangs mit ihrer geistlichen Toch- 
ter, sowie an Hand von deren Briefen und 
Aufzeichnungen ein Bild der inneren und 
religiösen Entfaltung dieses einzigartigen 
Menschenkindes zu zeichnen. Auf diese 
Weise erfahren wir manchen Einzelzug aus 
dem Leben Elisabeths, der sonst vielleicht 
der Vergessenheit anheimgefallen wäre. Wir 
tun aber auch einen unmittelbaren Blick in 
ihre Seele, wie er nur durch das Zeugnis 
eines Mitwissenden möglich ist. Die Eigen- 
art und der Vorzug dieses Buches bestehen 
darin, daß es keine theoretischen Erörterun- 
gen enthält, wie sie der Theologe anstellt 
und anstellen muß, sondern schlicht und an- 

6 Schwester Elisabeth von der Dreifaltig- 
keit, Verlag Butzon und Bercker, Kevelaer 
(1951), 335 S., DM 9,80. • Das Werk kann 
auch unmittelbar vom Kölner Karmel •Ma- 
ria vom Frieden (Köln, Vor den Sieben- 
burgen 6) bezogen werden. Der Erlös dient 
dem Wiederaufbau des ehemaligen Karme- 
litinnenklosters aus dem 17. Jahrhundert. 



Im Spiegel der Zeit 57 

schaulich schildert, so daß die Gestalt Elisa- 
beths konkret und lebendig vor den Leser hin- 
tritt und deren Leben von ihm noch einmal 
miterlebt werden kann. Den Erinnerungen 
Mutter Germaines werden noch geistliche 
Aufzeichnungen Elisabeths (wie sie auch der 
•Geistlichen Lehre" beigegeben sind) sowie 
eine Auswahl ihrer Briefe hinzugefügt. 

Eine glückliche Ergänzung zu diesem Le- 
bensbericht schenkt uns Hans Urs von Bal- 

thasar in seinem Büchlein •Elisabeth von 
Dijon und ihre geistliche Sendung". Er be- 
trachtet es selbst als •eine Art Gegenstück 
zur früher erschienenen Deutung der Sen- 
dung von Lisieux". Und wie diese Deutung 
an Eigenständigkeit und Dichte des Gedan- 
kens die meisten anderen Veröffentlichungen 
über Therese überragte, so auch hier. Es 
handelt sich um eine Deutung. Darum fällt 
das Biographische weithin fort. Deutung 
läßt leicht den subjektiven Standort des 
Deutenden hervortreten. Das wird man auch 
hier nicht leugnen können, obwohl es dem 
Verfasser um die Herausstellung der objek- 
tiven Lehre und Sendung Elisabeths geht, 
und wir auch nicht bestreiten wollen, daß 

ihm dies im Kern gelungen ist. Während P. 
Philipon in den theologischen Gedanken der 
gnadenhaften Einwohnung der heiligsten 
Dreifaltigkeit, der Gleichförmigkeit mit 
Christus und (entsprechend der thomisti- 
schen Gnadenlehre) der Gaben des Heiligen 
Geistes die Grundzüge der geistlichen Ge- 
stalt und Lehre Elisabeths sieht (also prak- 
tisch in dem, was zur Hauptsache in den Un- 
terweisungen P. Vallees grundgelegt war), 
greift Urs von Balthasar noch hinter die 
Gnadenherrlichkeit in Christus zurück, 
auf deren innersten Ursprung, und glaubt 
im Gedanken der Prädestination den eigent- 
lichen Angelpunkt der Heiligkeit und der 
Lehre Elisabeths gefunden zu haben. Präde- 
stination meint hier nicht •eine (protestan- 
tische oder jansenistische) ,Heilsgewiß- 
heit'"7. Elisabeth faßt nach v. Balthasar •den 
ganzen Prädestinationsgedanken niemals 
individualistisch,    sondern    immer    sozial, 

kirchlich, gemeinschaftlich'' auf, •so daß sie 
andere mit der gleichen Evidenz als von 
Paulus Gemeinte anspricht"8. •Sie schließt 
sich als ein glaubendes, hoffendes und lie- 
bendes Glied der einen heilsgewissen Ekkle- 
sia dankbar ihrem (der Kirche) Jubel über 
ihre Vorherbestimmung an, ohne für sich 
etwas anderes zu fordern als den nackten, 
einfachen Glauben. Aber eines freilich tut 
sie: sie lebt von jetzt ab innerhalb des Pla- 
nes Gottes... Sie gibt Gott die einzig ad- 
äquate Antwort auf die Enthüllung des gro- 
ßen Mysteriums': die Antwort der ganzen 
Hingabe und der vollkommenen Anbe- 
tung"9. 

Im Leben und in der Verkündigung die- 

ses Mysteriums sieht v. Balthasar die Sen- 
dung Elisabeths, die nicht von uns in ihre 
Worte subjektiv hineininterpretiert, noch als 
das Endergebnis ihres Heiligkeitsstrebens, 
sozusagen erst nachträglich, entdeckt wird, 
sondern von vornherein als solche von Gott 
intendiert war, auf die hin alle seine Gna- 
den angelegt waren. Dies ist ein Lieblings- 
gedanke v. Balthasars, den er schon auf The- 
rese vom Kinde Jesu anwandte und der oft 
bei ihm wiederkehrt. •Es gibt in der Kirche 
Menschen, die von Gott in einer besonderen 
Erwählung mit einer besonderen Sendung 
betraut sind, und diese Erwählung hebt sie 
aus den Niederungen empor in die Regionen 
Gottes und fordert von ihnen den Mitvoll- 
zug in einer totalen Art, wie sie in den Rä- 
ten Jesu Christi im Evangelium sich aus- 
drückt: die ganze Welt verlassen, um in Aus- 
schließlichkeit dem Ruf zu folgen und dem 
himmlischen Willen nachzuleben. Diese 
Menschen erhalten aber ihren Auftrag nicht 
für sich, sondern für die andern; sie sollen 
Stadt auf dem Berg sein, um die in der Nie- 
derung Lebenden zu schützen und auszurich- 
ten ... Sie sollen zeigen, wie die volle Liebe 
aussieht, das volle Vertrauen, die volle Zu- 
versicht, und gleichzeitig mit dem Vorbild 
die ausgestreckte Hand sein, die hilft und mit- 
emporzieht"10. Elisabeth selbst hat um diese 
Sendung gewußt. Sie drückt sie gegen Ende 

7 Urs v. Balthasar in der Einleitung zu 
•Schwester Elisabeth von der Dreifaltig- 
keit", S. 13. 

8 In: Elisabeth von Dijon, S. 51. 
9 wie Anm. 7. 
10 Elisabeth von Dijon, S. 69. 



58 Im Spiegel der Zeit 

ihres Lebens einmal so aus: •Ich glaube, im 
Himmel wird es meine Mission sein, die 
Seelen zur inneren Sammlung zu erziehen, 
ihnen zu helfen, aus sich selbst herauszu- 
gehen und in einer ganz einfach-schlichten, 
liebevollen Hinwendung des Herzens zu 
Gott ihm allein anzuhangen. In dem großen 
inneren Schweigen werde ich sie bewahren, 
in dem Gott in ihnen Gestalt gewinnen und 
sie in Sich umwandeln kann"11. In dieser 
Mission findet Elisabeth auch ihren Namen, 
den Gott ihr gegeben hat und der im •Buch 
des Lebens" aufgeschrieben ist (Geh Offb 
3, 5; 20, 15): •Lob seiner Herrlichkeit" (Eph 
1, 12) zu sein. 

Unendlichkeit, Lob, Anbetung und Dienst 
sind die Stichworte, nach denen v. Balthasar 
die Sendung Elisabeths weiter erläutert und 
entfaltet. Es ist ein Weg zu einem immer 
radikaleren Sich-selbst-Vergessen und in 
eine immer innigere Gottvereinigung hin- 
ein. Die Mystik Elisabeths ist nach v. Bal- 
thasar, •obwohl ausgesprochene Unendlich- 
keitsmystik, doch ebenso fraglos christologi- 
sche Mystik, da die Unendlichkeit an keiner 
anderen Stelle in die Endlichkeit einbricht 
als in der Menschwerdung, in der Passion 
und in der Eucharistie der Liebe Gottes in 
Christus"12. Und da die Verähnlichung mit 
Christus nur im Zusammenhang der Sen- 
dung und der Wirksamkeit des Heiligen 
Geistes verständlich wird, ist ihre Mystik zu- 
gleich Geist-Mystik. Durch diese ausgespro- 
chene Schriftbezogenheit unterscheidet sich 
nach dem Vf. die Mystik Elisabeths in etwa 
von der ihres Ordensvaters Johannes vom 
Kreuz, der sich wie Pseudo-Dionysius viel 
stärker der negativen Theologie und einer 
fast neuplatonisch klingenden Begriffswelt 
bedient, um seine Gebetserfahrungen wie- 
derzugeben, obwohl im Grunde auch seine 
Mystik wie alle christliche Mystik ausge- 
sprochene Christus- und Kreuzesmystik ist. 
Während nun Elisabeth dem Theologen Jo- 
hannes vom Kreuz gegenüber durch den 
Rückgriff auf Paulus und Johannes schrift- 
gemäßer ist, kennzeichnet sie im Vergleich 
zu Theresia von Avila mit ihrer stark psy- 

chologischen Betrachtungsweise die stärkere 
theologische Ausrichtung. So trifft auch bei 
ihr zu, was Combes einmal von Therese von 
Lisieux sagt, daß sie Elemente aus dem 
Evangelium, aus Paulus und aus Johannes 
vom Kreuz aufgenommen hat und dennoch 
auf keine dieser Quellen zurückgeführt wer- 
den kann, sondern etwas ganz Eigenes und 
Einmaliges darstellt13. Elisabeth besitzt eine 
erstaunliche Eigenständigkeit und hat ihre 
ganz persönliche Sendung an unsere Zeit. 

So wie Therese von Lisieux und Elisabeth 
von Dijon sich von Gott beauftragt wußten, 
ihre Erleuchtungen und Erfahrungen an an- 
dere weiterzugeben, sei es durch das fürbit- 
tende Gebet und die apostolische Opfer- 
bereitschaft, sei es auch durch eine eigent- 
liche Lehre wie bei Therese, so fühlen sich 
auch in unseren Tagen wieder, Menschen ge- 
drängt, von den ihnen zuteil gewordenen 
Gnaden und Erkenntnissen eines beschau- 
lichen Lebens anderen mitzuteilen. (Wie sehr 
ist doch in der Kirche der Gedanke lebendig, 
daß alle Christen eine heilige Gemeinschaft 
bilden, in der einer für den anderen und ein 
Stand für den anderen die Verantwortung 
trägt und zu sorgen hat!) Wir wollen drei 
von ihnen nennen. Alle haben sie zuerst län- 
gere Zeit in der Welt gelebt, ehe sie den 
Weg in einen beschaulichen Orden fanden. 
Zwei von ihnen sind Konvertiten. 

Der erste, von dem die Rede sein soll, ist 
der amerikanische Trappist Thomas Merton, 
dessen Selbstbiographie (Der Berg der sie- 
ben Stufen) vor wenigen Jahren einiges 
Aufsehen erregt hat. Merton schenkt uns 
wieder ein Werk, dem wegen der grund- 
sätzlichen und systematischen Fragen, die 
darin besprochen werden, etwas größere Be- 
deutung zukommt. Es handelt sich um eine 
Einführung in das beschauliche Leben und in 
die Mystik und ist betitelt: •Der Aufstieg 
zur Wahrheit" (The ascent to truth)11 

Zwei Gründe haben Merton zu diesem Buch 
veranlaßt: 1. •Das plötzliche Interesse der 
Amerikaner am beschaulichen Leben", das 
ihm eines klar zu beweisen scheint: •daß die 

11 Schwester Elisabeth, S. 214. 
12 Elisabeth von Dijon, S. 88. 

1S   a. a. 0., S. 27. 
14 Benziger    Verlag.    Einsiedeln-Zürich- 

Köln (1952), 316 S., Ln DM 15,•. 



Im Spiegel der Zeit 59 

Beschauung, die Askese, das innere Gebet, 
die Weltabgeschiedenheit Dinge sind, deren 
die Christen unserer Zeit am meisten be- 

dürfen"15. 2. Die Hinneigung des modernen 
Menschen zu einer antiintellektualistischen 
•Mystik", die den Offenbarungsglauben be- 
droht. Dieser konkrete Anlaß gibt dem Buch 
sein Gepräge: Es ist einerseits positiv ein- 
führend in die Fragen des beschaulichen Le- 
bens, anderseits jeden Mystizismus, der auf 
eine Art von Gnosis oder auf eine Ekstase 
des Gefühls abzielt, abwehrend und richtig- 
stellend. Führer ist für Merton dabei Johan- 
nes vom Kreuz, den er aus der Theologie des 
heiligen Thomas von Aquin interpretiert 
(fußend auf den Dominikanertheologen Jo- 
hannes a. S. Thoma [1589•1644], Gardeil 
und R. Garrigou-Lagrange). 

Im ersten Teil seines Werkes behandelt 
Merton das Verhältnis von Wissen und Un- 
wissenheit, Licht und Dunkel, begrifflicher 
Erkenntnis und dunkler Erkenntnis im ka- 
tholischen Glaubensbegriff. Er zeigt, wie die 
Spannung zwischen diesen beiden Elementen 
mit wachsendem Glauben zunimmt. Der 
Glaube treibt aus sich selbst über das be- 
griffliche Erkennen hinaus in die Dunkel- 
heit der Liebe, aber die liebende Erkennt- 

nis bleibt immer an das Wort der Offen- 
barung in der Kirche gebunden. • Im zwei- 
ten Teil wird dann gezeigt, welche Rolle 
dem Verstand beim Übergang vom gewöhn- 
lichen Glaubensleben zur Beschauung und 
auf den verschiedenen Stufen der aktiven 
und passiven Reinigung nach Johannes vom 
Kreuz zukommt. •Der Verstand ist der 
Schlüssel zum mystischen Leben". Er •be- 
reitet die Seele durch die aktive Tätigkeit 
der .Unterscheidung' und Klugheit auf die 
passive Gottesvereinigung vor"1*. Er prüft 
die verschiedenen Erfahrungen, schützt vor 

Täuschungen und weist die Seele immer wie- 
der auf das Licht des Glaubens und der 
Liebe hin. • Im letzten Teil wird abschlie- 
ßend noch einmal das Verhältnis von be- 
grifflicher Erkenntnis und mystischer Be- 
schauung und insbesondere das Verhältnis 
von Erkenntnis und Liebe im Akt der Be- 

schauung selbst untersucht. • Merton stellt 
an seine Leser einige Anforderungen; man 
kann darum zweifeln, ob das Buch über 

einen Kreis theologisch Gebildeter weit hin- 
auswirkt. Anderseits ist er aber sehr klar 
und weiß schwierige Gedankengänge bis- 
weilen erstaunlich einfach auseinanderzu- 
legen. Kontroversen (wie z. B. die Streit- 
frage nach der •erworbenen" und •eingegos- 
senen" Beschauung) werden im allgemeinen 
vermieden. So gewinnt der Leser den Ein- 
druck eines lückenlosen Systems, sowohl in 
der Theologie des hl. Thomas, wie auch da- 
mit übereinstimmend in der mystischen 

Lehre des hl. Johannes vom Kreuz. Es weht 
durch das Buch etwas vom Geist des Opti- 
mismus und vom Glauben an die Kraft des 
Intellekts, die den amerikanischen und ka- 
nadischen Thomismus beseelen. 

Fast wie eine Parallele zu. Thomas Mer- 
tons •Aufstieg zur Wahrheit" wirkt auf den 
ersten Blick das nachgelassene Werk Edith 

Steins (Teresia Benedicta a Cruce OCD) 
•Kreuzeswissenschaft", Studie über Johan- 
nes a Cruce17. Bei näherem Zusehen sind 
aber die Unterschiede nicht unbedeutend. 
Zunächst einmal der Anlaß des Buches. Die 
Karmeliterin, die ihr Leben mit dem Mar- 
tyrium krönen sollte, hat im Grunde keine 
literarischen Absichten. Wenn andere sie 
nicht gedrängt hätten, wäre sie wohl kaum 
auf den Gedanken gekommen, nach ihrem 
Eintritt in den Karmel sich noch einmal 
ihren früheren wissenschaftlichen Interessen 
zuzuwenden. Urs von Balthasar wagt sogar 
das Urteil, sie sei •gegen ihren besseren 
Trieb allzu stark in den Bereich des analy- 
tischen Denkens zurückgefesselt worden"18. 
Auf jeden Fall spürt man bei ihrem Werk, 
daß es trotz allem wissenschaftlichen Scharf- 
sinn letztlich einem ganz persönlichen reli- 
giösen Streben seinen Ursprung verdankt. 
Es enthält nicht nur eine systematische Ana- 
lyse der mystischen Lehre ihres großen Or- 
densvaters, sondern erschließt uns auch die 

15 ebd. S. 13. 
» ebd. S. 16S/69. 

17 In Zusammenarbeit der Verlage E. 
Nauwelaerts. Louvain, und Herder, Frei- 
burg, 1950 (I. Bd. der Werke Edith Steins, 
herausgeg. von Dr. L. Gelber und P. fr. Ro- 
maeus Leuven 0. C. D.), 300 S. 

18 Elisabeth v. Dijon, S. 12. 



60 Im Spiegel der Zeit 

Mitte ihrer eigenen Frömmigkeit. Insofern 
ist diese objektive Darstellung einer Lehre 
zugleich persönliches Bekenntnis. 

Worum es der Verfasserin in diesem 
Werke geht, ist folgendes: Sie will zeigen, 
daß der junge Karmelit Johannes de Yepez, 
mit seinem ersten Ordensnamen Johannes 
vom hl. Matthias, im Beginn der theresia- 
nischen Reform nicht zufällig den Adelstitel 
vom Kreuz annahm. Gott hatte ja diesen 
Menschen schon längst im Zeichen des Kreu- 
zes gerufen. Sein Leben hatte darum nur- 
mehr im Geheimnis des Kreuzes einen Sinn. 
Edith Stein führt uns an die einzelnen Sta- 
tionen der Begegnung des jungen Johannes 
mit dem Kreuz. Sie fand schon sehr früh 
statt und verdichtete sich immer mehr zu 
einer einzig großen Vision. Johannes ver- 
nimmt den Ruf und verspürt den inneren 
Zug; er will fortan ausschließlich dem Ge- 
heimnis des Kreuzes oder besser das Ge- 
heimnis des Kreuzes leben. Das ist der In- 
halt des ersten Kapitels: •Kreuzesbotschaft". 
Im zweiten Kapitel •Kreuzeslehre" ist dann 

von selbst klar, daß die Schriften des Kir- 
chenlehrers der Mystik nichts anderes sind 
als das laute Echo seines innersten Geheim- 
nisses. Sie entfalten die •Kreuzeswissen- 
schaft", die Wissenschaft der Heiligen, die 
nun im einzelnen analysiert wird. Mit gro- 
ßer Konsequenz und erstaunlicher Sachkennt- 
nis wird der Aufstieg der Seele zur höchsten 
Liebesvereinigung mit Gott, werden die ak- 
tiven und passiven Nächte ebenso wie der 
Brautgesang der liebeglühenden und ver- 
wandelten Seele vom Geheimnis des Kreu- 
zes her gedeutet und auf dieses bezogen. Sie 
offenbaren sich als Kreuzesnachfolge, als 
Entblößung mit Christus, als Gekreuzigt- 
werden und Verlassenheit am Kreuz, als 
Sterben und Auferstehen. Damit wird durch 
alle scheinbar neuplatonische Begrifflichkeit 
hindurch deutlich, daß die Mystik des hl. Jo- 
hannes im tiefsten christologische, ja Kreu- 
zes-Mystik ist. In dem Abschnitt •Die Seele 

im Reich des Geistes und der Geister" ver- 
sucht die Verfasserin, den Zustand der 

Seele, die in die passive Nacht des Geistes 
eingegangen und in Gottes Liebe umgewan- 
delt worden ist, von einer Philosophie der 

Person her metaphysisch zu deuten. Diese 
Seiten enthalten manches Wertvolle, befrie- 
digen aber nicht ganz, weil die Verfasserin 
hier zu sehr in der Begriffswelt des hl. Tho- 
mas stehen bleibt. • In einem letzten Ab- 
schnitt, der nur Fragment geblieben ist, 
•Kreuzesnachfolge" überschrieben, wird ge- 

zeigt, wie der Heilige die von ihm geschaute 
und entworfene •Keuzeswissenschaft" nun 
auch ins Leben übersetzt. Seine Briefe und 
Mahnungen an Schwestern, wie auch sein 
eigenes Verhalten in den Widerwärtigkei- 
ten der Verfolgung sind ein ergreifendes 
Lied auf die Schönheit und Größe des Kreu- 
zes. • Schw. Benedicta a Cruce hätte uns 
kein besseres Abschiedswort hinterlassen 
können, als sie es hier getan hat. Es ist eine 
Erhellung ihres eigenen Lebens. 

Noch mehr persönliches Bekenntnis als 
das Buch von Edith Stein ist das von Oda 
Schneider: •Im Anfang war das Herz. Vom 
Geheimnis des Karmel"19. Es ist noch vor 

dem Eintritt in den Wiener Karmel geschrie- 
ben und übergibt uns das abgeklärte Ergeb- 
nis eines jahrelangen, intensiven Bemühens 
um Klärung und Verwirklichung des gött- 
lichen Gnadenrufes. Das Heiligkeitsideal der 
Verfasserin, wie sie es schon früher öfter in 
dieser Zeitschrift ausgeführt hat20, ist klar 
umrissen. Der Mensch, der mit dem Herzen 
Gottes eins werden will, muß in seinem 
Eigenwillen und in seiner durch die Erb- 
sünde bedingten Ich-Bezogenheit •gebro- 
chen" werden. Oda Schneider spricht darum 
von der •völligen Vernichtung des Ich" (26), 
von der •gebrochenen Natur" (67), von der 
•Brechung des natürlichen Hanges (zu an- 
deren Menschen)" bei Teresa von Avila 
(103). Die unter den Folgen der Erbsünde 
stehende Natur muß •bis zur Asche ver- 
brennen" (34) und •leichter ist die Natur in 
den Gegenpol ihrer Neigung hineinzukreu- 
zigen und zu heiligen als in diese Neigung 
selbst" (103). Dieses Ideal findet die Ver- 
fasserin nun in einzigartiger Weise im Kar- 

mel verwirklicht. Schon in Elias, dem *Füh- 

19 Otto Müller Verlag, Salzburg  (1951), 
299 S., DM 17,20. 

20 Karmelheiligkeit 11 (1936), 210 ff.; Die 
Ganzheit der Gebrochenen 12 (1937) 177 ff. 



Im Spiegel der Zeit 61 

rer und Vater der Karmeliten" ist es ge- 

heimnisvoll vorbedeutet. Im 3. Buch der Kö- 
nige (18, 30 ff.) wird berichtet, wie der Pro- 
phet, entsprechend der Zahl der Stämme 
Israels, 12 Steine nahm. •Aus den Steinen 
erbaute er einen Altar ... und zog rings um 
den Altar einen Graben... Dann schichtete 
er das Holz auf. Hierauf befahl er: .Füllt 
vier Krüge mit Wasser und gießt es auf das 
Brandopfer und über das Holz!' Er gebot: 
,Tut es noch einmal!' Sie taten es noch ein- 
mal. Hierauf befahl er: ,Tut es zum dritten 
Mal!' Und sie taten es zum dritten Mal, so 
daß das Wasser rings um den Altar floß. 
Auch den Graben ließ er mit Wasser fül- 
len ... (Dann) betete er:... ,Erhöre mich, 
Herr...' Da fiel das Feuer des Herrn herab 
und verzehrte das Brandopfer und das Holz, 
die Steine und die Erde und leckte das Was- 
ser im Graben auf. Oda Schneider interpre- 
tiert dieses Opfergeschehen in ihrem Sinn: 
•Erst fällt Feuer vom Himmel, ein berei- 
tetes Opfer zu verzehren, und dann strömen 
die Wasser des Lebens" (46). Das ist auch 
für jeden Nachfolger des Propheten im Or- 
den Unserer Lieben Frau vom Berge Karmel 
die Weise (das wird für die Patrone und 
Heiligen des Ordens im einzelnen durch- 
geführt), sich von Gottes Liebesfeuer ver- 
zehren zu lassen; nur Gottes Feuer kann 
auch das Unbrennbare entflammen. Ist die 
eigensüchtige Natur des Menschen einmal 
verbrannt, dann ist der Mensch dieser Welt 
entschwunden, dann darf er unter dem 
Schleier des Schweigens teilnehmen an dem 
Geheimnis des verborgenen Herzens Gottes. 
Auch dem Karmel ist das Herz Gottes ge- 
offenbart, aber nicht, wie in Paray-Le-Mo- 
nial, das sich der ganzen Christenheit ent- 
hüllende Herz Jesu, sondern das verborgene 
Herz Gottes. 

II. 
Jeder der großen Orden hat seine eigene 

Aufgabe in der Kirche, derentwillen er von 
Gott erwedct wurde. Nicht nur eine ein- 
malige, historische, • wenn auch der Grün- 
dergeneration für gewöhnlich eine besondere 
Bedeutung zukam, und sie das Ordensideal 
in einer Höchstform verwirklichte. Jeder von 
ihnen stellt eine spezifische und immer gül- 

tige Verwirklichung des Evangeliums dar, 
die zur Nachahmung aufruft. Mag das auch 
durch die geschichtlich bedingte Nivellierung 
der Orden in neuerer Zeit nicht genügend 
hervorgetreten sein. Heute steht es wieder 
deutlich im Bewußtsein der Kirche und der 
Christenheit. Denn überall zeigt sich in den 
großen Orden • in den einen schon länger 
als in den anderen • das ernste Bestreben, 
das ursprüngliche Ideal des Stifters und die 
Ideale der ersten Generation möglichst rein 
wiederzugewinnen und in die Tat umzuset- 
zen. Das gilt auch vom Orden Unserer Lie- 
ben Frau vom Berge Karmel. Das karmelita- 
nische Schrifttum der letzten Jahre, von dem 
die oben angeführten Werke nur einen ge- 
ringen Bruchteil darstellen, ist dafür ein 
Zeichen. Es knüpft allenthalben an die Ur- 
sprünge des Ordens, an den Geist der •In- 
stitutio priorum monachorum" (12. Jahrh.) 
und an die großen Ordensgestalten des Mit- 
telalters an, noch mehr aber an die theresia- 
nische Reform (bzw. für die beschuhten Kar- 
meliten an die Reform von Touraine durch 
Johannes v. hl. Samson) und die große Zeit 
der mystischen Theologie. Die historische 

Forschung hat ein sicheres Material dafür 
bereitgestellt. Skizzieren wir kurz das sich 
aus der Geschichte ergebende Ordens- und 
Frömmigkeitsideal des Karmel21, um zu se- 
hen, welche Akzente in dem uns zugäng- 
lichen Schrifttum von heute besonders her- 
vortreten. 

Als erstes und Hauptziel des Ordens wird 
durch alle Jahrhunderte hindurch und ohne 
Widerspruch das kontemplative Leben ge- 
nannt, das Gebet, näherhin die Beschauung, 
und als Vorbereitung dafür die Reinigung 
des Herzens • durch eine radikale Aszese 

21 Vgl. zum folgenden: Titus Brandsma 0. 
Carm. in: Dictionnaire de Spiritualite, Fase. 
VII, Stichwort •Cannes"; Gabriel de Se. 
Marie-Madelaine O. C. D. in: L'Osservatore 
Romano vom 13., 20., 29. Januar und vom 
3. Februar 1934 (eine Zusammenfassung 
davon in RAM 15 (1934) 174 ff.); derselbe 
in: Dictionnaire de Sp., VII, c. 171 ff.); 
Francois de Sainte Marie 0. C. D., La 
regle du Carmel et son esprit, Paris 1949 
(vorher in ähnlicher Fassung schon erschie- 
nen in Ephemerides Carmeliticae 2 (1948) 
Fase. I, S. 205 ff.). 



62 Im Spiegel der Zeit 

• und die Vollkommenheit der Tugenden. 
Hinzu kam dann noch • mehr von außen 
bedingt, als sich aus dem Innersten des Or- 
dens ergebend • ein bescheidenes Apostolat, 
das aber nicht neben die Kontemplation 
tritt, sondern dieser eingeordnet erscheint. 
Wenn von der Kontemplation als dem 
eigentlichen Kennzeichen des Karmel ge- 
sprochen wird, dann versteht man darunter 
nicht das opus Dei, den objektiven, öffent- 
lichen göttlichen Kult, sondern das innere 
Gebet in der Einsamkeit des persönlichen 
Herzens. Das ergibt sich mit aller Deut- 
lichkeit schon aus der ursprünglichen Regel. 
In der dritten Regel heißt es: •... jeder von 
euch habe seine eigene Zelle..." und in der 
sechsten: •Jeder bleibe allein in seiner Zelle, 
Tag und Nacht das Gesetz des Herrn be- 
trachtend und wachend im Gebet, wenn er 
nicht rechtmäßiger Weise durch andere Be- 
schäftigungen in Anspruch genommen 
wird", während der öffentliche Kult auf ein 
Mindestmaß beschränkt bleibt. In der sieb- 
ten Regel wird für diejenigen, die lesen 
können, vorgeschrieben, sie sollten mit den 
Klerikern zusammen die kanonischen Hören 
beten, und die zehnte Regel bestimmt, das 
Oratorium solle möglichst bequem in der 
Mitte der Zellen liegen, woran die Bemer- 
kung angeknüpft wird, •dort müßt ihr euch 
jeden Morgen zum Anhören der kl. Messe 
versammeln, wenn es sich gut machen 
läßt"*2. Alles zielt also auf die Förderung der 
Einsamkeit und des Alleinseins ab; das Ere- 
mitendasein in der Wüste soll auch in der 
Gemeinschaft des Zusammenwohnens erhal- 
ten bleiben, damit die Seele um so ungestör- 
ter dem Gebet obliegen könne, allein mit 
dem alleinigen Gott. 

22 P. Francois de Sainte Marie OCD, a. a. 
O. S. 21, schreibt zu diesem Satz der zehnten 
Regel: »Der Text lautet: ,Zu den Feierlich- 
keiten der Messe.' Der Ritus des Heiligen 
Grabes, den die Karmeliten damals befolg- 
ten, war sehr feierlich. Dies ist zweifelsohne 
der Grund, weshalb der selige Albert (Pa- 
triarch von Jerusalem) zu seiner Feier nur 
verpflichtete, soweit es sich ermöglichen 
ließ". Aber auch so bleibt bestehen, daß die 
Übung des inneren Gebetes vor allem den 
Vorrang hatte. 

So sehr ist das Gebet das Bestimmende 
für diejenigen, die sich auf dem Berge Kar- 
mel in der Nachfolgeschaft des Elias und 
unter dem Schutz Mariens zusammenfinden, 
daß eine besondere Berufung zur Mystik als 
ein Proprium des Ordens gilt, und die ein- 
gegossene Beschauung als Ziel für alle Brü- 
der und Schwestern hingestellt wird. Daran 
hält auch die theresianische Reform fest. Ihre 
erste Sorge gilt der Reinerhaltung des Gebets- 
geistes. •Wir alle, die wir das heilige Kleid 
des Ordens vom Berge Karmel tragen", 
schreibt Theresia von Avila, •sind zum Ge- 
bete und zur Beschauung berufen; dies war 
die anfängliche Lebensweise unseres Ordens. 
Wir stammen ja von jenen heiligen Vätern auf 
dem Berge Karmel ab, die in so großer Ein- 
samkeit und mit so vollkommener Verach- 
tung der Welt diesen Schatz, diese kostbare 
Perle gesucht haben, von der wir spre- 
chen"23. Die nachfolgende mystische Theolo- 
gie des Ordens hat dann, in der Unterschei- 
dung zwischen erworbener und eingegosse- 
ner Beschauung, als unmittelbares Ziel des 
Karmeliten die vollkommene Vereinigung 
mit dem Willen Gottes in der Liebe heraus- 
gestellt, der aber bei entsprechend hochher- 
ziger Hingabe für gewöhnlich • nach an- 
deren: normalerweise • die umwandelnde 
mystische Vereinigung als freies Gnaden- 
geschenk Gottes folgen werde. 

Wie verhält sich nun zu diesem kontem- 
plativen Ziel des Ordens das Apostolat? Der 
Karmelit soll die Kontemplation zugun- 
sten des Apostolates nur unterbrechen, wenn 
die Liebe zum Nächsten es erfordert oder 
der Gehorsam es befiehlt. Nach vollbrachtem 
Auftrag soll er darum möglichst bald wie- 
der in die Einsamkeit des Gebetes zurück- 
kehren. Dem entspricht auch die Geschichte 
des Ordens. Es waren viel mehr die Zeit- 
umstände und der Ruf der Päpste als der 
eigene Trieb, was die Karmeliten des 13. und 
14. Jahrhunderts apostolische Aufgaben 
übernehmen ließ. Immer wieder mahnten die 
Generalprioren, das Hauptziel des Ordens 
nicht aus dem Auge zu verlieren. Sie sahen 

23 Seelenburg, 5. Wohnung, Kap. 1 (ed. 
Aloysius Alkofer, 5. Bd., München 1938, S. 
85 f.). 



Im Spiegel der Zeit 63 

vom wachsenden Apostolat her eine Gefahr 
für das kontemplative Ideal des Ordens her- 
aufziehen. Tatsächlich muß man denn auch 
die Milderung der ursprünglichen Regel un- 
ter Innozenz IV. (1247) und die Erschlaffung 
der Ordenszucht nicht zuletzt auf die immer 
stärkere Hereinnahme des Apostolates zu- 
rückführen. Die theresianische Reform (der 
mehrere Teilreformen, die letzte durch den 
seligen Johannes Soreth, vorausgegangen 
waren), hat auch hier die Akzente wieder 
richtig gesetzt. Ergreifend ist zu lesen, mit 
welch glühendem Eifer Johannes vom 
Kreuz im ersten reformierten Klösterlein zu 
Durvelo dem Gebete oblag, wie ihn nicht 
einmal die Predigt aus der Kontemplation 
himmlischer Dinge entließ und mit welcher 
Sehnsucht es ihn jedesmal nach vollbrachter 
Arbeit wieder in die Armseligkeit seiner 
Hütte zurücktrieb, ohne daß er auch nur eine 
Nacht außerhalb seines geliebten Dach- 
bodens verbracht hätte. 

Andererseits hat aber Theresia, die eigent- 
liche Gründerin der Reform, einen neuen 
apostolischen Akzent in das Ordensideal des 
Karmel hineingebracht. Ihre männlich starke 
und aktive Natur, aber noch mehr ihre in- 
neren Erlebnisse sind der Ausgangspunkt 
dafür. Was die letzteren angeht, so war 
wahrscheinlich die berühmte Höllenvision 
Ende 1559 oder Anfang 1560 von entschei- 
dender Bedeutung für den Durchbruch des 
apostolischen Gedankens. •Von diesem Ge- 
sicht", schreibt sie, •rührt auch der außer- 
ordentliche Schmerz, den ich über so viele 
Seelen empfinde, die der ewigen Verdamm- 
nis entgegengehen ... Daher kommen auch 
jene mächtigen Antriebe, den Seelen zu hel- 
fen, so daß mir in Wahrheit scheint, ich 
würde mit der größten Freude tausendmal 
den Tod erleiden, damit auch nur eine ein- 
zige Seele so entsetzlichen Peinen ent- 
gehe"24. Je mehr sie von Gott hingerissen 
wird, um so stärker wird ihr apostolisches 
Verlangen. •O mein Jesus", ruft sie nach 
einer Verzückung aus, •wie groß ist doch 
deine Liebe zu den Menschenkindern! Der 
größte Dienst, den wir dir erweisen können, 

ist der, daß wir dich verlassen aus Liebe 
zu ihnen, um ihres Gewinnes willen. Dadurch 
erlangen wir zugleich, daß wir dich voll- 
kommen besitzen"25. Es ist wohl kein Zwei- 
fel, daß ihre Beichtväter und Berater aus 
dem Jesuitenorden sie in diesem ihrem Ver- 
langen unterstützten. Man erkennt es bis in 
typische Ausdrücke hinein, die sie mit dem 
Sprachschatz ignatianischer Frömmigkeit ge- 
meinsam hat. So nennt sie z. B. Gott mit 
Vorliebe nicht nur ihren •Geliebten", son- 
dern ebenso häufig •Seine Majestät", und 
alles in ihr ist, nach ihren eigenen Worten, 
•auf den Dienst Gottes gerichtet, auf die 
möglichst vollkommene Erfüllung seines 
Willens und auf seine höchste Ehre"26. 

Ihr Eifer für die Ausbreitung der Reiches 
Gottes und das Heil der Seelen blieb nicht nur 
auf ihr eigenes Beten und Arbeiten beschränkt, 
sondern war auch von entscheidendem Ein- 
fluß auf ihre Umgebung und auf das Fröm- 
migkeitsideal der ganzen Reform. Sie hielt 
Johannes vom Kreuz ab, seiner Neigung zum 
Eremitentum nachzugeben und zu den 
Karthäusern hinüberzuwechseln. Ihren 
Schwestern aber sprach sie oft und oft von 
der Pflicht, sich Gott für die Heiligung der 
Priester und die Rettung der Seelen aufzu- 
opfern. •Ich diente dem Herrn immer mit 
meinen armen Gebeten und ermahnte auch 
meine Schwestern, dasselbe zu tun und sich 
das Heil der Seelen, die Ausbreitung der 
Kirche und die Erbauung aller derer, mit. de- 
nen sie umgingen, ernstlich angelegen sein 
zu lassen... Wenn ich daher in den Lebens- 
geschichten der Heiligen lese, daß sie Seelen 
für Gott gewonnen haben, so erweckt das in 
mir größere Andacht und Vorliebe zu ihnen, 
und ich beneide sie darum mehr als um alle 
Martern, die sie gelitten haben; denn gerade 
diese Neigung hat mir der Herr eingeflößt. 
Es scheint mir nämlich, daß Gott den Ge- 
winn einer einzigen Seele, die wir mittels 
seiner Barmherzigkeit durch unser Gebet 
und unseren Opfersinn retten, weit höher 

24 Vita, c. 32, n. 5 (ed. Alkofer, a. a. O., 
Bd. I, S. 313). 

25 Zitiert nach Oda Schneider, a. a. O., S. 
104. 

26 Aus dem Bericht Theresias an ihren 
früheren Beichtvater in Toledo, Don Alfonso 
Velasquez (ed. Alkofer a. a. O., I. Bd., S. 
464). 



64 Im Spiegel der Zeit 

schätzt als alle übrigen Dienste, die wir ihm 

sonst leisten können"27. 
Wenn wir von dem karmelitanischen Or- 

densziel her, wie es sich aus dem Willen der 
ersten Generation und der theresianischen 
Reform ergibt, noch einmal die heutige 
deutschsprachige Literatur über den Karmel 
überschauen, so ergibt sich folgendes Bild: 
Übereinstimmend wird von allen die Kon- 
templation als das unterscheidende Merkmal 
des Karmel und als sein spezielles Ziel hin- 
gestellt. Aber innerhalb der Kontemplation 

werden doch die Akzente sehr verschieden 
verteilt. Einmal wird Kontemplation ver- 
standen als persönliches Verhältnis und als 
liebende Einheit zwischen der Einzelseele 
und Gott; dieses Verhältnis und diese Ein- 
heit werden als höchstes Gut um ihrer selbst 
willen angestrebt. Das andere Mal wird 
Kontemplation verstanden als sich opfernde 
und verströmende Hingabe an das verbor- 
gene und barmherzige Herz Gottes, das die 
Menschen retten und mit seinem unendlichen 
Leben beschenken will. 

Zu einer Kontemplation um einer indivi- 
duellen Vereinigung mit Gott willen neigt 
am stärksten der Aufsatz von P. Otho Merl 
OCD •Die geistige Struktur des Karmel"28. 
Zwar betont auch er, daß •der Karmel den 
Weg der Menschenferne nicht geht, um un- 
terzutauchen in den Tiefen göttlicher Ab- 
gründe, ohne je wieder in die harte Realität 
dieser Welt zurückzukehren", ...daß den 
Karmeliten vielmehr in seiner Gottversun- 
kenheit •aus der Gleichförmigkeit mit Chri- 
stus heraus die Sehnsucht nach seinen Men- 
schenbrüdern packt, so daß er sich zu ihnen 
aufmacht, um ihnen Apostel zu werden"29. 
Aber der apostolische Gedanke ist doch 
nicht von vornherein mit in das kontempla- 
tive Element hineingenommen. Zunächst 
geht es vielmehr ausschließlich darum, • in per- 
sönliche Fühlung mit Christus zu treten, ein 

27 Das Buch der Klosterstiftungen, 1. Kp., 
n. 5•6 (ed. Alkofer a. a. O., Bd. II, S. 22 f.). 

28 In: Terra Carmeli. Jahrbuch zur Pflege 
karmelitanischen Geistes und Erforschung 
karmelitanisdier Geschichte, herausgeg. von 
der Provinz der Unb. Karmeliten Bayerns, 
Abensberg/Ndb. (1951). 

28 ebd. S. 19. 

Ich-Du-Verhältnis zu begründen und zu pfle- 
gen ... (und) diese personale Beziehung zu 
Gott in ihrer höchsten menschenmöglichen 
Potenz anzustreben, sich bewußt zu bereiten 
zum Erleben Gottes, zur Beschauung"30. 
•Der Gipfel des Karmel ist also Gottesnähe, 
Gotteserleben ... das von Gott unmittelbar 
Berührtsein"31. So wie die gloria Dei, die 
Ehre Gottes nur sekundär intendiert 
wird32, so folgt auch das Apostolat erst 
nachträglich aus der liebenden Vereinigung 
mit Gott. • Ähnlich wie für P. Otho, wenn 
auch keineswegs so exklusiv, steht auch für 
Thomas Merton (Der Aufstieg zur Wahr- 
heit) und für P. Macarius Wengel OCD33 

der rein individuelle Gesichtspunkt der Kon- 
templation im Vordergrund des Interesses. 
Aber schon in der Studie von Edith Stein 
tritt durch die Betonung des Zusammen- 
hangs zwischen Mystik und Erlösungsleiden 
Christi (darin liegt ja die eigentliche Inten- 
tion der Verfasserin) der apostolische Ge- 
danke viel stärker hervor, wenngleich das 
Thema der Arbeit diesen Gedanken nicht 
weiter ausführen ließ und die Untersuchung 
auf die Betrachtung des individuellen Ver- 
hältnisses zwischen der Einzelseele und Gott 
beschränkte. 

Anders in dem Buch von Oda Schneider. 
Hier ist der apostolische Gedanke von vorn- 
herein den Inhalt der Kontemplation mit- 
bestimmend. Der Mensch geht nicht in er- 
ster Linie in den Karmel • um es einmal 
ganz einfach auszudrücken •, um für sich 
allein in ein bräutliches Verhältnis zu Gott 
zu treten, sondern um sich Gott zum Dienst 
und zum Opfer anzubieten, ganz unabhän- 
gig von seiner eigenen Seligkeit, • um an- 
dere mitzureißen und die Ströme der gött- 

lichen Gnade auf die verlorene Menschheit 
herabzurufen. Für ihre Haltung ist mehr 
Theresia als Johannes vom Kreuz bestim- 
mend. Und es will uns scheinen, daß eben 
diese Haltung der Situation unserer Tage 
mehr entspricht als die zuerst angeführte. 
Daß sie die reine Kontemplation in keiner 
Weise zu schmälern braucht und darum dem 

30 ebd. S. 9.     31 ebd. S. 16.    32 ebd. S. 20. 
33 •Mystik als Begegnung und Aufbruch". 

In: Terra Carmeli, S. 77 ff. 



Im Spiegel der Zeit 65 

Hauptziel des Karmel durchaus gemäß ist, 
zeigen die großen Gestalten des Karmel aus 
neuerer Zeit: Theresia vom Kinde Jesu, Eli- 
sabeth von der Dreifaltigkeit, ebenso wie 
Marie Antoinette de Geuser und Edith 
Stetn. Bei Theresia von Lisieux ist dies zu 
bekannt, für Elisabeth von Dijon hat es Urs 
von Balthasar mit aller Deutlichkeit gezeigt. 

In dieser Tatsache hat Gott gesprochen, 
und die Kirche hat Gottes Wort aufgenom- 
men und zur apostolischen Kontemplation 
aufgerufen. Niemand kommt zu Gott, es sei 
denn durch Christus, den Herrn. Und nie- 
mand steht in Christus vor Gott allein, son- 
dern immer nur in der Gemeinschaft der 
Brüder. Auf der höchsten Stufe der Heilig- 
keit und Gottverbundenheit gleiten Kon- 
templation und Aktion ineinander. Eine 
kann ohne die andere nicht sein. 

Gibt es nicht auch unter dem Gnadenruf 
des Heiligen Geistes und der Führung der 
sichtbaren Kirche eine Entfaltung des Kar- 
melideals von der Kontemplation als Weg 
vorzüglich individueller Gottverbundenheit 

zur Kontemplation als Höchstform des 
sich auswirkenden Erlösungsgeheimnisses? 
Theresia von Lisieux und Elisabeth von Di- 
jon scheinen es zu bestätigen. So schreibt 
z. B. Combes: •Theresia hat ihre klösterliche 
Berufung zunächst als eine Auserwählung 
durch Jesus empfunden, der sie dazu berief, 
in der Einsamkeit des Karmel Seine Braut zu 
sein ... Diese originelle Ausrichtung scheint 
sie nach der .Geschichte einer Seele'eine Zeit- 
lang ausschließlich beseelt zu haben. Erst 
nach und nach nimmt man wahr, wie durch 
den Einfluß der Gnade neue Züge hinzu- 
kommen ... Kaum, daß ein weiteres Jahr 
vergangen war, als auf diese klösterliche Be- 
rufung, die an sich noch nicht genügte, um 
das Äußerste an Großherzigkeit in dieser 
Seele auszulösen, noch ein deutlich wahr- 
nehmbarer übernatürlicher Ruf zum Aposto- 
late erfolgte. Dieser Ruf wird im Jahre 1887 
gewissermaßen zum Wendepunkt in der Gei- 
stesgeschichte Theresias und damit auch in 
der Gesamtkirche überhaupt"34. •Daher heißt 
es, sehr vorsichtig sein, wenn man, um die 
Berufung Theresias zu definieren, das all- 

gemeine Endziel des Karmels in den Vor- 
dergrund rückt. Msgr. Laveille hat geschrie- 
ben: ,Das Ziel der Karmelitin ist, das den 
Seligen eigene Leben der Beschauung, soweit 
es möglich ist, zu beginnen'. Dies mag wohl, 
wenn man es so will, das Ziel der Karme- 
litin im allgemeinen sein, sicherlich aber ist 

es nicht das genau umrissene und haupt- 
sächlichste Ziel Theresia Martins, ebenso- 
wenig wie das ihrer Mutter Theresia von 
Avila"85. 

In dieselbe Linie der apostolischen Kon- 
templation stellt Hans Urs von Balthasar 
Elisabeth von Dijon, wenn er sie in ihren 
Briefen sprechen läßt: •Finden Sie nicht 

auch, daß, während man anscheinend das 
Amt Marthas versieht, die Seele ständig 
mit Maria in ihrer Beschauung vergraben 
bleiben kann, über die Quelle gebeugt wie 
eine Verdurstende? Auf diese Weise ver- 
stehe ich das Apostolat sowohl der Karmeli- 
tin wie des Priesters: beide können Gott 
ausstrahlen und ihn den Seelen vermitteln, 
wenn sie sich ohne Unterbruch an den gött- 
lichen Quellen aufhalten,... Es ist der alte 
Begriff der ausstrahlenden Kontemplation, 
wie schon die Mönche von Ägypten und Dio- 
nysius ihn kannten, wie er aber doch in der 
Neuzeit • durch die große und die kleine 
Therese • sein ganze innere Dimension der 
apostolischen Aktion offenbart hat"38. •Was 
am Ausgang der Patristik, da die Ströme 
des Evangeliums in die Form der neuplato- 
nischen Weltschau sich ergossen, noch 
selbstverständlich war, das muß, nach langen 
Jahrhunderten ichbetonter Aszetik und in- 
mitten eines Zeitalters der Psychologie, als 
die der Offenbarung gemäße und katholi- 
sche Haltung bewußt zurückerobert wer- 
den"87: •Mystik ist Dienst", ist höchste Teil- 

nahme am Erlösungswerk Christi und Fort- 
setzung desselben. Dabei braucht der erste 
Sinn christlicher Mystik, wie aller Gnade im 
Pilgerstand, •der Beginn der Glorie"', kei- 
neswegs beeinträchtigt zu werden. Christ- 
liche Mystik ist Seligkeit und Auftrag zu- 
gleich. 

84 Combes, a. a. 0., S. 209 f. 

35 ebd. S. 217 f. 
36 v. Balthasar, a. a. O., S. 84 f. 
37 ebd. S. 155. 




