
Von Festen und Geheimnissen 
Von Karl Rahner S. J., Innsbruck 

Christi Himmelfahrt 

Er ist von uns gegangen. Es ist erschreckend, daß wir darüber keinen 
Schmerz empfinden. Er hat gemeint, uns trösten zu müssen. Aber unsere 
dürren und flachen Herzen horchen bei seinem Trost nur verwundert auf. 
Wir müssen uns erst lange besinnen, bis wir - vielleicht - ein Weniges davon 
begreifen, daß wir über seine Ferne untröstlich sein sollten. Ja, es ist wahr: 
Wir müßten ihn eigentlich festhalten. Es müßte uns eine entsetzliche Angst 
befallen über die Leere, die er bei uns hinterläßt. Nun war endlich einer da, 
der nicht überflüssig ist. Einer, der nicht zur Last wird, sondern trägt, weil er 
gut ist, so bescheiden gut, daß wir es schon fast wieder alltäglich fanden, 
einer, der das unbegreifliche Rätsel hinter allem Greifbaren seinen Vater 
nannte und dabei weder unglaubhaft naiv, noch geschmacklos anmaßend 
wirkte, ja die Welt fast in Versuchung führte, es für selbstverständlich zu 
halten, wenn er auch uns erlaubte, ,Vater unser' in die göttliche Finsternis 
hineinzuflüstern. Es war Gottes Erbarmen und seine ewige Weisheit bei uns. 
Endlich konnten wir uns von Gott etwas anderes denken als die Abstraktio- 
nen der Philosophen. Endlich war einer dagewesen, der etwas wußte und 
doch nicht gescheit reden mußte. Einer, den man nur zu greifen brauchte, den 
man zu küssen wagte, dem man freundschaftlich auf die Schulter klopfte, der 
sich nichts daraus machte, - und man hatte in diesen Lächerlichkeiten alles - 
alles leibhaftig, Gott, sein Erbarmen, seine Gnade und seine Nähe. Das ewige 
Wort des Vaters hatte sich in unser Fleisch hineingedrängt. - Oh, daß ihn nicht 
schauderte bei diesem unbegreiflich törichten Unterfangen, Gottes Leben an- 
sässig zu machen im Stall dieser Welt. Nun ist er wieder fort. Wir nehmen 
es kühl auf. 

Vielleicht denkt es in uns im geheimen: er hat es bei uns nicht ausgehalten. 
Natürlich nicht, wenn man ihn kreuzigte. - O Gott, ich hätte es bestimmt auch 
getan, wenn ich dabei gewesen wäre. Oder kann ich mich (so wie ich jetzt bin) 
im Ernst für besser halten als jene? Absolute Verlorenheit, wenn er nicht für 
seine Feinde gebetet hätte. Für mich also. Der einzige Trost. Daß das mich 
tröstet, ist meine einzige Zuversicht. Denn es gehen wohl nur die verloren, 
die diesen Trost nicht kennen. Kann man an dich glauben und dich lieben, 
wenn man so ist wie ich? Das hoffe ich, Herr. Erbarme dich meiner! 

Oder hat er es doch ausgehalten? So sehr, daß er mitnahm, was er an- 
genommen hatte? Es ist wahr, es hätte uns nichts genützt, wenn er geblieben 
wäre. Denn auf die Dauer halten wir es ja selbst hier nicht aus. Wir sterben 
ja. Irgendwo und -wie sogar freiwillig. Aus Verzweiflung oder aus Sehn- 

Geist und Leben II,   6 



82 Karl Rahner 

sucht nach der Freiheit, den Tod des Todes oder den des Lebens. Aber ewig 
bleiben, hier, das wäre der ewige Jude in der ewigen Hölle. Also hatte er 
recht, ganz recht, daß er ging. Er hatte ja getan, was man hier tun konnte 
(Verzeihung, was nur ER tun konnte): über dieser Erde, in maßloser Liebe zu 
dieser schrecklichen Erde, (hat er sie mit seinem Vater verwechselt oder ist 
diese Verwechslung gerade sein Geheimnis, berechtigt, weil der Vater sie 
ihm gegeben?) sein Herz wie eine Traube bis zum letzten Tropfen auszu- 
pressen und alles in diese Erde, die böse alles verschluckte, hineinrinnen zu 
lassen, bis das Feuer der Schuld und der Qual in ihrem Innern ausgelöscht, 
und ihre innerste Hohlheit ausgefüllt war mit dem Blut Gottes selbst. Er 
hatte getan, was ER hier tun konnte. Daß der Vater dann nicht gleich diese 
Erde aufflammen ließ in seiner Seligkeit, das war nicht seine Sache, sondern 
die des Vaters, der wohl wollte, daß wir noch zu Wort und Tat kämen. Er 
selbst hielt diese Verzögerung • o abenteuerlicher Mut seines fraglosen 
Herzens - für •eine kleine Weile". Er mußte gehen. Es war für ihn nichts 
mehr zu tun. Denn es war alles vollbracht, seit er die Finsternis von Golgotha 
zum Tag seiner Liebe gemacht, und er danach seinen Vertrauten eben noch 
rasch zugeflüstert hatte, daß man so siegen kann (Herr, hilf meinem Un- 
glauben!). 

Und er hat mitgenommen, was er angenommen hatte. Das hinfällige 
Fleisch, den menschlichen Geist, der im Todesleiden verdunkelte und keine 
Antworten mehr wußte, das zitternde Herz. Das, was ich bin: dieses enge 
Loch, voll Finsternis, in dem die Fragen und Unbegreiflichkeiten wie pfei- 
fende Ratten herumschleichen und keinen Ausgang finden. Natürlich, ich 
weiß schon: wenn man uns von Gott aus anschaut, kann man gewählter von 
uns reden und erfreulicher. Aber wißt ihr so genau, ihr, die ihr entrüstet seid 
über diese Anthropologie, daß ihr auch wirklich von der Perspektive Gottes 
den Menschen beurteilt: und er sah, daß alles gut war? Oder lebt ihr das 
vergnügliche Leben der Kellerasseln, die sich sehr leicht ertragen? Warum 
wollt ihr eigentlich noch Gott, wenn ihr euch schon zuvor so respektabel vor- 
kommt? Es sei nicht mit euch gestritten. Es steht fest in eurem und meinem 
Glauben, daß die menschliche Natur verkannt wird, wenn sie nicht - mög- 
lichst rasch - endgültig zu Gott kommt. Eine solche •Natur" hat der Sohn 
gehabt, consubstantialis nobis. Und gerade, weil sie ganz Gottes war, wußte 
er (eigentlich als einziger), wie es mit ihr stände, wenn sie nicht sich selbst 
absolut davonliefe, in Gott hinein. Diese hat er angenommen. Und diese hat 
er mitgenommen. Dorthin, wo man meinen sollte, sie müsse restlos in 
Nichts sich auflösen, wenn sie den Schritt hinüber wagen wollte; dorthin, wo 
sie allein sein kann, soll sie nicht schon hier ihre Hölle finden. 

Ich brauche keine spätklug-dumme Aufklärung und Entmythologisierung, 
um zu wissen, daß ich mir nicht vorstellen kann, wie sie sich •dort" hält, was 
sie •dort" macht. Ich bin nicht so spiritualistisch, um mir viel leichter dort 



Von Festen und Geheimnissen 83 

eine •Seele" vorstellen zu können als einen Leib. Wie lächerlich sind eigent- 
lich die Christen, die sich Maria eher mit der Seele, als ganz mit Leib und 
Seele im Himmel meinen denken zu können. Da hätten die paar katholischen 
•Ketzer" von heute schon noch eher recht, die gleich alle in Gottes Gnade 
Gestorbenen mit Leib und Seele in den Himmel versetzen. Also: Ich bilde 
mir nicht ein, mir einen endlichen Geist •vorstellen" zu können, der es bei 
Gott selbst - ganz genau da und nur da - aushält; aber ich weiß, daß es uns 
unter Strafe ewiger Verdammnis verboten ist, anspruchsloser zu sein und 
ein bescheideneres Plätzchen der Seligkeit zu erstreben oder gar auf eine ewige 
Existenz zu verzichten. Und ich weiß nicht, was ein Leib dort tut. Was beides 
eine Ewigkeit lang tut. Natürlich, Gott ist ewig sinnvoll. Aber wir? Wir mit 
Leib und Seele (oder wie man uns en detail schildern mag)? Hier halten wir 
es auf die Dauer nicht aus, und dort können wir es uns nicht vorstellen. Oder 
ist etwa die Visio beatifica, die Anschauung Gottes, in unserem Glauben kein 
absolutes Mysterium mehr? Und habt ihr euch schon einmal bemüht, euch 
einen verklärten Leib genauer vorzustellen? 

Und darum ist mein Glaube und mein Trost: Er hat das Unsere mitge- 
nommen. Er ist aufgefahren und sitzet zur Rechten des Vaters. Ich sehe den 
Menschensohn zur Rechten Gottes stehen. Der absolute Logos wird mich in 
Ewigkeit mit einem Menschenantlitz anschauen. Er selber. Das vergessen die 
Theoretiker der Visio beatifica. Ich habe noch in keiner heutigen Dogmatik 
etwas darüber gelesen. Wie seltsam! Die frommen Aszeten sagen dann in das 
Schweigen der Dogmatiker hinein etwas herzlich Anthropomorphes über die 
Freude, auch noch • zur Visio hinzu • mit der Menschheit Jesu umgehen zu 
dürfen. Als ob man das so nebenbei tun könne. Wer sich das so •vorstellt", 
scheint sich offenbar nicht genügend mit der Anschauung Gottes für ausge- 
füllt zu halten. 

Er selber, Jesus von Nazareth, bleibt in Ewigkeit. So sehr hat er das mit- 
genommen, was er war und was wir sind. Wir müssen wichtiger und wert- 
beständiger und wirklicher sein, als wir es, trotz unseres närrischen oder ver- 
zweifelten Hochmutes, für möglich halten. Man könnte einmal das ganze 
Christentum auf die Formel bringen: es ist der Glaube, in dem Gott den 
Hochmut des Menschen so übertrumpft, daß die ärgste Einbildung des Men- 
schen von seinem eigenen Wert zu sündhaftem Kleinglauben und fast tieri- 
scher Bescheidenheit degradiert wird. Übrigens: wo der Mensch •panthe- 
istisch" sich einbildet, Gott zu sein, macht er ja - genauer besehen - nicht sich 
zu Gott, sondern Gott zu sich. Der Pantheismus ist also kein Einwand gegen 
das oben Gesagte. Denn was heißt: Menschwerdung, Gnade und Glorie 
schließlich anders als: der Mensch kann es (und sich selber nur so) aushalten, 
mitten in Gott zu sein, mitten in diesem absoluten Feuer, mitten in dieser 
Unbegreiflichkeit, unmittelbar vor dem, der über alles, was außer ihm ist, 
so erhaben ist, daß es einfach schlechthin nicht gesagt werden kann. Das aber 



84 Karl Rahner 

ist die unwahrscheinlichste Wahrheit. Und sie wird gefeiert an Christi Him- 
melfahrt. Denn da ist sie endgültig geworden. Er hat das Unsere mitgenom- 
men. Kein Wunder, daß wir uns dabei nichts vorstellen können. Daß wir es 
heute weniger können als die Alten meinten es zu können, die Christus zum 
Caelum Empyreum auffahren ließen und in der Welt ihrer Physik schon 
einen Platz für den Himmel hatten, vermeintlich schon, bevor der Himmel 
(wie es in Wahrheit ist) wurde: durch Ostern und Himmelfahrt. Das ist auch 
nicht verwunderlich. Dieser Abbau des •antiken Weltbildes" ist im Grunde 
ein sehr christliches Geschehen. Die alte Vorstellung war (wenn auch verzeih- 
lich und unvermeidlich) im Grunde sehr unchristlich. Da gab es nämlich den 
Himmel schon vor und unabhängig von Christus und dem Geschehen seines 
Todes und seiner Auferstehung, und Er war eher sein Türöffner als sein 
Gründer. Wer das •aperuisti credentibus regna coelorum" (du hast den Glau- 
benden das Himmelreich eröffnet) so wörtlich nehmen wollte, daß Christus 
nichts getan hätte, als die Himmel •öffnen", würde von ihm zu wenig sagen; 
•condidisti..." (du hast gegründet) wäre adäquater. Der Raum meisterte 
die Zeit und die Geschichte. Und das alles ist nicht so christlich gewesen, daß 
man heute entmythologisieren müßte, bloß weil das damals nicht stimmte. 
Denn heute ist, da die Welt und der Raum selber endlich geworden ist, genug 
•Platz" auch für einen leibhaftigen Himmel, auch wenn dieser nicht mehr 
(wie bei den Alten) als ein letztlich homogenes Stück unseres Raumes ge- 
dacht werden kann, kein oberer Saum am Rande unseres Raumes ist. Und 
wenn die ganze heutige Physik ein einziges Training des Denkens des Un- 
vorstellbaren an der Materie ist, wird man auch wieder lernen, den Himmel 
leiblicher Verklärung bloß zu •denken" und doch seine Wirklichkeit ernst zu 
nehmen. Die Ontologie der Visio beatifica aber war ja schon seit je eine sehr 
abstrakte Sache, für die wir noch bei den Alten ruhig in die Schule gehen 
können, da sie uns da nichts an Unanschaulichkeit schenken und doch glaub- 
ten und glaubend wußten. Es wäre also gar nicht •modern", sondern schlech- 
ter wie altmodisch, wollten wir so tun, als könnten wir die Himmelfahrt (seine 
und unsere) nicht ernst nehmen, weil wir sie uns nicht •vorstellen" können. 

Ist Er uns fern, da Er aufgefahren ist über alle Himmel? Ach, wann ist uns 
jemand nahe? Wenn wir ihn betasten und küssen können? z. B. wie Judas 
den Herrn? Oder sind das Gesten, die im Grunde doch nur zur Kategorie der 
Klopfzeichen gehören, mit denen die Gefangenen von Zelle zu Zelle ihre ver- 
sperrte Einsamkeit morsen? Muß man nicht gestorben sein, •fern" geworden 
und so leben, um nahe zu sein? Muß man nicht abgestiegen sein - eingestie- 
gen - ins Herz der Welt durch den Tod, um allem nahe zu sein, nahe von der 
geheimen Wurzel aller Dinge her? Ist der Fleischesleib, den wir jetzt tragen, 
nicht das Festgelegtsein auf ein enges Hier und Jetzt in dieser endlichen 
Raumzeit, so daß nur, wer ihn sterbend auszieht, um den himmlischen Leib 
anzuziehen, allem nahe sein kann? 



Von Festen und Geheimnissen 85 

•Er kommt mir aber fern vor, und er hat doch selber gesagt, daß er uns 
verlassen werde?" Nein, er sprach nur vom Aufgeben jener irdischen Nähe, 
die im letzten Ferne ist. Er sagte, daß er keine Klopfzeichen mehr geben 
werde, geben brauche, weil er nicht mehr nebenan, im Verließ seines leiden- 
den, unverklärten Leibes sei, sondern jetzt durch Tod und Verklärung mitten 
bei uns, genau dort, wo wir sind, nicht mehr bloß daneben. Siehe ich bin bei 
Euch, alle Tage! Und wenn er sagt oder sagen läßt durch den Apostel, daß 
er in seinem Geist bei uns sei, durch diesen in uns lebe und wir in ihm, sich 
von uns anziehen lasse, so meint er nicht seine heiligen Gebote und nicht 
seine Gesinnung und seine Haltung, seine Theorie und die Aussichten, die 
er uns eröffnet, sondern seinen wirklichen Geist, der von ihm ausgeht als die 
liebend geschenkte Wirklichkeit seines göttlichen Lebens, die durch sein im 
Tod durchbohrtes Herz ausströmend eindrang in die innerste Mitte der 
Welt und unserer Herzen. Weil er uns endlich nahe kommen wollte, ist er 
gegangen und hat das Unsere mitgenommen. Weil er erhöht wurde (am 
Kreuz des Todes und zur Rechten des Vaters), ist er und alles in ihm nahe 
geworden. Denn sein Geist, in dem er uns nahe ist, der ist genau derjenige, 
dem er von Ewigkeit zu Ewigkeit die unendliche Fülle seines Lebens vom 
Vater schenkte, derjenige, über den hinaus er in alle Ewigkeit mehr nicht 
schenken kann, der schon jetzt als der Grund der ewigen schauenden Nähe und 
der Verklärung des Fleisches in uns ist. Wir merken nichts davon und darum 
ist Himmelfahrt doch Trennung. Aber Trennung nur für unser armseliges 
Bewußtsein. Wir wollen an solche Nähe im Heiligen Geist glauben. 

Himmelfahrt ist der allgemeine Vorgang der Heilsgeschichte, der sich in 
unserer persönlichen Gnadengeschichte im einzelnen wiederholen muß: wir 
werden reich, wenn wir arm werden, erleuchtet, wenn die Lichter der Welt 
sich verfinstern, mehr mit Ihm vereint, wenn wir•scheinbar • seiner irdisch- 
fleischlichen Nähe entfremdet werden. Wenn wir nur eine Öde und Leere 
des Herzens zu spüren meinen, wenn aller Festjubel uns so vorkommt, als 
sei er offizielles Getue, weil man sich selbst die eigentliche Wahrheit um uns 
doch nicht eingestehen könne, dann sind wir in Wahrheit besser zum Fest der 
Himmelfahrt vorbereitet als wir ahnen. Er nimmt uns ja nur seinen Schein, 
um uns seine Wirklichkeit zu geben. Die unendliche, namenlose Wirklichkeit, 
die er, vom Vater empfangen, in seinem Geist uns gibt, die wir empfangen 
können, da er heimkehrend mit dem Unsern uns fähig gemacht hat, Gottes 
teilhaftig zu sein. 



86 Karl Rahner 

Fronleichnam 

Was Fronleichnam, ganz von außen betrachtet, am meisten von allen ande- 
ren Festen der Christenheit unterscheidet, ist die Prozession. Sie ist das 
Äußerlichste an diesem Fest, wenn sie auch das Unterscheidende ist. Wenn 
aber das Äußerste, wie hier, ganz von innen kommt, ist es auch die Offenba- 
rung dieses inneren Kerns. Und darum kann man ruhig einmal versuchen, 
von der Prozession her das Geheimnis dieses Festes zu betrachten. 

Die Fronleichnamsprozession ist im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts 
lokal entstanden. Anfang des 15. Jahrhunderts ist sie schon allgemein. Sie ist 
also ein Stück des späten Mittelalters und seiner Glaubenseinheit. Sie ist also 
keine Glaubensdemonstration gegenüber der nichtkatholischen Welt. Sie ist 
vielmehr entstanden aus der allgemeinen Sitte der Flurprozessionen. In die- 
sen schreitet der Mensch alle irdischen Dimensionen seines Daseins heiligend 
ab und trägt das •Heilige" (die Reliquien der Kirche bis eben zum • •Aller- 
heiligsten") in seine ganze Welt hinein. Weil alles auch in seiner Vielfalt aus 
einer Wurzel wächst und zu einem Ende hinstrebt, verschränkt der Mensch 
in der Prozession die Räume und Vollzüge seines Daseins: die offene Weite 
wird zur Kirche, die Sonne zum Altarlicht, der frische Wind singt mit den 
Liedern der Menschen einen Chor, an den Straßenecken des Alltags stehen 
die Altäre, die ernste Versammlung vor Gott stehender Menschen wird zum 
bunt fröhlichen Zug der Schreitenden, und die unbeschwerten Vögel des Him- 
mels schneiden ihren Flug mitten durch das Beten, das von der bekümmer- 
ten Erde aufsteigt, schon fast verwandelt in reinen Lobgesang. So ist die Pro- 
zession das Sichtbarwerden der Bewegung des Menschen durch die Räume 
seines Daseins auf sein Ziel hin und das Zeigen des Heiligen, das im letzten 
diese Bewegung trägt, in ihr bleibend beharrt und sie auf ihr eigentliches Ziel 
hinführt: Gott. Von hier aus kommen wir zum Sinn des Fronleichnamsfestes, 
zum Sinn der Eucharistie. Gewiß hat dieses Sakrament dort seinen vollen 
Sinn erreicht, wo es empfangen wird. Wo wir es auf unseren Altären bewah- 
ren und durch das Land unseres Lebens, es erhebend und zeigend, tragen, 
da ist es immer noch die Speise, die wir dann erst uns ganz aneignen, wenn 
wir sie genießen. Aber dennoch ist dieses Sakrament ein bleibendes Sakra- 
ment, das bewahrt, gezeigt, angebetet werden kann und soll, wie der Mensch 
mit seinem Blick sonst auch die Speise umfaßt und ersehnt, die zum Genießen 
bereit ist. Und so zeigt sich das Wesen des Sakraments der Altäre auch da, 
wo es als bleibendes Sakrament gezeigt und verehrt wird, wenn da auch nicht 
so deutlich in Erscheinung tritt, wie der Mensch sich das im Zeichen und der 
Wahrheit zugleich aneignet, was es enthält. 

Was sagt uns, so gesehen, die Fronleichnamsprozession zunächst im allge- 
meinen? 

Sie sagt uns, nein, besser, wir sagen uns selbst durch sie: wir sind Pilger 
auf Erden, wir haben hier keine bleibende Stätte, wir sind diejenigen, die sich 



Von Festen und Geheimnissen 87 

wandeln, die durch Räume und Zeiten unstät hindurchgetrieben werden, die 
unterwegs sind und das eigentliche Vaterland und die ewige Ruhe erst noch 
suchen, wir sind die, die sich wandeln lassen müssen, weil Mensch sein heißt, 
sich wandeln zu lassen und Vollkommenheit, sich oft gewandelt zu haben. 
Unsere Zeitlichkeit und die Vielschichtigkeit der Räume unseres Daseins wird 
durch die •Bewegung" einer Prozession zur sinnfälligen Erscheinung ge- 
bracht. Aber dieser Zug ist nicht bloß ein Rudel, und diese Bewegung nicht 
nur die Massenflucht der Gehetzten durch die Zeit und die unwirtlichen Wü- 
sten unseres Daseins, eine Prozession ist eine heilige Bewegung der wirklich 
Verbundenen, sie ist ein sanfter Strom von heiliger, ruhevoller Majestät, ein 
Zug, in dem Hände milde gefaltet, nicht Fäuste bitter geballt werden, ein 
Zug, der niemanden bedroht, keinen ausschließt und selbst die noch segnet, 
die verwundert am Rande stehen und nichts begreifend schauen, sie ist eine 
Bewegung, die das Heilige, das Ewige mit sich trägt, die die Ruhe in der Be- 
wegung und die Einheit der Bewegten bei sich hat. Der Herr der Geschichte 
und dieses heiligen Exodus aus der Verbannung nach dem ewigen Vaterland 
geht selber mit, es ist ein heiliger Gang, eine Prozession, die wahrhaft ein 
Ziel hat, vor sich und bei sich. 

Von da aus verstehen wir, was diese Prozession im besonderen sagt: 
Sie sagt von der ewigen Gegenwart der Menschheitsschuld in der Ge- 

schichte der Menschheit und in unserer eigenen Geschichte, in der Geschichte 
je meines Lebens. Wir tragen den Leib mit auf unserem Gang, der für uns 
dahingegeben wurde. Das Kreuz von Kaivaria geht mit. Das Zeichen, daß 
auf der Menschheit die Schuld des Gottesmordes lastet, der Leib und das 
Leben, die wir alle in den Tod gestoßen haben. Den Gekreuzigten haben wir 
immer bei uns auf der Wanderung durch unsere Zeit, sagt diese Prozession 
der Sünder, und wenn wir über unsere Straßen wandern, vorbei an Fassaden, 
hinter denen sündiger Luxus, sündiges Elend und Finsternis der Herzen hau- 
sen, dann wandern wir an immer neuen Offenbarungen dieser Sünde der 
Welt vorbei und hinein, künden wir seinen und unseren Tod, den wir alle 
verschuldet haben. Wir bekennen durch diese Prozession, die den Gekreuzig- 
ten bei sich hat, daß wir Sünder sind und die Schuld der Menschheit und 
unsere eigene auszuleiden haben. Wir bekennen, daß wir immer wieder die 
Wege des Irrtums, der Schuld und des Todes gehen, die Wege, die durch den, 
der sie auch sündlos für uns ging und immer noch mit uns geht • im Sakra- 
ment und in seiner Gnade des Geistes •, geheimnisvoll auch die Wege der 
Erlösung geworden sind für die, die liebend glauben, dieses Sakrament 
ergreifen und mitnehmen auf ihren dunklen Pfaden. 

Die Prozession sagt uns von der bleibenden Gegenwart der Versöhnung 
auf den Wegen unseres Lebens. Er geht mit, sagte sie, er, die Versöhnung, er, 
die Liebe und das reuelose Erbarmen. Er, der uns nachgeht, er, der uns in der 
Hartnäckigkeit seiner Liebe verfolgt, solange wir überhaupt die Straßen die- 



88 Karl Rahner 

ser Erde ziehen, der uns folgt sogar dort, wo wir krumme Wege gehen und die 
Richtung verlieren. Er, der auch in der Wüste das verlorene Schaf sucht und 
dem verlorenen Sohn entgegenläuft. Es geht mit auf der Wallfahrt unseres 
Lebens, der alle diese Straßen selber • quaerens me sedisti lassus • abge- 
laufen ist von der Geburt bis in den Tod und darum weiß, wie es einem bei 
dieser endlosen und oft so weglosen Irrfahrt zumute ist. Er ist dabei, sichtbar 
und unsichtbar, er mit der Erbarmung seines Herzens, mit der geduldig und 
reif erbarmend gewordenen Erfahrung eines ganzen Menschenlebens. Er, das 
Heil selbst und die Versöhnung unserer Sünden. Wir tragen das Sakrament 
durch die Fluren und Wüsten unseres Lebens und bekennen: wir sind dabei 
begleitet von dem, der alle Wege gerade und zielvoll machen kann, wenn nur 
er mitgeht. 

Die Prozession sagt uns von dem seligen Wunder, daß seit der Menschwer- 
dung und dem Tod und der Auferstehung des Christus unsere •Bewegung" 
sich eigentlich nicht nur auf das Ziel hinbewegt, sondern sich schon mitten im 
Ziel selbst bewegt. Das Ende der Zeiten ist ja schon über uns gekommen. Wir 
irrende Pilger tragen ja den schon in Händen, der das Ende und Ziel selber 
ist. Wir heben den Leib empor, in dem sich Gottheit und Menschheit schon 
unauflöslich verbunden haben, wir tragen den verklärten Leib (wenn auch 
noch unter den Schleiern dieser Welt verborgen), in dem schon die Welt in 
einem ewig zu ihr gehörenden Stück begonnen hat, verklärt zu werden und in 
das ewige unzugängliche Licht Gottes selbst hineinzuragen. Die Bewegung der 
Welt, so sagt die Fronleichnamsprozession, ist schon in ihre letzte Phase 
getreten, sie als ganzes kann schon ihr Ziel nicht mehr verfehlen, das ferne 
Ziel dieser Bewegung aller Jahrtausende ist schon geheimnisvoll in diese Be- 
wegung selbst eingedrungen und in ihr nicht mehr bloß als Verheißung und 
ferne Zukunft, sondern als Wirklichkeit und Gegenwart anwesend. Et anti- 
quum documentum novo cedat ritui, singen wir dabei und wir sollten auch 
begreifen, was das alles sagt. Der Bund der Verheißung, der Bund der Ex- 
perimente und der Vorläufigkeit, die Geschichte, die noch offen ist und ihr 
Ziel erst noch experimentierend sucht, ist vorüber und das Ewige und End- 
gültige, Gott selbst, ist schon da. In jenem geheimnisvollen Augenblick, wo 
Zeit und Ewigkeit, Erde und Himmel, Gott und Mensch • aus zwei, eine 
Unendlichkeit von einander getrennten Fernen auf einander zukommend • 
sich eben beginnen zu durchdringen, in diesem Augenblick und an dieser 
Stelle geschieht die Prozession, die den Leib des Herrn trägt, und dieses 
Augenblickes und Punktes Ausdruck ist sie. Novum Pascha novae legis Phase 
vetus terminat. Daß unsere Bewegung ihr endgültiges Ziel schon geheimnis- 
voll, aber wirklich in sich aufgenommen hat, das sagt die Prozession, die den 
Leib dessen trägt, der für immer untrennbar Gott und Mensch ist, die den 
Leib trägt, der schon verklärt ist. 



Von Festen und Geheimnissen 89 

Diese Prozession spricht uns auch von der Einheit der Bewegten untereinan- 
der. Die Bewegung der Menschheit durch alle Sternenweiten Räume ihrer Ge- 
schichten, Kulturen, Staaten, Kriege, Höhen und Abstürze hindurch ist doch 
nicht nur das wirre, chaotische Durcheinanderlaufen der von der Lebensnot- 
durft, von utopischen Idealen und dämonischen Gewalten durch ihr Leben 
Gehetzten. Sie haben die Einheit untereinander und die Einheit ihrer Bewe- 
gung, die letzte Einheit schon geschenkt erhalten. Wir sind alle ein Leib, die 
wir alle von einem Brot essen, sagt Paulus, Zeichen der Einheit, Band der 
Liebe, sagt Augustinus von dem Leib, den die Pilger der Geschichte im Glau- 
ben und in der Liebe in heiliger Prozession auf den Markt ihres Lebens tragen 
und segnend über die Erde erheben, aus der sie kümmerlich ihr Brot gewin- 
nen, die ihr Blut und ihre Tränen gierig trinkt, um schließlich wieder • vor- 
läufig nur • ihren Leib aufgehen zu lassen in die allgemeine Geschichte, die 
scheinbar ziellose Geschichte der Natur. Wir tragen den Leib des Herrn in 
heiliger Prozession und sagen damit: wir sind eins, wir alle gehen den glei- 
chen Weg, den einen Weg Gottes und seiner Ewigkeit; dieselben Kräfte des 
ewigen Lebens wirken schon in uns allen, die eine göttliche Liebe ist schon 
unser Anteil, die uns tiefer verbindet und innerlicher als alles, was uns sonst 
einigen und auch trennen könnte. Das Sakrament der Einheit der Kirche und 
aller Erlösten tragen wir durch das Leben und bekennen uns so zu der Liebe, 
die die Sonne bewegt und die anderen Sterne, die Menschen und den ganzen 
Kosmos, hin auf das eine Ziel und in das eine Reich hinein, in dem Gott alles 
in allem sein wird. 

Pilger und Fremdlinge sind wir ohne bleibende Stätte, noch suchend das 
Künftige und Bleibende, das Ziel und die ewige Ruhe, die die höchste Leben- 
digkeit und das Leben schlechthin ist. Aber Pilger, mit deren Schuld, die sie 
treibt, auch das Erbarmen Gottes geht, Pilger, die das Ziel schon in Besitz 
haben, da nur noch offenbar werden muß, was wir schon haben und sind, 
Pilger einer unendlichen Bewegung auf das Ziel und im Ziel, Pilger eines 
einzigen Zieles, die in Liebe eins sind durch das eine Brot des ewigen Lebens. 
Lasset uns gehen, heute und immerdar, unverdrossen alle Straßen dieses Le- 
bens, die ebenen und die rauhen, die seligen und die blutigen, der Herr ist da- 
bei, das Ziel und die Kraft des Weges ist da. Unter dem Himmel Gottes zieht 
auf den Straßen der Erde eine heilige Prozession. Sie wird ankommen. Denn 
schon heute feiern Himmel und Erde zusammen ein seliges Fest. 




