Von Festen und Geheimnissen
Von Karl Rabner S. J., Innsbruck

Christi Himmelfahrt

Er ist von uns gegangen. Es ist erschreckend, dafl wir dariiber keinen
Schmerz empfinden. Er hat gemeint, uns trosten zu miissen. Aber unsere
diirren und flachen Herzen horchen bei seinem Trost nur verwundert auf.
Wir miissen uns erst lange besinnen, bis wir — vielleicht — ein Weniges davon
begreifen, daf wir iiber seine Ferne untrostlich sein sollten. Ja, es ist wahr:
Wir miifiten ihn eigentlich festhalten. Es miifite uns eine entsetzliche Angst
befallen tiber die Leere, die er bei uns hinterldfit. Nun war endlich einer da,
der nicht iiberfliissig ist. Einer, der nicht zur Last wird, sondern trigt, weil er
gut ist, so bescheiden gut, dafl wir es schon fast wieder alltaglich fanden,
einer, der das unbegreifliche Réitsel hinter allem Greifbaren seinen Vater
nannte und dabei weder unglaubhaft naiv, noch geschmacklos anmaflend
wirkte, ja die Welt fast in Versuchung fiihrte, es fur selbstverstandlich zu
halten, wenn er auch uns erlaubte, ,Vater unser’ in die géttliche Finsternis
hineinzuflistern. Es war Gottes Erbarmen und seine ewige Weisheit bei uns.

- Endlich konnten wir uns von Gott etwas anderes denken als die Abstraktio-
nen der Philosophen. Endlich war einer dagewesen, der etwas wufite und
doch nicht gescheit reden mufite. Einer, den man nur zu greifen brauchte, den
man zu kiissen wagte, dem man freundschaftlich auf die Schulter klopfte, der
‘sich nichts daraus machte, — und man hatte in diesen Lacherlichkeiten alles —
alles leibhaftig, Gott, sein Erbarmen, seine Gnade und seine Nihe. Das ewige
Wort des Vaters hatte sich in unser Fleisch hineingedréngt.— Oh, dafi ihn nicht
schauderte bei diesem unbegreiflich toérichten Unterfangen, Gottes Leben an-
sassig zu machen im Stall dieser Welt. Nun ist er wieder fort. Wir nehmen
es kiihl auf.-

Vielleicht denkt es in uns im geheimen: er hat es bei uns nicht ausgehalten.
Natiirlich nicht, wenn man ihn kreuzigte. — O Gott, ich hitte es bestimmt auch
getan, wenn ich dabei gewesen wire. Oder kann ich mich (so wie ich jetzt bin)
im Ernst fiir besser halten als jene? Absolute Verlorenheit, wenn er nicht fiir
seine Feinde gebetet hitte. Fiir mich also. Der einzige Trost. Daf} das mich
trostet, ist meine einzige Zuversicht. Denn es gehen wohl nur die verloren,
die diesen Trost nicht kennen. Kann man an dich glauben und dich lieben,
wenn man so ist wie ich? Dashoffe ich, Herr. Erbarme dich meiner!

Oder hat ‘er es doch ausgehalten? So sehr, daf8 er mitnahm, was er an-
genommen hatte? Es ist wahr, es hitte uns nichts geniitzt, wenn er geblieben
wiire. Denn auf die Dauer halten wir es ja selbst hier nicht aus. Wir sterben
ja. Irgendwo und -wie sogar freiwillig. Aus Verzweiflung oder aus Sehn-

Geist und Leben 11, 6



82 Karl Rahner

sucht nach der Freiheit, den Tod des Todes oder den des Lebens. Aber ewig
bleiben, hier, das wire der ewige Jude in der ewigen Hélle. Also hatte er
recht, ganz recht, daf er ging. Er hatte ja getan, was man hier tun konnte
(Verzeihung, was nur ER tun konnte): iiber dieser Erde, in maflloser Liebe zu
dieser schrecklichen Erde, (hat er sie mit seinem Vater verwechselt oder ist
diese Verwechslung gerade sein Geheimnis, berechtigt, weil der Vater sie
ihm gegeben?) sein Herz wie eine Traube bis zum letzten Tropfen auszu-
pressen und alles in diese Erde, die bose alles verschluckte, hineinrinnen zu
lassen, bis das Feuer der Schuld und der Qual in ihrem Innern ausgeléscht,
und ihre innerste Hohlheit ausgefiillt war mit dem Blut Gottes selbst. Er
hatte getan, was ER hier tun konnte. Daf der Vater dann nicht gleich diese
Erde aufflammen lief} in seiner Seligkeit, das war nicht seine Sache, sondern
die des Vaters, der wohl wollte, dafl wir noch zu Wort und Tat kimen. Er
selbst hielt diese Verzégerung — o abenteuerlicher Mut seines fraglosen
Herzens — fir ,eine kleine Weile“. Er mufite gehen. Es war fiir ihn nichts
mehr zu tun. Denn es war alles vollbracht, seit er die Finsternis von Golgotha
zum Tag seiner Liebe gemacht, und er danach seinen Vertrauten eben noch
rasch zugefliistert hatte, dal man so siegen kann (Herr, hilf meinem Un-
glauben!).

Und er hat mitgenommen, was er angenommen hatte. Das hinfallige
Fleisch, den menschlichen Geist, der im Todesleiden verdunkelte und keine
Antworten mehr wufite, das zitternde Herz. Das, was ich bin: dieses enge
Loch, voll Finsternis, in dem die Fragen und Unbegreiflichkeiten wie pfei-
fende . Ratten herumschleichen und keinen Ausgang finden. Natirlich, ich
weif} schon: wenn man uns von Gott aus anschaut, kann man gewdahlter von
uns reden und erfreulicher. Aber wiflt ihr so genau, ihr, die ihr entriistet seid
iiber diese Anthropologie, daf} ihr auch wirklich von der Perspektive Gottes
den Menschen beurteilt: und er sah, daf alles gut war? Oder lebt ihr das
vergniigliche Leben der Kellerasseln, die sich sehr leicht ertragen? Warum
wollt ihr eigentlich noch Gott, wenn ihr euch schon zuvor so respektabel vor-
kommt? Es sei nicht mit euch gestritten. Es steht fest in eurem und meinem
Glauben, dafl die menschliche Natur verkannt wird, wenn sie nicht — mog-
lichst rasch — endgiiltig zu Gott kommt. Eine solche ,Natur® hat der Sohn
gehabt, consubstantialis nobis. Und gerade, weil sie ganz Gottes war, wufite
er (eigentlich als einziger), wie es mit ihr stinde, wenn sie nicht sich selbst
absolut davonliefe, in Gott hinein. Diese hat er angenommen. Und diese hat
er mitgenommen. Dorthin, wo man meinen sollte, sie miisse restlos in
Nichts sich auflésen, wenn sie den Schritt hiniiber wagen wollte; dorthin, wo
sie allein sein kann, soll sie nicht schon hier ihre Holle finden.

Ich brauche keine spitklug-dumme Aufklirung und Entmythologisierung,
um zu wissen, dafl ich mir nicht vorstellen kann, wie sie sich ,dort“ hilt, was
sie ,dort“ macht. Ich bin nicht so spiritualistisch, um mir viel leichter dort



Von Festen und Geheimnissen 83

eine ,Seele” vorstellen zu konnen als einen Leib. Wie lacherlich sind eigent-
lich die Christen, die sich Maria eher mit der Seele, als ganz mit Leib und
Seele im Himmel meinen denken zu kénnen. Da hatten die paar katholischen
~Ketzer” von heute schon noch eher recht, die gleich alle in Gottes Gnade
Gestorbenen mit Leib und Seele in den Himmel versetzen. Also: Ich bilde
mir nicht ein, mir einen endlichen Geist ,vorstellen® zu konnen, der es bei
Gott selbst — ganz genau da und nur da — aushilt; aber ich weif}, daf§ es uns
unter Strafe ewiger Verdammnis verboten ist, anspruchsloser zu sein und
ein bescheideneres Plitzchen der Seligkeit zu erstreben oder gar auf eine ewige
Existenz zu verzichten. Und ich weiff nicht, was ein Leib dort tut. Was beides
eine Ewigkeit lang tut. Natirlich, Gott ist ewig sinnvoll. Aber wir? Wir mit
Leib und Seele (oder wie man uns en détail schildern mag)? Hier halten wir
es auf die Dauer nicht aus, und dort konnen wir es uns nicht vorstellen. Oder
ist etwa die Visio beatifica, die Anschauung Gottes, in unserem Glauben kein
absolutes Mysterium mehr? Und habt ihr euch schon einmal bemiiht, euch
einen verklarten Leib genauer vorzustellen?

Und darum ist mein Glaube und mein Trost: Er hat das Unsere mitge-
nommen. Er ist aufgefahren und sitzet zur Rechten des Vaters. Ich sehe den
Menschensohn zur Rechten Gottes stehen. Der absolute Logos wird mich in
Ewigkeit mit einem Menschenantlitz anschauen. Er selber. Das vergessen die
Theoretiker der Visio beatifica. Ich habe noch in keiner heutigen Dogmatik
etwas dariber gelesen. Wie seltsam! Die frommen Aszeten sagen dann in das
Schweigen der Dogmatiker hinein etwas herzlich Anthropomorphes iiber die
Freude, auch noch — zur Visio hinzu — mit der Menschheit Jesu umgehen zu
dirfen. Als ob man das so nebenbei tun kénne. Wer sich das so ,vorstellt*,
scheint sich offenbar nicht geniigend mit der Anschauung Gottes fiir ausge-
fillt zu halten.

Er selber, Jesus von Nazareth, bleibt in Ewigkeit. So sehr hat er das mit-
genommen, was er war und was wir sind. Wir missen wichtiger und wert-
bestdndiger und wirklicher sein, als wir es, trotz unseres nirrischen oder ver-
zweifelten Hochmutes, fir méglich halten. Man kénnte einmal das ganze
Christentum auf die Formel bringen: es ist der Glaube, in dem Gott den
Hochmut des Menschen so iibertrumpft, daf} die drgste Einbildung des Men-
schen von seinem eigenen Wert zu siindhaftem Kleinglauben und fast tieri-
scher Bescheidenheit degradiert wird. Ubrigens: wo der Mensch ,panthe-
istisch“ sich einbildet, Gott zu sein, macht er ja — genauer besehen — nicht sich
zu Gott, sondern Gott zu sich. Der Pantheismus ist also kein Einwand gegen
das oben Gesagte. Denn was heifit: Menschwerdung, Gnade und Glorie
schlieflich anders als: der Mensch kann es (und sich selber nur so) aushalten,
mitten in Gott zu sein, mitten in diesem absoluten Feuer, mitten in dieser
Unbegreiflichkeit, unmittelbar vor dem, der iiber alles, was aufler ihm ist,
so erhaben ist, daf} es einfach schlechthin nicht gesagt werden kann. Das aber



84 Karl Rahner

ist die unwahrscheinlichste Wahrheit. Und sie wird gefeiert an Christi Him-
melfahrt. Denn da ist sie endgiiltig geworden. Er hat das Unsere mitgenom-
men. Kein Wunder, dafl wir uns dabei nichts vorstellen konnen. Dafl wir es
heute weniger kénnen als die Alten meinten es zu konnen, die Christus zum
Caelum Empyreum auffahren lieflen und in der Welt ihrer Physik schon
einen Platz fiir den Himmel hatten, vermeintlich schon, bevor der Himmel
(wie es in Wahrheit ist) wurde: durch Ostern und Himmelfahrt. Das ist auch
nicht verwunderlich. Dieser Abbau des ,antiken Weltbildes® ist im Grunde
ein sehr christliches Geschehen. Die alte Vorstellung war (wenn auch verzeih-
lich und unvermeidlich) im Grunde sehr unchristlich. Da gab es ndmlich den
Himmel schon vor und unabhéngig von Christus und dem Geschehen seines
Todes und seiner Auferstehung, und Er war eher sein Tirdffner als sein
Griinder. Wer das ,aperuisti credentibus regna coelorum® (du hast den Glau-
benden das Himmelreich eréffnet) so wortlich nehmen wollte, daff Christus
nichts getan hitte, als die Himmel ,dffnen®, wiirde von ihm zu wenig sagen;
wcondidisti . . .“ (du hast gegriindet) wire adidquater. Der Raum meisterte
die Zeit und die Geschichte. Und das alles ist nicht so christlich gewesen, daf}
- man heute entmythologisieren mifite, blof} weil das damals nicht stimmte.
Denn heute ist, da die Welt und der Raum selber endlich geworden ist, genug
»Platz“ auch fiir einen leibhaftigen Himmel, auch wenn dieser nicht mehr
(wie bei den Alten) als ein letztlich homogenes Stiick unseres Raumes ge-
dacht werden kann, kein oberer Saum am Rande unseres Raumes ist. Und
wenn die ganze heutige Physik ein einziges Training des Denkens des Un-
vorstellbaren an der Materie ist, wird man auch wieder lernen, den Himmel
leiblicher Verklarung blof zu ,denken“ und doch seine Wirklichkeit ernst zu
nehmen. Die Ontologie der Visio beatifica aber war ja schon seit je eine sehr
abstrakte Sache, fiir die wir noch bei den Alten ruhig in die Schule gehen
konnen, da sie uns da nichts an Unanschaulichkeit schenken und doch glaub-
ten und glaubend wuflten. Es wére also gar nicht ,modern®, sondern schlech-
ter wie altmodisch, wollten wir so tun, als kdnnten wir die Himmelfahrt (seine
und unsere) nicht ernst nehmen, weil wir sie uns nicht ,vorstellen® kénnen.

Ist Er uns fern, da Er aufgefahren ist iiber alle Himmel? Ach, wann ist uns
jemand nahe? Wenn wir ihn betasten und kiissen kénnen? z. B. wie Judas
den Herrn? Oder sind das Gesten, die im Grunde doch nur zur Kategorie der
Klopfzeichen gehdren, mit denen die Gefangenen von Zelle zu Zelle ihre ver-
sperrte Einsamkeit morsen? Mufl man nicht gestorben sein, ,fern“ geworden
und so leben, um nahe zu sein? Mufl man nicht abgestiegen sein — eingestie-
gen — ins Herz der Welt durch den Tod, um allem nahe zu sein, nahe von der
geheimen Wurzel aller Dinge her? Ist der Fleischesleib, den wir jetzt tragen,
nicht das Festgelegtsein auf ein enges Hier und Jetzt in dieser endlichen
Raumzeit, so dafl nur, wer ihn sterbend auszieht, um den himmlischen Leib
anzuziehen, allem nahe sein kann?



Von Fester und Geheimnissen 85

,Er kommt mir aber fern vor, und er hat doch selber gesagt, dafl er uns
verlassen werde?“ Nein, er sprach nur vom Aufgeben jener irdischen Nahe,
die im letzten Ferne ist. Er sagte, dafl er keine Klopfzeichen mehr geben
werde, geben brauche, weil er nicht mehr nebenan, im Verlief seines leiden-
den, unverklirten Leibes sei, sondern jetzt durch Tod und Verkldrung mitten
bei uns, genau dort, wo wir sind, nicht mehr bloff daneben. Siehe ich bin bei
Eudh, alle Tage! Und wenn er sagt oder sagen 148t durch den Apostel, dal
er in seinem Geist bei uns sei, durch diesen in uns lebe und wir in ihm, sich
von uns anziehen lasse, so meint er nicht seine heiligen Gebote und nicht
seine Gesinnung und seine Haltung, seine Theorie und die Aussichten, die
er uns erdffnet, sondern seinen wirklichen Geist, der von ihm ausgeht als die
licbend geschenkte Wirklichkeit seines géttlichen Lebens, die durch sein im
Tod durchbohrtes Herz ausstromend eindrang in die innerste Mitte der
Welt und unserer Herzen. Weil er uns endlich nahe kommen wollte, ist er
gegangen und hat das Unsere mitgenommen. Weil er erh6ht wurde (am
Kreuz des Todes und zur Rechten des Vaters), ist er und alles in ihm nahe
geworden. Denn sein Geist, in dem er uns nahe ist, der ist genau derjenige,
dem er von Ewigkeit zu Ewigkeit die unendliche Fiille seines Lebens vom
Vater schenkte, derjenige, iiber den hinaus er in alle Ewigkeit mehr nicht
schenken kann, der schon jetzt als der Grund der ewigen schauenden Nihe und
der Verklirung des Fleisches in uns ist. Wir merken nichts davon und darum
ist Himmelfahrt doch Trennung. Aber Trennung nur fiir unser armseliges
Bewufltsein. Wir wollen an solche Néhe im Heiligen Geist glauben.

Himmelfahrt ist der allgemeine Vorgang der Heilsgeschichte, der sich in
unserer personlichen Gnadengeschichte im einzelnen wiederholen muf}: wir
werden reich, wenn wir arm werden, erleuchtet, wenn die Lichter der Welt
sich verfinstern, mehr mit Ihm vereint, wenn wir —scheinbar —seiner irdisch-
fleischlichen Nihe entfremdet werden. Wenn wir nur eine Ude und Leere
des Herzens zu spiiren meinen, wenn aller Festjubel uns so vorkommt, als
sei er offizielles Getue, weil man sich selbst die eigentliche Wahrheit um uns
doch nicht eingestehen konne, dann sind wir in Wahrheit besser zum Fest der
Himmelfahrt vorbereitet als wir ahnen. Er nimmt uns ja nur seinen Schein,
um uns seine Wirklichkeit zu geben. Die unendliche, namenlose Wirklichkeit,
die er, vom Vater empfangen, in seinem Geist uns gibt, die wir empfangen
konnen, da er heimkehrend mit dem Unsern uns fihig gemacht hat, Gottes
teilhaftig zu sein.



86 Karl Rahner

Fronleichnam

Woas Fronleichnam, ganz von auflen betrachtet, am meisten von allen ande-
ren Festen der Christenheit unterscheidet, ist die Prozession. Sie ist das
Awflerlichste an diesem Fest, wenn sie auch das Unterscheidende ist. Wenn
aber das Auflerste, wie hier, ganz von innen kommt, ist es auch die Offenba-
rung dieses inneren Kerns. Und darum kann man ruhig einmal versuchen,
von der Prozession her das Geheimnis dieses Festes zu betrachten.

Die Fronleichnamsprozession ist im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts
lokal entstanden. Anfang des 15. Jahrhunderts ist sie schon allgemein. Sie ist
also ein Stiick des spaten Mittelalters und seiner Glaubenseinheit. Sie ist also
keine Glaubensdemonstration gegeniiber der nichtkatholischen Welt. Sie ist
vielmehr entstanden ans der allgemeinen Sitte der Flurprozessionen. In die-
sen schreitet der Mensch alle irdischen Dimensionen seines Daseins heiligend
ab und tragt das ,Heilige“ (die Reliquien der Kirche bis eben zum — , Aller-
heiligsten“) in seine ganze Welt hinein. Weil alles auch in seiner Vielfalt aus
einer Wurzel wachst und zu einem Ende hinstrebt, verschrankt der Mensch
in der Prozession die Rdume und Vollziige seines Daseins: die offene Weite
wird zur Kirche, die Sonne zum Altarlicht, der frische Wind singt mit den
Liedern der Menschen einen Chor, an den Straflenecken des Alltags stehen
die Altdre, die ernste Versammlung vor Gott stehender Menschen wird zum
bunt fréhlichen Zug der Schreitenden, und die unbeschwerten Vigel des Him-
mels schneiden ihren Flug mitten durch das Beten, das von der bekiimmer-
ten Erde aufsteigt, schon fast verwandelt in reinen Lobgesang. So ist die Pro-
zession das Sichtbarwerden der Bewegung des Menschen durch die Ridume
seines Daseins auf sein Ziel hin und das Zeigen des Heiligen, das im letzten
diese Bewegung trigt, in ihr bleibend beharrt und sie auf ihr eigentliches Ziel
hinfihrt: Gott. Von hier aus kommen wir zum Sinn des Fronleichnamsfestes,
zum Sinn der Eucharistie. Gewif} hat dieses Sakrament dort seinen vollen
Sinn erreicht, wo es empfangen wird. Wo wir es auf unseren Altiren bewah-
ren und durch das Land unseres Lebens, es erhebend und zeigend, tragen,
da ist es immer noch die Speise, die wir dann erst uns ganz aneignen, wenn
wir sie genieflen. Aber dennoch ist dieses Sakrament ein bleibendes Sakra-
ment, das bewahrt, gezeigt, angebetet werden kann und soll, wie der Mensch
mit seinem Blick sonst auch die Speise umfafit und ersehnt, die zum Genieflen
bereit ist. Und so zeigt sich das Wesen des Sakraments der Altdre auch da,
wo es als bleibendes Sakrament gezeigt und verehrt wird, wenn da auch nicht
so deutlich in Erscheinung tritt, wie der Mensch sich das im Zeichen und der
Wahrheit zugleich aneignet, was es enthalt.

Was sagt uns, so gesehen, die Fronleichnamsprozession zundchst im allge-
meinen?

Sie sagt uns, nein, besser, wir sagen uns selbst durch sie: wir sind Pilger
auf Erden, wir haben hier keine bleibende Statte, wir sind diejenigen, die sich



Von Festen und Geheimnissen 87

wandeln, die durch Riume und Zeiten unstat hindurchgetrieben werden, die
unterwegs sind und das eigentliche Vaterland und die ewige Ruhe erst noch
suchen, wir sind die, die sich wandeln lassen miissen, weil Mensch sein heifit,
sich wandeln zu lassen und Vollkommenbheit, sich oft gewandelt zu haben.
Unsere Zeitlichkeit und die Vielschichtigkeit der Riume unseres Daseins wird
‘durch die ,Bewegung einer Prozession zur sinnfalligen Erscheinung ge-
bracht. Aber dieser Zug ist nicht blof ein Rudel, und diese Bewegung nicht
nur die Massenflucht der Gehetzten durch die Zeit und die unwirtlichen Wii-
sten unseres Daseins, eine Prozession ist eine heilige Bewegung der wirklich
Verbundenen, sie ist ein sanfter Strom von heiliger, ruhevoller Majestat, ein
Zug, in dem Héinde milde gefaltet, nicht Fauste bitter geballt werden, ein
Zug, der niemanden bedroht, keinen ausschliefit und selbst die noch segnet,
die verwundert am Rande stehen und nichts begreifend schauen, sie ist eine
Bewegung, die das Heilige, das Ewige mit sich trdgt, die die Ruhe in der Be-
wegung und die Einheit der Bewegten bei sich hat. Der Herr der Geschichte
und dieses heiligen Exodus aus der Verbannung nach dem ewigen Vaterland
geht selber mit, es ist ein heiliger Gang, eine Prozession, die wahrhaft ein
Ziel hat, vor sich und bei sich. ,

Von da aus verstehen wir, was diese Prozession im besonderen sagt:

Sie sagt von der ewigen Gegenwart der Menschheitsschuld in der Ge-
schichte der Menschheit und in unserer eigenen Geschichte, in der Geschichte
je meines Lebens. Wir tragen den Leib mit auf unserem Gang, der fiir uns
dahingegeben wurde. Das Kreuz von Kalvaria geht mit. Das Zeichen, dafl
auf der Menschheit die Schuld des Gottesmordes lastet, der Leib und das
Leben, die wir alle in den Tod gestoflen haben. Den Gekreuzigten haben wir
immer bei uns auf der Wanderung durch unsere Zeit, sagt diese Prozession
der Siinder, und wenn wir iiber unsere Straflen wandern, vorbei an Fassaden,
hinter denen siindiger Luxus, siindiges Elend und Finsternis der Herzen hau-
sen, dann wandern wir an immer neuen Offenbarungen dieser Siinde der
Welt vorbei und hinein, kiinden wir seinen und unseren Tod, den wir alle
verschuldet haben. Wir bekennen durch diese Prozession, die den Gekreuzig-
ten bei sich hat, dafl wir Sunder sind und die Schuld der Menschheit und
unsere eigene auszuleiden haben. Wir bekennen, dafl wir immer wieder die
Wege des Irrtums, der Schuld und des Todes gehen, die Wege, die durch den,
der sie auch siindlos fiir uns ging und immer noch mit uns geht — im Sakra-
ment und in seiner Gnade des Geistes —, geheimnisvoll auch die Wege der
Erlésung geworden sind fiir die, die liebend glauben, dieses Sakrament
ergreifen und mitnehmen auf ihren dunklen Pfaden.

Die Prozession sagt uns von der bleibenden Gegenwart der Versohnung
auf den Wegen unseres Lebens. Er geht mit, sagte sie, er, die Versohnung, er,
die Liebe und das reuelose Erbarmen. Er, der uns nachgeht, er, der uns in der
Hartnackigkeit seiner Liebe verfolgt, solange wir iiberbaupt die Straflen die-

i



88 Karl Rahner

ser Erde ziehen, der uns folgt sogar dort, wo wir krumme Wege gehen und die
Richtung verlieren. Er, der auch in der Wiiste das verlorene Schaf sucht und
dem verlorenen Sohn entgegenlduft. Es geht mit auf der Wallfahrt unseres
Lebens, der alle diese Straflen selber — quaerens me sedisti lassus — abge-
laufen ist von der Geburt bis in den Tod und darum weifl, wie es einem bei
dieser endlosen und oft so weglosen Irrfahrt zumute ist. Er ist dabei, sichtbar
und unsichtbar, er mit der Erbarmung seines Herzens, mit der geduldig und
reif erbarmend gewordenen Erfahrung eines ganzen Menschenlebens. Er, das
Heil selbst und die Verséhnung unserer Siinden. Wir tragen das Sakrament
durch die Fluren und Wiisten unseres Lebens und bekennen: wir sind dabei
begleitet von dem, der alle Wege gerade und zielvoll machen kann, wenn nur
“er mitgeht.

Die Prozession sagt uns von dem seligen Wunder, dafl seit der Menschwer-
dung und dem Tod und der Auferstehung des Christus unsere ,Bewegung*®
sich eigentlich nicht nur auf das Ziel hinbewegt, sondern sich schon mitten im
Ziel selbst bewegt. Das Ende der Zeiten ist ja schon iiber uns gekommen. Wir
irrende Pilger tragen ja den schon in Hinden, der das Ende und Ziel selber
ist. Wir heben den Leib empor, in dem sich Gottheit und Menschheit schon
unaufldslich verbunden haben, wir tragen den verklarten Leib (wenn auch
noch unter den Schleiern dieser Welt verborgen), in dem schon die Welt in
einem ewig zu ihr gehdrenden Stiick begonnen hat, verklart zu werden und in
das ewige unzugingliche Licht Gottes selbst hineinzuragen. Die Bewegung der
Welt, so sagt die Fronleichnamsprozession, ist schon in ihre letzte Phase
getreten, sie als ganzes kann schon ihr Ziel nicht mehr verfehlen, das ferne
Ziel dieser Bewegung aller Jahrtausende ist schon geheimnisvoll in diese Be-
wegung selbst eingedrungen und in ihr nicht mehr blof als Verheiflung und
ferne Zukunft, sondern als Wirklichkeit und Gegenwart anwesend. Et anti-
quum documentum novo cedat ritui, singen wir dabei und wir sollten auch
begreifen, was das alles sagt. Der Bund der Verheiflung, der Bund der Ex-
perimente und der Vorldufigkeit, die Geschichte, die noch offen ist und ihr
Ziel erst noch experimentierend sucht, ist voriiber und das Ewige und End-
giiltige, Gott selbst, ist schon da. In jenem geheimnisvollen Augenblick, wo
Zeit und Ewigkeit, Erde und Himmel, Gott und Mensch — aus zwei, eine
Unendlichkeit von einander getrennten Fernen auf einander zukommend —
sich eben beginnen zu durchdringen, in diesem Augenblick und an dieser
Stelle geschieht die Prozession, die den Leib des Herrn tréigt, und dieses
Augenblickes und Punktes Ausdruck ist sie. Novum Pascha novae legis Phase
vetus terminat. Dafl unsere Bewegung ihr endgiiltiges Ziel schon geheimnis-
voll, aber wirklich in sich aufgenommen hat, das sagt die Prozession, die den
Leib dessen trigt, der flir immer untrennbar Gott und Mensch ist, die den
Leib tragt, der schon verklart ist.



Von Festen und Geheimnissen 89

Diese Prozession spricht uns auch von der Einheit der Bewegten untereinan-
der. Die Bewegung der Menschheit durch alle sternenweiten Riume ihrer Ge-
schichten, Kulturen, Staaten, Kriege, Héhen und Abstiirze hindurch ist doch
nicht nur das wirre, chaotische Durcheinanderlaufen der von der Lebensnot-
durft, von utopischen Idealen und ddmonischen Gewalten durch ibr Leben
Gehetzten. Sie haben die Einheit untereinander und die Einheit ihrer Bewe-
gung, die letzte Einheit schon geschenkt erhalten. Wir sind alle ein Leib, die
wir alle von einem Brot essen, sagt Paulus, Zeichen der Einheit, Band der
Liebe, sagt Augustinus von dem Leib, den die Pilger der Geschichte im Glau-
ben und in der Liebe in heiliger Prozession auf den Markt ihres Lebens tragen
und segnend tiber die Erde erheben, aus der sie kimmerlich ihr Brot gewin-
nen, die ihr Blut und ihre Tranen gierig trinkt, um schlieflich wieder — vor-
ldufig nur — ibren Leib aufgehen zu lassen in die allgemeine Geschichte, die
scheinbar ziellose Geschichte der Natur. Wir tragen den Leib des Herrn in
heiliger Prozession und sagen damit: wir sind eins, wir alle gehen den glei-
chen Weg, den einen Weg Gottes und seiner Ewigkeit; dieselben Krafte des
ewigen Lebens wirken schon in uns allen, die eine géttliche Liebe ist schon
unser Anteil, die uns tiefer verbindet und innerlicher als alles, was uns sonst
einigen und auch trennen konnte. Das Sakrament der Einheit der Kirche und
aller Erlosten tragen wir durch das Leben und bekennen uns so zu der Liebe,
die die Sonne bewegt und die anderen Sterne, die Menschen und den ganzen
Kosmos, hin auf das eine Ziel und in das eine Reich hinein, in dem Gott alles
in allem sein wird.

Pilger und Fremdlinge sind wir ohne bleibende Stétte, noch suchend das
Kiinftige und Bleibende, das Ziel und die ewige Ruhe, die die hochste Leben-
digkeit und das Leben schlechthin ist. Aber Pilger, mit deren Schuld, die sie
treibt, auch das Erbarmen Gottes geht, Pilger, die das Ziel schon in Besitz
haben, da nur noch offenbar werden mufl, was wir schon haben und sind,
Pilger einer unendlichen Bewegung auf das Ziel und im Ziel, Pilger eines
einzigen Zieles, die in Liebe eins sind durch das eine Brot des ewigen Lebens.
Lasset uns gehen, heute und immerdar, unverdrossen alle Straflen dieses Le-
bens, die ebenen und die rauhen, die seligen und die blutigen, der Herr ist da-
bei, das Ziel und die Kraft des Weges ist da. Unter dem Himmel Gottes zieht
auf den Straflén der Erde eine heilige Prozession. Sie wird ankommen. Denn
schon heute feiern Himmel und Erde zusammen ein seliges Fest.






