
Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung.1 

Von Joseph LoosenSJ., Frankfurt a. M. 

Wäre Franz Xaver nicht heiliggesprochen, hätten wir ihn vielleicht niemals mit 
Sicherheit als Heiligen erkannt. Nicht, weil er nicht auf viele den Eindruck eines 
Heiligen gemacht hätte. Aber wer wollte von sich aus entscheiden, ob das ungewöhn- 
liche Leben dieses überragenden Mannes nicht auch anders erklärt werden kann? 
Die Messung eines Menschen an einer Heiligkeitsnorm und der Vergleich seines 
Lebens mit einem als Erkenntniskriterium geeigneten Heiligkeitstypus ist, von uns 
aus gesehen, eine äußerst schwierige Aufgabe. Was gehört denn dazu, damit einer 
ein Heiliger sei? Gewiß Christusverbundenheit und Christusabbildlichkeit. Zweifel- 
los Gnadenstand, Glaube, Hoffnung und Liebe. Aber sind dies nicht Kennzeichen 
eines jeden Christen? Und wenn wir beim Heiligen eine größere Innigkeit in der 
Vereinigung mit Gott, einen besonders hohen Grad von Gnade, eine überdurch- 
schnittliche Bewährung im Bekenntnis seines Glaubens, ein ungewöhnliches Maß an 
Hoffnung, wenn wir eine Liebe fordern, die bis zum Äußersten geht, • wer wollte 
dieses Maß bestimmen, oder wer hätte in sich das Vermögen, natürliche Anlage von 
Gnade zu unterscheiden? Vielleicht ist nur temperamentvoller Eifer, was wir bei 
Franz Xaver als ein echtes Getriebensein vom Geiste Gottes ansehen! Möglicher- 
weise spricht sich nur religiöse Genialität aus, wo wir ein Wort oder eine Tat von 
ihm als göttlichen Machterweis erklären! Hat es nicht auch andere, im übrigen sehr 
•unheilige" Menschen gegeben, die sich im Dienste des Nächsten verbraucht 
haben? Sind nicht auch Fanatiker, den Märtyrern gleich, für ihre religiöse Über- 
zeugung gestorben? Das alles sind Fragen, und wir würden sie, solange wir auf uns 
angewiesen blieben, wohl kaum mit einer hinreichenden Sicherheit beantworten. Wo 
Gott in einem Heiligen erscheint, können wir ihn mit einem Menschen verwechseln, 
und es besteht umgekehrt die Gefahr, daß wir das, was menschlich an ihm ist, ins 
Göttliche steigern. 

Wie mancher der Wahrheit inne wird, indem er sie vollzieht, so wird auch das 
Verständnis des Heiligen am besten durch Nachahmung des Heiligen gewonnen. 
Unsere theoretischen Aussagen haben weniger Wert, weil es möglich ist, daß wir 
beim Heiligen Natur und Gnade verwechseln. Heiligkeit als Heiligkeit entzieht sich 
der Überprüfung durch einzelne Menschen; sie ist den natürlichen Augen verborgen, 
ist ein Geheimnis. Der Heilige als Heiliger ist mit psychologischen Methoden nicht 
faßbar; er ist für uns der Unbekannte, von dem wir nicht wissen, aus welchen 
Quellen die Kraft seines Lebens Tag für Tag neu wird. Es ist in dieser Beziehung 
mit dem Heiligen nicht viel anders als mit dem menschgewordenen Gott selber. Mit 
der Vermenschlichung Gottes vermehrt sich die Gefahr der Verkennung. Der Hei- 
lige ist eine Inkarnation göttlichen Lebens. Er ist gelebtes, fleischgewordenes Wort 
Gottes, und Gott allein kann uns dieses Wort als sein Wort bestätigen und aus- 
legen. Er tut es auf eine ähnliche Weise, wie er uns Heutigen seinen Sohn offenbar 
macht und sein Sohn ihn, nämlich durch die Kirche. 

1 Rede, gehalten auf der Festakademie zum vierhundertsten Todestag des hl. Franz 
Xaver (3. 12. 1952) in der philos.-theol. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a. M. 



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 91 

Der Heilige, der durch die Kirche heilig geworden ist, wird auch durch die Kirche 
heiliggesprochen. Er ist nicht nur ein neuer Anfang, nicht nur eine gnadenhaft 
ursprüngliche, nicht nur eine schöpferische Gestalt, nicht nur ein Bote geradewegs 
von drüben. Er ist zu seinen Lebzeiten in der Kirche auf Erden auch Erbe eines 
vorangegangenen Geschlechtes, Hüter einer heiligen Überlieferung, Glied an einer 
ganz bestimmten Stelle der auseinander hervorgehenden Generationen. Er ist kein 
ungeschichtlicher Mensch, der auf ungeschichtliche Weise das geschichtliche Leben 
Jesu kopiert. Der Christus, den der Heilige darstellt, ist der gegenwärtige Christus 
in der Kirche seiner Zeit. Das Licht, das der Heilige zurückstrahlt, ist das Licht der 
Herrlichkeit des Herrn, so wie es auf die Kirche seines Jahrhunderts fällt. Der Hei- 
lige ist Zeuge Christi heißt darum: der Heilige ist Zeuge der Kirche, insofern in 
ihr die Fülle Christi in einer wachsenden Zahl von Menschen immer deutlicher wird. 
Charismatischer, nicht amtlicher Zeuge, infolgedessen selber einer amtlichen Bezeu- 
gung und Bestätigung durch die Kirche bedürftig. Wir können das Zeugnis des Heili- 
gen überhaupt nicht bejahen, wenn wir es nicht annehmen von der Kirche; und wir 
können den Sinn seiner Sendung überhaupt nicht verstehen, wenn wir sie nicht 
betrachten im Lichte ihrer Beglaubigung durch die Kirche. Erst durch die Kanoni- 
sation sind wir ja überhaupt sicher: dieser Mensch war kein Mensch wie wir; er 
war wirklich ein Heiliger und ist jetzt im Himmel. Erst die Kanonisation gibt uns 
die Gewißheit, daß der in der Kirche objektiv fortlebende Christus in diesem Men- 
schen die Weise der Subjektivität angenommen hat, und daß wir, diesen Menschen 
verehrend, Gott unseren Kult darbringen. 

Der Heilige wird aber nie zu Lebzeiten kanonisiert, sondern, wie es nicht anders 
sein kann, nach seinem Tode. Wir müssen also annehmen, daß weniger die Zeit- 
genossen, als die späteren Generationen durch den Heiligen angesprochen werden 
sollen. Es gibt eine Zeit des Heiligen, die ist mit dem Tod des Heiligen vorbei. Und 
es gibt eine Zeit des Heiligen, die fängt mit dem Tod des Heiligen erst an; der 
Heilige hat immer noch Zukunft. Die Kanonisation sagt uns: er ist in die Ewigkeit 
Gottes entrückt und koexistiert nun im ewigen Gott allen Zeiten. Was von ihm 
bleibt, ist nicht ein langsam verblassender Nachruhm; Er selbst ist da und immer 
noch da und ist uns durch den Tod nicht ferner, sondern näher gekommen. Vom 
Himmel her ist er nun der ganzen Welt zugewandt und behält eine Aktualität und 
eine Gegenwärtigkeit, die dauert und von der eine Kraft ausgeht. Der Heilige wird 
nicht seinet-, sondern unsertwegen heiliggesprochen und überhaupt heilig. Heilig- 
keit ist Sendung und zwar eine solche, die über das irdisch-zeitliche Leben des Heili- 
gen hinausreicht. Wenn wir daran denken und, gestützt auf die Tatsache der Kanoni- 
sation, nun die Gestalt des Franz Xaver zu deuten versuchen, werden wir geneigt 
sein, in den vielen ungewöhnlichen Ereignissen seines Lebens eher ein Werk der 
Gnade als eine natürliche Leistung zu erblicken. 

Wir sind in der glücklichen Lage, zahlreiche Briefe von Xaver zu besitzen. Es sind 
Kulturdokumente, für die Erforschung der Missions- und Völkerkunde immer un- 
ersetzlich. Uns aber bedeuten sie mehr. In den Briefen eröffnet sich der Heilige als 
Mensch und als Christ. Je unreflektierter sein Herz spricht, desto wahrscheinlicher 
ist es, daß darin der Heilige redet. Denn das Herz war seine Mitte und der Kern 



92 Joseph Loosen 

seiner Existenz, hier dachte und fühlte und entschied sich der ganze Mensch. Wenn 
irgendwo, dann muß hier das ihn nachhaltig Formende, muß die ihm eigentümliche 
Gnade, muß die besondere Art seiner Heiligkeit spürbar sein. 

Und es dürfte kaum ein Wort geben, das er darin mit einer persönlichen 
Innigkeit so oft ausspricht, wie das Wort von der Hoffnung • und, ihm zugeordnet, 
das Wort von der Gefahr2. Wir erleben Franz Xaver als den, der einer eschatologisch 
verdunkelten Welt mit einer überdurchschnittlichen Tapferkeit hoffend standhält. 
Das ist umso bemerkenswerter, als diese Briefe von den Grenzen der damals be- 
kannten Länder kommen und schon jenseits aller Sicherungen geschrieben sind, die 
uns unentbehrlich scheinen, damit wir uns irgendwo zu Hause fühlen. Sie geben einen 
Einblick in die Not eines Menschen, den fast alles in seiner Umgebung befremdet 
und der sich von vielen Gefahren bedroht sieht. Xaver hat sich so oft den Verbann- 
ten genannt, und gerade diese Heimatlosigkeit ist es, die uns heute fast heimatlich 
anmutet. Vielleicht verstehen wir es nur zu gut, daß der Heilige das Gefühl der Be- 
drohung wie eine Grundbefindlichkeit zum Dasein des Menschen in dieser Welt 
zählt. Daher mag es nicht unberechtigt erscheinen, ihn für uns heute den Heiligen 
der Hoffnung zu nennen. 

Was hier mit Hoffnung gemeint ist, ist nicht dasselbe, was man sonst wohl unter 
Hoffnung versteht. Es kann einer Hoffnung haben und in Wirklichkeit hoffnungslos 
sein. Die Hoffnung des Franz Xaver ist jene christliche Enderwartung, die die 
Situation des gläubigen Menschen zwischen Zeit und Ewigkeit kennzeichnet. So 
hoffen kann nur, wer in der Zeit lebt, ohne der Zeit zu verfallen, • in dem das 
Bewußtsein der Zeitlichkeit seines Daseins immerdar wach ist, • für den die Zeit 
nicht nur ein Vergehen, sondern auch ein Kommen bedeutet. Er stellt sich in sein 
Dasein wie in einen Advent, den er verlebt in der Vorfreude auf die Erfüllung einer 
Verheißung. Daß Xaver so ist, ist um so erstaunlicher, als er sich der Aufgabe des 
Augenblicks mit Ungestüm hingibt. •Es packt mich das Verlangen", schreibt er an 
seine Mitbrüder, •in die Universitäten Europas zu stürmen, schreiend mit lauter 
Stimme, wie einer, der nicht mehr bei Sinnen ist vor versammelter Sorbonne 
wollte ich's ihnen zurufen: wie viele Seelen vom Wege des Heiles abkommen durch 
ihre Schuld, wie viele Seelen verlorengehen durch ihre Gleichgültigkeit"*. 

Sich ganz einsetzend, behält Xaver aber so viel Reserve, daß er über das Ge- 
schehende nach etwas Zukünftigem ausschaut. Das Zeitlich-Gegenwärtige ist in 
seinen Augen nur vorläufig zu dem, was danach und dann endgültig sein wird. Er 
wird nicht müde zu wiederholen, wie arm ihn das zerrinnende Dasein in seiner Flüch- 
tigkeit und Nichtigkeit läßt. Er gehört jedoch auch nicht zu jenen aktiven Naturen, 
die glauben, etwas voranzutreiben, während sie tatsächlich Getriebene sind. In seiner 
Aktivität hat er die Kraft zur Sammlung; sein Blick ist unentwegt auf das gerichtet, 

2 Monumenta historica Societatis Jesu, Epistolae S. Francisco Xaverii, tomus I, epistola 
55, n. 5 (deutsch bei Elisabeth Gräfin Vitzthum, Die Briefe des Francisco de Xavier, 3. 
Aufl., München 1950, S. 95f.); ferner Ep. I, ep. 59, n. 4 (V. 101); Ep. II, ep 90, n. 22•25 
(V. 158 f.). 

3 Ep. I, ep. 20, n. 8 (V. 49). 



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 93 

was nach seiner Überzeugung im Strom des Werdens und Vergehens einzig und 
allein Bestand hat. •Wollen wir unseren Beruf in diesem Leben recht erfüllen, so 
müssen wir Pilger sein, bereit, allezeit dorthin aufzubrechen, wo wir Gott, unserem 
Herrn, den größeren Dienst darbringen können"4. •Halten Sie sich immer das Wort 
unseres Herrn vor Augen, der da sagt: ,Was nützt es dem Menschen, wenn er die 
ganze Welt gewinnt, aber an seiner Seele Schaden leidet' (Mt 16, 26) "4a. 

Wie alle wahrhaft Hoffenden hat er einen Sinn für das, was wir Transzendenz 
heißen. Sie ist in seinen Augen etwas anderes als nur der Hinweis auf ein Zukünfti- 
ges. Wonach sein Sinn steht, ist nicht eine andere, bessere Zeit, die die jetzige Zeit 
ablösen soll. Sein Verlangen ist kühn und steil aus der Zeit heraus auf die Ewigkeit 
gerichtet; das zukünftige Gut seiner Hoffnung ist ein ewiges Gut. Diese Transzen- 
denz ins Ewige hinein, die die Richtung seines Hoff ens bestimmt, ist eine echte, keine 
immanente Scheintranszendenz. Was ihm als Seligkeit vorschwebt, ist keine ins 
Endlose verlängerte endliche Freude. Er hat sich an die Unruhe seines Lebens nicht 
so gewöhnt, daß er ohne sie nicht mehr ruhig sein könnte. Es wäre verständlich für 
einen Mann der Tat, aber es ist nicht so. Was er sich und anderen am Ende seiner 
Briefe wünscht, ist in keiner Weise in den geschaffenen Dingen gegeben oder auch 
nur verheißen. Der Gegenstand seiner Hoffnung ist ein unendliches Gut, und auch 
das ist noch zu unpersönlich gesagt: es ist der persönliche Gott, den er schauen will, 
wie er in sich ist. Von dieser Ruhe in der Schau, nicht von seinem eigenen Arbeiten- 
und Sich-auswirken-können, verspricht er sich die ewige Freude. •Oft geschieht es 
mir, daß ich einen Menschen (er lebt hier inmitten der Christen) ausrufen höre: 
,0 Herr, Deiner Tröstungen sind es genug! Halte ein! Wenn aber Deine Liebe, Dein 
unermeßliches Erbarmen sie mir dennoch verleihen will, so nimm mich hinweg von 
hier und nimm mich auf zu Dir in Dein himmlisches Licht! Denn es ist allzu bitter 
zu leben, ohne Dein Antlitz zu schauen, wenn Du Deinen Geschöpfen schon auf so 
innige Weise genaht bist'"5. Obwohl Xaver diesen Wunsch so oft wiederholt, kann 
man doch nicht sagen, daß er bei ihm zur Formel geworden wäre. Er wirkt jedesmal 
wie der lebendige Ausdruck dessen, was ihn im tiefsten bewegt; er beweist, daß der 
Heilige in einem geistigen Raum lebt, wo alles hinter ihm liegt und nur noch Gott 
ist und Brüder sind und Ruhe herrscht und Einssein aller mit allen6. 

Das setzt ihn naturgemäß in ein neues Verhältnis zur Welt. Sie ist nicht mehr 
das, was er sucht und ersehnt und worin er sich wohlfühlt. Es zeigt sich bei ihm, 
wie christliche Hoffnung den Menschen der Welt entfremdet. Er sieht sie als das zu' 
Überwindende an, weil sie die Erfüllung seiner Hoffnung in Frage stellt. Gegen 
sie ans Ziel zu gelangen, betrachtet er als schwierig. Täglich erlebt er sich in einer 
Situation, wo er an die Schranken seines Könnens und Daseins geführt wird. Die 
Gefahr ist das Element, in dem er zu hoffen gelernt hat. Was vermag er als einzelner 
gegen eine uralte heidnische Kultur und gegen eine Religion, die eine geradezu 

4 Ep. I, ep. 50, n. 2 (V., 81). 
4aEp. II, ep. 90, n. 25 (V., 159). 

6 Ep. I, ep. 20, n. 14 (V., 57). 
• Ep. I, ep. 54, n. 5 (V., 92); Ep I, ep. 55, n. 10 (V., 98). 



94 Joseph Loosen 

dämonische Macht hat! Ihm sind jene Stützen und äußeren Ermutigungen versagt, 
von denen sich die Gläubigen im Europa seiner Zeit immer noch einen gewissen 
Schutz für die Kirche und eine Bestärkung ihrer religiösen Überzeugung versprechen. 
Dafür bleibt ihm jene feindselige Form des Miteinanderseins von Menschen nicht 
erspart, gegen die sich der einzelne behaupten muß. Nicht die Heiden sind gemeint, 
die er zu bekehren versucht. Er findet in den portugiesischen Kolonien Indiens euro- 
päische Kaufleute und Ansiedler vor, die an den Eingeborenen nur geschäftlich 
interessiert sind. Sie sind es, die ihm auf seinen Missionsfahrten überall in den 
Weg treten. Sie sind schlechte Christen und Ausbeuter der Heiden, die seine Arbeit 
außerordentlich erschweren. Wenn er auf sie zu sprechen kommt, klingen die Worte 
des sonst so Hoffnungsfrohen hoffnungsmüde. Sie haben durch ihre Lebensweise dem 
Ansehen des Christentums bei den Heiden Abbruch getan, und doch kann er sie nicht 
fernhalten. Da stößt er auf Schranken, die sogar dem Wirken der Gnade Einhalt zu 
gebieten scheinen. Er sieht es als das Unheilvollste in seiner Situation an, in die er 
als Missionar je und je neu gestellt ist. •... Mit unsäglichem Schmerz muß ich im- 
mer wieder sehen, wie die neubekehrten Christen nicht nur von den Heiden, sondern 
auch von den Portugiesen selbst in verbrecherischer Weise verfolgt und ausgebeutet 
werden. Die Frevel sind erschütternd, und welche Gefahren bedeuten sie zudem für 
den Erfolg unserer Arbeit! ... Dies alles liegt schwer auf mir, und der tiefe Kummer 
über diese traurigen Zustände verläßt mich nicht, wohin ich auch gehe ..." •Ich 
bin vom Leben derart angewidert, daß es mir willkommener wäre, um unseres Glau- 
bens willen sterben zu dürfen, als unablässig so viele Verbrechen sehen zu müssen, 
ohne dagegen vorgehen zu können"7. 

Man merkt es ihm an: damit wird er nicht fertig, diese Widerstände kann er 
nicht meistern. Er muß sich ergeben, und die Resignation, mit der er es tut, ist 
sein Teil an dem göttlichen Schmerz, den der Heilige der Hoffnung mit seinem Er- 
löser um die Vergeblichkeit seiner Liebe leidet. Da hört sein Leben und hört sein 
Auftrag auf, für den Heiligen durchschaubar zu sein. Angesichts solcher Erfahrungen 
und Tatsachen wird ihm manches in den Fügungen fragwürdig, wenn er auch fort- 
fährt, an das Vorhandensein letzter Gründe für die Zulassungen Gottes zu glauben. 
Eine Welt, in der das Böse eine solche Macht hat, erscheint ihm manchmal unheim- 
lich. Er verhehlt es sich nicht und weicht einer Auseinandersetzung nicht aus, erfährt 
aber auch in solchen Gelegenheiten seine Ohnmacht. Und da geschieht es dann, daß 
er in die Klage ausbricht, seine Sünden könnten es sein, die den Fortschritt des 
Reiches Gottes hindern. Es scheint, daß er bei sich selbst die größere Schwierigkeit 
sieht, weshalb die Sache der Kirche Schaden leiden und er nicht zu Gott kommen 
könnte. Das ist der Pfahl in seinem Fleisch, der ihn täglich an die Unvollkommenheit 
seiner Bemühung erinnert. Er erfährt sein Ausgeliefertsein an die Mächte des 
Bösen. Er stellt sein eigenes Unvermögen fest. Dadurch lernt er an allem ver- 
zweifeln, was nicht Gott ist, und das ist die Läuterung seiner Hoffnung. Er erkennt 
nun so, wie einer, der es erfahren hat, daß alles unsicher ist, und daß auf niemand 
Verlaß ist außer auf Gott. 

7 Ep. I, ep. 24, n. 2 (V., 60, 63).; Ep. II, ep. 61, n. 9 (V., 119f.); ep. 77, in. 1 (V., 129). 



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 95 

Gott aber weiß der Heilige in allen Dingen tätig; er ist ihm der überweltliche und 
innerweltliche Gott zugleich und darum der wirkliche Herr. So kennt Xaver zwar 
vor der Gefahr und in der Gefahr das Gefühl der Furcht, sie wird aber bei ihm 
nicht zum unbestimmten Gefühl der Angst. Vor seinem Geiste steht die Möglichkeit 
eines Unterganges durch Schiffbruch oder grausame Mißhandlung vonseiten der 
Heiden. Aber es ist niemals so, daß er sich einfach hineingeworfen oder preisgegeben 
glaubt. Er geht durch die Furcht hindurch, ohne angesichts der Unsicherheit seines 
Lebens von einem Schwindel befallen zu werden. In seiner Schutzlosigkeit auf dem 
fernen Weltmeer erlebt er nicht das Hineingehaltensein ins Nichts, höchstens die 
Brüchigkeit aller außergöttlichen Planken. So schreibt er einmal an seine Mitbrüder: 
•Der Jammer auf dem Schiff war groß. Gott unserem Herrn, hat es gefallen, uns 
in diesen Gefahren zu läutern und uns Einsicht zu geben, wie unvermögend wir 
sind, wenn wir unsere Zuversicht auf die eigenen Kräfte stützen und die Hilfe von 
den geschaffenen Dingen erwarten; doch wir sollten zugleich auch erkennen, was aus 
uns wird, wenn wir den Blick von diesen vergeblichen Hoffnungen abwenden, um uns 
dem Schöpfer aller Dinge allein anzuvertrauen, Ihm, dessen Hand uns stark zu 
machen vermag, wenn wir die Gefahren um Seinetwillen ertragen: denn wer die 
Leiden hinnimmt einzig um Seiner Liebe willen, der wird, inmitten aller Gefahr, es 
verstehen und, ohne daß er noch zweifeln könnte • durchkostend in jener Stunde, 
wie die innere Tröstung die Furcht des drohenden Todes besiegt •, es erkennen: 
daß alle Kreatur dem Gebote des Schöpfers gehorcht! Und sind die Leiden vorüber, 
die Schrecknisse überstanden, so vermag der Mensch nicht zu sagen noch zu be- 
schreiben, was sich in seiner Seele zur Zeit der Gefahr vollzog; von allem Ver- 
gangenen haftet in seinem Erinnern nur die Gewißheit, daß er niemals aufhören 
könne, einem so guten Herrn zu dienen, hoffend in Gott, dessen Erbarmen kein 
Ende hat, daß Er uns Kräfte verleihen werde zu Seinem Dienst"8. 

Daher ist dem Heiligen jene •ursprüngliche Angst" fremd, die man als zum Wesen 
des Menschen gehörend hinstellt. Man kann infolgedessen auch nicht sagen, daß er, 
trotz des Schweren, das er aushält, an Schwermut leidet. Er kennt nicht jenes Gefühl 
der namenlosen Leere und Langeweile, das andere Menschen als harmlose Vorform 
der Angst vor dem Nichts bisweilen überkommt, wenn einer ermattet und für sich 
nichts Gutes mehr erwartend an nichts mehr teilnehmen will; wenn er, vergeblicher 
Anstrengungen überdrüssig, drauf und dran ist, sich in das, was er für unabwend- 
bar hält, zu ergeben; wenn ihn die Dinge, wie von einem grauen Nebel überzogen, 
völlig gleichgültig lassen9. Vielleicht ist es leichter, so in die Gefahr hineinzu- 
gehen, als in jener Haltung des Hoffenden, die Xaver an den Tag legt. Niemals 
bricht er zu einem Unternehmen in einer Untergangsstimmung auf, als sei alles 
apostolische Beginnen letztlich doch eitel und sei das Ende immer ein Scheitern. Daß 
ihm nicht alles so gelingen würde, wie er es plant, ist ihm von vorneherein klar. Aber 
daraus den Schluß zu ziehen: also ist alles umsonst, es bleibt nur noch übrig, das 
Dasein im Versagen zu wagen, zu übernehmen, zu bejahen, das verbietet ihm sein 
Glaube. Er weiß, daß christliche Hoffnung eine Hoffnung wider alle Hoffnung ist, 

8 Ep. I, ep. 55, n. 5 (V., 96). 
9 Vgl. Martin Heidegger, Was ist Metaphysik, Bonn 1930, S. 14 f. 



96 Joseph Loosen 

weil Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Deshalb gehört Schwermut nicht 
zu den Grundbefindlichkeiten seiner Existenz, was freilich sein Leben nicht leichter, 
sondern eher schwerer macht. Denn es fordert von ihm eine größere Anspannung 
seiner Kraft, damit er seine Hoffnung nicht, nach einer angeblichen Widerlegung 
durch die Tatsachen, aufgibt, sondern dem Schein zum Trotz schließlich doch einmal 
eine Rechtfertigung dieser Hoffnung erwartet. 

Mag es also schlechte Christen geben, die seine Arbeit hindern, und mag er ein 
Gleiches von seinen eigenen Sünden befürchten, so überläßt er sich doch nicht dem 
Gefühl des Verlorenseins, da er aus dem Glauben sicher ist, daß für das Reich 
Gottes nichts Gutes umsonst getan wird. Er verzweifelt, solange er auf andere und 
auf sich sieht, aber weil er an Gott nicht verzweifelt, ist seine Verzweiflung keine 
totale und darum überhaupt keine Verzweiflung. Er erwartet Gott von Gott; von 
daher hat er die unerschütterliche Überzeugung, das Unabwendbare läßt sich noch 
wenden. •Zuweilen habe ich überlegt, ob unsere großen Gelehrten in der Gesell- 
schaft, wenn sie selbst hier wären, nicht Schwierigkeiten hätten, so gefahrvolle 
Reisen zu billigen, und ob es, nach ihrem Urteil, nicht heißt, Gott zu versuchen, wenn 
man sich in so sichere Gefahren stürzt, denen so viele Schiffe zum Opfer fallen. Aber 
ich bin doch zu der Überzeugung gekommen: das alles bedeutet nichts. Auch in der 
Wissenschaft müssen die Unsrigen, so vertraue ich in Gott, unserem Herrn, vom 
Heiligen Geiste geleitet werden. Er muß immer in ihnen wohnen, sonst kämen sie 
ja über die Schwierigkeiten gar nicht hinweg ... Es liegt ein großer Unterschied 
im Gottvertrauen eines Menschen, der alles hat, was er braucht, und in dem Ver- 
trauen jenes Menschen, der, nichts besitzend, freiwillig auch noch die nötigen Dinge 
hingibt, auf daß er Christus ähnlicher werde. Und ebenso ist der Unterschied groß 
zwischen jenen, die, in gesichertem Leben geborgen, an Gott glauben, auf Ihn 
vertrauen und hoffen, und denen, die um Seiner Liebe und Seines Dienstes willen 
aus freiem Willen sich den Gefahren des Todes darbieten, Gefahren, die sie meiden 
dürften, weil sie ihnen, in ihrer Entscheidung völlig frei, ausweichen oder begegnen 
können: und die in all dem dann glauben und ihre Hoffnung und ihr Vertrauen 
gründen in Gott!"10. 

Die Heilswege Gottes sind Kreuzwege. Gott ist souverän genug, um sich auch 
unerwarteter Mittel zur Förderung des Reiches Gottes und zur Verwirklichung 
dessen, was wir erhoffen, zu bedienen. Die Hoffnung des Heiligen erweist sich darin 
als christliche Hoffnung, daß das Symbol seiner Hoffnung scheinbar das Zeichen der 
Hoffnungslosigkeit ist, nämlich das Zeichen des Kreuzes. Er teilt nicht die Meinung, 
daß die Erfüllung des Erwarteten nicht auf unerwartete Weise geschehen, daß Nie- 
derlage niemals der Anfang von Sieg, Grab nicht Stätte der Auferstehung sein 
kann. Daß Gott solche Wege wählt, gehört zum Mysterium Seines unbegreiflichen 
Ratschlusses, zu dessen Durchführung in einem wahren Sinne alles gleich geeignet 
oder ungeeignet zu sein scheint. Franz Xaver sieht die Dinge dieser Welt in ihrer 
letzten, unterschiedslosen Abhängigkeit von Gott, der alles in Seine Pläne einord- 
net, auch wenn wir die Zusammenhänge nicht durchschauen. Wo immer sich der Hei- 

10 Ep. II, ep. 85, n. 13. 14 (V., 140 f.). 



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 97 

lige befindet, das Sein in der Welt ist für ihn ein Mit-sein mit Gott; in diesem 
Glauben behält er in der Unruhe der Gefahr seine Ruhe und fühlt sich in der Un- 
geborgenheit geborgen. •Nie in meinem Leben bin ich so anhaltend und über- 
wältigend vom inneren Tröste gestärkt worden wie auf diesen Inseln, die ich unter 
schwersten Entbehrungen durchwanderte, umlauert von Feinden, beherbergt von 
unzuverlässigen Freunden, entblößt von allen Mitteln für kranke Tage, und sogar 
der lebenswichtigsten Dinge beraubt: man sollte diese Insel nicht Insel von Moro 
nennen, sondern Insel der Hoffnung auf Gott"11. Ein anderes Mal schreibt er: •In 
diesem ruhelosen Lande gibt es keine größere Ruhe, als in großen Todesgefahren 
zu leben"12. So kann nur ein Heiliger sprechen, der die Welt und sich selbst über- 
wunden hat. 

Aber hier muß noch auf etwas hingewiesen werden, das auch zur christlichen Hoff- 
nung gehört, obwohl sie für sich nichts als Gott und Gott von niemandem als von 
Gott erwartet. Franz Xaver möchte in Gott auch seine Brüder wiederfinden, und 
wenn er auf die Hilfe Gottes baut, so hofft er, daß sie ihm durch die Gebete und die 
Opfer seiner Brüder in Europa zukommt. Seine Briefe sind ein fortgesetztes Be- 
kenntnis zur Gemeinschaft des Ordens, der Kirche, der Heiligen. Er trägt die Unter- 
schriften seiner Mitbrüder zusammen mit seiner Gelübdeformel an seinem Herzen13. 
Er schreibt seinem Vater Ignatius auf den Knien14. Die meisten Briefe enden mit 
dem Wunsch, daß er mit ihnen in der ewigen Seligkeit wieder vereint werden 
möge. 

Das ist vielleicht eine der größten Leistungen des Heiligen der Hoffnung, daß er 
seine äußere Verlassenheit niemals zur inneren werden läßt. Das Gefühl der Ver- 
einsamung klingt zwar zuweilen in seinen Briefen an. Er nennt sich den am weitesten 
Verbannten unter Ignatius' Söhnen15. Aber er setzt sich nicht wie ein Unverstande- 
ner, Vergessener, Verbitterter von der Gemeinschaft ab. Die Bindung an sie ist ihm 
nicht wie eine Fessel, an der er sich wundreibt. Statt Verschlossenheit und Abgelöst- 
heit zeigt er Offenheit für die anderen. Die geographische Trennung wird ihm so 
wenig zur geistigen Kluft, daß sie von Seele zu Seele eine größere Nähe vermittelt. 
Die Länge seiner Briefe gibt Zeugnis von seiner Bemühung, den Kontakt zu be- 
halten. Er handelt wie einer, der überzeugt ist, nur in der Gemeinschaft zur Eigent- 
lichkeit seiner Existenz zu gelangen. Es ist nicht zuletzt die geistige Berührung mit 
den Brüdern, an der sich seine Hoffnung stets aufs Neue entzündet. 

Er muß freilich die Erfahrung machen: sooft er mit anderen in Kommunikation 
tritt, entsteht daraus auch eine neue Einsamkeit für ihn. Diejenigen, an die er 
schreibt, können ihm nicht raten, seine Lage ist denen in Europa fremd. So vieles, 
was ihn bewegt, kann er ihnen nicht verständlich machen. Die Entscheidung bleibt 

11 Ep. I, ep. 59 n. 4 (V., 101). 
12 Ep. II, ep. 76, n. 2; vgl. Felix Zubillaga, Der hl. Franz Xaver, in: Geist und Leben 25 

(1952) 332. 
13 Ep. I, ep. 55, n. 10 (V., 98"). 
14 Ep. II, ep. 71, n. 13 (V., 128). 
15 Eine Vorstellung von der räumlichen Trennung vermittelt Ep. I, ep. 59, n. 23 (V., 115). 

•Ihr geringster Sohn und der verlassenste von allen", schreibt Franz Xaver an Ignatius: 
Ep. II, ep. 97, n. 23 (V., 183). 



98 Joseph Loosen 

bei ihm, ihre Last kann ihm keiner abnehmen16. Es ist eine Form der Gemeinschaft, 
die den einzelnen in der Einmaligkeit seiner Entschlüsse bestätigt, ihn aber doch 
über die Ferne hinweg wirksam unterstützt. Was er von ihnen erbittet, und was sie 
ihm geben können, und was in seinen Augen tröstlicher ist als jede andere Reali- 
sierung der Gemeinschaft ist das Opfer und das Gebet. Daran glaubt er so fest, 
daß er wie selbstverständlich dieser Hilfe seine Erfolge zuschreibt17. In den ungeheu- 
ren Weiten asiatischer Länder, bei der Begegnung mit den Massen fremder Völker, 
deren Sprache er nicht kennt, muß er sich als einzelner wie verloren vorkommen. Und 
doch fühlt er sich keinen Augenblick wie ein Atom in einem anonymen Kollektiv. 
Sein Dasein ist kein •völlig ungedecktes Ausgesetztsein in das Verborgene und Un- 
gewisse"18. Er ist geistig beheimatet. Das Sein in der Welt ist für ihn Mit-sein mit 
den Brüdern. Das ist der Boden, auf dem seine Hoffnung gedeiht; denn hoffnungslos 
ist, wer allein ist. Darum ist christliche Hoffnung noch lange keine Flucht vor der 
Verlassenheit, ebensowenig wie sie ein Ausweichen vor dem Augenblick in die Zu- 
kunft genannt werden kann. Es mag einen Heroismus geben, der •ständig vor das 
Sein und das Chaos gestellt, sich nur um so entschlossener und tapferer im Sein zu 
halten versucht, des Untergangs als einer Grundmöglichkeit gewärtig"19. Wir aber 
kennen noch eine andere Tapferkeit, und das ist diejenige, die die Kirche von ihren 
Heiligen verlangt, andernfalls sie diese nicht heilig spricht. Jeder Heilige muß die 
christlichen Grundtugenden in heroischem Grade geübt haben. Jeder Heilige ist also 
ein Heroe der Hoffnung gewesen, und nach allem, was gesagt worden ist, können 
wir behaupten: der Heroismus der Hoffnung ist größer als der Heroismus der Ver- 
zweiflung. 

Was von der Hoffnung des Heiligen in seinem Leben gilt, erfährt seinen Höhe- 
punkt in seiner Todessituation. Die meisten Brief schlüsse verraten, daß Franz Xaver 
den Tod stets vor Augen hat. Die Lage, in der er sich befindet, erlaubt ihm nicht, das 
Sterbenmüssen in weite Ferne zu rücken. Er rechnet damit wie mit einem Ereignis, 
das jeden Augenblick sein kann und unmittelbar bevorsteht. So kommt es, daß er 
das Faktum des Todes in die Deutung seines Lebens miteinbezieht20. Aber es ist nicht 
etwa das Leiden am Leben, das in ihm die Sehnsucht nach dem Tode wachruft, nicht 
die Unruhe der Zeit und die Stürme, die ihn schütteln, bewirken in ihm das Ver- 
langen nach dem ewigen Frieden. Der Ursache nach ist sein Tod ein gewöhnlicher 
Tod, ein Tod, der, wie es scheint, zu seinem Leben nicht paßt, fast möchten wir 
sagen: ein unpersönlicher Tod. Nicht das Martyrium, wie wohl er und andere 
erwarten21. Xaver stirbt auf dem Weg zu neuem Werk, für ihn selber überraschend, 

la Seine Briefe enthalten nur Berichte, kaum jemals eine Bitte um Rat. Er schließt sie oft 
mit den Worten: •Ihr verbannter" oder •Ihr verlassener Sohn". 

17 Ep. I, ep. 15, n. 15; ep. 55, n. 10 (V., 98). 
18 Martin Heidegger, Die Selbstbehauptung der deutschen Universität, Breslau 1933, S. 12. 
19 Hans Heyse, Idee und Existenz, Hamburg 1933, S. 342 f. 
20 Vgl. die Schilderungen der Todesgefahren, die in seinen Briefen einen breiten Raum, 

einnehmen und den stets wiederkehrenden Wunsch nach Wiedervereinigung mit seinen 
Brüdern in der jenseitigen Glorie. 

81 Vgl. V., 348, Anm. 1 



Franx Xaver, der Heilige der Hoffnung 99 

an einer Grippe. Er stirbt ohne Mitbrüder, als ob er kein Ordensmann sei, ohne 
Sakramente, als ob er nicht zur Kirche gehöre. Sein Tod scheint nicht der ihn aus- 
zeichnende Tod, nicht die immanente Auslegung seines Lebens, eher ein zufälliges 
äußeres Faktum, also nicht sein Tod zu sein. Und doch ist das, was in diesem einen, 
letzten Augenblick mit ihm geschieht, die reinste Verkörperung dessen, was er in 
verwandter Weise in jedem Augenblick seines Daseins geübt hat. Es ist der Höhe- 
punkt der Nachfolge Christi, des Herrn, wie sie Ignatius von den Seinen verlangt. 

Auf den ersten Blick ist sein Sterben ein Scheitern an einem Widerstand, der ihm 
von außen entgegengesetzt wird. Er will nach China, wird aber krank, und der 
portugiesische Kapitän läßt ihn auf der Insel Sam Tschao vor der Küste Chinas ein- 
sam liegen22. Es ist ein jäher Abbruch, ein Herausgerissenwerden aus aller Planung; 
was er angefangen hat, bleibt Fragment. Xaver stirbt, ohne daß er sein Werk ge- 
krönt sieht. 

Aber gerade als solcher wird der Tod vom Heiligen in seinen Zukunftshoffnungen 
von jeher in Rechnung gestellt. Seine Entwürfe und Pläne sind auf die Christiani- 
sierung Chinas und Japans gerichtet; das Ziel seines Lebens ist jedoch nicht von der 
Erreichung dieser Zukunft abhängig. Er arbeitet für viele und dennoch wie einer, der 
etwas anderes für wichtiger hält. Der Gegenstand seiner Hoffnung ist Gott, und 
Gott gehört nicht der Zeit an. Wenn Franz Xaver lebend so oft von der An- 
schauung Gottes spricht und sterbend immer wieder nach der heiligsten Dreifaltig- 
keit ruft23, so offenbart er darin eine Vorstellung vom Tode, die mit der Angst vor 
einem nackten Nicht-mehr-sein nichts zu tun hat. Zwar weiß er, daß auch er verloren- 
gehn kann und darum bittet er oft in seinen Briefen um Gebet, damit Gott ihn und 
seine Brüder in die Glorie aufnehme. Ob bald, ob später, das überläßt er dem 
Herrn. Er ist jeden Augenblick bereit und fühlt sich keinen Augenblick sicher, zeigt 
sich aber niemals von der Befürchtung gequält, er könnte zu früh sterben, oder der 
Wert seines Daseins würde die Probe des Gerichtes im Tode nicht bestehen. Seine 
Haltung gegenüber dem Tode beweist, daß das, was in seinen Augen dem Leben 
einen Sinn gibt, von der Zeit und Dauer dieses Lebens nicht abhängt. Er ist frei 
von eigensinnigem Festhalten an Berechnung und Planung, somit erhaben über 
jede eigene Zielsetzung und den erreichten oder nicht erreichten Erfolg. Seine Lei- 
stung ist nach seiner Ansicht • wir kennen diese aus seinen Briefen • nicht die 
Bekehrung asiatischer Völker, sondern die Erfüllung des Willens Gottes in jedem 
Augenblick seines Lebens, Ob so oder anders, ob begreiflich oder unbegreiflich, 
danach fragt er nicht. Diese innere Gelöstheit ist seine wahre geistige Freiheit. Sie 
macht es ihm möglich, zugleich die Aufgaben der Zeit ganz ernst zu nehmen und 
doch ganz auf die Ewigkeit zu hoffen. Im Gedanken an den Tod betrachtet er das 
Vergängliche wirklich als vergänglich. Was bleibt, ist Gottes Wille, und er weiß, 
daß, an diesem Maßstab gemessen, das Unwichtige manchmal wichtig und das 
Wichtige manchmal unwichtig sein kann, auch die Frage, ob er länger lebt. 

Wenn also sein Tod früh kommt, so hat er doch länger gelebt als andere, die in 
hohem Alter sterben. Angesichts eines solchen Todes ist die Frage am Platz: was 

22 Vgl. V., 264 f. 
23 V., 265. 



100 Joseph Loosen 

ist überhaupt des Menschen Zeit und was ist die Zeit eines Heiligen? In der Schrift 
steht das Wort: •Früh vollendet, hat er viele Jahre erreicht" (Weish 4, 13). Auf wen 
es zutrifft, in dessen Gegenwart ist eine begnadete Vergangenheit bewahrt, und 
was andere eine lange Zukunft hindurch an Gnade erwerben würden, ist in seinem 
Leben bereits gegenwärtig. Seine Zeit ist darum eine andere als die lange, aber 
leere Weile eines sündigen, verlorenen Daseins. Der Augenblick im Leben des Heili- 
gen hat Gegenwärtiges, Vergangenes und Zukünftiges in sich. Nicht so, daß für 
ihn keine Zukunft mehr sein könnte, aber doch zukünftige Möglichkeiten und Gna- 
den vorwegnehmend. Die Zeit des Heiligen ist ein Noch-nicht-haben und Doch- 
schon-besitzen, Ewigkeit in der Zeit, Hoffnung und Erfüllung zugleich. Das zeigt 
sich bei Franz Xaver in den Tröstungen, mit denen ihn die Sehnsucht nach der 
ewigen Seligkeit jetzt schon heimsucht, und zwar gerade dann, wenn, menschlich 
gesprochen, kein Grund für sie da ist. Er ist am glücklichsten, wenn er außer Gott 
nichts hat, was ihn glücklich machen könnte. Am stärksten fühlt er das in der Ge- 
fahr. Seine Seligkeit ist die Seligkeit der Armen im Geiste, die Seligkeit der Trau- 
ernden, die Seligkeit derer, die Hunger und Durst haben. •Ich kenne einen Men- 
schen, dem Gott große Gnade geschenkt hat und der sich oft bemüht, sei es inmitten 
der Gefahren, sei es in ruhigen Zeiten, sein ganzes Vertrauen und seine Hoffnung in 
Gott zu legen; was ihm daraus für ein Segen strömt, darüber könnte man vieles 
schreiben"23a. Vorfreude und Endfreude sind Gnaden ein- und derselben übernatür- 
lichen Ordnung, also schon jenseitig, eigentlich göttlich. Die irdischen Tröstungen 
des Heiligen sind die Erstlinge des göttlichen Geistes, der Anfang der ewigen 
Freude. Die christliche Hoffnung mit ihren Tröstungen versetzt den Menschen in 
jenen eigentümlichen Zwischenzustand des Noch-nicht und Doch-schon. In dieser 
Hinsicht ist die Lage des Heiligen die gleiche, wie die Lage der Kirche allgemein, 
die auch zwischen Zeit und Ewigkeit pilgert. Diese Lage hat ihren letzten Grund in 
der Stellung Christi, der auf dem Wege und schon am Ziel zugleich war. 

Das soll es heißen, wenn wir sagen: Die Zeit des Heiligen trägt die Ewigkeit in 
sich, und kommt dann der Tod, zerfällt, was zeitlich an ihm ist. Aber seine Ewigkeit 
bleibt. Sie ist die Fülle seiner Zeit, in ihr ist Gott, in ihr ist die heiligste Dreifaltig- 
keit, ist Jesus, der Erlöser. Ihren Namen hat Franz Xaver in seinen Briefen oft 
genannt, nun ruft er nach ihnen im Tode. Sie sind für ihn das, was war und was 
ist und was sein wird. 

Obwohl also Franz Xaver von seiner Krankheit überrascht wird, kann ihm der Tod 
doch nicht fremd sein, denn er war immer ein Hoffender. Der Tod ist bei ihm das 
Siegel, der alles zusammenfassende Akt, den er leidend vollzieht, das laute Bekennt- 
nis zu seinem Leben, das er schweigend ablegt. Er bewältigt diese äußerste Situa- 
tion, wie er alle Gelegenheiten seines Lebens gemeistert hat. Er stellt sich ihnen, 
stark durch die Hoffnung. Das ist der stets gleichbleibende Kern seiner Existenz, dem- 
gegenüber der Wandel der Zeit an Bedeutung verliert. Das ist vielleicht das Wie- 
derholbare an diesem einmaligen Dasein, die Sendung des Heiligen der Hoffnung 

23a Ep. II, ep. 90, n. 24 (V., 159). 



Rückkehr in das Paradies 101 

heute. Denn wieder ist, ähnlich wie damals, der Zeiger der Zeit auf eine Stunde 
gerückt, die bahnbrechende, schöpferische Menschen verlangt. Die Glaubensverkündi- 
gung muß Methoden anwenden, die, wenigstens teilweise, nicht durch die Wegweiser 
eines traditionellen Christentums vorgeschrieben sind. Mag das, was Franz Xaver 
getan hat, nur in einem sehr eingeschränkten Sinne heute noch einmal getan werden 
können •, der persönliche Einsatz ist wiederholbar. In dieser Hinsicht ist sein ver- 
gangenes Leben für uns nicht schlechthin vergangen, und kann sich, inmitten von 
Ungewißheit und Gefahr und menschlich fragwürdigen Bemühungen, an seiner 
Hoffnung neue christliche Hoffnung entzünden. Niemand kennt das mögliche Aus- 
maß geschichtlicher Katastrophen in naher oder ferner Zukunft, in Europa oder 
Asien. Das eine aber ist sicher: sie werden das Reich Gottes nicht unberührt lassen. 
Der Christ wird sich vielleicht fürchten, aber er wird die Angst überwinden und 
zwar durch die Hoffnung, die die Schranken menschlicher Ohnmacht durch die Zu- 
versicht auf die göttliche Allmacht übersteigt. 

Franz Xaver war ein solcher Überwinder. Als er am 3. Dezember 1552, zwei Stun- 
den nach Mitternacht, auf der kleinen Insel Sam Tschao im Chinesischen Meer unter 
dem Dach einer windschiefen Strohhütte, ohne Zeichen eines Todeskampfes starb, 
sahen, wie ein Biograph bemerkt, seine beiden Diener im fahlen Licht des Morgens 
auf dem Antlitz des Toten den Widerschein seines Sieges24. 

Rückkehr in das Paradies 

Zur Theologie des christlichen •Weges" 

Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Es gehört zum festen Wortschatz unserer christlichen Verkündigung, daß wir in 
Hinsicht auf unser ewiges Heil noch •unterwegs" sind, •Pilger" in eine •himmlische 
Heimat", in das •himmlische Vaterhaus". Den meisten bedeuten diese •Bilder" 
aber nicht viel mehr als eben die Tatsache, daß wir hier auf Erden •keine bleibende 
Stätte" (Hebr 13, 14) haben, daß wir alle einmal sterben müssen und erst der Him- 
mel unsere Vollendung sein soll. Die Vorstellung von einem •Weg", den wir 
täglich gehen müssen, auf ein jenseitiges Ziel zu, dem wir schon hier auf Erden 
durch tapferes Ausschreiten näher kommen, und das Bewußtsein, daß wir nur 
•Fremdlinge und Gäste sind auf Erden" (Hebr 11, 13) und der Himmel eine wirk- 
liche Heimat ist für den Menschen, ist für unser religiöses Bewußtsein sehr verblaßt. 
Die Aufgaben des irdischen Lebens (auch die religiösen) sind für uns alle so ge- 
wachsen, daß sie unser ganzes Interesse und unsere ganze Kraft in Anspruch nehmen, 
und je mehr sich unsere menschlichen Bemühungen als fragwürdig erweisen, um so 

24 Reinhold Schneider, Die dunkle Nacht, Kolmar i. E. (o. J.), S. 180. 




