Franz Xaver, der Heilige der Hofinung.'

Von Joseph Loosen S J., Frankfort a. M.

Wiire Franz Xaver nicht heiliggesprochen, hitten wir ihn vielleicht niemals mit
Sicherheit als Heiligen erkannt. Nicht, weil er nicht auf viele den Eindruck eines
Heiligen gemacht hitte. Aber wer wollte von sich aus entscheiden, ob das ungewdhn-
liche Leben dieses iiberragenden Mannes nicht auch anders erkliart werden kann?
Die Messung eines Menschen an einer Heiligkeitsnorm und der Vergleich seines
Lebens mit einem als Erkenntniskriterium geeigneten Heiligkeitstypus ist, von uns
aus geschen, eine duflerst schwierige Aufgabe. Was gehort denn dazu, damit einer
ein Heiliger sei? Gewif§ Christusverbundenheit und Christusabbildlichkeit. Zweifel-
los Gnadenstand, Glaube, Hoffnung und Liebe. Aber sind dies nicht Kennzeichen
eines jeden Christen? Und wenn wir beim Heiligen eine gréfiere Innigkeit in der
Vereinigung mit Gott, einen besonders hohen Grad von Gnade, eine itberdurch-
schnittliche Bewdhrung im Bekenntnis seines Glaubens, ein ungewdhnliches Maf an
Hoffnung, wenn wir eine Liebe fordern, die bis zum Auflersten geht, — wer wollte
dieses Maf} bestimmen, oder wer hitte in sich das Vermogen, natiirliche Anlage von
Gnade zu unterscheiden? Vielleicht ist nur temperamentvoller Eifer, was wir bei
Franz Xaver als ein echtes Getriebensein vom Geiste Gottes ansehen! Mdéglicher-
weise spricht sich nur religiose Genialitdt aus, wo wir ein Wort oder eine Tat von
ihm als géttlichen Machterweis erklaren! Hat es nicht auch andere, im ibrigen sehr
yunheilige* Menschen gegeben, die sich im Dienste des Néchsten verbraucht
haben? Sind nicht auch Fanatiker, den Martyrern gleich, fiir ihre religiose Uber-
zeugung gestorben? Das alles sind Fragen, und wir wiirden sie, solange wir auf uns
angewiesen blieben, wohl kaum mit einer hinreichenden Sicherheit beantworten. Wo
Gott in einem Heiligen erscheint, kénnen wir ihn mit einem Menschen verwechseln,
und es besteht umgekehrt die Gefahr, dafl wir das, was menschlich an ihm ist, ins
Gottliche steigern.

Wie mancher der Wahrheit inne wird, indem er sie vollzieht, so wird auch das
Verstindnis des Heiligen am besten durch Nachahmung des Heiligen gewonnen.
Unsere theoretischen Aussagen haben weniger Wert, weil es méglich ist, dafl wir
beim Heiligen Natur und Gnade verwechseln. Heiligkeit als Heiligkeit entzieht sich
der Uberpriifung durch einzelne Menschen; sie ist den natiirlichen Augen verborgen,
ist ein Geheimnis. Der Heilige als Heiliger ist mit psychologischen Methoden nicht
falbar; er ist fiir uns der Unbekannte, von dem wir nicht wissen, aus welchen
Quellen die Kraft seines Lebens Tag fiir Tag neu wird. Es ist in dieser Beziehung
mit dem Heiligen nicht viel anders als mit dem menschgewordenen Gott selber. Mit
der Vermenschlichung Gottes vermehrt sich die Gefahr der Verkennung. Der Hei-
lige ist eine Inkarnation géttlichen Lebens. Er ist gelebtes, fleischgewordenes Wort
Gottes, und Gott allein kann uns dieses Wort als sein Wort bestitigen und aus-
legen. Er tut es auf eine dhnliche Weise, wie er uns Heutigen seinen Sohn offenbar
macht und sein Sohn ihn, namlich durch die Kirche. '

! Rede, gehalten anf der Festakademie zum vierhundertsten Todestag des hl. Franz
Xaver (8. 12. 1952) in der philos.-theol. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a. M.



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 91

Der Heilige, der durch die Kirche heilig geworden ist, wird auch durch die Kirche
heiliggesprochen. Er ist nicht nur ein neuer Anfang, nicht nur eine gnadenhaft
urspriingliche, nicht nur eine schopferische Gestalt, nicht nur ein Bote geradewegs
von driben. Er ist zu seinen Lebzeiten in der Kirche auf Erden auch Erbe eines
vorangegangenen Geschlechtes, Hiiter einer heiligen Uberlieferung, Glied an einer
ganz bestimmten Stelle der auseinander hervorgehenden Generationen. Er ist kein
ungeschichtlicher Mensch, der auf ungeschichtliche Weise das geschichtliche Leben
Jesu kopiert. Der Christus, den der Heilige darstellt, ist der gegenwirtige Christus
in der Kirche seiner Zeit. Das Licht, das der Heilige zuriickstrahlt, ist das Licht der
Herrlichkeit des Herrn, so wie es auf die Kirche seines Jahrhunderts fallt. Der Hei-
lige ist Zeuge Christi heifit darum: der Heilige ist Zeuge der Kirche, insofern in
ihr die Fiille Christi in einer wachsenden Zahl von Menschen immer deutlicher wird.
Charismatischer, nicht amtlicher Zeuge, infolgedessen selber einer amtlichen Bezeu-
gung und Bestitigung durch die Kirche bediirftig. Wir kénnen das Zeugnis des Heili-
gen iiberhaupt nicht bejahen, wenn wir es nicht annehmen von der Kirche; und wir
konnen den Sinn seiner Sendung itberhaupt nicht verstehen, wenn wir sie nicht
betrachten im Lichte ihrer Beglaubigung durch die Kirche. Erst durch die Kanoni-
sation sind wir ja iiberhaupt sicher: dieser Mensch war kein Mensch wie wir; er
war wirklich ein Heiliger und ist jetzt im Himmel. Erst die Kanonisation gibt uns
die Gewiflheit, dafl der in der Kirche objektiv fortlebende Christus in diesem Men-
schen die Weise der Subjektivitit angenommen hat, und dafl wir, diesen Menschen
verehrend, Gott unseren Kult darbringen.

Der Heilige wird aber nie zu Lebzeiten kanonisiert, sondern, wie es nicht anders
sein kann, nach seinem Tode. Wir miissen also annehmen, dafl weniger die Zeit-
genossen, als die spiteren Generationen durch den Heiligen angesprochen werden
sollen. Es gibt eine Zeit des Heiligen, die ist mit dem Tod des Heiligen vorbei. Und
es gibt eine Zeit des Heiligen, die fangt mit dem Tod des Heiligen erst an; der
Heilige hat immer noch Zukunft. Die Kanonisation sagt uns: er ist in die Ewigkeit
Gottes entriickt und koexistiert nun im ewigen Gott allen Zeiten. Was von ihm
bleibt, ist nicht ein langsam verblassender Nachruhm: Er selbst ist da und immer
noch da und ist uns durch den Tod nicht ferner, sondern nidher gekommen. Vom
Himmel her ist er nun der ganzen Welt zugewandt und behalt eine Aktualitit und
eine Gegenwirtigkeit, die dauert und von der eine Kraft ausgeht. Der Heilige wird
nicht seinet-, sondern unseretwegen heiliggesprochen und iiberhaupt heilig. Heilig-
keit ist Sendung und zwar eine solche, die iiber das irdisch-zeitliche Leben des Heili-
gen hinausreicht. Wenn wir daran denken und, gestiitzt auf die Tatsache der Kanoni-
sation, nun die Gestalt des Franz Xaver zu deuten versuchen, werden wir geneigt
sein, in den vielen ungewohnlichen Ereignissen seines Lebens eher ein Werk der
Gnade als eine natiirliche Leistung zn erblicken.

Wir sind in der gliicklichen Lage, zahlreiche Briefe von Xaver zu besitzen. Es sind
Kulturdoknmente, fiir die Erforschung der Missions- und Vélkerkunde immer un-
ersetzlich. Uns aber bedeuten sie mehr. In den Briefen erdffnet sich der Heilige als
Mensch und als Christ. Je unreflektierter sein Herz spricht, desto wahrscheinlicher
ist es, dafl darin der Heilige redet. Denn das Herz war seine Mitte und der Kern



92 Joseph Loosen

seiner Existenz, hier dachte und fithlte nnd entschied sich der ganze Mensch. Wenn
irgendwo, dann muf! hier das ihn nachhaltig Formende, mufl die ihm eigentiimliche
Gnade, mufl die besondere Art seiner Heiligkeit spiirbar sein.

Und es dirfte kaum ein Wort geben, das er darin mit einer personlichen
Innigkeit so oft ausspricht, wie das Wort von der Hoffnung — und, ihm zugeordnet,
das Wort von der Gefahr2. Wir erlebenFranz Xaver als den, der einer eschatologisch
verdunkelten Welt mit einer itberdurchschnittlichen Tapferkeit hoffend standhilt.
Das ist umso bemerkenswerter, als diese Briefe von den Grenzen der damals be-
kannten Lander kommen und schon jenseits aller Sicherungen geschrieben sind, die
uns unentbehrlich scheinen, damit wir uns irgendwo zn Hause fithlen. Sie geben einen
Einblick in die Not eines Menschen, den fast alles in seiner Umgebung befremdet
und der sich von vielen Gefahren bedroht sicht. Xaver hat sich so oft den Verbann-
ten genannt, und gerade diese Heimatlosigkeit ist es, die uns heute fast heimatlich
anmutet, Vielleicht verstehen wir es nur zu gut, dafl der Heilige das Gefihl der Be-
drohung wie eine Grundbefindlichkeit zum Dasein des Menschen in dieser Welt
2ahlt. Daher mag es nicht unberechtigt erscheinen, ihn fiir uns heute den Heiligen
der Hoffnung zu nennen.

Was hier mit Hoffnung gemeint ist, ist nicht dasselbe, was man sonst wohl unter
Hoffnung versteht. Es kann einer Hoffnung haben und in Wirklichkeit hoffnungslos
sein. Die Hoffnung des Franz Xaver ist jene christliche Enderwartung, die die
Situation des glaubigen Menschen zwischen Zeit und Ewigkeit kennzeichnet. So
hoffen kann nur, wer in der Zeit lebt, ohne der Zeit zu verfallen, — in dem das
Bewulltsein der Zeitlichkeit seines Daseins immerdar wadh ist, — fiir den die Zeit
nicht nur ein Vergehen, sondern auch ein Kommen bedeutet. Er stellt sich in sein
Dasein wie in einen Advent, den er verlebt in der Vorfreude auf die Erfiillung einer
Verheiflung. Dafl Xaver so ist, ist um so erstaunlicher, als er sich der Aufgabe des
Augenblicks mit Ungestiim hingibt. ,Es packt mich das Verlangen®, schreibt er an
seine Mitbriider, ,in die Universititen Europas zu stiirmen, schreiend mit lauter
Stimme, wie einer, der nicht mehr bei Sinnen ist ... vor versammelter Sorbonne
wollte ich’s ihnen zarufen: wie viele Seelen vom Wege des Heiles abkommen durch
ihre Schuld, wie viele Seelen verlorengehen durch ihre Gleichgiiltigkeit“s.

Sich ganz einsetzend, behilt Xaver aber so viel Reserve, dafl er iiber das Ge-
schehende nach etwas Zukiinftigem ausschaut. Das Zeitlich-Gegenwirtige ist in
seinen Aungen nur vorliufig zu dem, was danach und dann endgiiltig sein wird. Er
wird nicht miide zu wiederholen, wie arm ihn das zerrinnende Dasein in seiner Fliich-
tigkeit und Nichtigkeit 128t. Er gehért jedoch auch nicht zu jenen aktiven Naturen,
die glauben, etwas voranzutreiben, wiahrend sie tatséichlich Getriebene sind. In seiner
Aktivitdt hat er die Kraft zur Sammlung; sein Blick ist unentwegt auf das gerichtet,

2 Monumenta historica Societatis Jesu, Epistolae S. Francisci Xaverii, tomus I, epistola
55, n. 5 (deutsch bei Elisabeth Grifin Vitzthum, Die Briefe des Francisco de Xavier, 3.
Aufl,, Miinchen 1950, S. 95£.); ferner Ep. I, ep. 59, n. 4 (V. 101); Ep. II, ep 90, n. 22—25
(V. 158f1.).

3 Ep. I, ep. 20, n. 8 (V. 49).



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 93

was nach seiner Uberzeugung im Strom des Werdens und Vergehens einzig und
allein Bestand hat. ,Wollen wir unseren Beruf in diesem Leben recht erfiillen, so
miissen wir Pilger sein, bereit, allezeit dorthin aufzubrechen, wo wir Gott, unserem
Herrn, den gréfieren Dienst darbringen kénnen“4. ,Halten Sie sich immer das Wort
unseres Herrn vor Augen, der da sagt: ,Was niitzt es dem Menschen, wenn er die
ganze Welt gewinnt, aber an seiner Seele Schaden leidet’ (Mt 16, 26)“42.

Wie alle wahrhaft Hoffenden hat er einen Sinn fiir das, was wir Transzendenz
heiflen. Sie ist in seinen Augen etwas anderes als nur der Hinweis auf ein Zukiinfti-
ges. Wonach sein Sinn steht, ist nicht eine andere, bessere Zeit, die die jetzige Zeit
ablosen soll. Sein Verlangen ist kithn und steil aus der Zeit heraus auf die Ewigkeit
gerichtet; das zukiinftige Gut seiner Hoffnung ist ein ewiges Gut. Diese Transzen-
denz ins Ewige hinein, die die Richtung seines Hoffens bestimmt, ist eine echte, keine
immanente Scheintranszendenz. Was ihm als Seligkeit vorschwebt, ist keine ins
Endlose verlingerte endliche Freude. Er hat sich an die Unruhe seines Lebens nicht
so gewohnt, dafl er ohne sie nicht mehr ruhig sein konnte. Es wire verstandlich fir
einen Mann der Tat, aber es ist nicht so. Was er sich und anderen am Ende seiner
Briefe wiinscht, ist in keiner Weise in den geschaffenen Dingen gegeben oder auch
nur verheiflen. Der Gegenstand seiner Hoffnung ist ein unendliches Gut, und auch
das ist noch zu unpersénlich gesagt: es ist der personliche Gott, den er schauen will,
wie er in sich ist. Von dieser Ruhe in der Schau, nicht von seinem eigenen Arbeiten-
und Sich-answirken-kénnen, verspricht er sich die ewige Freude. ,Oft geschieht es
mir, dafl ich einen Menschen (er lebt hier inmitten der Christen) ansrufen hore:
,O Herr, Deiner Trostungen sind es genug! Halte ein! Wenn aber Deine Liebe, Dein
unermeflliches Erbarmen sie mir dennoch verleihen will, so nimm mich hinweg von
hier und nimm mich auf zu Dir in Dein himmlisches Licht! Denn es ist allzu bitter
zu leben, ohne Dein Antlitz zu schanen, wenn Du Deinen Geschopfen schon auf so
innige Weise genaht bist'“s. Obwohl Xaver diesen Wunsch so oft wiederholt, kann
man doch nicht sagen, dafl er bei ihm zur Formel geworden wire. Er wirkt jedesmal
wie der lebendige Ausdruck dessen, was ihn im tiefsten bewegt; er beweist, dafl der
Heilige in einem geistigen Raum lebt, wo alles hinter ihm liegt und nur noch Gott
ist und Briider sind und Ruhe herrscht und Finssein aller mit allen®.

Das setzt ihn naturgemif in ein neues Verhélinis zur Welt. Sie ist nicht mehr
das, was er sucht und ersehnt und worin er sich wohlfiihlt. Es zeigt sich bei ihm,
wie christliche Hoffnung den Menschen der Welt entfremdet. Er sicht sie als das zu
Uberwindende an, weil sie die Erfallung seiner Hoffnung in Frage stellt. Gegen
sie ans Ziel zu gelangen, betrachtet er als schwierig. Taglich erlebt er sich in einer
Situation, wo er an die Schranken seines Konnens und Daseins gefithrt wird. Die
Gefahr ist das Element, in dem er zn hoffen gelernt hat. Was vermag er als einzelner
gegen eine uralte heidnische Kultur und gegen eine Religion, die eine geradezu

1 Ep. I, ep. 50, n.2 (V., 81).
4a Ep. I1, ep. 90, n. 25 (V., 159).
5 Ep. I, ep. 20, n. 14 (V. 57).
¢ Ep. I, ep. 54, n. 5 (V,, 92); Ep I, ep. 55, n. 10 (V., 98).



94 Joseph Loosen

ddmonische Macht hat! Thm sind jene Stiitzen und duferen Ermutigungen versagt,
von denen sich die Gliubigen im Europa sciner Zeit immer noch einen gewissen
Schutz fiir die Kirche und eine Bestarkung ihrer religiosen Uberzeugung versprechen.
Dafiir bleibt ihm jene feindselige Form des Miteinanderseins von Menschen nicht
erspart, gegen die sich der einzelne behaupten mufl. Nicht die Heiden sind gemeint,
die er zu bekehren versucht. Er findet in den portugiesischen Kolonien Indiens euro-
paische Kaufleute und Ansiedler vor, die an den Eingeborenen nur geschiftlich
interessiert sind. Sie sind es, die ihm auf seinen Missionsfahrten iiberall in den
Weg treten. Sie sind schlechte Christen und Ausbeuter der Heiden, die seine Arbeit
auflerordentlich erschweren. Wenn er auf sie zu sprechen kommt, klingen die Worte
des sonst so Hoffnungsfrohen hoffnungsmiide. Sie haben durch ihre Lebensweise dem
Ansehen des Christentums bei den Heiden Abbruch getan, und doch kann er sie nicht
fernhalten. Da stoft er auf Schranken, die sogar dem Wirken der Gnade Einhalt zu
gebieten scheinen. Er sieht es als das Unheilvollste in seiner Situation an, in die er
als Missionar je und je neu gestellt ist. ,. .. Mit unséiglichem Schmerz muf} ich im-
mer wieder sehen, wie die neubekehrten Christen nicht nur von den Heiden, sondern
auch von den Portugiesen selbst in verbrecherischer Weise verfolgt und ausgebeutet
werden. Die Frevel sind erschiitternd, und welche Gefahren bedeuten sie zudem fiir
den Erfolg unserer Arbeit! . .. Dies alles liegt schwer auf mir, und der tiefe Kummer
iiber diese traurigen Zustdnde verlifit mich nicht, wohin ich auch gehe ...* ,Ich
bin vom Leben derart angewidert, daf} es mir willkommener wire, um unseres Glau-
bens willen sterben zu diirfen, als unablissig so viele Verbrechen sehen zu miissen,
obne dagegen vorgehen zu kdénnen®?.

Man merkt es ihm an: damit wird er nicht fertig, diese Widerstiinde kann er
nicht meistern. Er muf§ sich ergeben, und die Resignation, mit der er es tut, ist
sein Teil an dem gottlichen Schmerz, den der Heilige der Hoffnung mit seinem Er-
loéser um die Vergeblichkeit seiner Liebe leidet. Da hort sein Leben und hért sein
Auftrag auf, fiir den Heiligen durchschaubar zu sein. Angesichts solcher Erfahrungen
und Tatsachen wird ihm manches in den Fiigungen fragwiirdig, wenn er auch fort-
fibrt, an das Vorhandensein letzter Griinde fiir die Zulassungen Gottes zu glauben.
Eine Welt, in der das Bése eine solche Macht hat, erscheint ihm manchmal unheim-
lich. Er verhehlt es sich nicht und weicht einer Auseinandersetzung nicht aus, erfihrt
aber auch in solchen Gelegenheiten seine Ohnmacht. Und da geschieht es dann, daf
er in die Klage ausbricht, seine Siinden konnten es sein, die den Fortschritt des
Reiches Gottes hindern. Es scheint, daf} er bei sich selbst die grofere Schwierigkeit
sieht, weshalb die Sache der Kirche Schaden leiden und er nicht zu Gott kommen
kénnte. Das ist der Pfahl in seinem Fleisch, der ihn tiglich an die Unvollkommenheit
seiner Bemithung erinnert. Er erfahrt sein Ausgeliefertsein an die Michte des
Bosen. Er stellt sein eigenes Unvermogen fest. Dadurch lernt er an allem ver-
zweifeln, was nicht Gott ist, und das ist die Liuterung seiner Hoffnung. Er erkennt
nun so, wie einer, der es erfahren hat, daf} alles unsicher ist, und dafl auf niemand
Verlaf ist auler auf Gott.

7 Ep. 1, ep. 24, n. 2 (V., 60, 63).; Ep. II, ep. 61, n. 9 (V., 119£.); ep. 77, n. 1 {V., 129).



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 95

Gott aber wei} der Heilige in allen Dingen tétig; er ist ihm der iiberweltliche und
innerweltliche Gott zugleich und darum der wirkliche Herr. So kennt Xaver zwar
vor der Gefahr und in der Gefahr das Gefithl der Furcht, sie wird aber bei ihm
nicht zum unbestimmten Gefithl der Angst. Vor seinem Geiste steht die Moglichkeit
eines Unterganges durch Schiffbruch oder grausame Miflhandlung vonseiten der
Heiden. Aber es ist niemals so, daf} er sich einfach hineingeworfen oder preisgegeben
glaubt. Er geht durch die Furcht hindurch, ohne angesichts der Unsicherheit seines
Lebens von einem Schwindel befallen zu werden. In seiner Schutzlosigkeit auf dem
fernen Weltmeer erlebt er nicht das Hineingehaltensein ins Nichts, hochstens die
Briichigkeit aller auflergéttlichen Planken. So schreibt er einmal an seine Mitbriider:
»Der Jammer auf dem Schiff war grof. Gott unserem Herrn, hat es gefallen, uns
in diesen Gefahren zu lintern und uns Einsicht zu geben, wie unvermégend wir
sind, wenn wir unsere Zuversicht auf die eigenen Krifte stiitzen und die Hilfe von
den geschaffenen Dingen erwarten; doch wir sollten zugleich auch erkennen, was aus
uns wird, wenn wir den Blick von diesen vergeblichen Hoffnungen abwenden, um uns
dem Schépfer aller Dinge allein anzuvertrauen, IThm, dessen Hand uns stark zu
machen vermag, wenn wir die Gefahren um Seinetwillen ertragen: denn wer die
Leiden hinnimmt einzig um Seiner Liebe willen, der wird, inmitten aller Gefahr, es
verstehen und, ohne dafl er noch zweifeln kénnte — durchkostend in jener Stunde,
wie die innere Trostung die Furcht des drohenden Todes besiegt —, es erkennen:
daf} alle Kreatur dem Gebote des Schopfers gehorcht! Und sind die Leiden voriiber,
die Schrecknisse iberstanden, so vermag der Mensch nicht zu sagen noch zu be-
schreiben, was sich in seiner Seele zur Zeit der Gefahr vollzog; von allem Ver-
gangenen hafiet in seinem Erinnern nur die Gewiheit, dafl er niemals aufhéren
konne, einem so guten Herrn zu dienen, hoffend in Gott, dessen Erbarmen kein
Ende hat, daf Er uns Krifte verleihen werde zu Seinem Dienst“8.

Daher ist dem Heiligen jene ,urspriingliche Angst“ fremd, die man als zum Wesen
des Menschen gehdrend hinstellt. Man kann infolgedessen auch nicht sagen, dafl er,
~ trotz des Schweren, das er aushilt, an Schwermut leidet. Er kennt nicht jenes Gefiihl

der namenlosen Leere und Langeweile, das andere Menschen als harmlose Vorform
der Angst vor dem Nichts bisweilen iiberkommt, wenn einer ermattet und fiir sich
nichts Gutes mehr erwartend an nichts mehr teilnehmen will; wenn er, vergeblicher
Anstrengungen iiberdriissig, drauf und dran ist, sich in das, was er fiir unabwend-
. bar hilt, zu ergeben; wenn ihn die Dinge, wie von einem grauen Nebel iberzogen,
vollig gleichgiiltig lassen®. Vielleicht ist es leichter, so in die Gefahr hineinzu-
gehen, als in jener Haltung des Hoffenden, die Xaver an den Tag legt. Niemals
bricht er zu einem Unternehmen in einer Untergangsstimmung auf, als sei alles
apostolische Beginnen letztlich doch eitel und sei das Ende immer ein Scheitern. Daf§
ihm nicht alles so gelingen wiirde, wie er es plant, ist ihm von vorneherein klar. Aber
daravus den Schluf zu ziehen: also ist alles umsonst,-es bleibt nur noch ibrig, das
Dasein im Versagen zu wagen, zu ibernechmen, zu bejahen, das verbietet ihm sein
Glaube. Er weif, daf8 christliche Hoffnung eine Hoffnung wider alle Hoffnung ist,

8 Ep. I, ep. 55, n. 5 (V., 96).
® Vgl. Martin Heidegger, Was ist Metaphysik, Bonn 1930, S. 14f.



96 Joseph Loosen

weil Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Deshalb gehort Schwermut nicht
zu den Grundbefindlichkeiten seiner Existenz, was freilich sein Leben nicht leichter,
sondern cher schwerer macht. Denn es fordert von ihm eine gréfere Anspannung
seiner Kraft, damit er seine Hoffnung nicht, nach einer angeblichen Widerlegung
durch die Tatsachen, aufgibt, sondern dem Schein zum Trotz schlieflich doch einmal
eine Rechtfertigung dieser Hoffnung erwartet.

Mag es also schlechte Christen geben, die seine Arbeit hindern, und mag er ein
Gleiches von seinen eigenen Siinden befiirchten, so iiberldfit er sich doch nicht dem
Gefiihl des Verlorenseins, da er aus dem Glauben sicher ist, daf fiir das Reich
Gottes nichts Gutes umsonst getan wird. Er verzweifelt, solange er auf andere und
auf sich sieht, aber weil er an Gott nicht verzweifelt, ist seine Verzweiflung keine
totale und darum iiberhaupt keine Verzweiflung. Er erwartet Gott von Gott; von
daher hat er die unerschiitterliche Uberzeugung, das Unabwendbare 1488t sich noch
wenden. ,Zuweilen habe ich iiberlegt, ob unsere groflen Gelehrten in der Gesell-
schaft, wenn sie selbst bier wiren, nicht Schwierigkeiten hitten, so gefahrvolle
Reisen zu billigen, und ob es, nach ihrem Urteil, nicht heifit, Gott zu versuchen, wenn
man sich in so sichere Gefahren stiirzt, denen so viele Schiffe zum Opfer fallen. Aber
ich bin doch zu der Uberzeugung gekommen: das alles bedeutet nichts. Auch in der
Wissenschaft miissen die Unsrigen, so vertraue ich in Gott, unserem Herrn, vom
Heiligen Geiste geleitet werden. Er mufl immer in ihnen wohnen, sonst kimen sie
ja iber die Schwierigkeiten gar nicht hinweg ... Es liegt ein grofler Unterschied
im Gottvertrauen eines Menschen, der alles hat, was er braucht, und in dem Ver-
trauen jenes Menschen, der, nichts besitzend, freiwillig auch noch die nétigen Dinge
hingibt, auf dafl er Christus dhnlicher werde. Und ebenso ist der Unterschied grof}
zwischen jenen, die, in gesichertem Leben geborgen, an Gott glauben, auf Ihn
vertrauen und hoffen, und denen, die um Seiner Liebe und Seines Dienstes willen
aus freiem Willen sich den Gefahren des Todes darbieten, Gefahren, die sie meiden
diirften, weil sie ihnen, in ihrer Entscheidung vollig frei, ausweichen oder begegnen
konnen: und die in all dem dann glauben und ihre Hoffnung und ihr Vertrauen
griinden in Gott!“19,

Dic Heilswege Gottes sind Kreuzwege. Gott ist souverdn genug, um sich auch
unerwarteter Mittel zur Forderung des Reiches Gottes und zur Verwirklichung
dessen, was wir erhoffen, zu bedienen. Die Hoffnung des Heiligen erweist sich darin
als christliche Hoffnung, dafl das Symbol seiner Hoffnung scheinbar das Zeichen der
Hoffnungslosigkeit ist, ndmlich das Zeichen des Kreuzes. Er teilt nicht die Meinung,
daf} die Erfullung des Erwarteten nicht auf unerwartete Weise geschehen, dafl Nie-
derlage niemals der Anfang von Sieg, Grab nicht Stitte der Auferstehung sein
kann. Dafl Gott solche Wege wihit, gehort zum Mysterium Seines unbegreiflichen
Ratschlusses, zu dessen Durchfithrung in einem wahren Sinne alles gleich geeignet
oder ungeeignet zu sein scheint. Franz Xaver sieht die Dinge dieser Welt in ihrer
letzten, unterschiedslosen Abhéngigkeit von Gott, der alles in Seine Plidne einord-
net, auch wenn wir die Zusammenhinge nicht durchschauen. Wo immer sich der Hei-

10 Ep. II, ep. 85, n. 13.14 (V,, 140 £.).



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung 97

lige befindet, das Sein in der Welt ist fiir ihn ein Mit-sein mit Gott; in diesem
Glauben behilt er in der Unruhe der Gefahr seine Ruhe und fithlt sich in der Un-
geborgenheit geborgen. ,Nie in meinem Leben bin ich so anhaltend vnd iber-
wiltigend vom inneren Troste gestarkt worden wie auf diesen Inseln, die ich unter
schwersten Entbehrungen durchwanderte, umlavert von Feinden, beherbergt von
unzuverldssigen Freunden, entbloft von allen Mitteln fiir kranke Tage, und sogar
der lebenswichtigsten Dinge beraubt: man sollte diese Insel nicht Insel von Moro
nennen, sondern Insel der Hoffnung auf Gott“1’. Ein anderes Mal schreibt er: ,In
diesem ruhelosen Lande gibt es keine grofiere Ruhe, als in groflen Todesgefahren
zu leben“12, So kann nur ein Heiliger sprechen, der die Welt und sich selbst iiber-
wunden hat.

Aber hier muf noch auf etwas hingewiesen werden, das auch zur christlichen Hoff-
nung gehort, obwohl sie fir sich nichts als Gott und Gott von niemandem als von
Gott erwartet. Franz Xaver mochte in Gott auch seine Briidder wiederfinden, und
wenn er auf die Hilfe Gottes baut, so hofft er, dafl sie thm durch die Gebete und die
Opfer seiner Briider in Europa zukommt. Seine Briefe sind ein fortgesetztes Be-
kenntnis zur Gemeinschaft des Ordens, der Kirche, der Heiligen. Er tragt die Unter-
schriften seiner Mitbriider zusammen mit seiner Geliibdeformel an seinem Herzen!s.
Er schreibt seinem Vater Ignatius auf den Knien4. Die meisten Briefe enden mit
dem Wunsch, daf er mit ihnen in der ewigen Seligkeit wieder vereint werden
moge.

Das ist vielleicht eine der gréfiten Leistungen des Heiligen der Hoffnung, dafl er
seine auflere Verlassenheit niemals zur inneren werden ldfit. Das Gefithl der Ver-
einsamung klingt zwar zuweilen in seinen Briefen an. Er nennt sich den am weitesten
Verbannten unter Ignatius’ S6hnen!s. Aber er setzt sich nicht wie ein Unverstande-
ner, Vergessener, Verbitterter von der Gemeinschaft ab. Die Bindung an sie ist ihm
nicht wie eine Fessel, an der er sich wundreibt. Statt Verschlossenheit und Abgelést-
heit zeigt er Offenheit fiir die anderen. Die geographische Trennung wird ihm so
wenig zur geistigen Kluft, daBl sie von Seele zu Seele eine groflere Nihe vermittelt.
Die Liange seiner Briefe gibt Zeugnis von seiner Bemithung, den Kontakt zu be-
halten. Er handelt wie einer, der diberzeugt ist, nur in der Gemeinschaft zur Eigent-
lichkeit seiner Existenz zu gelangen. Es ist nicht zuletzt die geistige Berithrung mit
den Britdern, an der sich seine Hoffnung stets aufs Neue entziindet.

Er muf freilich die Erfahrung machen: sooft er mit anderen in Kommunikation
tritt, entsteht daraus auch eine neue Einsamkeit fiir ihn. Diejenigen, an die er
schreibt, konnen ihm nicht raten, seine Lage ist denen in Europa fremd. So vieles,
was ihn bewegt, kann er ihnen nicht verstindlich machen. Die Entscheidung bleibt

1 Ep. I, ep. 59 n. 4 (V., 101),

12 Ep. II, ep. 76, n.2; vgl. Felix Zubillaga, Der hl. Franz Xaver, in: Geist und Leben 25
(1952) 332.

13 Ep, I, ep. 55, n. 10 (V., 98).

14 Ep. I1, ep. 71, n. 13 (V., 128).

15 Eine Vorstellung von der raumlichen Trennung vermittelt Ep. I, ep. 59, n. 23 (V., 115).
»lhr geringster Sohn und der verlassenste von allen®, schreibt Franz Xaver an Ignatius:
Ep. I, ep. 97, n. 23 (V., 183). .



98 Joseph Loosen

bei ihm, ihre Last kann ihm keiner abnehmen!8. Es ist eine Form der Gemeinschaft,
die den einzelnen in der Einmaligkeit seiner Entschliisse bestitigt, ihn aber doch
iber die Ferne hinweg wirksam unterstiitzt. Was er von ihnen erbittet, und was sie
ihm geben kénnen, und was in seinen Augen trostlicher ist als jede andere Reali-
sierung der Gemeinschaft ist das Opfer und das Gebet. Daran glaubt er so fest,
dafl er wie selbstverstindlich dieser Hilfe seine Erfolge zuschreibt!?. In den ungeheu-
ren Weiten asiatischer Linder, bei der Begegnung mit den Massen fremder Vélker,
deren Sprache er nicht kennt, muf er sich als einzelner wie verloren vorkommen. Und
doch fiihlt er sich keinen Augenblick wie ein Atom in einem anonymen Kollektiv.
Sein Dasein ist kein ,vollig ungedecktes Ausgesetztsein in das Verborgene und Un-
gewisse“18, Er ist geistig beheimatet. Das Sein in der Welt ist fiir ihn Mit-sein mit
den Briidern. Das ist der Boden, auf dem seine Hoffnung gedeiht; denn hoffnungslos
ist, wer allein ist. Darum ist christliche Hoffnung noch lange keine Flucht vor der
Verlassenheit, ebensowenig wie sie ein Ausweichen vor dem Augenblick in die Zu-
kunft genannt werden kann. Es mag einen Heroismus geben, der ,stindig vor das
Sein und das Chaos gestellt, sich nur um so entschlossener und tapferer im Sein zu
halten versucht, des Untergangs als einer Grundméglichkeit gewiartig“1e. Wir aber
kennen noch eine andere Tapferkeit, und das ist diejenige, die die Kirche von ihren
Heiligen verlangt, andernfalls sie diese nicht heilig spricht. Jeder Heilige mufl die
christlichen Grundtugenden in heroischem Grade geiibt haben. Jeder Heilige ist also
ein Heroe der Hoffnung gewesen, und nach allem, was gesagt worden ist, konnen
wir behaupten: der Heroismus der Hoffnung ist grofler als der Heroismus der Ver-
zweiflung.

Was von der Hoffnung des Heiligen in seinem Leben gilt, erfihrt seinen Héhe-
punkt in seiner Todessituation. Die meisten Briefschliisse verraten, dafl Franz Xaver
den Tod stets vor Augen hat. Die Lagé, in der er sich befindet, erlaubt ihm nicht, das
Sterbenmiissen in weite Ferne zu riicken. Er rechnet damit wie mit einem Ereignis,
das jeden Augenblick sein kann und unmittelbar bevorsteht. So kommt es, daf er
das Faktum des Todes in die Deutung seines Lebens miteinbezieht??. Aber es ist nicht
etwa das Leiden am Leben, das in ihm die Sehnsucht nach dem Tode wachruft, nicht
die Unrube der Zeit und die Stiirme, die ihn schiitteln, bewirken in ihm das Ver-
langen nach dem ewigen Frieden. Der Ursache nach ist sein Tod ein gewdhnlicher
Tod, ein Tod, der, wie es scheint, zu seinem Leben nicht pafit, fast mochten wir
sagen: ein unpersonlicher Tod. Nicht das Martyrium, wie wohl er und andere
erwarten?!. Xaver stirbt auf dem Weg zu neuem Werk, fiir ihn selber iiberraschend,

16 Seine Briefe enthalten nur Berichte, kaum jemals eine Bitte um Rat. Er schliefit sie oft
mit den Worten: ,Ibr verbannter® oder ,Ihr verlassener Sohn“.

17 Ep. I, ep. 15, n. 15; ep. 55, n. 10 (V., 98).

18 Martin Heidegger, Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit, Breslau 1933, S. 12.

19 Hans Heyse, Idee und Existenz, Hamburg 1933, S. 342f.

2 Vgl. die Schilderungen der Todesgefahren, die in seinen Briefen einen breiten Raum,
einnehmen und den stets wiederkehrenden Wunsch nach Wiedervereinigung mit seinen
Briiddern in der jenseitigen Glorie.

2 Vgl V., 348, Anm. 1



Franz Xaver, der Heilige der Hoffnung : 99

an einer Grippe. Er stirbt ohne Mitbriider, als ob er kein Ordensmann sei, ohne
Sakramente, als ob er nicht zur Kirche gehére. Sein Tod scheint nicht der ihn aus-
zeichnende Tod, nicht die immanente Auslegung seines Lebens, eher ein zufélliges
dufleres Faktum, also nicht sein Tod zu sein. Und doch ist das, was in diesem einen,
letzten Augenblick mit ihm geschieht, die reinste Verkorperung dessen, was er in
verwandter Weise in jedem Angenblick seines Daseins geiibt hat. Es ist der Hohe-
punkt der Nachfolge Christi, des Herrn, wie sie Ignatius von den Seinen verlangt.

Auf den ersten Blick ist sein Sterben ein Scheitern an einem Widerstand, der ihm
von auflen entgegengesetzt wird. Er will nach China, wird aber krank, und der
- portugiesische Kapitin 148t ihn auf der Insel Sam Tschao vor der Kiiste Chinas ein-
sam liegen?2. Es ist ein jiher Abbruch, ein Herausgerissenwerden aus aller Planung;
was er angefangen hat, bleibt Fragment. Xaver stirbt, ohne dafl er sein Werk ge-
kront sieht.

Aber gerade als solcher wird der Tod vom Heiligen in seinen Zukunftshoffnungen
von jeher in Rechnung gestellt. Seine Entwiirfe und Plane sind auf die Christiani-
sierung Chinas und Japans gerichtet; das Ziel seines Lebens ist jedoch nicht von der
Erreichung dieser Zukunft abhingig. Er arbeitet fiir viele und dennoch wie einer, der
etwas anderes fir wichtiger halt. Der Gegenstand seiner Hoffnung ist Gott, und
Gott gehért nicht der Zeit an. Wenn Franz Xaver lebend so oft von der An-
schauung Gottes spricht und sterbend immer wieder nach der heiligsten Dreifaltig-
keit ruf23, so offenbart er darin eine Vorstellung vom Tode, die mit der Angst vor
einem nackten Nicht-mehr-sein nichts zu tun hat. Zwar weifd er, daf} auch er verloren-
gehn kann und darum bittet er oft in seinen Briefen um Gebet, damit Gott ihn und
seine Briider in die Glorie aufnehme. Ob bald, ob spiter, das iiberlifit er dem
Herrn. Er ist jeden Augenblick bereit und fiihlt sich keinen Aungenblick sicher, zeigt
sich aber niemals von der Befiirchtung gequalt, er konnte zu frith sterben, oder der
Wert seines Daseins wiirde die Probe des Gerichtes im Tode nicht bestehen. Seine
Haltung gegeniiber dem Tode beweist, dafl das, was in seinen Augen dem Leben
einen Sinn gibt, von der Zeit und Dauer dieses Lebens nicht abhingt. Er ist frei
von eigensinnigem Festhalten an Berechnung und Planung, somit erhaben iiber
jede eigene Zielsetzung und den erreichten oder nicht erreichten Erfolg. Seine Lei-
stung ist nach seiner Ansicht — wir kennen diese aus seinen Briefen — nicht die
Bekehrung asiatischer Vélker, sondern die Erfiilllung des Willens Gottes in jedem
Augenblick seines Lebens, Ob so oder anders, ob begreiflich oder unbegreiflich,
danach fragt er nicht. Diese innere Geléstheit ist seine wahre geistige Freiheit. Sie
macht es ihm méglich, zugleich die Aufgaben der Zeit ganz ernst zu nchmen und
doch ganz auf die Ewigkeit zu hoffen. Im Gedanken an den Tod betrachtet er das
Vergingliche wirklich als verginglich. Was bleibt, ist Gottes Wille, und er weif,
dafl, an diesem Maflstab gemessen, das Unwichtige manchmal wichtig und das
Wichtige manchmal unwichtig sein kann, auch die Frage, ob er linger lebt.

Wenn also sein Tod frith kommt, so hat er doch linger gelebt als andere, die in
hohem Alter sterben. Angesichts eines solchen Todes ist die Frage am Platz: was

2 Vgl. V., 264f.
2 V., 265.



100 Joseph Loosen

ist iiberhaupt des Menschen Zeit und was ist die Zeit eines Heiligen? In der Schrift
steht das Wort: ,Friih vollendet, hat er viele Jahre erreicht* (Weish 4, 13). Auf wen
es zutrifft, in dessen Gegenwart ist eine begnadete Vergangenheit bewahrt, und
was andere eine lange Zukunft hindurch an Gnade erwerben wiirden, ist in seinem
Leben bereits gegenwirtig. Seine Zeit ist darum eine andere als die lange, aber
leere Weile eines siindigen, verlorenen Daseins. Der Augenblick im Leben des Heili-
gen hat Gegenwirtiges, Vergangenes und Zukiinftiges in sich. Nicht so, daf} fir
ihn keine Zukunft mehr sein kénnte, aber doch zukiinftige Moglichkeiten und Gna-
den vorwegnehmend. Die Zeit des Heiligen ist ein Noch-nicht-haben und Doch-
schon-besitzen, Ewigkeit in der Zeit, Hoffnung und Erfilllung zugleich. Das zeigt
sich bei Franz Xaver in den Trostungen, mit denen ihn die Sehnsucht nach der
ewigen Seligkeit jetzt schon heimsucht, und zwar gerade dann, wenn, menschlich
gesprochen, kein Grund fiir sie da ist. Er ist am gliicklichsten, wenn er aufler Gott
nichts hat, was ihn gliiklich machen kénnte. Am starksten fihlt er das in der Ge-
fahr. Seine Seligkeit ist die Seligkeit der Armen im Geiste, die Seligkeit der Trau-
ernden, die Seligkeit derer, die Hunger und Durst haben. ,Ich kenne einen Men-
schen, dem Gott grofle Gnade geschenkt hat und der sich oft bemiiht, sei es inmitten
der Gefahren, sei es in ruhigen Zeiten, sein ganzes Vertrauen und seine Hoffnung in
Gott zu legen; was ihm darans fiir ein Segen strémt, dariiber kénnte man vieles
schreiben“2%a, Vorfreude und Endfreude sind Gnaden ein- und derselben iibernatiir-
lichen Ordnung, also schon jenseitig, eigentlich gottlich. Die irdischen Tréstungen
des Heiligen sind die Erstlinge des gottlichen Geistes, der Anfang der ewigen
Freude. Die christliche Hoffnung mit ihren Trostungen versetzt den Menschen in
jenen eigentiimlichen Zwischenzustand des Noch-nicht und Doch-schon. In dieser
Hinsicht ist die Lage des Heiligen die gleiche, wie die Lage der Kirche allgemein,
die auch zwischen Zeit und Ewigkeit pilgert. Diese Lage hat ihren letzten Grund in
der Stellung Christi, der auf dem Wege und schon am Ziel zugleich war.

Das soll es heiflen, wenn wir sagen: Die Zeit des Heiligen triagt die Ewigkeit in
sich, und kommt dann der Tod, zerfdllt, was zeitlich an ihm ist. Aber seine Ewigkeit
bleibt. Sie ist die Fille seiner Zeit, in ihr ist Gott, in ihr ist die heiligste Dreifaltig-
keit, ist Jesus, der Erléser. Thren Namen hat Franz Xaver in seinen Briefen oft
genannt, nun ruft er nach ihnen im Tode. Sie sind fiir thn das, was war und was
ist und was sein wird.

Obwohl also Franz Xaver von seiner Krankheit iiberrascht wird, kann ithm der T'od
doch nicht fremd sein, denn er war immer ein Hoffender. Der Tod ist bei ihm das
Siegel, der alles zusammenfassende Akt, den er leidend vollzieht, das laute Bekennt-
nis zu seinem Leben, das er schweigend ablegt. Er bewaltigt diese duflerste Situa-
tion, wie er alle Gelegenheiten seines Lebens gemeistert hat. Er stellt sich ihnen,
stark durch die Hoffnung. Das ist der stets gleichbleibende Kern seiner Existenz, dem-
gegeniiber der Wandel der Zeit an Bedeutung verliert. Das ist vielleicht das Wie-
derholbare an diesem einmaligen Dasein, die Sendung des Heiligen der Hoffnung

#a Ep. 11, ep. 90, n. 24 (V., 159).



Riickkehr in das Paradies 101

heute. Denn wieder ist, dhnlich wie damals, der Zeiger der Zeit auf eine Stunde
geriickt, die bahnbrechende, schopferische Menschen verlangt. Die Glaubensverkiindi-
gung muf Methoden anwenden, die, wenigstens teilweise, nicht durch die Wegweiser
eines traditionellen Christentums vorgeschrieben sind. Mag das, was Franz Xaver
getan hat, nur in einem sehr eingeschrankten Sinne heute noch einmal getan werden
kénnen —, der personliche Einsatz ist wiederholbar. In dieser Hinsicht ist sein ver-
gangenes Leben fiir uns nicht schlechthin vergangen, und kann sich, inmitten von
Ungewiflheit und Gefahr und menschlich fragwiirdigen Bemithungen, an seiner
Hoffnung neue christliche Hoffnung entziinden. Niemand kennt das méogliche Aus-
maf} geschichtlicher Katastrophen in naher oder ferner Zukunft, in Europa oder
Asien. Das eine aber ist sicher: sie werden das Reich Gottes nicht unberiihrt lassen.
Der Christ wird sich vielleicht fiirchten, aber er wird die Angst iiberwinden und
zwar durch die Hoffnung, die die Schranken menschlicher Ohnmacht durch die Zu-
versicht auf die g6ttliche Allmacht iibersteigt.

Franz Xaver war ein solcher Uberwinder. Als er am 3. Dezember 1552, zwei Stun-
den nach Mitternacht, auf der kleinen Insel Sam Tschao im Chinesischen Meer unter
dem Dach einer windschiefen Strohhiitte, ohne Zeichen eines Todeskampfes starb,
sahen, wie ein Biograph bemerkt, seine beiden Diener im fahlen Licht des Morgens
auf dem Antlitz des Toten den Widerschein seines Sieges24,

Riickkehr in das Paradies
Zur Theologie des christlichen ,Weges
Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

Es gehort zum festen Wortschatz unserer christlichen Verkiindigung, daf wir in
Hinsicht auf unser ewiges Heil noch ,unterwegs® sind, ,Pilger” in eine ,himmlische
Heimat“, in das ,himmlische Vaterhaus“. Den meisten bedeuten diese ,Bilder®
aber nicht viel mehr als eben die Tatsache, daf wir hier auf Erden ,keine bleibende
Stitte“ (Hebr 13, 14) haben, dafl wir alle einmal sterben miissen und erst der- Him-
mel unsere Vollendung sein soll. Die Vorstellung von einem ,Weg®, den wir
tiglich gehen miissen, auf ein jenseitiges Ziel zu, dem wir schon hier auf Erden
durch tapferes Ausschreiten niher kommen, und das Bewufltsein, dafl wir nur
sFremdlinge und Giéste sind auf Erden“ (Hebr 11, 13) und der Himmel eine wirk-
liche Heimat ist fiir den Menschen, ist fur unser religioses Bewufitsein sehr verblafit.
Die Aufgaben des irdischen Lebens (auch die religidsen) sind fir uns alle so ge-
wachsen, dafl sie unser ganzes Interesse und unsere ganze Kraft in Anspruch nehmen,
und je mehr sich unsere menschlichen Bemithungen als fragwiirdig erweisen, um so

24 Reinhold Schneider, Die dunkle Nacht, Kolmar i. E. (0. J.), S. 180.





