Riickkehr in das Paradies 101

heute. Denn wieder ist, dhnlich wie damals, der Zeiger der Zeit auf eine Stunde
geriickt, die bahnbrechende, schopferische Menschen verlangt. Die Glaubensverkiindi-
gung muf Methoden anwenden, die, wenigstens teilweise, nicht durch die Wegweiser
eines traditionellen Christentums vorgeschrieben sind. Mag das, was Franz Xaver
getan hat, nur in einem sehr eingeschrankten Sinne heute noch einmal getan werden
kénnen —, der personliche Einsatz ist wiederholbar. In dieser Hinsicht ist sein ver-
gangenes Leben fiir uns nicht schlechthin vergangen, und kann sich, inmitten von
Ungewiflheit und Gefahr und menschlich fragwiirdigen Bemithungen, an seiner
Hoffnung neue christliche Hoffnung entziinden. Niemand kennt das méogliche Aus-
maf} geschichtlicher Katastrophen in naher oder ferner Zukunft, in Europa oder
Asien. Das eine aber ist sicher: sie werden das Reich Gottes nicht unberiihrt lassen.
Der Christ wird sich vielleicht fiirchten, aber er wird die Angst iiberwinden und
zwar durch die Hoffnung, die die Schranken menschlicher Ohnmacht durch die Zu-
versicht auf die g6ttliche Allmacht iibersteigt.

Franz Xaver war ein solcher Uberwinder. Als er am 3. Dezember 1552, zwei Stun-
den nach Mitternacht, auf der kleinen Insel Sam Tschao im Chinesischen Meer unter
dem Dach einer windschiefen Strohhiitte, ohne Zeichen eines Todeskampfes starb,
sahen, wie ein Biograph bemerkt, seine beiden Diener im fahlen Licht des Morgens
auf dem Antlitz des Toten den Widerschein seines Sieges24,

Riickkehr in das Paradies
Zur Theologie des christlichen ,Weges
Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

Es gehort zum festen Wortschatz unserer christlichen Verkiindigung, daf wir in
Hinsicht auf unser ewiges Heil noch ,unterwegs® sind, ,Pilger” in eine ,himmlische
Heimat“, in das ,himmlische Vaterhaus“. Den meisten bedeuten diese ,Bilder®
aber nicht viel mehr als eben die Tatsache, daf wir hier auf Erden ,keine bleibende
Stitte“ (Hebr 13, 14) haben, dafl wir alle einmal sterben miissen und erst der- Him-
mel unsere Vollendung sein soll. Die Vorstellung von einem ,Weg®, den wir
tiglich gehen miissen, auf ein jenseitiges Ziel zu, dem wir schon hier auf Erden
durch tapferes Ausschreiten niher kommen, und das Bewufltsein, dafl wir nur
sFremdlinge und Giéste sind auf Erden“ (Hebr 11, 13) und der Himmel eine wirk-
liche Heimat ist fiir den Menschen, ist fur unser religioses Bewufitsein sehr verblafit.
Die Aufgaben des irdischen Lebens (auch die religidsen) sind fir uns alle so ge-
wachsen, dafl sie unser ganzes Interesse und unsere ganze Kraft in Anspruch nehmen,
und je mehr sich unsere menschlichen Bemithungen als fragwiirdig erweisen, um so

24 Reinhold Schneider, Die dunkle Nacht, Kolmar i. E. (0. J.), S. 180.



102 Friedrich Wulf

mehr kreisen unsere Gedanken um diese Erde: um Heimat und Frieden und Gebor-
genheit und auch um die Kirche in dieser Zeit. Erde und Himmel scheinen fiir uns
auseinandergebrochen zu sein. Gott hat sich aus der Welt zuriickgezogen und der
Himmel ist uns fremd geworden. Der einzige Zusammenhang, der zwischen dem
diesseitigen Leben und dem Leben nach dem Tod gesehen wird, besteht fiir die aller-
meisten Christen nur noch darin, dafl der Himmel die Belohnung fiir die guten Taten
des Menschen hier auf Erden ist. Sonst fiihrt kein Weg von hier nach driiben. Der
Ubergang in das andere Leben wird wie ein Sprung aufgefaflt, wie ein plétzliches
Hinweggerissenwerden in einem einzigen Augenblick, des Todes, nicht wie ein
Gehen, ein Niherkommen, wie Aufbruch und Ankunft.

Das Bild von der menschlichen Pilgerfahrt in die ewige Heimat geht auf den
Hebraerbrief zuriick. Dort heifit es im 11. Kapitel (8—16): ,Im Glauben gehorchte
Abraham, als der Ruf an ihn erging, auszowandern an einen Ort, den er zum Erbe
empfangen sollte. Und er zog aus, ohne zu wissen, wohin er komme. Im Glauben
siedelte er sich'als Fremdling im Lande der Verheilung wie in einem fremden
(Lande) an und wohnte in Zelten mit Isaak und Jakob, den Miterben der gleichen
Verheiflung. Denn er wartete auf ,die Stadt, die da festgegriindet steht* (Ps 122
[121], 8), die Gott selbst zum Bildner und Erbauer hat . . . Im Glauben starben diese
alle, ohne die Verheiflung erlangt zu haben. Si¢ sahen sie nur von ferne und grifiten -
sie und bekannten, dafl sie ,Fremdlinge und Pilger auf Erden seien’ (Ps 39 [38], 13).
Da sie so sprachen, gaben sie zu verstehen, dafl sie die Heimat suchten. Hatten sie an
die gedacht, aus der sie ausgezogen waren, so hitten sie zuriickkehren kénnen.
Nun aber trachteten sie nach einer besseren, ndmlich der himmlischen Heimat.
Darum schimt sich auch Gott nicht, ihr Gott zu heiflen, und bereitete ihnen eine
Stadt.“ :

Hier bricht ein Mensch auf einen Ruf und eine Verheiflung Gottes hin aus seiner
Heimat und seinem Volk auf in die Fremde, ohne zu wissen, wohin der Weg ihn
fithre. Sein Ziel ist eine neue, vorerst aber noch unbekannte Heimat, das Land gottli-
cher Verheiflung, zum Erbe und Eigentum ihm von Gott versprochen. Dort soll er
zum Stammvater eines grofien Volkes werden, mit dem kein Volk der Erde sich
wird messen konnen. Es soll zahlreicher sein als sie alle, ja, alle Vélker sollen an
seinem Segen und an seiner Verheiflung teilnehmen. Abraham bleibt zeitlebens ein
Wanderer und wohnt in Zelten. Eine feste Stadt ersehnt er vergebens. Noch im
hobem Alter mufl er den Hethitern gegeniiber bekennen: , Ich bin nur ein Fremdling
und Beisasse unter euch® (Gen 23, 4). Er erlebt die Erfiillung der Verheiflung
nicht mehr. Ebensowenig seine Nachkommen, Isaak und Jakob, ,die Miterben der
Verheiflung®. Sie alle durften sie nur von ferne schauen, nimlich in ersten An-
satzen ihrer Erfilllung und in gottlichen Zeichen der Bestatigung. Der Hebraerbrief
sicht nun gerade in der relativen Nichterfiillung der Verheilungen, dafl es sich in
ihnen um mehr handeln muf}, als um blof irdische Giiter. Das fruchtbare Land, die
Stadt mit den festen Mauern, die Gott selbst zum Bildner und Bauherrn hat, die
Vermehrung des Volkes, das weithin unter den Vélkern Macht und Segen entfaltet,
die einzigartige Stellung Gottes in diesem Volk: all das weist fiir den Verfasser
auf ein Zukinftiges hin, auf eine himmlische Heimat, wie sie schon von den Pro-
pheten geschaut und in der spétjiidischen apokalyptischen Literatur in grellen Farben




Riickkehr in das Paradies ' : 108

geschildert wird. Einerseits ist diese Heimat nicht von der Art irdischer und ver-
ginglicher Dinge; sie weist transzendente Ziige auf und bekundet etwas vom Glanz
und von der Endgiiltigkeit Gottes. Anderseits bewegt sie sich ganz und gar im Rah-
men eines geordneten menschlichen Gemeinwesens: Abraham ist der Stammvater
eines groflen und michtigen Volkes, dem ein weites Land zu eigen gehdrt und
dessen Mitte eine ragende Stadt bildet. ,Irdisches* und ,Himmlisches“ verbinden
sich hier miteinander. Das Volk der Menschen dst zugleich Volk Gottes. Friede
und Wohlstand liegen iiber ihrem Land, und Gott ist ihr eigentlicher Herr. In diese
Zukunft weist die Verheiflung, und auf diese Zukunft hin ist ein ganzes Volk unter-
wegs. Hier ist die nentestamentliche Quelle fur das Wort von der irdischen Pilger-
schaft in die ewige Heimat.

Wir sagen die neutestamentliche Quelle. Denn der Alte Bund wird hier vom
Neuen her erhellt. Dem Alten Testament ist der Begriff der Pilgerschaft eines ein-
zelnen oder eines ganzen Volkes zu Gott hin und gar in ein jenseitiges, himmlisches
Land unbekannt. Wohl kennt die LXX das Bild des , Weges“: als Gebot Gottes, als
Lehre, als Wandel und Verhalten des Mensches. Aber dieses Bild ist ,nicht vom Ziel
her bestimmt, das den Menschen anzichen wiirde, und das er anstreben méchte . . .
‘Erst recht fehlt in der LXX ginzlich die Anschauung, dafl es Wege gebe, die zu Gott
bzw. in den Himmel fiihren“l. Anders im Neuen Testament. Hier hat uns Chri-
stus nach Hebr 10, 20 seinen ,neuen, lebenbringenden Weg (ins Allerheiligste),
durch den Vorhang hindurch, nimlich durch sein Fleisch, erschlossen.“ Und aus
Joh 14, 2 ff. wissen wir genauer, dafl er als erster diesen Weg gegangen ist, um
uns ,eine Statte (im Hause des Vaters) zu bereiten®, und dafl er wiederkommt, um
anch uns dorthin mitzunehmen. Er selbst ist ,der Weg®, und wir alle miissen diesen
Weg gehen, denn es ist der einzige, der zum Vater fithrt. Aber nicht unser Gehen
ist das erste, sondern das Gehen und Wiederkommen Christi. Sie sind iiberhaupt
die Voraussetzung dafiir, dafl wir zum Vater gehen konnen, ja, von hierher erhellt,
daf unser Gehen zum Vater mehr ein Mitgenommenwerden durch Christus bedeutet
als ein selbstmichtiges Ausschreiten nur auf den Spuren des Herrn. Die nentesta-
mentliche Vorstellung vom Wege des Menschen zu Gott richtet also zundchst einmal
den Blick auf Christus, den Weg schlechthin, und 14t uns rufen: ,Unser Herr
komme!“ (1 Kor 16, 22), ,Komm, Herr Jesus!“ (Geh Offb 22, 20), enthilt aber ebenso
die Aufforderung, sich von ihm mitnehmen zu lassen, ihm auf seinen Ruf hin in den
Tod hinein zu folgen (Mt 16, 24 par; vgl. Joh 13, 36), um so ,Zutritt ins Aller-
heiligste* (Hebr 10, 19), in das ,Haus des Vaters“ (Joh 14, 2) zu erhalten. Wenn
also in der christlichen Tradition von unserer Pilgerschaft in die ewige Heimat die
Rede ist, ja, wenn die Theologie unser christliches Dasein hier auf Erden schlecht-
hin als ein ,Auf-dem-Wege-sein“ bezeichnet, so kann das immer nur den Sinn
haben, daf wir in der lebendigen Christusgemeinschaft den Weg zu Gott gehen,
daf also Christus nicht nur von seinem himmlischen Thron aus auf uns Wandernde
herniederschaut, dafl er uns nicht nur den Weg zeigt; sondern dafl er Mitpilger ist
in seiner pilgernden Kirdie und in jedem einzelnen ihrer Glieder.

So vertieft und entfaltet bekommt das Bild von der Pilgerschaft einen hinrei-
Benden Sinn. Anders als Abraham und das Volk Israel wissen wir um die Heimat,

1 Michaelis in: ThRWNT unter 836¢, Bd, V, S. 56.



104 Friedrich Wulf

weil wir den Vater kennen und den Weg, der zu ihm fiihrt (Joh 14, 4. 7). Wir sechen
schon den ,Menschensohn, ,sitzend zur Rechten der Kraft' und Jkommend auf den
Wolken des Himmels*“ (Mk 14, 62 par), ,mit grofler Macht und Herrlichkeit* (Mk
13, 26; vgl. Mk 9, 1 par). Er ist schon da und entfaltet als der von David (Ps 110
[109], 1) und Daniel (7, 13) vorausgesagte Sieger und Herr seine Macht unter uns
und in uns und nimmt uns mit in sein Reich, dorthin, wo die Gottesherrschaft
aufgerichtet ist, in den Himmel, wo Gott unter uns wohnen wird, und wir Sein Volk
sind (Geh Offb 21, 3), wo sein Licht iiber uns leuchtet, und wir mit Christus herr-
schen in Ewigkeit {(ebda 22,5).

Das Bild vom wandernden Gottesvolk in die ewige Heimat ist in der Tradition
der Kirche schon frith aufgegriffen worden; die dufieren und geistigen Vorausset-
zungen waren dafiir giinstig. Es hat in der Literatur des Monchtums und der Kirchen-
viter sogar eine merkwiirdige, uns heute fremd anmutende Abwandlung und Er-
weiterung erfahren. Man spricht jetzt 6fter — wenn die Stellen auch nicht besonders
zahlreich sind — von einer Riickkehr des Menschen in das Paradies?. Aus der
einfachen Wanderung ist eine Ritckkebr geworden und aus dem Himmel das
Paradies. Die Vorstellung ist nicht uninteressant und kénnte fiir die Theologie des
christlichen ,Weges“ von Gewinn sein®. Thre Herkunft ist einigermaflen deutlich.
Sie stiitzt sich im wesentlichen auf die Aussagen des Alten- und Neuen Testamentes,
ist aber offensichtlich sowohl von gnostischen Auffassungen wie auch von der
spatjidischen Apokalyptik gespeist. In der Gnosis ist ,die Vorstellung von der
Himmelsreise der Seele, die aus ihrer himmlischen Heimat den Weg zur Erde nimmt
und nach dem Tode des Menschen den gleichen Weg wieder heimwirts zuriicklegt“s,
gelaufig. In christlicher Zeit werden dann gnostische und christliche Elemente gern
miteinander vermischt. Dafl aus der Himmelsreise eine Paradiesesreise wird, ist
leicht erklérlich, wenn man weifl, daf} gerade ,im 2. Jahrhundert ein Eindringen der
Paradiesesaussagen der jidischen Apokalyptik in die christliche Literatur zu beobach-
ten“s ist. Fragen der Eschatologie und insbesondere der Parusie beschaftigen die
Christenheit jener Zeit in starkem Mafle. Mit dem Abklingen dieses Interesses gegen
Ende der Viterzeit verliert das Bild des Paradiesessuchers allmiblich an Intensitit

der Farben und an konkreter Gestalt und bleibt nur noch in ziemlich allgemeinen
Aussagen erhalten.

1. Das verlorene und wiedergewonnene Paradies

Versuchen wir als erstes aus den vorliegenden Zeugnissen heraus das Bild genauer
wiederherzustellen. Wenn die Kirchenviter von der Ruckwanderung des Menschen
in das Paradies sprechen, so verstehen sie unter Paradies zunichst einmal ganz allge-
mein das andere, ewige Leben, ohne im einzelnen zwischen Paradies und Himmel zu

2 Vgl. dazu: R. Reitzenstein, Historia Monachorum und Historia Lausiaca, G6ttingen 1916,
171 ff.; Anselin Stolz O. S. B., Das Ménchsideal der morgenlindischen Kirche, in: Ein Leib —
Ein Geist, Miinster i. W. o. J., 76 ff.; ders. Theologie der Mystik, Regensburg 1936, 26 ff.;
J. Daniélou S. J., Sacramentum futuri, Paris 1950, 3 ff.

3 Vgl. Karl Rahner, Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, diese
Zeitschrift 19 (1944), S. 77 f.

- 4 Michaelis in: ThWNT unter 686g, Bd. V, S. 47,
8 Jeremias in: ThWNT unter nogddeigog, Bd. V, S. 770.



Riickkehr in das Paradies 105

unterscheiden. Die Riickkehr geschieht daher im Tode. So ruft z. B. Origenes seinen
Zuhorern zu: ,Er (Gott) frent sich iiber dich, wenn er sieht, dafl du in dieser Welt
wie in Zelten wohnest, wenn er sieht, dafl du Herz und Sinn nicht auf dieser Erde
verwurzelt hast noch strebst nach irdischen Dingen und dieses schattenhafte Leben
nicht als eigenen und stindigen Besitz betrachtest. Wenn du vielmehr einsiehst, dafy
du hier nur wie voriibergehend weilst und nach jenem wahren Vaterlande, dem
Paradiese, strebst, von dem du auch herkommst, und sprichst: ,Ein Gast und Fremd-
ling binich hier, wie alle meine Viter*“s, Dieses einstige Paradies, das wahre Vater-
land, ist wesentlich das gleiche wie das urspriingliche, von dem in der Schépfungs-
geschichte erzahlt wird, und das von Gott unseren Stammeltern zum Wohnort be-
stimmt war. Wir gehen ja dorthin, woher wir auch gekommen sind. Darum lesen
wir z. B. bei Theophilus von Antiochien: Der Tod in seiner jetzigen Gestalt ist eine
Strafe fir den Ungehorsam. Er ist aber ,auch noch eine grofle Wohltat, die Gott
dem Menschen erwiesen hat, damit er nicht auf ewig in der Sinde bleibe. In einer
Art Verbannung verwies er ihn vielmehr aus dem Paradiese, damit er durch diese
Strafe die Siinde in der ihm bestimmten Zeit abbiifle und dann gebessert spater wie-
der zuriickgerufen wiirde. Darum steht auch in der Heiligen Schrift, nachdem der
Mensch auf dieser Welt erschaffen war, geheimnisvoll zu lesen, er sei zweimal ins
Paradies versetzt worden; ... das zweitemal soll sich dies erfiillen nach der Auf-
erstehung und nach dem Gericht*?. Ahnlich setzt auch Gregor von Nyssa ganz selbst-
verstindlich das erste und das himmlische Paradies einander gleich. In seiner zwei-
ten Rede auf die heiligen 40 Martyrer lesen wir: ,Als der Mensch aus dem Paradiese
verbannt war, wurde dem geschwungenen flammenden Schwert die Aufgabe zuteil,
den Eingang zu bewachen. Und die Ursache dieser Vorkehrung Gottes war, dafl der
Mensch keinen Zutritt zum Baume des Lebens hitte, davon gendsse und unsterblich
witrde. Thr erinnert euch gewifl an den Gegenstand unserer Untersuchung . . . (ndm-
lich), ob auch den Heiligen das Paradies durch das geziickte Schwert verwehrt wiirde,
und ob die Kdmpfer vom Paradies ausgeschlossen wiéren, und fiir welche Verhei-
Rung sie ferner die Kampfe der Gottseligkeit unternehmen, und ob sie dem Schacher
nachstehen sollen, zu dem der Herr sagte: ,Heute wirst du bei mir im Paradiese sein‘.
Und doch nahte der Schicher nicht freiwillig dem Kreuz, sondern als der scharfsin-
nige und verstindige Dieb dem Heile nahe war, sah er den Schatz und stahl, als
sich ihm eine Gelegenheit dazu bot, das Leben, indem er von der Diebeskunst einen
guten und glicklichen Gebrauch machte. ,HERR', sagte er, ,gedenke meiner in dei-
nem Reiche!* Wird nun jener des Paradieses gewiirdigt, wihrend den Heiligen das
flammende Schwert den Eingang verwehrt? Doch gerade hier findet sich die Losung
der Frage. Denn darum zeigt das Wort dem Anblick der Eintretenden das Schwert
nicht immer als ruhend, sondern stellt es auch als geschwungenes hin, damit es dicht
vor den Unwiirdigen sich zeige, bei den Wiirdigen aber hinter ihrem Riicken sich
schwinge und ihnen den ungehinderten Eintritt zum Leben erdffne, in welches jene

¢ Num hom 238,11 (PG 12, 754 B). — Es kommt hier nicht darauf an, eine genaue Darstel-
lung der friihchristlichen und mittelalterlichen Paradiesesauffassungen zu geben (Dariiber
siche z. B. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und im Spétjudentum,
Tiibingen 1951, S. 161—191; A. Stolz O. 8. B., Theologie der Mystik, S. 26 ff.), sondern viel-

mehr ihren wesentlichen Offenbarungsgehalt fiir unser Thema fruchtbar zu machen.
7 Ad Autol. 11, 26 (PG 6, 1092 f.; BKV?, Friihchristliche Apologeten II, S. 56).



106 Friedrich Wulf

durch ihre ﬁnverdrosscnen Kimpfe eindrangen und unversehrt durch die Flamme
gingen. Mégen durch diese furchtlos auch wir gehen und ins Paradies gelangen,
gestiarkt durch ihre Firbitte zum rithmlichen Bekenntnis unseres Herrn Jesus Chri-
stus“s.

Es handelt sich also nach den Zeugnissen um eine wirkliche Riickkehr der Gerech-
ten in das durch Adam verloren gegangene Paradies, und diese Riickkehr geschieht
im Tode. Moglich geworden ist diese Wiedergewinnung des Paradieses durch Chri-
stus. Er hat uns in seinem Tode das Paradiesestor wieder gedffnet. In diesem Sinn
wird darum auch die Antwort des sterbenden Herrn an den rechten Schicher ver-
standen: ,Heute (noch) wirst du mit mir im Paradiese sein“ (Lk 23, 43). ,Heute*,
ruft Chrysostomus am Todestag des Herrn seinen Zuhrern zu, ,heute 6ffnete uns
Gott das Paradies, das seit mehr als 5000 Jahren verschlossen war; am heutigen
Tage und in dieser Stunde fithrte er den Schicher hinein und vollendete so ein dop-
peltes Werk: einmal, dal er das Paradies 6ffnete, dann, daf er den Schicher ein-
fihrte“s. Der Eintritt in das durch Christus wiedererdffnete Paradies ist nun aber
nicht notwendig mit dem Tode verkniipft, sondern grundsitzlich zu jeder Zeit mog-
lich. So warde Paulus schon wihrend seines Lebens einmal gnadenhaft ins Paradies
entriickt, ja jeder Christ geht schon hier auf Erden in das Paradies ein, und zwar
in der Stunde seiner Taufe. Vollkommener geschieht dieser Wiedereintritt aller-
dings, wenn der Gerechte aus diesem Leben scheidet. Dann steigt er in die ,Herr-
lichkeit des himmlischen Paradieses“ empor?®. Die Riidkkehr in das Paradies ist dem-
nach nicht nur etwas Einmaliges, sondern vollzieht sich éfter und in Stufen. Es gibt
ein Mehr oder Weniger der Wiedergewinnung des paradiesischen Zustandes. Es
braucht uns vorerst noch nicht zu interessieren, welches die Unterschiede zwischen
den einzelnen Stufen des Paradieses sind, und wieweit hier die Unterscheidung von
irdischem und himmlischem, von raumlich-sichtbarem und geistigem Paradies von
Bedeutung ist. Wichtig ist zunichst einmal, daf das. Paradies schon hier auf Erden
far uns zuginglich geworden ist, und daf es sich im wesentlichen um das gleiche
.Paradies handelt, das Adam einst verlor, in das di¢ Gerechten nach dem Tode ein-
gehen und in dem der Christ durch die Taufgnade schon gegenwirtig lebt.

»Unser Land“, sagt Gregor der Grofle, ,ist das Paradies. Nachdem wir einmal
Jesug gefunden haben, ist es uns nicht gestattet, auf dem Wege, auf dem wir gekom-
men sind, zuriidzukehren“11. So wie hier ganz selbstverstindlich vorausgesetzt wird,
dafl der Christ schon im Paradies lebt — es ist ja sein Land —, nachdem er Jesus
einmal gefunden hat, so wendet sich Cyrill von Jerusalem an die Tiuflinge und
fordert sie auf, sich im Augenblick ihrer Taufe auf den Eintritt in das Paradies vor-

8 P.G. 46, 772 — Zitiert nach BKV, 1. Aufl, Gregor v. Nyssa 11, S 445 f. — Die Auf-
fassung, dafl die Martyrer gleich nach ihrem Tode in das Paradies eingehen, ist im Friih-
christentum allgemein verbreitet.

® De cruce et latrone, hom. I, n.2 (PG 49, 401). — Dic diristliche Tradition geht hier
nicht auf das AT und auch nicht auf die spitjiidische Apokalyptik zuriick, sondern auf das
NT. Denn ,daff die Wiederkehr des Paradieses bereits mit Jesu Kommen angebrochen ist,
ist gegeniiber AT und Spétjudentum ganz neu® (Jeremias in ThWNT unter nogddeloog,
Bd. V, S. 770).

10 Rhabanus Maurus, Com. in Gen. I, c. 20 (PL 107, 500 f).

1t Hom. in Evang. 10, 7.



Riickkchr in das Paradies 107

zubereiten: , Wenn du dich nun von Satan lossagst und den ganzen Bund mit ihm,
die alten Vertrage mit der Holle, vollig auflésest, dann 6ffnet sich dir das Paradies
Gottes, welches er gegen Osten gepflanzt hatte“12. Nicht nur einmal, in der feier-
lichen Stunde der Taufe, soll sich der Christ aufmachen, um in das Paradies zuriick-
zukehren. Immer wieder ergeht an ihn die Aufforderung dazu; jede Bekehrung,
jede Vertiefung der Heilsgnade ist von neuem eine solche Riidckehr. In diesem
Sinne interpretiert Ambrosius das Wort Christi an den Geldhmten: ,,Ich befehle
dir, steh auf, nimm dein Bett und geh nach Hause' (Lk 5,24): Nimm nicht nur
dein Bett, sondern kehre anch in dein Haus zuriick, d. i. ins Paradies. Das ist das
wahre Haus, das den Menschen zuerst aufnahm; es ging nicht rechtmifig, sondern
durch Betrug verloren; darum wird es mit Recht wieder zuriickgegeben, da jener
kam, der das Band der List zerriff und das Recht wiederherstellte“13.

Um solche Aussagen iiber das hier und jetzt schon gedffnete und zugingliche Para-
dies zu verstehen, mufl man bei aller Einheit des Begriffes ,Paradies“ auch seine ver-
schiedenen Bedeutungen genau kennen. ,Paradies® ist in der altkirchlichen und
mittelalterlichen Theologie ein vielschichtiger Begriff. Am wichtigsten ist die Unter-
scheidung von irdisch-raumlichem und geistigem Paradies!4. Nicht nur die Antioche-
ner, sondern auch Ambrosius und Augustin kimpfen entschieden gegen die alexan-
drinische Tendenz zur Aufldsung des Paradieses in reine Allegorie!s. Mit ihnen halt
. die ganze mittelalterliche Theologie daran fest, daf das Paradies ein irdischer Ort
gewesen sei, der auch jetzt noch, uns verborgen, existiere?S, Sie alle spiiren, dafl sonst
die Geschichtlichkeit der Paradieseserzdhlung der Genesis und damit auch die Ge-
schichtlichkeit des Siindenfalles gefdhrdet sei. Anderseits ist ihnen allen aber ebenso
klar, dafl das irdisch-sichtbare Paradies der Leidlosigkeit und Unsterblichkeit des -
Leibes nur eine zeichenhafte Bedeutung fiir das innere Paradies der begnadeten
Seele hatte, fiir die ,Heiligkeit und Gerechtigkeit* (Konzil von Trient), die Gott
den ersten Menschen als Morgengabe ihres Lebens mit auf den Weg gegeben,
zeichenhafte Bedeutung aber auch in bezug auf die Zukunft, auf die Vollendung in
Christus?”. Dieser Gedanke kehrt in mannigfacher Abwandlung immer wieder. So
sagt z. B. Ambrosius, wenn das Paradies im Orient liege, so bedeute das ,in jenem
Orient, der selbst ,Oriens‘ (Aufgang) heifit, also auf Christus hin, der einen Glanz
des ewigen Lichtes ausstrahlt und der in Eden wohnt, das ist in der Frende“18, Aus
derselben Sicht heraus lesen wir bei Macarius, Christus komme und bebaue das
durch die Siinde verwiistete und verlassene Land der Seele wieder mit Hilfe des
Kreuzesholzes und mache aus ihm einen wunderschénen Garten des Geistes, der

12 Myst. Katech. 1,9 (BKV?, Cyrill v. J. 366).

13 In Lk V, 14 (PL 15,1724 B).

1 Dije andere Unterscheidung von irdischem und himmlischem Paradies ist bei den ein-
zelnen Autoren weniger klar, weil der Begriff des himmlischen Paradieses zu verschieden
ausgelegt wird. -

15 7 B. Ambrosius, De Paradiso, ¢.1, n.5 {PL 14,293 A); Augustinus, De Gen. ad litt.
VIII, 1, De Civitate Dei X111, 21. Auf diese Stellen beziehen sich bis Thomas von Aquin alle-
Theologen. ’

18 Vgl. A, Stolz, Theologie der Mystik, S. 27 ff.

17 7, B. Augustin, der hier fiir viele gelte: De Gen. ad litt. VIII, c.1 (PL 34, 371 f.).

18 De Paradiso, c. 3, n.23 (PL 14, 300 B).



108 . Friedrich Wulf

aller Art siifle und wohlschmeckende Friichte fiir Gott, den Herrn, hervorbringe?®.
Es ist keine blofe Allegorie, wenn hier die Seele ein Paradies genannt wird. Das ent-
spricht vielmehr der eigentlichen Wirklichkeit ihres begnadeten Zustandes. Zeichen
ist das irdisch-rdumliche Paradies aber vor allem fiir die Kirche, ja um der Kirche
willen ist das Paradies iiberhaupt erschaffen worden. Die Kirche ist das Paradies in
der jetzigen Welt2), sie nimmt die Stelle des Paradieses ein®!. Das irdische Paradies
der Stammeltern war nur Bild der Kirche, wie auch der Baum des Lebens nur ein
Bild Christi war?2. Die Kirche war das erste Paradies im Plane Gottes2s. Ahnliches
wird pur noch vom Himmel, dem Vaterland der Ewigkeit, ausgesagt?4. Kirche und
Himmel werden darum 6fter nebeneinander genannt. ,Das Paradies, das heifit der
Garten der Freude, bezeichnet mystischerweise die gegenwartige Kirche oder auch
das Land der Lebenden, wo diejenigen, die es wegen ibres unverfilschten Glaubens
und wegen ihrer guten Werke verdienen, ewig leben werden“2s, Dem eigentlichen
Paradies gegeniiber ist das irdische Paradies nur ein Vorliufiges, so sehr, daf} selbst
das himmlisch-rdumliche Paradies nur eine Vorstufe zur letzten Seligkeit bleibt2s.
Der Gedanke, dafl auch in der Vollendung nach der allgemeinen Auferstehung
raumliches und geistiges Paradies erst zusammen die ganze Seligkeit ausmachen, tritt
dagegen sehr stark zuriick; ein Zeichen dafiir, daf in der altkirchlichen und mittel-
alterlichen christlichen Anthropologie die Bedeutung des Leibes fiir die Gesamt-
konstitution des Menschen nicht geniigend klar erkannt wurde.

2. Wiistenwanderung und Riickkehr

Der Christ weifd um sein Ziel. Er weif}, daf} es fiir ibn die Riickkehr in das Paradies
bedeutet, fur das er urspriinglich bestimmt war. Und er weif} auch, daf} diese Riick-
kehr nicht erst im Tode erfolgen soll, sondern schon begonnen hat, wenn auch zu-
nachst nur in der Verborgenheit der Gnade. Selbst das raumlich-sichtbare Paradies
kiindet sich ihm schon auf Erden in vorbedeutenden Zeichen an, dhnlich wie im

12 Hom. 28, 3 (PG 34, 711).

20 Jrendus, Adv. haer. 5,20,2: ,Plantata est Ecclesia, paradisus in hoc mundo® (PG 7,1178).
Die Stellen, an denen die Kirche ein Paradies genannt wird, sind iiberaus zablreich; z. B.
Optatus M., De schismata Donat. II, c. 11 (PL 11, 964); Caesarius Arel., Exp. in Apoc., visio 3
(PL 17, 778. 812); Augustin, De Gen. c. Manid. II, ¢. 14 (PL 34, 207); De Gen. ad litt. XI,
n. 32 (PL 34, 442); in Ps 47 n. 9 (PL 36, 539); Pasch. Radb. Lib. de corp. et sang. c. 1, n. 6;
c. 9, n.3 (PL 120, 1272. 1295); De fide, spe et car. I, ¢. 9, n. 4 (PL 120, 1414); Honor. August.,
Spec. Eccl. (PL 172, 833).

2 Cyprian, Ep. 73, c. 10, n. 3 (BKV?, Cyprian 11, 844).

22 Pasch. Radb., Liber de corp. et sang. Dom., ¢. 7, n. 2: ,Abor quidem ligni vitae Christus
nunc in Ecclesia est, cuius imago in paradiso arbor illa fuit* (PL 120, 1285); Augustin. In
Gen., ad litt. VIII, c. 4 u. 5 (PL 34, 375 {.); Rkabanus Maurus, In Gen. 1, c. 12 (PL 107, 479).

2 LA principio autem plantatur paradisus, quia ecclesia catholica a Christo, qui est
principium omnium, condita esse cognoscitur® {Rhabanus Maur., In Gen. I, ¢.12 — PL
107, 479); Rupert von Deutz, In Gen. I, c. 41 (PL 167, 283).

2 _Man mufl wissen, dafl das irdische Paradies nach dem Vorbild des himmlischen Para-
dieses angelegt warde® (Rupert von Deutz, In Gen. 11, c. 27 — PL 167, 271).

25 Rhab. Maur., De Universo XII, c¢. 3 (PL 111, 834 B); Rupert v. Deutz, Den Gen. 11, c. 27
(PL 167,274 C): ,Man mufl wissen, daf} es ein zweifaches Paradies fiir die geistige Schdp-
fung gibt: das eine ist die Gemeinschaft der Engel, das andere dic Kirche der anserwahlten
Menschen. Das irdische Paradies aber ... ist das Bild und Gleichnis beider.”

26 Vgl. A. Stolz, Theologie der Mystik, S. 32f.



Riickkehr in das Paradies 109

Leben des Herrn??, All das gibt seiner Wanderung etwas Beschwingtes, Erregen-
des, Spannungsreiches. Er bricht immer wieder zu Unbekanntem auf und kehrt doch
immer in schon Vertrautes und Bekanntes zuriick. Er lebt in freudiger Erwartung
des Kommenden und ist doch immer schon da. Das begliickende Wissen um die Nahe
des Zieles und das schon in Besitz genommene paradiesische Land der Gnade soll
ihn auf seinem miihseligen und langen Weg stiarken, damit er nicht ermatte und
mutlos werde. Denn im Vordergrund der menschlichen Erfahrung bleibt die Mih-
sal, bleiben Hunger und Durst, Anstrengung und Kampf. Liegt doch das Paradies
dem irdischen Blick und Zugriff entriickt. Es ist von einer Feuerzone umgeben?s,
»Wir werden (darum) wie durch Feuer gehen (1 Kor 3, 15) und erst nach einer
Priifung durch die Engel in das Paradies eintreten“2s,

Gern wird darum diese Wanderung mit dem Auszug des israelitischen Volkes aus
Agypten verglichen, mit einer Wanderung durch die Wiiste, und der Eintritt ins
Gelobte Land ist ein vorbedeutendes Bild fiir den Eintritt in das Paradies. ,Der
Auszug aus Agypten®, sagt Origenes, ,ist das Gleichnis der Seele, die die Finster-
nis dieser Welt und die Blindheit der kérperlichen Natur verlafit, um in eine andere
Welt iiberzusiedeln, welche entweder ,Schofl Abrahams’, wie in der Lazarus-
geschichte, oder ,Paradies’, wie beim glaubigen Schicher am Kreuz genannt wird“e,
»Wenn die Seele aus dem Agypten dieses Lebens auszieht, um zum verheiflenen
Land zu wandern, schldgt sie notwendig gewisse Wege ein . . . und kommt durch be-
stimmte Haltestellen . .. Begreife also, wenn du es vermagst, welches diese Wande-
rungen der Seele sind, in denen so lange wandern zu miissen sie mit Seufzen und
Klagen betrauert. Freilich, solange sie noch wandert, stockt die Einsicht dieser
Dinge und ist verhiillt; erst wenn sie zu ihrem Vaterland, ihrer Ruhe, dem Paradies
gelangt sein wird, wird sie wahrer dariiber belehrt werden und es klarer einsehen,
welches der Wegsinn ihrer Wanderung war“st. Christus war der erste, an dem die
Verheifungen Gottes an Abraham erfillt wurden. Er durfte als erster und fiir uns
alle das Gelobte Land, das himmlische Paradies betretens?,

Aber das Ziel wird nur erreichen, wer tiglich aufbricht. Denn ,es ist ja nichts Ge-
wohnliches, wenn man sich um die Gnade des Paradieses miiht, um das Reich Gottes,
nm die Gemeinschaft mit den Engeln und um das Haus des unsterblichen Lebens.
Um all das darf man sich darum nicht nur an einem oder zwei Tagen miihen, nicht
nur einige Monate lang, man mufl es vielmehr immer tun und in allem“. Das
geschieht durch eine tiefere Erkenntnis der Offenbarungswahrheiten (durch Gnosis
bei den Alexandrinern), durch Verzicht auf irdische Erfiillung, durch Bufle und ein
Leben der Tugenden.

27 Vgl. Mt 11,5 (Lk 7,22), Mk 1, 13; 7, 87.

28 2z, B Tertullian, Apol. c. 47 (BKV? Tert. 11, 167); noch Thomas von Aquin kommentiert
diese Ansicht: S. Th. 2,2, q 164, a. 2, ad 5.

2% Rupert v. Deutz, In Gen. III, 32 (PL 167, 319 B).

3 In Num. hom. 26, 4 (PG 12, 776 B); zitiert nach H. Urs von Balthasar, Geist und Feuer,
Salzburg, n. 106.

31 Origenes, In Num., 27,4 (PG 12, 784); zitiert nach v. Balthasar, a.a. 0. n. 114,
32 Rupert v. Deutz, In Deut. II, ¢. 1 (PL 167, 957 C).
33 Ambrosius, Sermo 5, n. 21, In Ps 118,33 (PL 15,1324 D).



110 . Friedrich Wulf

»Durch die Aneignung der himmlischen Lehre und durch die Mihsal zeitlicher
Beschwerden steht uns die Riickkehr zum himmlischen Vaterland offen, das wir
durch die Torheit der Ubertretung und die Begierde nach fleischlicher Lust ver-
lassen haben®, sagt Rhabanus Maurus bei seiner Betrachtung iiber die Vertreibung
der ersten Menschen aus dem Paradies34. ,,Ubermut, Ungehorsam, Freude am Sicht-
baren, Genufl der verbotenen Frucht haben uns aus unserem Lande (dem Paradies)
gefithrt, Trinen, Gehorsam, Verachtung des Sichtbaren, Ziigelung des fleischlichen
Genusses miissen uns zuriickfithrenss. Steh (also) auf von deinen Lastern . . . und geh
lauteren Herzens in dein Haus, nimlich in das Paradies, cinzig in der Hoffnung auf
das kiinftige Leben handelnd. Niemand schaue mit Lots Weib zuriick, und niemand
kehre wie der Hund zu seinem Auswurf zuriick, oder mit den Kindern Israels zu
den Fleischtopfen Agyptens, nach dem Wort der Wahrheit: ,Niemand, der seine
Hand an den Pflug legt ... (Lk 9, 62) ... So lafit uns also voraneilen ... Gott, der
gute Hirt, der sein Leben fiir seine Schafe dahingab, mbge uns in das wahre Land
der Verheiflung fithren, in das Land der Lebenden, das von Milch und Honig
fliefit“ss,

Drei Dinge sind es vor allem, die den Riickwanderer geleiten und ihn sicher ans
Ziel bringen: Der Glaube, das Gebet und die Geduld. Der. Glaube zeigt ihm das
geoffnete Paradies. Er zieht die Hoffnung und die Liebe nach sich, die ihn nach dem
Ewigen verlangen lassen und ihn vorantreiben. Das Gebet sichert und vertieft den
Raum des Glaubens, in dem er schreitet, und erfleht ihm die Kraft zum Ausharren.
Die Geduld 148t ihn nicht ermatten; sie ist die Fracht von Glaube und Gebet und die

‘Begleiterin der Liebe; sie ist die Kraft des Christen auf dem Wege.

3. Der paradiesische Mensch

Wenn wir das Bild von der Riidkehr des Menschen in das Paradies noch einmal
‘anschauen, dann scheint es uns fiir die Verwirklichung des christlichen Lebens von
besonderer Fruchtbarkeit zu sein. Einerseits fordert es den Menschen zum Verlassen
der Welt auf und weist ihn auf ein Ziel hin, das iiber dieser Welt liegt und nur
durch den Tod hindurch erreicht wird. Anderseits zeigt es thm, wie der Himmel in
der Gnade schon vorweggenommen werden kann, und wie das ,himmlische Leben®
auf Erden den Anfang und das Ende, die paradiesische Harmonie zwischen Natur
und Gnade und die endgiiltige Vollendung im Neuen Himmel und auf der Neuen
Erde, miteinander verbindet. ,,Jm Anfang schuf Gott Himmel und Erde’. Das ist
der Anfang der ganzen Schopfung. Zu diesem Anfang gilt es das Ende und die Voll-
endung von allem zuriickzurufen, so dafl jener Himmel und jene Erde der Wohnort
und die Ruhe der Frommen sei“%7. Es ist eine kontinuierliche Linie vom urspriing-
lichen Paradies der Schépfungsgeschichte iiber das Paradies der Kirche bis zum
endgiiltigen Paradies. Der Mensch befindet sich noch im Rhythmus dieser Bewegung
und wohnt doch im Eigentlichen, so dafl sein christliches Leben eine doppelte Sinn-
richtung erhilt: es ist Hinausgehen aus dieser Welt und eben darin die paradiesische

3¢ Rhabanus Maur., In Gen. 1, c. 20 (PL 107, 501).

35 Gregor M., Hom. in Evang. 10, 7.

38 Richard v. St. Victor, Sermo in die Paschae (PL 196, 1073 {.).
37 QOrigenes, De princip. 111, 6, 8 (PG 11, 840 C).



Riickkehr in das Paradies . 111

Wiederherstellung dieser Welt. Das ist der Sinn aller Askese: die paradiesische Ord-
nung in Christus wieder zu erneuern.

.Der Mensch kehrt zu seinem fritheren (paradiesischen) Zustand wieder zuriick,
wenn er frei geworden ist von der Bosheit, von der Miihsal dieses irdischen und
leidbringenden Lebens und von den vielfdltigen Sorgen um weltliche Dinge, die die
Seele verwirren. Wer das alles abgelegt hat, wendet sich wieder jenem Leben im
Paradiese zu, das den fleischlichen Leidenschaften nicht unterworfen, sondern frei
war, und das im Umgang mit Gott und in der Gemeinschaft mit den Engeln be-
stand“3s,

Die ,vita angelica®, das engelgleid-ne Leben (vgl. Lk 20, 36), ist die grofle Parole
jener Zeit, die aus dem Gedanken der Riickkehr in das Paradies lebte. Im Himmel,
dem endgiiltigen Paradies, wird nach dem heiligen Bernhard ,immer hochste
Freude (sein), hochstes Gliick, gliickliche Freiheit, Gliickseligkeit, dort werden die
Menschen den Engeln gleichen“®. Da wir schon hier das himmlische, paradiesische
Leben verwirklichen sollen, gilt es schon jetzt, immer mehr ein ,engelgleiches Le-
ben zu fithren. In vorbildlicher Weise tun das diejenigen, die um Christi willen
jungfriulich bleiben. Sie ahmen die Engel nach, indem sie ,sinnen und trachten nach
ewiger Unverletzlichkeit im verletzlichen Fleische“4?. Was hier besonders verdeut-
licht wird, sollen im Grunde alle anstreben, ganz gleich, in welchem Stande sie
leben. Clemens von Alexandrien hat sein gnostisches Ideal fiir alle gedacht. ,Die
Vollendung der gnostischen Seele besteht (nach ihm) aber darin, daf} sie iiber alle
Formen der Reinigung und des Gottesdienstes hinanskommt und sich mit dem
Herrn vereinigt, wo sie in unmittelbarer Nihe unter ihm steht ... Und vielleicht
hat derjenige, der soweit gekommen ist, bereits hier unten den Zustand des ,Engel-
gleichseins’ vorausgenommen und zu eigen“4l. Es mag sein, dafl dualistische Ten-
denzen dieses Ideal mitbestimmt haben; man trdumte von einem leibfreien, rein
geistigen Leben, wie es dem Menschen nicht zukommt. Widhtiger dst hier, worum es.
diesen Menschen eigentlich ging: um die Wiederherstellung des paradiesischen Zu-
standes, um Wiedererringung der Integritit, der Unversehrtheit.

Dazu ist zunachst einmal erforderlich eine hohe Erkenntnis der gottlichen Dinge.
Wenn es vom ersten Paradies heifit: ,Herrlich und schon war das Paradies; da
wandelte das Wort Gottes immer in demselben umher, es verkehrte und sprach mit
dem Menschen . . . So wollte es bei ihm wohnen, mit den Menschen reden und weilen
und sie in der Gerechtigkeit unterweisen“#2, dann gilt dhnliches auch vom Para-
dies der Gnade. Das Wort Gottes sind die Evangelien. Sie sind das Paradies der
Freude, das Gott gepflanzt. In seiner Mitte steht der Lebensbaum: Christus. Von
ihm soll der Mensch essen, mit seinen Mysterien umgehens. Dann wird auch er

% Dem hl. Basilius falschlich zugeschrieben, Oratio de hominis structura II (PG 30,
45B—C.)

3 Medit. de hum. constit. c. 14 (PL 184, 505 C); vgl. z. B, auch Ambrosius, der ,paradisi
gratia® und ,angelorum consortium“ auf eine Stufe stellt (In Ps 118, 33 — PL 15, 1324 D).

4 Augustin, De virginitate, n. 12 (PL 40, 401).

4 Strom. VII, 57 (BKV?, Cl. v. Alex. V, S. 62); vgl. auch im gleichen Band das Register:
Stichwort ,Engelgleichheit des Gnostikers®. - v

42 Jrendus, Adv. baer. 1, 1,12 (BKV?2, Iren. II, 592)

4 Rupert v. Deutz, In Exod. II, c. 1 {PL 167, 607 C — 608 C).



112 Friedrich Wulf

immer mehr umgewandelt in das Wort, nach dessen Bild er erschaffen wurde. —
Das zweite, was die Unversehrtheit ausmacht, ist die Freibeit: die Freiheit des
Geistes gegeniiber dem Leibe und seinen Begierden und gegeniiber der ganzen
materiellen Welt. Davon ist die Literatur der Viterzeit und des Mittelalters voll.
Aber nicht fir sich will der Mensch diese Freiheit. Er will frej sein fiir Gott und
fir den Umgang mit ihm. Er will iiber alle Dinge und Ereignisse hinaus ihn sehen
und bei ihm weilen, wie die ersten Menschen im Paradies es konnten. Selbst der
Leib soll in dieses neue Leben im , Worte Gottes®, in Christus, einbezogen werden.
»Im Paradies hat der Mensch eine todliche Speise genossen. Er muf} daher ein Heil-
mittel in sich aufnehmen, wie derjenige, der Gift genommen hat, ein Gegengift
empfangen mufl. Dieses Heilmittel unseres Leibes ist kein andres als der Leib
Christi, der den Tod tiberwunden hat und die Quelle unseres Lebens ist, und der
durch Mitteilung seiner Unsterblichkeitskrifte den Schaden jenes Giftes wieder auf-
hebt“44. Wer so vom Baume des Lebens im Paradies der Kirche gegessen hat, ist zum
neuen Menschen geworden, der ,nach Gottes Urbild in wahrer Gerechtigkeit und
Heiligkeit geschaffen“ (Eph 4, 24) wurde; er macht jenes Bild wahr, das Jesus
Sirach (17, 3—9) vom paradiesischen Menschen entwirft: ,Gott machte den Men-
schen nach seinem Bilde und riistete ihn gleich seinem eigenen Wesen aus mit Kraft
und verlieh ihm die Herrschaft iiber alles Fleisch, damit er herrsche iiber die Tiere
und Végel ... Er gab ihnen freien Willen, Sprache, Gesicht, Gehor und ein Herz
zu denken und erfiillte sie mit verstindiger Einsicht.. ..

Hier, auf dem Hohepunkt jener paradiesischen Anthropologie wird auch ihre
Grenze sichtbar. Der Gedanke der Riickkehr in das Paradies kann eigentlich nicht
mehr die Uberhéhung des paradiesischen Menschen durch Christus, wie sie im
1. Korintherbrief (15, 46—49) geschildert wird, geniligend deutlich machen. Aber
cines hat die Vorstellung von der Wiederherstellung und Wiedereroberung des
paradiesischen Zustandes unserer vielfach abstrakten und vorwiegend ethisch ein-
gestellten Frommigkeit voraus: Sie stellt das christliche Leben unter einen grofien,
heilstheologischen Gesichtspunkt, der auch dem einzelnen religiosen Tun Farbe,
Intensitdt und Zugkraft verleiht und es in den Zusammenhang des Heilsgeschehens
einfiigt. Dazu kommt noch, daff in diesem christlichen Welt- und Menschenbild
Himmel und Erde, so sehr vom Verlassen der Welt und vom jenseitigen Himmel
die Rede ist, im Grunde doch in eine innige Beziehung gebracht werden kénnen.
Unser christliches Streben offenbart hier und jetzt schon seinen Sinn, da sich dem
Glaubigen das wiedergedffnete Paradies schon hier auf Erden und unter seinen
Augen in Zeichen kundtut.

4 Gregor v. Nyssa, Katechetische Rede 37, 1, zitiert nach Michael Schmaus, Von den letzten
Dingen, Miinster i. W. 1948, S. 236.





