
Rückkehr in das Paradies 101 

heute. Denn wieder ist, ähnlich wie damals, der Zeiger der Zeit auf eine Stunde 
gerückt, die bahnbrechende, schöpferische Menschen verlangt. Die Glaubensverkündi- 
gung muß Methoden anwenden, die, wenigstens teilweise, nicht durch die Wegweiser 
eines traditionellen Christentums vorgeschrieben sind. Mag das, was Franz Xaver 
getan hat, nur in einem sehr eingeschränkten Sinne heute noch einmal getan werden 
können •, der persönliche Einsatz ist wiederholbar. In dieser Hinsicht ist sein ver- 
gangenes Leben für uns nicht schlechthin vergangen, und kann sich, inmitten von 
Ungewißheit und Gefahr und menschlich fragwürdigen Bemühungen, an seiner 
Hoffnung neue christliche Hoffnung entzünden. Niemand kennt das mögliche Aus- 
maß geschichtlicher Katastrophen in naher oder ferner Zukunft, in Europa oder 
Asien. Das eine aber ist sicher: sie werden das Reich Gottes nicht unberührt lassen. 
Der Christ wird sich vielleicht fürchten, aber er wird die Angst überwinden und 
zwar durch die Hoffnung, die die Schranken menschlicher Ohnmacht durch die Zu- 
versicht auf die göttliche Allmacht übersteigt. 

Franz Xaver war ein solcher Überwinder. Als er am 3. Dezember 1552, zwei Stun- 
den nach Mitternacht, auf der kleinen Insel Sam Tschao im Chinesischen Meer unter 
dem Dach einer windschiefen Strohhütte, ohne Zeichen eines Todeskampfes starb, 
sahen, wie ein Biograph bemerkt, seine beiden Diener im fahlen Licht des Morgens 
auf dem Antlitz des Toten den Widerschein seines Sieges24. 

Rückkehr in das Paradies 

Zur Theologie des christlichen •Weges" 

Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Es gehört zum festen Wortschatz unserer christlichen Verkündigung, daß wir in 
Hinsicht auf unser ewiges Heil noch •unterwegs" sind, •Pilger" in eine •himmlische 
Heimat", in das •himmlische Vaterhaus". Den meisten bedeuten diese •Bilder" 
aber nicht viel mehr als eben die Tatsache, daß wir hier auf Erden •keine bleibende 
Stätte" (Hebr 13, 14) haben, daß wir alle einmal sterben müssen und erst der Him- 
mel unsere Vollendung sein soll. Die Vorstellung von einem •Weg", den wir 
täglich gehen müssen, auf ein jenseitiges Ziel zu, dem wir schon hier auf Erden 
durch tapferes Ausschreiten näher kommen, und das Bewußtsein, daß wir nur 
•Fremdlinge und Gäste sind auf Erden" (Hebr 11, 13) und der Himmel eine wirk- 
liche Heimat ist für den Menschen, ist für unser religiöses Bewußtsein sehr verblaßt. 
Die Aufgaben des irdischen Lebens (auch die religiösen) sind für uns alle so ge- 
wachsen, daß sie unser ganzes Interesse und unsere ganze Kraft in Anspruch nehmen, 
und je mehr sich unsere menschlichen Bemühungen als fragwürdig erweisen, um so 

24 Reinhold Schneider, Die dunkle Nacht, Kolmar i. E. (o. J.), S. 180. 



102 Friedrich Wulf 

mehr kreisen unsere Gedanken um diese Erde: um Heimat und Frieden und Gebor- 
genheit und auch um die Kirche in dieser Zeit. Erde und Himmel scheinen für uns 
auseinandergebrochen zu sein. Gott hat sich aus der Welt zurückgezogen und der 
Himmel ist uns fremd geworden. Der einzige Zusammenhang, der zwischen dem 
diesseitigen Leben und dem Leben nach dem Tod gesehen wird, besteht für die aller- 
meisten Christen nur noch darin, daß der Himmel die Belohnung für die guten Taten 
des Menschen hier auf Erden ist. Sonst führt kein Weg von hier nach drüben. Der 
Übergang in das andere Leben wird wie ein Sprung aufgefaßt, wie ein plötzliches 
Hinweggerissenwerden in einem einzigen Augenblick, des Todes, nicht wie ein 
Gehen, ein Näherkommen, wie Aufbruch und Ankunft. 

Das Bild von der menschlichen Pilgerfahrt in die ewige Heimat geht auf den 
Hebräerbrief zurück. Dort heißt es im 11. Kapitel (8•16): •Im Glauben gehorchte 
Abraham, als der Ruf an ihn erging, auszuwandern an einen Ort, den er zum Erbe 
empfangen sollte. Und er zog aus, ohne zu wissen, wohin er komme. Im Glauben 
siedelte er sich als Fremdling im Lande der Verheißung wie in einem fremden 
(Lande) an und wohnte in Zelten mit Isaak und Jakob, den Miterben der gleichen 
Verheißung. Denn er wartete auf •die Stadt, die da festgegründet steht" (Ps 122 
[121], 3), die Gott selbst zum Bildner und Erbauer hat... Im Glauben starben diese 
alle, ohne die Verheißung erlangt zu haben. Sie sahen sie nur von ferne und grüßten 
sie und bekannten, daß sie .Fremdlinge und Pilger auf Erden seien' (Ps 39 [38], 13). 
Da sie so sprachen, gaben sie zu verstehen, daß sie die Heimat suchten. Hätten sie an 
die gedacht, aus der sie ausgezogen waren, so hätten sie zurückkehren können. 
Nun aber trachteten sie nach einer besseren, nämlich der himmlischen Heimat. 
Darum schämt sich auch Gott nicht, ihr Gott zu heißen, und bereitete ihnen eine 
Stadt." 

Hier bricht ein Mensch auf einen Ruf und eine Verheißung Gottes hin aus seiner 
Heimat und seinem Volk auf in die Fremde, ohne zu wissen, wohin der Weg ihn 
führe. Sein Ziel ist eine neue, vorerst aber noch unbekannte Heimat, das Land göttli- 
cher Verheißung, zum Erbe und Eigentum ihm von Gott versprochen. Dort soll er 
zum Stammvater eines großen Volkes werden, mit dem kein Volk der Erde sich 
wird messen können. Es soll zahlreicher sein als sie alle, ja, alle Völker sollen an 
seinem Segen und an seiner Verheißung teilnehmen. Abraham bleibt zeitlebens ein 
Wanderer und wohnt in Zelten. Eine feste Stadt ersehnt er vergebens. Noch im 
hohem Alter muß er den Hethitern gegenüber bekennen: •Ich bin nur ein Fremdling 
und Beisasse unter euch" (Gen 23, 4). Er erlebt die Erfüllung der Verheißung 
nicht mehr. Ebensowenig seine Nachkommen, Isaak und Jakob, •die Miterben der 
Verheißung". Sie alle durften sie nur von ferne schauen, nämlich in ersten An- 
sätzen ihrer Erfüllung und in göttlichen Zeichen der Bestätigung. Der Hebräerbrief 
sieht nun gerade in der relativen Nichterfüllung der Verheißungen, daß es sich in 
ihnen um mehr handeln muß, als um bloß irdische Güter. Das fruchtbare Land, die 
Stadt mit den festen Mauern, die Gott selbst zum Bildner und Bauherrn hat, die 
Vermehrung des Volkes, das weithin unter den Völkern Macht und Segen entfaltet, 
die einzigartige Stellung Gottes in diesem Volk: all das weist für den Verfasser 
auf ein Zukünftiges hin, auf eine himmlische Heimat, wie sie schon von den Pro- 
pheten geschaut und in der spät jüdischen apokalyptischen Literatur in grellen Farben 



Rückkehr in das Paradies 103 

geschildert wird. Einerseits ist diese Heimat nicht von der Art irdischer und ver- 
gänglicher Dinge; sie weist transzendente Züge auf und bekundet etwas vom Glanz 
und von der Endgültigkeit Gottes. Anderseits bewegt sie sich ganz und gar im Rah- 
men eines geordneten menschlichen Gemeinwesens: Abraham ist der Stammvater 
eines großen und mächtigen Volkes, dem ein weites Land zu eigen gehört und 
dessen Mitte eine ragende Stadt bildet. •Irdisches" und •Himmlisches" verbinden 
sich hier miteinander. Das Volk der Menschen ist zugleich Volk Gottes. Friede 
und Wohlstand liegen über ihrem Land, und Gott ist ihr eigentlicher Herr. In diese 
Zukunft weist die Verheißung, und auf diese Zukunft hin ist ein ganzes Volk unter- 
wegs. Hier ist die neutestamentliche Quelle für das Wort von der irdischen Pilger- 
schaft in die ewige Heimat. 

Wir sagen die neutestamentliche Quelle. Denn der Alte Bund wird hier vom 
Neuen her erhellt. Dem Alten Testament ist der Begriff der Pilgerschaft eines ein- 
zelnen oder eines ganzen Volkes zu Gott hin und gar in ein jenseitiges, himmlisches 
Land unbekannt. Wohl kennt die LXX das Bild des •Weges": als Gebot Gottes, als 
Lehre, als Wandel und Verhalten des Mensches. Aber dieses Bild ist •nicht vom Ziel 
her bestimmt, das den Menschen anziehen würde, und das er anstreben möchte • 
Erst recht fehlt in der LXX gänzlich die Anschauung, daß es Wege gebe, die zu Gott 
bzw. in den Himmel führen"1. Anders im Neuen Testament. Hier hat uns Chri- 
stus nach Hebr 10, 20 seinen •neuen, lebenbringenden Weg (ins Allerheiligste), 
durch den Vorhang hindurch, nämlich durch sein Fleisch, erschlossen." Und aus 
Joh 14, 2 ff. wissen wir genauer, daß er als erster diesen Weg gegangen ist, um 
uns •eine Stätte (im Hause des Vaters) zu bereiten", und daß er wiederkommt, um 
auch uns dorthin mitzunehmen. Er selbst ist •der Weg", und wir alle müssen diesen 
Weg gehen, denn es ist der einzige, der zum Vater führt. Aber nicht unser Gehen 
ist das erste, sondern das Gehen und Wiederkommen Christi. Sie sind überhaupt 
die Voraussetzung dafür, daß wir zum Vater gehen können, ja, von hierher erhellt, 
daß unser Gehen zum Vater mehr ein Mitgenommenwerden durch Christus bedeutet 
als ein selbstmächtiges Ausschreiten nur auf den Spuren des Herrn. Die neutesta- 
mentliche Vorstellung vom Wege des Menschen zu Gott richtet also zunächst einmal 
den Blick auf Christus, den Weg schlechthin, und läßt uns rufen: •Unser Herr 
komme!" (1 Kor 16, 22), •Komm, Herr Jesus!" (Geh Offb 22, 20), enthält aber ebenso 
die Aufforderung, sich von ihm mitnehmen zu lassen, ihm auf seinen Ruf hin in den 
Tod hinein zu folgen (Mt 16, 24 par; vgl. Joh 13, 36), um so •Zutritt ins Aller- 
heiligste" (Hebr 10, 19), in das •Haus des Vaters" (Joh 14, 2) zu erhalten. Wenn 
also in der christlichen Tradition von unserer Pilgerschaft in die ewige Heimat die 
Rede ist, ja, wenn die Theologie unser christliches Dasein hier auf Erden schlecht- 
hin als ein •Auf-dem-Wege-sein" bezeichnet, so kann das immer nur den Sinn 
haben, daß wir in der lebendigen Christusgemeinschaft den Weg zu Gott gehen, 
daß also Christus nicht nur von seinem himmlischen Thron aus auf uns Wandernde 
herniederschaut, daß er uns nicht mir den Weg zeigt; sondern daß er Mitpilger ist 
in seiner pilgernden Kirche und in jedem einzelnen ihrer Glieder. 

So vertieft und entfaltet bekommt das Bild von der Pilgerschaft einen hinrei- 
ßenden Sinn. Anders als Abraham und das Volk Israel wissen wir um die Heimat, 

Mitfcaelis in: ThWNT unter 6665, Bd. V, S. 56. 



104 Friedrich Wulf 

weil wir den Vater kennen und den Weg, der zu ihm führt (Joh 14, 4. 7). Wir sehen 
schon den •Menschensohn, .sitzend zur Rechten der Kraft' und .kommend auf den 
Wolken des Himmels'" (Mk 14, 62 par), •mit großer Macht und Herrlichkeit" (Mk 
13, 26; vgl. Mk 9, 1 par). Er ist schon da und entfaltet als der von David (Ps 110 
[109], 1) und Daniel (7, 13) vorausgesagte Sieger und Herr seine Macht unter uns 
und in uns und nimmt uns mit in sein Reich, dorthin, wo die Gottesherrschaft 
aufgerichtet ist, in den Himmel, wo Gott unter uns wohnen wird, und wir Sein Volk 
sind (Geh Offb 21, 3), wo sein Licht über uns leuchtet, und wir mit Christus herr- 
schen in Ewigkeit (ebda 22,5). 

Das Bild vom wandernden Gottesvolk in die ewige Heimat ist in der Tradition 
der Kirche schon früh aufgegriffen worden; die äußeren und geistigen Vorausset- 
zungen waren dafür günstig. Es hat in der Literatur des Mönchtums und der Kirchen- 
väter sogar eine merkwürdige, uns heute fremd anmutende Abwandlung und Er- 
weiterung erfahren. Man spricht jetzt öfter • wenn die Stellen auch nicht besonders 
zahlreich sind • von einer Rückkehr des Menschen in das Paradies2. Aus der 
einfachen Wanderung ist eine Rückkehr geworden und aus dem Himmel das 
Paradies. Die Vorstellung ist nicht uninteressant und könnte für die Theologie des 
christlichen •Weges" von Gewinn sein3. Ihre Herkunft ist einigermaßen deutlich. 
Sie stützt sich im wesentlichen auf die Aussagen des Alten- und Neuen Testamentes, 
ist aber offensichtlich sowohl von gnostischen Auffassungen wie auch von der 
spätjüdischen Apokalyptik gespeist. In der Gnosis ist •die Vorstellung von der 
Himmelsreise der Seele, die aus ihrer himmlischen Heimat den Weg zur Erde nimmt 
und nach dem Tode des Menschen den gleichen Weg wieder heimwärts zurücklegt"4, 
geläufig. In christlicher Zeit werden dann gnostische und christliche Elemente gern 
miteinander vermischt. Daß aus der Himmelsreise eine Paradiesesreise wird, ist 
leicht erklärlich, wenn man weiß, daß gerade •im 2. Jahrhundert ein Eindringen der 
Paradiesesaussagen der jüdischen Apokalyptik in die christliche Literatur zu beobach- 
ten"5 1st. Fragen der Eschatologie und insbesondere der Parusie beschäftigen die 
Christenheit jener Zeit in starkem Maße. Mit dem Abklingen dieses Interesses gegen 
Ende der Väterzeit verliert das Bild des Paradiesessuchers allmählich an Intensität 
der Farben und an konkreter Gestalt und bleibt nur noch in ziemlich allgemeinen 
Aussagen erhalten. 

1. Das verlorene und wiedergewonnene Paradies 

Versuchen wir als erstes aus den vorliegenden Zeugnissen heraus das Bild genauer 
wiederherzustellen. Wenn die Kirchenväter von der Rückwanderung des Menschen 
in das Paradies sprechen, so verstehen sie unter Paradies zunächst einmal ganz allge- 
mein das andere, ewige Leben, ohne im einzelnen zwischen Paradies und Himmel zu 

2 Vgl. dazu: R. Reitzenstein, Historia Monachorum und Historia Lausiaca, Göttingen 1916, 
171 ff.; Anselm Stolz O. S. B., Das Mönchsideal der morgenländischen Kirche, in: Ein Leib • 
Ein Geist, Münster i. W. o. J., 76 ff.; ders. Theologie der Mystik, Regensburg 1936, 26 ff.; 
/. Danielou S. J., Sacramentum futuri, Paris 1950, 3 ff. 

3 Vgl. Karl Rahner, Über das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, diese 
Zeitschrift 19 (1944), S. 77 f. 

4 Michaelis in: ThWNT unter 6665, Bd. V, S. 47. 
s Jeremias in: ThWNT unter jiaoaösiao;, Bd. V, S. 770. 



Rückkehr in das Paradies 105 

unterscheiden. Die Rückkehr geschieht dfiher im Tode. So ruft z. B. Origenes seinen 
Zuhörern zu: •Er (Gott) freut sich über dich, wenn er sieht, daß du in dieser Welt 
wie in Zelten wohnest, wenn er sieht, daß du Herz und Sinn nicht auf dieser Erde 
verwurzelt hast noch strebst nach irdischen Dingen und dieses schattenhafte Leben 
nicht als eigenen und ständigen Besitz betrachtest. Wenn du vielmehr einsiehst, daß 
du hier nur wie vorübergehend weilst und nach jenem wahren Vaterlande, dem 
Paradiese, strebst, von dem du auch herkommst, und sprichst: ,Ein Gast und Fremd- 
ling bin ich hier, wie alle meine Väter'"6. Dieses einstige Paradies, das wahre Vater- 
land, ist wesentlich das gleiche wie das ursprüngliche, von dem in der Schöpfungs- 
geschichte erzählt wird, und das von Gott unseren Stammeltern zum Wohnort be- 
stimmt war. Wir gehen ja dorthin, woher wir auch gekommen sind. Darum lesen 
wir z. B. bei Theopkilus von Antiochien: Der Tod in seiner jetzigen Gestalt ist eine 
Strafe für den Ungehorsam. Er ist aber •auch noch eine große Wohltat, die Gott 
dem Menschen erwiesen hat, damit er nicht auf ewig in der Sünde bleibe. In einer 
Art Verbannung verwies er ihn vielmehr aus dem Paradiese, damit er durch diese 
Strafe die Sünde in der ihm bestimmten Zeit abbüße und dann gebessert später wie- 
der zurückgerufen würde. Darum steht auch in der Heiligen Schrift, nachdem der 
Mensch auf dieser Welt erschaffen war, geheimnisvoll zu lesen, er sei zweimal ins 
Paradies versetzt worden; ... das zweitemal soll sich dies erfüllen nach der Auf- 
erstehung und nach dem Gericht"7. Ähnlich setzt auch Gregor von Nyssa ganz selbst- 
verständlich das erste und das himmlische Paradies einander gleich. In seiner zwei- 
ten Rede auf die heiligen 40 Märtyrer lesen wir: •Als der Mensch aus dem Paradiese 
verbannt war, wurde dem geschwungenen flammenden Schwert die Aufgabe zuteil, 
den Eingang zu bewachen. Und die Ursache dieser Vorkehrung Gottes war, daß der 
Mensch keinen Zutritt zum Baume des Lebens hätte, davon genösse und unsterblich 
würde. Ihr erinnert euch gewiß an den Gegenstand unserer Untersuchung ... (näm- 
lich), ob auch den Heiligen das Paradies durch das gezückte Schwert verwehrt würde, 
und ob die Kämpfer vom Paradies ausgeschlossen wären, und für welche Verhei- 
ßung sie ferner die Kämpfe der Gottseligkeit unternehmen, und ob sie dem Schacher 
nachstehen sollen, zu dem der Herr sagte: ,Heute wirst du bei mir im Paradiese sein'. 
Und doch nahte der Schacher nicht freiwillig dem Kreuz, sondern als der scharfsin- 
nige und verständige Dieb dem Heile nahe war, sah er den Schatz und stahl, als 
sich ihm eine Gelegenheit dazu bot, das Leben, indem er von der Diebeskunst einen 
guten und glücklichen Gebrauch machte. ,HERR\ sagte er, ,gedenke meiner in dei- 
nem Reiche!' Wird nun jener des Paradieses gewürdigt, während den Heiligen das 
flammende Schwert den Eingang verwehrt? Doch gerade hier findet sich die Lösung 
der Frage. Denn darum zeigt das Wort dem Anblick der Eintretenden das Schwert 
nicht immer als ruhend, sondern stellt es auch als geschwungenes hin, damit es dicht 
vor den Unwürdigen sich zeige, bei den Würdigen aber hinter ihrem Rücken sich 
schwinge und ihnen den ungehinderten Eintritt zum Leben eröffne, in welches jene 

6 Num hom 23,11 (PG 12, 754 B). • Es kommt hier nicht darauf an, eine genaue Darstel- 
lung der frühchristlichen und mittelalterlichen Paradiesesauffassungen zu geben (Darüber 
siehe z. B. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und im Spätjudentum, 
Tübingen 1951, S. 161•191; A. Stolz O. S. B., Theologie der Mystik, S. 26 ff.), sondern viel- 
mehr ihren wesentlichen Offenbarungsgehalt für unser Thema fruchtbar zu machen. 

7 Ad Autol. II, 26 (PG 6, 1092 f.; BKV2, Frühchristliche Apologeten II, S. 56). 



106 Friedrich Wulf 

durch ihre unverdrossenen Kämpfe eindrangen und unversehrt durch die Flamme 
gingen. Mögen durch diese furchtlos auch wir gehen und ins Paradies gelangen, 
gestärkt durch ihre Fürbitte zum rühmlichen Bekenntnis unseres Herrn Jesus Chri- 
stus"8. 

Es handelt sich also nach den Zeugnissen um eine wirkliche Rückkehr der Gerech- 
ten in das durch Adam verloren gegangene Paradies, und diese Rückkehr geschieht 
im Tode. Möglich geworden ist diese Wiedergewinnung des Paradieses durch Chri- 
stus. Er hat uns in seinem Tode das Paradiesestor wieder geöffnet. In diesem Sinn 
wird darum auch die Antwort des sterbenden Herrn an den rechten Schacher ver- 
standen: •Heute (noch) wirst du mit mir im Paradiese sein" (Lk 23,43). •Heute", 
ruft Chrysostomus am Todestag des Herrn seinen Zuhörern zu, •heute öffnete uns 
Gott das Paradies, das seit mehr als 5 000 Jahren verschlossen war; am heutigen 
Tage und in dieser Stunde führte er den Schacher hinein und vollendete so ein dop- 
peltes Werk: einmal, daß er das Paradies öffnete, dann, daß er den Schacher ein- 
führte"9. Der Eintritt in das durch Christus wiedereröffnete Paradies ist nun aber 
nicht notwendig mit dem Tode verknüpft, sondern grundsätzlich zu jeder Zeit mög- 
lich. So wurde Paulus schon während seines Lebens einmal gnadenhaft ins Paradies 
entrückt, ja jeder Christ geht schon hier auf Erden in das Paradies ein, und zwar 
in der Stunde seiner Taufe. Vollkommener geschieht dieser Wiedereintritt aller- 
dings, wenn der Gerechte aus diesem Leben scheidet. Dann steigt er in die •Herr- 
lichkeit des himmlischen Paradieses" empor10. Die Rückkehr in das Paradies ist dem- 
nach nicht nur etwas Einmaliges, sondern vollzieht sich öfter und in Stufen. Es gibt 
ein Mehr oder Weniger der Wiedergewinnung des paradiesischen Zustandes. Es 
braucht uns vorerst noch nicht zu interessieren, welches die Unterschiede zwischen 
den einzelnen Stufen des Paradieses sind, und wieweit hier die Unterscheidung von 
irdischem und himmlischem, von räumlich-sichtbarem und geistigem Paradies von 
Bedeutung ist. Wichtig ist zunächst einmal, daß das Paradies schon hier auf Erden 
für uns zugänglich geworden ist, und daß es sich im wesentlichen um das gleiche 
Paradies handelt, das Adam einst verlor, in das die Gerechten nach dem Tode ein- 
gehen und in dem der Christ durch die Taufgnade schon gegenwärtig lebt. 

•Unser Land", sagt Gregor der Große, •ist das Paradies. Nachdem wir einmal 
Jesus gefunden haben, ist es uns nicht gestattet, auf dem Wege, auf dem wir gekom- 

men sind, zurückzukehren"". So wie hier ganz selbstverständlich vorausgesetzt wird, 
daß der Christ schon im Paradies lebt • es ist ja sein Land •, nachdem er Jesus 
einmal gefunden hat, so wendet sich Cyrill von Jerusalem an die Täuflinge und 
fordert sie auf, sich im Augenblidc ihrer Taufe auf den Eintritt in das Paradies vor- 

8 P. G. 46, 772 • Zitiert nach BKV, 1. Aufl., Gregor v. Nyssa II, S .445 f. • Die Auf- 
fassung, daß die Märtyrer gleich nach ihrem Tode in das Paradies eingehen, ist im Früh- 
christentum allgemein verbreitet. 

9 De cruce et latrone, hom. I, n. 2 (PG 49,401). • Die christliche Tradition geht hier 
nicht auf das AT und auch nicht auf die spätjüdische Apokalyptik zurück, sondern auf das 
NT. Denn •daß die Wiederkehr des Paradieses bereits mit Jesu Kommen angebrochen ist, 
ist gegenüber AT und Spätjudentum ganz neu" (Jeremias in ThWNT unter Jiaodöeiaoc, 
Bd. V, S. 770). 

10 Rhabanus Maurus, Com. in Gen. I, c. 20 (PL 107, 500 f.). 
11 Hom. in Evang. 10, 7. 



Rückkehr in das Paradies 107 

zubereiten: •Wenn du dich nun von Satan lossagst und den ganzen Bund mit ihm, 
die alten Verträge mit der Hölle, völlig auflösest, dann öffnet sich dir das Paradies 
Gottes, welches er gegen Osten gepflanzt hatte"12. Nicht nur einmal, in der feier^ 
liehen Stunde der Taufe, soll sich der Christ aufmachen, um in das Paradies zurück- 
zukehren. Immer wieder ergeht an ihn die Aufforderung dazu; jede Bekehrung, 
jede Vertiefung der Heilsgnade ist von neuem eine solche Rückkehr. In diesem 
Sinne interpretiert Ambrosius das Wort Christi an den Gelähmten: •,Ich befehle 
dir, steh auf, nimm dein Bett und geh nach Hause' (Lk 5,24): Nimm nicht nur 
dein Bett, sondern kehre auch in dein Haus zurück, d. i. ins Paradies. Das ist das 
wahre Haus, das den Menschen zuerst aufnahm; es ging nicht rechtmäßig, sondern 
durch Betrug verloren; darum wird es mit Recht wieder zurückgegeben, da jener 
kam, der das Band der List zerriß und das Recht wiederherstellte''*3. 

Um solche Aussagen über das hier und jetzt schon geöffnete und zugängliche Para- 
dies zu verstehen, muß man bei aller Einheit des Begriffes •Paradies" auch seine ver- 
schiedenen Bedeutungen genau kennen. •Paradies" ist in der altkirchlichen und 
mittelalterlichen Theologie ein vielschichtiger Begriff. Am wichtigsten ist die Unter- 
scheidung von irdisch-räumlichem und geistigem Paradies1*. Nicht nur die Antioche- 
ner, sondern auch Ambrosius und Augustin kämpfen entschieden gegen die alexan- 
drinische Tendenz zur Auflösung des Paradieses in reine Allegorie15. Mit ihnen hält 
die ganze mittelalterliche Theologie daran fest, daß das Paradies ein irdischer Ort 
gewesen sei, der auch jetzt noch, uns verborgen, existiere16. Sie alle spüren, daß sonst 
die Geschichtlichkeit der Paradieseserzählung der Genesis und damit auch die Ge- 
schichtlichkeit des Sündenfalles gefährdet sei. Anderseits ist ihnen allen aber ebenso 
klar, daß das irdisch-sichtbare Paradies der Leidlosigkeit und Unsterblichkeit des 
Leibes nur eine zeichenhafte Bedeutung für das innere Paradies der begnadeten 
Seele hatte, für die •Heiligkeit und Gerechtigkeit" (Konzil von Trient), die Gott 
den ersten Menschen als Morgengabe ihres Lebens mit auf den Weg gegeben, 
zeichenhafte Bedeutung aber auch in bezug auf die Zukunft, auf die Vollendung in 
Christus17. Dieser Gedanke kehrt in mannigfacher Abwandlung immer wieder. So 
sagt z. B. Ambrosius, wenn das Paradies im Orient liege, so bedeute das •in jenem 
Orient, der selbst ,Oriens' (Aufgang) heißt, also auf Christus hin, der einen Glanz 
des ewigen Lichtes ausstrahlt und der in Eden wohnt, das ist in der Freude"18. Aus 
derselben Sicht heraus lesen wir bei Macarius, Christus komme und bebaue das 
durch die Sünde verwüstete und verlassene Land der Seele wieder mit Hilfe des 
Kreuzesholzes und mache aus ihm einen wunderschönen Garten des Geistes, der 

12 Myst. Katedi. 1,9 (BKV2, Cyrill v. J. 366). 
« InLk V, 14 (PL 15,1724 B). 
14 Die andere Unterscheidung von irdischem und himmlischem Paradies ist bei den ein- 

zelnen Autoren weniger klar, weil der Begriff des himmlischen Paradieses zu verschieden 
ausgelegt wird. 

16 z. B. Ambrosius, De Paradiso, c. 1, n.5 (PL 14, 293 A); Augustinus, De Gen. ad litt. 
VIII, 1, De Civitate Dei XIII, 21. Auf diese Stellen beziehen sich bis Thomas von Aquin alle 
Theologen. 

« Vgl. A, Stolz, Theologie der Mystik. S. 27 ff. 
17 z. B. Augustin, der hier für viele gelte: De Gen. ad litt. VIII, c. 1 (PL 34,371 f.). 
18 De Paradiso, c.3, n.23 (PL 14,300 B). 



108 Friedridi Wulf 

aller Art süße und wohlschmeckende Früchte für Gott, den Herrn, hervorbringe19. 
Es ist keine bloße Allegorie, wenn hier die Seele ein Paradies genannt wird. Das ent- 
spricht vielmehr der eigentlichen Wirklichkeit ihres begnadeten Zustandes. Zeichen 
ist das irdisch-räumliche Paradies aber vor allem für die Kirche, ja um der Kirche 
willen ist das Paradies überhaupt erschaffen worden. Die Kirche ist das Paradies in 
der jetzigen Welt20, sie nimmt die Stelle des Paradieses ein21. Das irdische Paradies 
der Stammeltern war nur Bild der Kirche, wie auch der Baum des Lebens nur ein 
Bild Christi war22. Die Kirche war das erste Paradies im Plane Gottes23. Ähnliches 
wird nur noch vom Himmel, dem Vaterland der Ewigkeit, ausgesagt24. Kirche und 
Himmel werden darum öfter nebeneinander genannt. •Das Paradies, das heißt der 
Garten der Freude, bezeichnet mystischerweise die gegenwärtige Kirche oder auch 
das Land der Lebenden, wo diejenigen, die es wegen ihres unverfälschten Glaubens 
und wegen ihrer guten Werke verdienen, ewig leben werden"25. Dem eigentlichen 
Paradies gegenüber ist das irdische Paradies nur ein Vorläufiges, so sehr, daß selbst 
das himmlisch-räumliche Paradies nur eine Vorstufe zur letzten Seligkeit bleibt26. 
Der Gedanke, daß auch in der Vollendung nach der allgemeinen Auferstehung 
räumliches und geistiges Paradies erst zusammen die ganze Seligkeit ausmachen, tritt 
dagegen sehr stark zurück; ein Zeichen dafür, daß in der altkirchlichen und mittel- 
alterlichen christlichen Anthropologie die Bedeutung des Leibes für die Gesamt- 
konstitution des Menschen nicht genügend klar erkannt wurde. 

2. Wüstenwanderung und Rückkehr 

Der Christ weiß um sein Ziel. Er weiß, daß es für ihn die Rückkehr in das Paradies 
bedeutet, für das er ursprünglich bestimmt war. Und er weiß auch, daß diese Rück- 
kehr nicht erst im Tode erfolgen soll, sondern schon begonnen hat, wenn auch zu- 
nächst nur in der Verborgenheit der Gnade. Selbst das räumlich-sichtbare Paradies 
kündet sich ihm schon auf Erden in vorbedeutenden Zeichen an, ähnlich wie im 

19 Hom. 28,3 (PG 34, 711). 
20 henäus, Adv. haer. 5,20,2: •Plantata est Ecclesia, paradisus in hoc mundo" (PG7,1178). 

Die Stellen, an denen die Kirche ein Paradies genannt wird, sind überaus zahlreich; z. B. 
Optatus M., De Schismata Donat. II, c. 11 (PL 11, 964); Caesarius Arel., Exp. in Apoc, visio 3 
(PL 17, 778. 812); Augustin, De Gen. c. Manich. II, c. 14 (PL 34, 207); De Gen. ad litt. XI, 
n. 32 (PL 34, 442); in Ps 47 n. 9 (PL 36, 539); Pasch. Radb. Lib. de corp. et sang. c. 1, n. 6; 
c. 9, n.3 (PL 120, 1272. 1295); De fide, spe et car. I, c. 9, n. 4 (PL 120, 1414); Honor. August, 
Spec. Eccl. (PL 172,833). 

21 Cyprian, Ep. 73, c. 10, n. 3 (BKV2, Cyprian II, 344). 
22 Pasch. Radb., Liber de corp. et sang. Dom., c. 7, n. 2: •Abor quidem ligni vitae Christus 

nunc in Ecclesia est, cuius imago in paradiso arbor ilia fuit" (PL 120,1285); Augustin. In 
Gen. ad litt. VIII, c. 4 u. 5 (PL 34, 375 f.); Rhabanus Maurus, In Gen. I, c. 12 (PL 107, 479). 

23 •A principio autem plantatur paradisus, quia ecclesia catholica a Christo, qui est 
principium omnium, condita esse cognoscitur" {Rhabanus Maur., In Gen. I, c. 12 • PL 
107, 479); Rupert von Deutz, In Gen. I, c. 41 (PL 167, 233). 

24 •Man muß wissen, daß das irdische Paradies nach dem Vorbild des himmlischen Para- 
dieses angelegt wurde" {Rupert von Deutz, In Gen. II, c. 27 • PL 167, 271). 

25 Rhab. Maur., De Universo XII, c. 3 (PL 111, 334 B); Rupert v. Deutz, Den Gen. II, c. 27 
(PL 167, 274 C): •Man muß wissen, daß es ein zweifaches Paradies für die geistige Schöp- 
fung gibt: das eine ist die Gemeinschaft der Engel, das andere die Kirche der auserwählten 
Menschen. Das irdische Paradies aber ... ist das Bild und Gleichnis beider." 

26 Vgl. A. Stolz, Theologie der Mystik, S. 32 f. 



Rückkehr in das Paradies 109 

Leben des Herrn27. All das gibt seiner Wanderung etwas Beschwingtes, Erregen- 
des, Spannungsreiches. Er bricht immer wieder zu Unbekanntem auf und kehrt doch 
immer in schon Vertrautes und Bekanntes zurück. Er lebt in freudiger Erwartung 
des Kommenden und ist doch immer schon da. Das beglückende Wissen um die Nähe 
des Zieles und das schon in Besitz genommene paradiesische Land der Gnade soll 
ihn auf seinem mühseligen und langen Weg stärken, damit er nicht ermatte und 
mutlos werde. Denn im Vordergrund der menschlichen Erfahrung bleibt die Müh- 
sal, bleiben Hunger und Durst, Anstrengung und Kampf. Liegt doch das Paradies 
dem irdischen Blick und Zugriff entrückt. Es ist von einer Feuerzone umgeben28. 
•Wir werden (darum) wie durch Feuer gehen (1 Kor 3, 15) und erst nach einer 
Prüfung durch die Engel in das Paradies eintreten"29. 

Gern wird darum diese Wanderung mit dem Auszug des israelitischen Volkes aus 
Ägypten verglichen, mit einer Wanderung durch die Wüste, und der Eintritt ins 
Gelobte Land ist ein vorbedeutendes Bild für den Eintritt in das Paradies. •Der 
Auszug aus Ägypten", sagt Origenes, •ist das Gleichnis der Seele, die die Finster- 
nis dieser Welt und die Blindheit der körperlichen Natur verläßt, um in eine andere 
Welt überzusiedeln, welche entweder ,Schoß Abrahams', wie in der Lazarus- 
geschichte, oder .Paradies', wie beim gläubigen Schacher am Kreuz genannt wird"30. 
•Wenn die Seele aus dem Ägypten dieses Lebens auszieht, um zum verheißenen 
Land zu wandern, schlägt sie notwendig gewisse Wege ein ... und kommt durch be- 
stimmte Haltestellen ... Begreife also, wenn du es vermagst, welches diese Wande- 
rungen der Seele sind, in denen so lange wandern zu müssen sie mit Seufzen und 
Klagen betrauert. Freilich, solange sie noch wandert, stockt die Einsicht dieser 
Dinge und ist verhüllt; erst wenn sie zu ihrem Vaterland, ihrer Ruhe, dem Paradies 
gelangt sein wird, wird sie wahrer darüber belehrt werden und es klarer einsehen, 
welches der Wegsinn ihrer Wanderung war"31. Christus war der erste, an dem die 
Verheißungen Gottes an Abraham erfüllt wurden. Er durfte als erster und für uns 
alle das Gelobte Land, das himmlische Paradies betreten32. 

Aber das Ziel wird nur erreichen, wer täglich aufbricht. Denn •es ist ja nichts Ge- 
wöhnliches, wenn man sich um die Gnade des Paradieses müht, um das Reich Gottes, 
um die Gemeinschaft mit den Engeln und um das Haus des unsterblichen Lebens. 
Um all das darf man sich darum nicht nur an einem oder zwei Tagen mühen, nicht 
nur einige Monate lang, man muß es vielmehr immer tun und in allem"33. Das 
geschieht durch eine tiefere Erkenntnis der Offenbarungswahrheiten (durch Gnosis 
bei den Alexandrinern), durch Verzicht auf irdische Erfüllung, durch Buße und ein 
Leben der Tugenden. 

27 Vgl. Mt 11,5 (Lk 7,22), Mk 1, 13; 7,37. 
28 z. B Tertullian, Apol. c. 47 (BKV2 Tert. II, 167); noch Thomas von Aquin kommentiert 

diese Ansicht: S. Th. 2, 2, q 164, a. 2, ad 5. 
29 Rupert v. Deutz, In Gen. 111,32 (PL 167, 319 B). 
80 In Num. hom. 26, 4 (PG 12, 776 B); zitiert nach H. Urs von Balthasar, Geist und Feuer, 

Salzburg, n. 106. 
31 Origenes, In Num., 27, 4 (PG 12, 784); zitiert nach v. Balthasar, a.a. O. n. 114. 
32 Rupert v. Deutz, In Deut. II, c. 1 (PL 167, 957 C). 
53 Ambrosius, Sermo 5, n.21. In Ps 118,33 (PL 15,1324 D). 



110 Friedrich Wulf 

•Durch die Aneignung der himmlischen Lehre und durch die Mühsal zeitlicher 
Beschwerden steht uns die Rückkehr zum himmlischen Vaterland offen, das wir 
durch die Torheit der Übertretung und die Begierde nach fleischlicher Lust ver- 
lassen haben", sagt Rhabanus Maurus bei seiner Betrachtung über die Vertreibung 
der ersten Menschen aus dem Paradies34. •Übermut, Ungehorsam, Freude am Sicht- 
baren, Genuß der verbotenen Frucht haben uns aus unserem Lande (dem Paradies) 
geführt, Tränen, Gehorsam, Verachtung des Sichtbaren, Zügelung des fleischlichen 
Genusses müssen uns zurückführen35. •Steh (also) auf von deinen Lastern ... und geh 
lauteren Herzens in dein Haus, nämlich in das Paradies, einzig in der Hoffnung auf 
das künftige Leben handelnd. Niemand schaue mit Lots Weib zurück, und niemand 
kehre wie der Hund zu seinem Auswurf zurück, oder mit den Kindern Israels zu 
den Fleischtöpfen Ägyptens, nach dem Wort der Wahrheit: ,Niemand, der seine 
Hand an den Pflug legt...' (Lk 9, 62) ... So laßt uns also voraneilen ... Gott, der 
gute Hirt, der sein Leben für seine Schafe dahingab, möge uns in das wahre Land 
der Verheißung führen, in das Land der Lebenden, das von Milch und Honig 
fließt"«. 

Drei Dinge sind es vor allem, die den Rückwanderer geleiten und ihn sicher ans 
Ziel bringen: Der Glaube, das Gebet und die Geduld. Der Glaube zeigt ihm das 
geöffnete Paradies. Er zieht die Hoffnung und die Liebe nach sich, die ihn nach dem 
Ewigen verlangen lassen und ihn vorantreiben. Das Gebet sichert und vertieft den 
Raum des Glaubens, in dem er schreitet, und erfleht ihm die Kraft zum Ausharren. 
Die Geduld läßt ihn nicht ermatten; sie ist die Frucht von Glaube und Gebet und die 
Begleiterin der Liebe; sie ist die Kraft des Christen auf dem Wege. 

3. Der paradiesische Mensch 

Wenn wir das Bild von der Rückkehr des Menschen in das Paradies noch einmal 
anschauen, dann scheint es uns für die Verwirklichung des christlichen Lebens von 
besonderer Fruchtbarkeit zu sein. Einerseits fordert es den Menschen zum Verlassen 
der Welt auf und weist ihn auf ein Ziel hin, das über dieser Welt liegt und nur 
durch den Tod hindurch erreicht wird. Anderseits zeigt es ihm, wie der Himmel in 
der Gnade schon vorweggenommen werden kann, und wie das •himmlische Leben" 
auf Erden den Anfang und das Ende, die paradiesische Harmonie zwischen Natur 
und Gnade und die endgültige Vollendung im Neuen Himmel und auf der Neuen 
Erde, miteinander verbindet, •,1m Anfang schuf Gott Himmel und Erde'. Das ist 
der Anfang der ganzen Schöpfung. Zu diesem Anfang gilt es das Ende und die Voll- 
endung von allem zurückzurufen, so daß jener Himmel und jene Erde der Wohnort 
und die Ruhe der Frommen sei"37. Es ist eine kontinuierliche Linie vom ursprüng- 
lichen Paradies der Schöpfungsgeschichte über das Paradies der Kirche bis zum 
endgültigen Paradies. Der Mensch befindet sich noch im Rhythmus dieser Bewegung 
und wohnt doch im Eigentlichen, so daß sein christliches Leben eine doppelte Sinn- 
richtung erhält: es ist Hinausgehen aus dieser Welt und eben darin die paradiesische 

34 Rhabanus Maur., In Gen. I, c. 20 (PL 107,501). 
35 Gregor M., Hom. in Evang. 10, 7. 
38 Richard v. St. Victor, Sermo in die Paschae (PL 196, 1073 f.). 
37 Origenes, De princip. 111,6,8 (PG 11, 340 C). 



Rückkehr in das Paradies 111 

Wiederherstellung dieser Welt. Das ist der Sinn aller Askese: die paradiesische Ord- 
nung in Christus wieder zu erneuern. 

•Der Mensch kehrt zu seinem früheren (paradiesischen) Zustand wieder zurück, 
wenn er frei geworden ist von der Bosheit, von der Mühsal dieses irdischen und 
leidbringenden Lebens und von den vielfältigen Sorgen um weltliche Dinge, die die 
Seele verwirren. Wer das alles abgelegt hat, wendet sich wieder jenem Leben im 
Paradiese zu, das den fleischlichen Leidenschaften nicht unterworfen, sondern frei 
war, und das im Umgang mit Gott und in der Gemeinschaft mit den Engeln be- 

stand"38. 
Die •vita angelica", das engelgleiche Leben (vgl. Lk 20, 36), ist die große Parole 

jener Zeit, die aus dem Gedanken der Rückkehr in das Paradies lebte. Im Himmel,, 
dem endgültigen Paradies, wird nach dem heiligen Bernhard •immer höchste 
Freude (sein), höchstes Glück, glückliche Freiheit, Glückseligkeit, dort werden die 
Menschen den Engeln gleichen"39. Da wir schon hier das himmlische, paradiesische 
Leben verwirklichen sollen, gilt es schon jetzt, immer mehr ein •engelgleiches" Le- 
ben zu führen. In vorbildlicher Weise tun das diejenigen, die um Christi willen 
jungfräulich bleiben. Sie ahmen die Engel nach, indem sie •sinnen und trachten nach 
ewiger Unverletzlichkeit im verletzlichen Fleische"40. Was hier besonders verdeut- 
licht wird, sollen im Grunde alle anstreben, ganz gleich, in welchem Stande sie 
leben. Clemens von Alexandrien hat sein gnostisches Ideal für alle gedacht. •Die 
Vollendung der gnostischen Seele besteht (nach ihm) aber darin, daß sie über alle 
Formen der Reinigung und des Gottesdienstes hinauskommt und sich mit dem 
Herrn vereinigt, wo sie in unmittelbarer Nähe unter ihm steht ... Und vielleicht 
hat derjenige, der soweit gekommen ist, bereits hier unten den Zustand des ,Engel- 
gleidiseins' vorausgenommen und zu eigen"41. Es mag sein, daß dualistische Ten- 
denzen dieses Ideal mitbestimmt haben; man träumte von einem leibfreien, rein 
geistigen Leben, wie es dem Menschen nicht zukommt. Wichtiger ist hier, worum es. 
diesen Menschen eigentlich ging: um die Wiederherstellung des paradiesischen Zu- 
standes, um Wiedererringung der Integrität, der Unversehrtheit. 

Dazu ist zunächst einmal erforderlich eine hohe Erkenntnis der göttlichen Dinge. 
Wenn es vom ersten Paradies heißt: •Herrlich und schön war das Paradies; da 
wandelte das Wort Gottes immer in demselben umher, es verkehrte und sprach mit 
dem Menschen ... So wollte es bei ihm wohnen, mit den Menschen reden und weilen 
und sie in der Gerechtigkeit unterweisen"42, dann gilt ähnliches auch vom Para- 
dies der Gnade. Das Wort Gottes sind die Evangelien. Sie sind das Paradies der 
Freude, das Gott gepflanzt. In seiner Mitte steht der Lebensbaum: Christus. Von 
ihm soll der Mensch essen, mit seinen Mysterien umgehen43. Dann wird auch er 

38 Dem hl.  Basilius fälschlich zugeschrieben, Oratio de hominis structure II  (PG 30, 
45 B•C.) 

39 Medit. de hum. constit. c. 14 (PL 184, 505 C); vgl. z.B. auch Ambrösius, der •paradisi 
gratia" und •angelorum consortium" auf eine Stufe stellt (In Ps 118, 33 • PL 15, 1324 D). 

40 Augustin, De virginitate, n. 12 (PL 40, 401). 
41 Strom. VII, 57 (BKV2, Cl. v. Alex. V, S. 62); vgl. auch im gleichen Band das Register; 

Stichwort •Engelgleichheit des Gnostikers".    - 
42 henäus, Adv. haer. I, 1,12 (BKV2, Iren. II, 592). 
43 Rupert v. Deutz, In Exod. II, c. 1 (PL 167, 607 C • 608 C). 



112 Friedrich Wulf 

immer mehr umgewandelt in das Wort, nach dessen Bild er erschaffen wurde. • 
Das zweite, was die Unversehrtheit ausmacht, ist die Freiheit: die Freiheit des 
Geistes gegenüber dem Leibe und seinen Begierden und gegenüber der ganzen 
materiellen Welt. Davon ist die Literatur der Väterzeit und des Mittelalters voll. 
Aber nicht für sich will der Mensch diese Freiheit. Er will frei sein für Gott und 
für den Umgang mit ihm. Er will über alle Dinge und Ereignisse hinaus ihn sehen 
und bei ihm weilen, wie die ersten Menschen im Paradies es konnten. Selbst der 
Leib soll in dieses neue Leben im •Worte Gottes", in Christus, einbezogen werden. 
•Im Paradies hat der Mensch eine tödliche Speise genossen. Er muß daher ein Heil- 
mittel in sich aufnehmen, wie derjenige, der Gift genommen hat, ein Gegengift 
empfangen muß. Dieses Heilmittel unseres Leibes ist kein andres als der Leib 
Christi, der den Tod überwunden hat und die Quelle unseres Lebens ist, und der 
durch Mitteilung seiner Unsterblichkeitskräfte den Schaden jenes Giftes wieder auf- 
hebt"44. Wer so vom Baume des Lebens im Paradies der Kirche gegessen hat, ist zum 
neuen Menschen geworden, der •nach Gottes Urbild in wahrer Gerechtigkeit und 
Heiligkeit geschaffen" (Eph 4, 24) wurde; er macht jenes Bild wahr, das Jesus 
Sirach (17, 3•9) vom paradiesischen Menschen entwirft: •Gott machte den Men- 
schen nach seinem Bilde und rüstete ihn gleich seinem eigenen Wesen aus mit Kraft 
und verlieh ihm die Herrschaft über alles Fleisch, damit er herrsche über die Tiere 
und Vögel ... Er gab ihnen freien Willen, Sprache, Gesicht, Gehör und ein Herz 
zu denken und erfüllte sie mit verständiger Einsicht 

Hier, auf dem Höhepunkt jener paradiesischen Anthropologie wird auch ihre 
Grenze sichtbar. Der Gedanke der Rückkehr in das Paradies kann eigentlich nicht 
mehr die Überhöhung des paradiesischen Menschen durch Christus, wie sie im 
1. Korintherbrief (15, 46•49) geschildert wird, genügend deutlich machen. Aber 
eines hat die Vorstellung von der Wiederherstellung und Wiedereroberung des 
paradiesischen Zustandes unserer vielfach abstrakten und vorwiegend ethisch ein- 
gestellten Frömmigkeit voraus: Sie stellt das christliche Leben unter einen großen, 
heilstheologischen Gesichtspunkt, der auch dem einzelnen religiösen Tun Farbe, 
Intensität und Zugkraft verleiht und es in den Zusammenhang des Heilsgeschehens 
einfügt. Dazu kommt noch, daß in diesem christlichen Welt- und Menschenbild 
Himmel und Erde, so sehr vom Verlassen der Welt und vom jenseitigen Himmel 
die Rede ist, im Grunde doch in eine innige Beziehung gebracht werden können. 
Unser christliches Streben offenbart hier und jetzt schon seinen Sinn, da sich dem 
Gläubigen das wiedergeöffnete Paradies schon hier auf Erden und unter seinen 
Augen in Zeichen kundtut. 

44 Gregor v. Nyssa, Katechetische Rede 37, 1, zitiert nach Michael Schmaus, Von den letzten 
Dingen, Münster i. W. 1948, S. 236. 




