Zu den biblischen Grundlagen des Monchtums*

Von P. Emmanuel von Severus O. S. B., Maria Laach

1. Problemstellung

Mehr als in den bekannten Perioden der Kirchengeschichte ist die Frage nach
den biblischen Grundlagen des Ordensstandes heute von einer besonderen Aktuali-
tit und von einer besonderen Problematik gekennzeichnet. Mufite die Kirche vor
dem Anbruch des Mittelalters ihr Vollkommenbheitsideal besonders vor jeder mani-
chiischen und gnostischen Mifldeutung bewahren, zeigte sich das Monchtum zu
einer bestimmten- Zeit vor allem durch die Irrlehre des Pelagianismus und Semi-
pelagianismus gefihrdet, so waren es im Hochmittelalter die neuen Ideen der
Bettelorden, die im Verein mit anderen religidsen, geistigen, politischen und wirt-
schaftlichen Entwicklungen die geltenden Auffassungen erschiitterten und eine
Periode stiirmischer Auseinandersetzungen einleitete, deren sinnfilliger Ausdruck
der sog. Mendikantenstreit und die vom hl. Thomas in der S. Th. entwickelten
Stindelehre darstellen!. Der Aquinate erarbeitet darin eine Theologie des Ordens-
standes, des Priesteramtes und des Bischofsamtes. In der Reformationszeit war die
Auseinandersetzung vor allem durch den so heftig gefithrten Kampf gegen jegliche
Moncherei und Werkheiligkeit bestimmt, wihrend die Aufklirung und das Staats-
kirchentum die Zweckbestimmtheit eines nackten Niitzlichkeitsdenkens vor -alle
anderen Erwigungen stellte. Demgegeniber zeichnet sich die Gegenwart durch eine
ungewdhnlich vielfiltige und spannungsreiche Verflochtenheit der Fragen und ihrer
Beantwortung aus. Wir denken dabei nicht nur an das Lebensgefiihl des modernen
sikularisierten Menschen, der die Orden dhnlich wie ,die Dome als Fossilien* emp-
finden mag, ,die in unsere Stidte wie in spite Sedimente eingeschlossen sind“2, als
eine modrige Welt, ,wo grofie Kloster wie Gewinder um ungelebte Leben stehen“s.
Wir beobachten vielmehr auch innerhalb der Kirche Bestrebungen, die ein Anfgehen
des Ordensstandes im Seelsorgeklerus fiir durchaus wiinschenswert haltent oder
die - das ist ein anderes Extrem — innerhalb der Kirchengeschichte eine Entwicklang
sehen, die vom Monchtum iiber die Bettelorden und Jesuiten zu den Legioniren
Christi fithrt und an deren Ende schlieflich der miindige Laie bereit steht, um die
Aufgaben des Ordensstandes zu iibernehmens. Die Frage wurde in den letaten
Jahren noch dringender durch den Ruf nach einem ,Orden in der Welt“e, durch die

* Als Vortrag gehalten auf der Jahreshauptversammlung der bayer. Benediktinerakademie
am 25. Juli 1952 in Miinchen. .

' I1,2 qu 183—189. — Als Bd. 24 der Deutschen Thomasausgabe, (Salzburg-Heidelberg
1952) erschienen.

2 Ernst Jinger, Girten und Strafien, 2Berlin 1942, S. 24, der sich dieses Wort
allerdings nicht selbst zu eigen macht. )

3 R. M. Rilke, zitiert nach: Die Deutsche Thomasausgabe, Bd. 24, S. (9).

* Vgl. H. U. v. Balthasar, Der Laie und der Ordensstand, Einsiedeln 1948,
S. 20 f.: neueste Ubersicht der Literatur s. Orientierung 16, 1952, 12/18, S. 135—138.

5 H. U. v. Balthasar, Die groflen Ordensregeln, Einsiedeln 1948. S. 24 f.

$s. E. M. Heufelder, Frei fiir Gott, Biberach 1951, S. 19f.



114 Emmanuel von Severus

papstliche Autorisierung der ,Weltlichen Institute“? und durch die Forderung nach
Anpassung des Ordensideals und des Vollkommenheitsstrebens an die Bedirfnisse
und Notwendigkeiten unserer Zeit, wie sie vom Religiosenkongrefl des Heiligen
Jahres ausging®. Wir diirfen schlieflich auch nicht iibersehen, wie sehr unsere Frage
durch die allgemeine Erérterung des Ordens- und Bruderschaftsideals in der Evan-
gelischen Kirche bereichert und befruchtet wurde®. Schliefilich weist die moderne
aszetische Literatur uns auf die innere Beziehung der drei géttlichen Tugenden und
der drei Evangelischen Rite hin, auf die Beziehungen zwischen der Bergpredigt
und den Kardinaltugenden und den Erkenntnissen der modernen Psychologiet® -
Tatsachen, die uns eindringlich bekunden, daff die moderne Problematik in unserer
Frage auch in begliickender Weise positiv bestimmt ist. Dem Fluch des modernen
Menschen, dem Mangel an einheitlicher Durchordnung des Lebens, der Unfihigkeit
zu unwiderruflich hohen Entschliisssen, durch die man sich von dem begnadenden
und rufenden Gott finden zu lassen fiir Zeit und Ewigkeit bereit ist, der inneren
Zusammenhanglosigkeit des Menschen, die den Herausgebern der thomistischen Stin-
delehre ihr Thema so unmodern erscheinen lieR3!?, steht ein neues und tieferes Erfas-
sen der Stindetheologie gegeniiber, stehen vor allem ganz sicherlich bestimmte Auf-
tragsgnaden und Sendungen in der Kirche gegeniiber'?, die von gréfiter Bedeutung
fir die Gegenwart sind und die auch innerhalb des benediktinischen Ménchtums zu
einer inneren Besinnung auf die eigene Wesensart fiihren?s.

SchlieBlich diirfen wir nicht vergessen, dafl die neue Erfassung des Menschen als
Person, wie sie uns auf katholischer Seite z. B. durch R. Guardini geschenkt wurde?s
und wie sic uns das Schaffen M. Bubers aufs neue erméglicht, uns ganz neue Per-
spektiven fiir unser Thema erd{fnet hat, weil sic uns den Menschen in seiner dialo-
gischen Existenz, in seiner Beziehung zum Wort zum Gotteslob zeigen's. Erwih-

7 Constitutio , Provida Mater“ vom 2. Februar 1947.

8 5. Herder-Korrespondenz 5, 1950/51, S. 189 ff. und A. Scheuermann OFM., Geist und
Leben 24, 1951, S. 274—284.

® Vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe 24, a.a. 0., S. (9), (18); ferner die franzésische Griindung
der Communauté in Taizé-1¢s-Cluny, vgl. dazu u. a. O. Jénichen, Quatember 1, 1952/3,
S. 40—44; hier wire noch die gesamte Literatur der Berneuchener und der Evangelischen
Michaels-Bruderschaft zu nennen; vgl. etwa E. Miiller-Gangloff, Gottes Volkals Bru-
derschaft,ebd. S. 3—S8.

10 Vgl. etwa ]. Dillersberger, Der Neve Mensch, Einsiedeln 1950, und die verschie-
denen Arbeiten von B. Martin, etwa ,Die neunfache Form der Aszese, Geist
und Leben 22, 1949, S. 37—71.

11 a,a.0, S. (12).

12 Zu den schon genannten Arbeiten von H. U. von Balthasar vgl. noch von demselben:
Therese von Lisieux, Geschichte einer Sendung, Kéln 1950, und
Elisabeth von Dijon und ihre geistliche Sendung, Kéln 1952.

13 Vgl. dazw I. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinerregel, Ein-
siedeln 1944; L. Hunkeler, Vom Wesen des Benediktinertums, Basel 1947;
E. Heufelder, Der Weg zu Gott, Dillmen 1948. L. Bouyer, Le sens de la vie
monastique, Turnhont-Paris 1950 und J. Leclercqg, La vie parfaite (ebd. 1948).
Ferner einzelne Beitrige der Casel-Gedenksdhrift ,Vom christlichen Mysterium®“, Diissel-
dorf 1951.

1 Weltund Person, Wirzburg 1939, und Das Ende der Neuzeit, ®Basel
1950, sowie Die Macht, Wiirzburg 1951.

15 Vgl. dazu L. Bouyer, a.a.O., S. 20 ff.



Zu den biblischen Grundlagen des Minchtums 115

neny wir schlieflich noch, daf die historische Forschung iiber den Ursprung des
Ménchtums durch die Arbeit von K. Heussi endgiltig aus ihrer religionsgeschicht-
lich und liberal beeinflufiten Verfangenheit herausgelost wurde, so diirfen wir wohl
behaupten, daf} die Stunde besonders reif ist fiir eine Erorterung der Frage nach den
biblischen Grundlagen des Ménchtums und des Ordensstandes!$.

2. Das Zeugnis der Geschichte

Erértern wir unser Thema zuerst im Sinne historischer Fragestellung, so diirfen
wir uns grofiter Kiirze befleifligen. Wir wissen ja um den gewaltigen Strom geist-
lichen und monastischen Lebens, der von der Berufung des Antonius, des ersten
Mainches und des Ménches der alten Zeit schlechthin, ausging, und wir wissen auch,
daf hier das Evangelium entscheidend als die Grundlage des Monchtums hervor-
tritt. Es gilt das nicht nur insofern, als das Horen des Herrnwortes von der Begeg-
nung Christi mit dem reichen Jiingling ein so gewaltiges Echo im Herzen des Kopten
weckt, daf er das Christuswort erfiillt, sondern es zeigt sich schon in dieser Beru-
fungsgeschichte, in welchem Sinn das Evangelium als die Grundlage des Ménch-
tums bezeichnet werden muf. Nicht die gedankliche Abhingigkeit, sondern die
lebendige und unmittelbare Beriihrung mit dem Gotteswort ist das Entscheidende.
In dem Bericht, den Antonius in der Synaxis der Gemeinde hort, ergeht das Wort
des Herrn an ihn. Es handelt sich hier um einen preumatischen Vorgang, vergleich-
bar der Berufung der Propheten und der Apostel, und darin zeigt sich bereits ein
zweites Element der biblischen Grundlage: das Gotteswort als Berufung, als Heils-
botschafti6a, In einer uns etwas kithn anmutenden Uberspitzung ist es von dieser Sicht
her notwendig zu sagen, dafl die gesamte Heilige Schrift des Alten und Neuen
Bundes, die Bibel, hier als Evangelium an den Menschen herantritt. Dieses lebendige
Angerufensein bleibt auch dem gesamten spiteren Monchtum erhalten und vielleicht
gibt es kein Zeugnis, das uns diese Wirklichkeit lebendiger vor Augen fiihren
konnte als die Regula Benedicti, die von diesem lebendigen Angerufensein vollig
durchdrungen ist, wie Abt Herwegen an verschiedenen Stellen seiner Sinndeutung
gezeigt hat'?. Das beweisen nicht nur so bedeutsame Allgemeinformulierungen wie
das Wort vom ducatus Evangelii, von der Fiihrung durch das Evangelium, sondern
vor allem die Bekundung der Gegenwirtigkeit des rufenden und einladenden Herrn
in der Schrift:

»Der Herr sucht in der Menge des Volkes, dem Er diese Worte zuruft, seinen
Arbeiter® (Prol.); ,was kann fiir uns sifler sein, als diese Stimme des Herrn, der
uns einladt...“ (Prol); und der gewaltige Anruf des 7. Kapitels: ,es ruft uns die
Schrift zu“. Das zeigt vor allem auch der Dialog der Interrogatio und Responsio, an
dem uns Benedikt im Prolog zu seiner Regel nicht nur teilnehmen Liflt, sondern in
den er uns gewissermaflen hineinzieht, verwickelt.

Es wiirde zu weit fithren, hier alle Stellen anzugeben, in denen sich die innere
Kraft und Macht des Wortes bei Mt 19, 21 in der Geschichte des Ménchtums ent-
faltete, die ja dann auch entscheidend fiir die Begriindung des Rates der Armut

8 Der Ursprung des Ménchtums, Tibingen 1936.

18a Vgl. L. Bouyer, La vie de S. Antoin (Collection Figures Monastiques), St. Wandrille
1950, 44 ff.; 58.

17 3.2.0.,, S. 29f.; 32 ff.



116 Emmanuel von Severus

wird und ganz in dessen Theologie eingeht, sobald es um die Jahrtausendwgnde
zur endgiltigen Ausprigung und Formulierung der Ritedreiheit gegeniiber dem
Johanneischen Wort von der Augenlust, Fleischeslust und Hoffart des Lebens
kommt!8. Die Berufung des Antonius, die von Mt 19, 21 ihren Ausgangspunkt
nimmt, ist aber auch aus anderen Griinden wesentlich fiir die biblische Grundlegung
des Monchtums. Das Wort des Herrn: ,Willst du vollkommen sein, so geh’ hin,
verkaufe alles, was du hast und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im
Himmel] haben; und komm, und folge mir nach!“ ist ein doppelter Ruf : zum Uerlas-
sen und zur Nachfolge, und wir diirfen alles, was in breitem Strom aus der Bibel
in die geistliche Lehre des Monchtums fliefit, als eine Entfaltung dieses Keims an-
sehen bis zu den modernsten Auspriagungen des Ordenswesens. Zweierlei mochten
wir in dieser Entwicklung noch als besonders bedeutsam herausheben. Diese Ver-
wirklichung des rufenden Gotteswortes, also der biblischen Grundlage, ist so umfas-
send, dafl der Monch die Fiille der ganzen Schrift als sein Leben und seine Weisung
aufnimmt. Von jenem Apophthegma des Antonius an: ,Fiir alles, was du tust, habe
ein Zeugnis der Schriften“!?, kommt es zu einer fast vélligen Einheit von Monchs-
wort und Schriftwort. Fast alles 1afit sich dafiir aus der Ménchsliteratur als Beispiel
anfithren. Neben dem Schriftgebrauch der Regel des hl. Benedikt, den wir schon
erwdhnten und der hier nochmals hervorgehoben werden muff, scheint mir das
beste Beispiel firr diese Einheit, die sich hier gewissermafen mit Hinden greifen
1aBt, die Doctrina Horsiesi zu sein, deren Worte ein einziges Gewebe von Schrift-
stellen des Alten und Neuen Testamentes sind2e.

Das andere, was hier als charakteristisch genannt werden muf}, ist die Tatsache,
daf} das zweite Schriftwort, das sehr bald in Verbindung mit Mt 19, 21 auftritt,
namlich Lk 14,33 (,keiner von euch, der nicht allem entsagt, kann mein Jiinger
sein®), das Cassian mit Mt 19, 21 verbindet, so sehr kennzeichnend fiir das Ménch-
tum wird, daf es der terminus technicus fiir das Monchwerden und fiir den recht-
lichen Akt der Ménchsprofel wird: Apotaxis bzw. Apotage im weitesten Sinne des
asketischen Verzichtes und im engsten des Verzichtes auf Familie, Ehe, Besitz21.

Schliefllich — und damit berithren wir einen weiteren Purkt in unserem Zusam-
menhang — ist es notwendig, in aller Vorsicht zu fragen, wie weit nicht auch die
Entwicklung des Ménchtums vom eremum zum coenobium eine notwendige Folge-
rung aus den Weisungen des Evangeliums war. Inwieweit erwichst das absolute
Einsiedlerideal, soweit es wirklich ein solches gegeben hat, aus dem Evangelium?
Und es scheint, als ob gerade das Evangelium auf die Dauer nur ein relatives Ver-
wirklichen dieses Ideals zuliee. Die Theologie des Zonobiums, wie sie etwa Basilius
entwickelt, mutet doch fast wie eine Korrektur des Einsiedlerideals vom Evan-
gelium und der Apostelgeschichte bzw. den paulinischen Briefen her an22. Und

8 1Jo2,16; vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 24, S. 406 ff. und die dort angegebene
Literatur. 19 MG 65, 76 C. )
# MG 40, 869/94; ferner A. Boon, Pachomianalatina , Lowen 1932, S. 109—147.

*! Vgl. den Artikel Apotaxis von M. Rothenhiusler RAC 1, Sp. 558—564; ferner
W. Schwer, Artikel Beruf ebd. 11, Sp. 141—156, besonders 151 ff. und die vorausgehende
gtudie von K. Holl, Zur Geschichtedes Wortes »Beruf® Ges. Aufs. 3, 1938,

. 189—219.

* Vgl. Groe Regel 7, bei H. U. von Balthasar, Die groen Ordensregeln, S. 48—51.



Zu den biblischen Grundlagen des Monchtums . 117

das ist gerade der Punkt, an dem Benedikt den zonobitischen Gedanken des hl. Basi-
lius trotz aller Entlehnungen aus Pachomius und Cassian zur Vollendung bringt,
weil er die Gemeindetheologie des hl. Basilius durch seine Lehre vom Abt, die wie
keine andere das biblische Motiv von der pneumatischen Vaterschaft verwirklicht,
vertieft?s. Freilich kiindigt sich hier schon eine tiefere Schicht der biblischen Grund-
lagen an, wie denn die Idee der geistlichen Vaterschaft schon als eine besondere Fas-
sung des allgemeineren, von den Anfingen des Ménchtums bis zu den modernen
Orden lebendigen Satzes , Wer euch hért, hort mich®, gelten darf.

Man darf wohl nicht von den biblischen Grundlagen des Ménchtums sprechen,
ohne auch besonders auf das 4. Kapitel der Benediktus-Regel hinzuweisen, dem im
Zusammenhang unseres Themas besondere Bedeutung zukommt. Schon in der
aufleren Gestalt wie aber auch inhaltlich — ich erinnere an den Beginn mit der zwei-
ten Halfte des Dekalogs — weist es eindringlich auf die Bibel als Grundlage zuriick.
Man kann aber dariiber hinaus wohl die meisten Formen spéateren Ordenswirkens in
diesem 4. Kapitel finden. Was man vom Ménchtum im allgemeinen sagen kann, daff
namlich die spateren Ordensformen im Vergleich zu ihm vielfach nur Akzentuierun-
gen einzelner Anrufe aus dem Evangelium sind, das gilt auch vom 4. Kapitel, das
als die Riistkammer der monastischen Tugendlehre diese spiteren Formen in ihrer
Besonderung oder Zweckbestimmtheit keimhaft enthilt.

3. Die Christusmystik als Wesenselement

Wir haben soeben von einer tieferen Schicht der biblischen Grundlagen des
Monchtums gesprochen als jener, die wir berithren, wenn wir von Auswirkungen
bestimmter Herrnworte und bestimmter biblischer Motive in der Entwicklung des
Vollkommenheitsideals und Vollkommenheitsstrebens sprechen. Diese tiefere Schicht
erreichen wir dann, wenn wir solche Herrnworte, die als Evangelium ergehen, als
Deutungen und Offenbarungen des Wesens Christi selbst erkennen. Der klare
Hinweis auf Christi Armut, der etwa im zweiten Teil der Rede an ‘den reichen
Jiingling enthalten ist, fithrt uns hier weiter, er fithrt zum innersten Kern der Rite,
der im Christusmysterium selbst enthalten ist. Es ist nun eine ganz allgemeine
Lehre der Theologie, die Evangelischen Rite aus der Person des Herrn selbst abzu-
leiten, von uns aus gesehen darf man wohl sagen: in Christus selbst immer den
Urménch zu sehen. Fiir die Regula Benedicti, welche die Evangelischen Rite in der
iiblichen Form nicht kennt, gilt nun, daf} sie ganz in der Linie jener Betrachtungs-
weise lehrt, wie Paulus nnd Johannes sie besonders ausgeprigt haben. Der Kern
ihrer Vollkommenheits- und Tugendlehre ist ja die humilitas und humiliatio, die
wir im paulinischen Sinne als xévwoig, exinanitio, Entiulerung zu verstehen haben.
Was der hl. Benedikt seinen Ménchen iiber den Gehorsam und die Demut sagt, ist
von daher gesehen Christusmystik. In der Sprache des Neuen Testamentes diirfen wir
sagen ,pneumatisch®, und wir haben darin unserer Meinung nach nicht zuletzt auch

2 Zur Idee der geistlichen Vaterschaft vgl. L. Dirr, Heilige Vaterschaft im
antiken Orient, Heilige Uberlieferung, 1938, S. 1—20, bes. die S. 3 verzeichnete
Literatur; ferner 1. Herwegen, a.a.0., S. 22f., 67{f.; O. Casel, Bemerkungen zu
cinem Text der Regula S. Benedicti, Studien und Mitteilungen 61, 1947,
S. 5—11; H. Emonds, Artikel Abt, RAC I Sp. 45—55; B. Steidle, Die Regel St. Be -
nedikts, Beuron 1952, S. 84—89.



118 Emmanuel von Severus

einen guten Ausdruck fir den biblischen Quellpunkt dieser Lehre. Die Theologie
des monastischen Gehorsams wire hier von dem Prolog der Regula her zu entfalten,
der das Monchtum als ein redire ad Deum per laborem oboedientiae darstellt, eine
Riickkehr zu Gott durch die Miihsal des Gehorsams. Aber dieses redire ist ein sequi
Christum ad gloriam, ein Christus zur Herrlichkeit folgen. Und dieser primus humi-
litatis gradus ist deshalb der eigentliche Kern der Christusnachfolge, wie es im 7.
Kapitel heifit: imitans Dominum, de quo dicit Apostolus: factus oboediens usque ad
mortem, er ahmt den Herrn nach, von dem der Apostel sagt: Er ward gehorsam bis in
den Tod.

Wir diirfen diese Dinge als so bekannt voraussetzen, dafl wir uns wohl erlauben
konnen, eine andere Seite dieser Theologie als besonders wichtig hervorzuheben
und zwar deshalb, weil sie die enge Verbindung von stabilitas und oboedientia zeigt,
und weil in ihr auch ein biblisches Motiv fiir das benediktinische Stabilitdtsgeliibde
gegeben ist, das ja nicht voll erfafit wird, wenn man bei der stabilitas in congre-
gatione oder gar der stabilitas loci?* stehen bleibt. :

Betonen wir nochmals, daff die Lehre des hl. Benedikt vom Gehorsam in einem
doppelten Sinn Christusmystik ist, einmal insofern der Gehorsam Christus dem
Herrn dargebracht wird, den der Glaube der Monche im Abt erkennt, dann weil der
Mondch im Gehorsam Christus gleich wird und ihm zur Gloria folgt, so werden wir
fur die stabilitas den Satz aufstellen konnen: Die stabilitas der Regula Benedicti hat
ihre biblische Grundlage in dem Lehrgebot der Schrift vom beharrlichen Aushalten
im Leidensgehorsam Christi. Fiir den Aufweis dieses Satzes darf ich kurz folgendes
bemerken: Die ersten drei Stufen der Demut im 7. Kapitel sprechen zunéchst nur von
diesem Gehorsam selbst, ohne das Element der Bestindigkeit und des Ausharrens
zu betonen. Doch wird hier — wie auch in allen anderen Aussagen der Regula iiber
den Gehorsam und den Abt — die innere Notwendigkeit der stabilitas deutlich.
Denn die in diesen ersten Stufen dargelegte vollige Aufgabe des Eigenwillens ist
innerlich unméglich, so lange dem Monch die Moglichkeit bleibt, davonzugehen und
sich nach eigenem Ermessen der Bindung des Gehorsams zu entziehen.

Schon die dritte Stufe der Demut leitet mit der paulinischen oboedientia usque ad
mortem iber zum Gebot unerschiitterlicher Beharrlichkeit in diesem Gehorsam, das
in der vierten Stufe klar dargelegt wird. Man kann dabei in der Entfaltung der
Lehre deutlich einen mehr aktiven und einen mehr passiven Aspekt unterscheiden.
In der ersten Stufe steht der Abt im Vordergrund, dem im Gehorsam der Eigenwille
{ibergeben werden soll. Schon in der zweiten und dritten Stufe wird jedoch mehr
der Ménch betrachtet, der Christus gleich wird und dies vor allem in seinem Gehor-
samsleiden. Diese Lehre fithrt die vierte Stufe zum Hoéhepunkt, die dann deutlich
und klar von der stabilitas spricht. Es handelt sich dabei um jene Stufe, der im
Vergleich des Monchtums mit dem Martyrium eine so grofle Bedeutung zukommt
und deren Formulierung, ganz aus der Schrift schépfend, so iberraschend nahe
Ziige zur Liturgie der Mértyrer aufweist?s. Hier zeigt sich, daf} die stabilitas eins

2 stabilitas in congregatione ist der Ausdruck der Regel; stabilitas loci kommt erstmals
bei Paschasius Radbertus vor; vgl. C. Butler, BenediktinischesMénchtum, 1929,
S. 122.

2 Vgl. J. Leclercq, a.a. 0., S. 147; ebenso A. Lékr, Vom Opfer, vom Zeugnis
und vonder Geduld. Laacher Hefte, Liturgie und Monchtum 6, 1950, S. 69—70.



Zu den biblischen Grundlagen des Ménditums 119

ist mit der Ymopovy), der Geduld der Heiligen Schrift. Der hl. Benedikt schreibt ja:
st in tpsa oboedientia duris et contrariis rebus vel etiam quibuslibet inrogatis in-
iuriis, tacite conscientia p atientiam (patientia = dropovy)) amplectatur et susti-
nens non lassescat vel discedat, dicente Scriptura: Qui perseveraverit usque in
finem, hic salvus erit (Mt 10, 22), (wenn er im Gehorsam bei Harten und widrigen
Umstédnden, ja sogar beim Erleiden von Unbilden schweigend und aus dem Inneren
die Geduld umfaflt und aushilt, ohne miide zu werden oder fortzulaufen. Es steht
ja geschrieben: , Wer bis ans Ende ausharrt, der wird heil sein®), und Benedikt fiigt
als Begriindung Ps 26, 14a, Rom 8, 36 und 37 hinzu. Hier begegnet uns in schonster
Weise die Begriindung der stabilitas aus dem Wort der Schrift, die Altes und Neues
Testament als Einheit fafit. In besonderer Bezichung der Gehorsamsbindung an einen
Menschen wird dann noch hinzugefiigt: Imposuisti homines super capita nostra, Du
hast Menschen iiber unser Haupt gesetzt (Ps 65, 12).

Von der deutlichen Sprache dieser Stelle her konnen andere kiirzere Formulie-
rungen der Regel nicht mehr als zuféllig erscheinen, sondern sie zeigen vielmehr,
dafl der hl. Benedikt wirklich in der stabilitas in besonderer Weise die Verwirk-
lichung der biblischen {mopovi), des evangelischen Beharrens im Leidensgehorsam
Christi gesehen hat. Der Schlufisatz des Prologs ist eine ganz konzise Zusammen-
fassung des in der 4. Stufe der Demut Gelehrten, wobei die Christusmystik des
klosterlichen Gehorsams deutlich hervortritt: ab ipsius numquam magisterio disce-
dentes, in eius doctrina usque ad mortem in monasterio perseverantes, passionibus
Christi per patientiam parlicipemur . . ., wir wollen uns daher niemals von seiner
Lehre entfernen, in seiner Schule bis zum Tod im Kloster ausharren und durch
Geduld an den Leiden Christi teilnehmen . .. Deshalb kann das Aufnahmekapitel
58 der Benediktinerregel einfach sagen: si promiserit de stabilitate perseve-
rantiam... wenn er iiber die Bestindigkeit Ausharren verspricht. Was die
Alten bereits als vmopovy) 10U neAhiov, als Ausharren in der Zelle kanntens, fithrt
Benedikt durch seine biblische Begriindung zur letzten Tiefe. Auch dafl fiir Cassian
die patientia die Tugend des Zénobiten schlechthin ist, ist in diesem Zusammenhang
sehr bedeutungsvoll. Nur wird man der Inhaltsfillle dieser Lehre nicht gerecht,
wenn man sie mit dem abgeschwichten Sinne unseres Wortes Geduld verbindet??.

Wir missen hier darauf verzichten, nun noch darauf hinzaweisen, inwiefern die
benediktinische conversatio morum und die oboedientia den Evangelischen Rat der
Keuschheit verwirklichen, inwiefern die evangelische Armut ganz organisch sowohl
der conversatio morum wie auch den Tugenden der Demut und des Gehorsams ange-
hort. Das vierte Kapitel der Regula spricht hier ebenfalls deutlich genug, und
die Redeweise des Prologs ist so sehr personal geprigt, dafl wir ohne Ge-
zwungenheit darin ein Element des personalen Charakters wiedererkennen kon-

* Vgl. Arsenius, Apophthegmata Patrum, MG 65,90 C.

% Vgl. dazu M. Rothenhiusler, Das innere Leben des Zénobiten nach
Johannes Cassian und die Regel des hl. Benedikt, Vir Dei Benedictus.
Miinster 1948, S. 281, der allerdings die Beziehung zur Regula Benedicti nur erwihnt, nicht
aber in ibrer ganzen Breite herausstellt; zur dmopoviy vgl. V. Warnach, Agape. Diec
Liebe als Grundmotivder neutestamentlichen Theologie, Dissel-
dorf 1952, S. 255 £.; 671 £. Dort auch das bezeichnende und schéne Wort des heiligen Ambro-
sius (255%): Patientia perfectio est caritatis.



120 Emmanuel von Severus

nen der dem Evangelischen Rat der Keuschheit eignet?s. Wir wollen uns vielmehr
abschliefend der Frage zuwenden, wieweit das Ménchtum nun auch als Stand bib-
lisch begriindet werden kann.

4. Die biblische Grundlegung des Standes

Mit unseren bisherigen Ausfithrungen ist noch nicht die Frage beantwortet,
wie die Bibel den Stand des Monchtums und der Ordensleute begriinde. Denn
weder der Hinweis, dafl im Ménchtum die Evangelischen Rite verwirklicht werden,
noch der Aufweis der Fruchtbarkeit bestimmter Herrnworte im Vollkommenbheits-
streben, noch die Haufung biblischer Motive oder Ideen, wie sie im Gedanken der
pneumatischen Vaterschaft oder der Baoikela ToD deo®, des Gottesreiches, gegeben
sind, genfigen zur Begriindung einesStandes. Das alteMonchtum hat es ja an derarti-
gen Hinweisen nie fehlen lassen und wenn es sich auch bewufit war, dafl die Beru-
fung auf die Propheten und Apostel nie im Sinne rein geschichtlicher Beziehung
geschehen diirfe, so ist doch damit noch keine theologische Standeslehre gegeben.
Wir mocditen da vor allem auf einen Begriff aufmerksam machen, der uns
sowohl im Alten wie im Neuen Testament begegnet und in heilsgeschichtlicher Sicht
den Stand des Ménchtums wie der Orden begriindet und auch als Stand vom Kleri-
kerstand wie vom Weltstand unterscheidet. Es ist dies der Begriff der Gragyn, der
Aussonderung, der uns hier tiefer fithrt als der Aufweis, dal die Rite und bestimmte
biblische Ideale in geliibdemiBiger Bindung gelebt werden.

*Amapyf ist die von Gott mnd fir Gott ausgesonderte Erstlingsgabe. Das Wort
bezeichnet dabei die im Kult Gott dargebrachten Gaben, etwa das ‘Weizenmehl, es
bezeichnet aber auch durch die ganze Heilsgeschichte hindurch, beginnend mit Abel

bis zu Christus, dem Herrn, selbst, Menschen, die als Erstlinge fiir Gott ausgesondert
werden und als Erstlinge Gott ganz und ungeteilt und fiir ewig und immer geho-
ren®. Wir haben in der Geschichte des Méonchtums viele Beispiele dafiir, daff man
in der Berufung zum Ménchtum nichts anderes sah als ein Fortleben des Ausgeson-
dertseins, wie es uns bei Abel, Noe, Abraham, Isaak, Jakob, den Propheten, den
Nasirdern, den Aposteln begegnet®o. Auch das Fortleben der Martyrer und Asketen
der Urgemeinde im Ménchtum steht in der gleichen Linie. Und dieses Geschlecht
setzt sich fort bis zu den zwdlfmal zwélftausend der Apokalypse und jenen Unge-
zdhlten aus allen Vélkern, Zungen und Lindern, die aus den Menschen fiir Gott

# Dazu gehort der Auftakt des Prologs: Obsculta, o fili, mit seiner Beziehung zu Ps 44
und das Bild des Regni tabernaculum, dem vom Gebrauch in der Apokalypse her (also wie-
derum ,biblische“ Begriindung!) brautlicher Charakter eignet!

® S. ThWNT, Artikel émooxh, L. Sp. 483 f., ergiinzend vgl. auch den Artikel &moox4
bei Stephanus, Thesaurus Graecae Linguae I,2, Paris 1831—1856, Sp. 1208—1209.
Der lateinische Ausdruck fiir drnagyh ist primitiae. So nicht nur die Heilige Schrift Apk 14,
8 ff., sondern auch von Christus: 1 Kor 15, 20.23; fiir die Kirchenviter vgl. Hieronymus ep.
49, 10, 2 (dreimal); vgl. Adv. lov. I 40, CSEL 54, Wien 1910, 365, 10—19. Der Thesaurus
Linguae Lat. weist sonst noch Stellen aus bei Rufin, Orig., In num 11, 3; Venantius Fortu-
natus, Vita Marcell. 4, 15; Inscript. dhrist. Silvagni 8721. Der Schriftleitung des Thesaurus
in Miinchen sei auch an dieser Stelle fir die Mitteilung dieser Fundorte herzlicher Dank ge-
sagt. Die genannten Stellen schliefen sich an Apk 14, 3iff. an.

30 Vgl. dazu den Artikel ,Beruf von W. Schwer, s. oben Anm. 21. Die Stellen der Kir-
chen- und Mondhsviter hoffe ich bei anderer Gelegenheit vorlegen zn kénnen.



Zu den biblischen Grundlagen des Manchtums ‘ 121

"und das Lamm als Aparche erkauft sind (14, 1-5). Die asketischen und monastischen

" Vorbilder des Alten Testamentes bis zu Jobannes dem Taufer miifiten in der Lite-
ratur des Ménchtums freilich noch auf das Spezielle ihrer Aussonderung hin unter-
sucht werden: Abel als Opfer, Abraham als der von Familie und Heimat Fortgeru-
fene, Isaak als der Gehorsame, Jakob als der Demiitige, der Gottvertrauende, der
Fremdling auf Erden und der Gotteskdmpfer und so fort bis zu jenen Vergleichen der
Dialoge Gregors d. Gr., die uns den hl. Benedikt als den vom Geiste aller Gerech-
ten Erfiillten zeigen3t. Auch die Auffassung vom asketischen und monastischen
Leben als stellvertretendem Leben und Leiden, wie sie aufs engste mit dem Ideal
der Christusnachfolge verkniipft ist und schon bei den Vorldufern des eigentlichen
Ménchtums uns begegnets?, wire gewissermafien als ,Beleg” fiir diese Standes-
lehre heranzuziehen. Der Gehalt dieses Begriffes liegt darin, dafl das Gottgehoren

- des Erstlings positiv die universale Herrschaft Gottes itber die gesamte Schopfung
zur Voraussetzung hat, negativ die Schuld des Siindenfalles, in dem das Geschopf
diese Herrschaft nicht anerkannte. Nun aber beruft Gott den Erstling im Zeichen
der Erlésung und Gnade und macht ihn selber zum ausgesonderten Zeichen fiir
Gericht und Gnade im Sinne des ganz Gott-Gehorens. Das ist die heilsgeschichtliche
Grundlage der Geliibde der drei Evangelischen Rite, aufs engste verbunden mit
Christus dem Herrn selbst, welcher der Erstling schlechthin ist. Sie schliefit eine
Ganzhingabe an Gott in sich, die vollkommene Christusnachfolge ist, die zur Chri-
stusangleichung fithrt und damit teilhat an seinem Werk und an seiner Sendung.
Diese Teilhabe ist anders als im Weltstand, der ein Stand -der Verheiflung auf
Christus und seine Kirche hin ist33, sie ist anders als im Priestertum, das durch das
Amt der dispensatio mysteriorum gepragt und gekennzeichnet ist3¢. Gerade darin
ist es auch begriindet, dafl dieser Stand der ausgesonderten Erstlinge in gleicher
Weise Minnern und Frauen offen steht, daff Askese, Bule, Weltabkehr und Gottes-
lob, die Anbetung in ihrer letzten und umfassenden Form zum Lebensinhalt dieses
Standes der vollkommenen Gottzugehorigkeit werden konnen und daf dieser Stand
als ein Zeichen in dieser Welt steht, und darin erblicken wir seine Sinnerfiillung
und seinen Aaftrag auch fiir die heutige Welt, firr ihr Verlorensein in der Siinde
und fiir thre Heimholung zu Gott in der Erlésung.

Zusammenfassend diirfen wir vielleicht feststellen: Wir glauben, im heils-
geschichtlichen Begriff der &magy" die eigentlich biblische Grundlage des Ordens-
standes sehen zu sollen. Dieser Begriff und die von thm umschlossene heilsgeschicht-

31 Neben den bekannteren Beispielen sind hier vor allem die Sermones aus dem Leriner
Mondhskreis zw nennen; vgl. etwa Eusebius Gallicanus, De S. Maximo et Epis-
copoetAbbati Lirinensi, Max. Bibl. Patrum, Lugduni 1677, VI, 654 ss. und an-
dere sermones dieses Bandes und bei Migne, PL 50. Auch die Schrift delaudeheremi
des Eucherius von Lyon, CSEL 81, Wien 1894, S. 177—194, verdient hier als kennzeichnend
genannt zu werden.

32 Vgl. W. Violker, Das Vollkommenheitsidealdes Origenes, Tibingen
1981, S. 228; 149; 57 und ofter.

3 Vgl. dazu H. U. von Balthasar, Therese vonLisieux, S. 101 ff; 188 ff.

# Vgl. dazu Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 24, a.a. 0., S. 847 ff, bes. 351 f. Auch ,Klerus®
(wAfigog) bedeutet Aussonderung und insofern liegt hier eine Wesensbeziehung zum Méndh-
tum vor. Aber fiir ihn ist das ,eus den Menschen genommen, fiir die Menschen bestellt™ des
Hebréerbriefes 5, 1 im Sinne der kultischen Vermittlung bestimmend.



122 Emmanuel von Severus

liche Wirklichkeit gibt uns die Moglichkeit, eine echte Theologie des Monchtums und
des Ordensstandes aufzubauen, weil er die Offenbarung des Alten und des Neuen
Testamentes zusammenfafit?. Er hebt alle von den Anfingen des Monchtums bis
in unsere Tage in der Heiligen Schrift gegebene Vorbildlichkeit sowohl des Alten
wie des Neuen Testamentes aus dem Bereich des blof} Geschichtlichen und erst recht
aus dem Bereich des blof Intentionalen und Moralischen heraus in die Heilsge-
schichte. Er faflt alle einzelnen Erscheinungen des Ordenslebens und monastischer
Lebenspraxis in einer Einheit zusammen, deren tiefste Grundlage ihre Einheit in
Christus und unsere Einheit mit ihm ist, dem Erstling der Entschlafenen und Auf-
erstandenen. Er bekundet seine pneumatische Wesensart, denn von seiten Gottes
ist die Pneumagabe an den Menschen Erstlingsgabe, wie uns Rom 8, 23 oder 2 Kor
5,5 zeigt in der Umkehrung der bisherigen alttestamentlichen Aparchétheologie.
Er verkorpert besonders das Jungfraulichkeitsideal. Er deutet schlieflich die beson-
dere kultische Aufgabe des Monchtums an, denn die zwdlfmal Zwélftausend des
himmlischen Jerusalem sind es, die allein die geheimnisvolle Melodie des himm-
lischen Heiligtums verstehen und darbringen kénnen. Daf} sie diesem Dienst ver-
schrieben sind, ist ihr besonderer Lobn dafiir, dafl sie sich Gott als dutogymy darge-
bracht habenss, Er umfaflt schliefilich alles, was die Menschen Gott als Geliibde dar-
gebracht haben und darbringen konnen und tendiert auf die Unwiderruflichkeit
und Feierlichkeit dieser Geliibde.

3 Wir glauben darin auch die tiefere Begriindung des Ordensstandes zu sehen als im ge-
wifl sehr guten Aufweis von H. U. von Balthasar aus den Sendungsstellen des Johannesevange-
liums; vgl. Theresevon Lisieux, S. 188f.

% Vgl. dazu den Artikel anogyh im THWNT. 5. oben, Aum. 29.






