
Zu den biblischen Grundlagen des Mönchtums* 
Von P. Emmanuel von Severus O. S. B., Maria Laach 

1. Problemstellung 

Mehr als in den bekannten Perioden der Kirchengeschichte ist die Frage nach 
den biblischen Grundlagen des Ordensstandes heute von einer besonderen Aktuali- 
tät und von einer besonderen Problematik gekennzeichnet. Mußte die Kirche vor 
dem Anbruch des Mittelalters ihr Vollkommenheitsideal besonders vor jeder mani- 
chäischen und gnostischen Mißdeutung bewahren, zeigte sich das Mönchtum zu 
einer bestimmten Zeit vor allem durch die Irrlehre des Pelagianismus und Semi- 
pelagianismus gefährdet, so waren es im Hochmittelalter die neuen Ideen der 
Bettelorden, die im Verein mit anderen religiösen, geistigen, politischen und wirt- 
schaftlichen Entwicklungen die geltenden Auffassungen erschütterten und eine 
Periode stürmischer Auseinandersetzungen einleitete, deren sinnfälliger Ausdruck 
der sog. Mendikantenstreit und die vom hl. Thomas in der S. Th. entwickelten 
Ständelehre darstellen1. Der Aquinate erarbeitet darin eine Theologie des Ordens- 
standes, des Priesteramtes und des Bischofsamtes. In der Reformationszeit war die 
Auseinandersetzung vor allem durch den so heftig geführten Kampf gegen jegliche 
Möncherei und Werkheiligkeit bestimmt, während die Aufklärung und das Staats- 
kirchentum die Zweckbestimmtheit eines nackten Nützlichkeitsdenkens vor alle 
anderen Erwägungen stellte. Demgegenüber zeichnet sich die Gegenwart durch eine 
ungewöhnlich vielfältige und spannungsreiche Verflochtenheit der Fragen und ihrer 
Beantwortung aus. Wir denken dabei nicht nur an das Lebensgefühl des modernen 
säkularisierten Menschen, der die Orden ähnlich wie •die Dome als Fossilien" emp- 
finden mag, •die in unsere Städte wie in späte Sedimente eingeschlossen sind"2, als 
eine modrige Welt, •wo große Klöster wie Gewänder um ungelebte Leben stehen"3. 
Wir beobachten vielmehr auch innerhalb der Kirche Bestrebungen, die ein Aufgehen 
des Ordensstandes im Seelsorgeklerus für durchaus wünschenswert halten4 oder 
die - das ist ein anderes Extrem - innerhalb der Kirchengeschichte eine Entwicklung 
sehen, die vom Mönchtum über die Bettelorden und Jesuiten zu den Legionären 
Christi führt und an deren Ende schließlich der mündige Laie bereit steht, um die 
Aufgaben des Ordensstandes zu übernehmen5. Die Frage wurde in den letzten 
Jahren noch dringender durch den Ruf nach einem •Orden in der Welt"«, durch die 

* Als Vortrag gehalten auf der Jahreshauptversammlung der bayer. Benediktinerakademie 
am 25. Juli 1952 in München. 

1 II,2qu 183•189. • Als Bd. 24 der Deutschen Thomasausgabe, (Salzburg-Heidelberg 
1952) erschienen. 

2 Ernst Jünger, Gärten und Straßen, 2Berlin 1942, S. 24, der sich dieses Wort 
allerdings nicht selbst zu eigen macht. 

3 R. M. Rilke, zitiert nach: Die Deutsche Thomasausgabe, Bd. 24, S. (9). 
* Vgl. H. U. v. Balthasar, Der Laie und der Ordensstand, Einsiedeln 1948, 

S. 20 f.: neueste Übersicht der Literatur s. Orientierung 16, 1952, 12/13, S. 135•138. 
6 H. U. v. Balthasar, Die großen Ordensregeln, Einsiedeln 1948. S. 24 f. 
6 s. E. M. Heufelder, Frei für Gott, Biberadi 1951, S. 19 f. 



114 Emmanuel von Severus 

päpstliche Autorisierung der •Weltlichen Institute"7 und durch die Forderung nach 
Anpassung des Ordensideals und des Vollkommenheitsstrebens an die Bedürfnisse 
und Notwendigkeiten unserer Zeit, wie sie vom Religiosenkongreß des Heiligen 
Jahres ausging8. Wir dürfen schließlich auch nicht übersehen, wie sehr unsere Frage 
durch die allgemeine Erörterung des Ordens- und Bruderschaftsideals in der Evan- 
gelischen Kirche bereichert und befruchtet wurde9. Schließlich weist die moderne 
aszetische Literatur uns auf die innere Beziehung der drei göttlichen Tugenden und 
der drei Evangelischen Räte hin, auf die Beziehungen zwischen der Bergpredigt 
und den Kardinaltugenden und den Erkenntnissen der modernen Psychologie10 - 
Tatsachen, die uns eindringlich bekunden, daß die moderne Problematik in unserer 
Frage auch in beglückender Weise positiv bestimmt ist. Dem Fluch des modernen 
Menschen, dem Mangel an einheitlicher Durchordnung des Lebens, der Unfähigkeit 
zu unwiderruflich hohen Entschlüssen, durch die man sich von dem begnadenden 
und rufenden Gott finden zu lassen für Zeit und Ewigkeit bereit ist, der inneren 
Zusammenhanglosigkeit des Menschen, die den Herausgebern der thomistischen Stän- 
delehre ihr Thema so unmodern erscheinen ließ11, steht ein neues und tieferes Erfas- 
sen der Ständetheologie gegenüber, stehen vor allem ganz sicherlich bestimmte Auf- 
tragsgnaden und Sendungen in der Kirche gegenüber12, die von größter Bedeutung 
für die Gegenwart sind und die auch innerhalb des benediktinischen Mönchtums zu 
einer inneren Besinnung auf die eigene Wesensart führen13. 

Schließlich dürfen wir nicht vergessen, daß die neue Erfassung des Menschen als 
Person, wie sie uns auf katholischer Seite z. B. durch R. Guardini geschenkt wurde14 

und wie sie uns das Schaffen M. Bubers aufs neue ermöglicht, uns ganz neue Per- 
spektiven für unser Thema eröffnet hat, weil sie uns den Menschen in seiner dialo- 
gischen Existenz, in seiner Beziehung zum Wort zum Gotteslob zeigen15. Erwäh- 

7 Constitutio •Provida Mater" vom 2. Februar 1947. 
8 s. Herder-Korrespondenz 5, 1950/51, S. 189 ff. und A. Sdieuermann OFM., Geist und 

Leben 24, 1951, S. 274•284. 
9 Vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe 24, a.a. O., S. (9), (13); ferner die französische Gründung 

der Communaute in Taize-les-Cluny, vgl. dazu u. a. O. Jänichen, Quatember 1, 1952/3, 
S. 40•44; hier wäre noch die gesamte Literatur der Berneuchener und der Evangelischen 
Michaels-Bruderschaft zu nennen; vgl. etwa E. Müller-Gangloff, Gottes Volk als Bru- 
der s c h a f t, ebd. S. 3•8. 

10 Vgl. etwa /. Dillersberger, DerNeueMensch, Einsiedeln 1950, und die verschie- 
denen Arbeiten von B. Martin, etwa •Die neunfache Form derAszese, Geist 
und Leben 22, 1949, S. 37•71. 

11 a.a.O., S. (12). 
11 Zu den schon genannten Arbeiten von H. U. von Balthasar vgl. noch von demselben: 

Therese von Lisieux, Geschichte einer Sendung, Köln 1950, und 
Elisabeth von Dijon und ihre geistliche Sendung, Köln 1952. 

13 Vgl. dazu /. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinerregel, Ein- 
siedeln 1944; L. Hunkeler, Vom Wesen des Benedikt inertums, Basel 1947; 
E. Heufelder, Der Weg zu Gott, Dülmen 1948. L. Bouyer, Le sens de la vie 
monastique, Turnhout-Paris 1950 und /. Leclercq, La vie parfaite (ebd. 1948). 
Ferner einzelne Beiträge der Casel-Gedenkschrift •Vom christlichen Mysterium", Düssel- 
dorf 1951. 

14 Welt und Person, Würzburg 1939, und Das Ende der Neuzeit, 2Basel 
1950, sowie Die Macht, Würzburg 1951. 

15 Vgl. dazu L. Bouyer, a. a. O., S. 20 ff. 



Zu den biblischen Grundlagen des Mönchtums 115 

nen|Wir schließlich noch, daß die historische Forschung über den Ursprung des 
Mönchtums durch die Arbeit von K. Heussi endgültig aus ihrer religionsgeschicht- 
lich und liberal beeinflußten Verfangenheit herausgelöst wurde, so dürfen wir wohl 
behaupten, daß die Stunde besonders reif ist für eine Erörterung der Frage nach den 
biblischen Grundlagen des Mönchtums und des Ordenssbandes16. 

2. Das Zeugnis der Geschichte 

Erörtern wir unser Thema zuerst im Sinne historischer Fragestellung, so dürfen 
wir uns größter Kürze befleißigen. Wir wissen ja um den gewaltigen Strom geist- 
lichen und monastischen Lebens, der von der Berufung des Antonius, des ersten 
Mönches und des Mönches der alten Zeit schlechthin, ausging, und wir wissen auch, 
daß hier das Evangelium entscheidend als die Grundlage des Mönchtums hervor- 
tritt. Es gilt das nicht nur insofern, als das Hören des Herrnwortes von der Begeg- 
nung Christi mit dem reichen Jüngling ein so gewaltiges Echo im Herzen des Kopten 
weckt, daß er das Christuswort erfüllt, sondern es zeigt sich schon in dieser Beru- 
fungsgeschichte, an welchem Sinn das Evangelium als die Grundlage des Mönch- 
tums bezeichnet werden muß. Nicht die gedankliche Abhängigkeit, sondern die 
lebendige und unmittelbare Berührung mit dem Gotteswort ist das Entscheidende. 
In dem Bericht, den Antonius in der Synaxis der Gemeinde hört, ergeht das Wort 
des Herrn an ihn. Es handelt sich hier um einen pneumatischen Vorgang, vergleich- 
bar der Berufung der Propheten und der Apostel, und darin zeigt sich bereits ein 
zweites Element der biblischen Grundlage: das Gotteswort als Berufung, als Heils- 
botschaft163. In einer uns etwas kühn anmutenden Überspitzung ist es von dieser Sicht 
her notwendig zu sagen, daß die gesamte Heilige Schrift des Alten und Neuen 
Bundes, die Bibel, hier als Evangelium an den Menschen herantritt. Dieses lebendige 
Angerufensein bleibt auch dem gesamten späteren Mönchtum erhalten und vielleicht 
gibt es kein Zeugnis, das uns diese Wirklichkeit lebendiger vor Augen führen 
könnte als die Regula Benedicti, die von diesem lebendigen Angerufensein völlig 
durchdrungen ist, wie Abt Herwegen an verschiedenen Stellen seiner Sinndeutung 
gezeigt hat17. Das beweisen nicht nur so bedeutsame Allgemeinformulierungen wie 
das Wort vom ducatus Evangelii, von der Führung durch das Evangelium, sondern 
vor allem die Bekundung der Gegenwärtigkeit des rufenden und einladenden Herrn 
in der Schrift: 

•Der Herr sucht in der Menge des Volkes, dem Er diese Worte zuruft, seinen 
Arbeiter" (Prol.); •was kann für uns süßer sein, als diese Stimme des Herrn, der 
uns einlädt. .." (Prol.); und der gewaltige Anruf des 7. Kapitels: •es ruft uns die 
Schrift zu". Das zeigt vor allem auch der Dialog der Interrogatio und Responsio, an 
dem uns Benedikt im Prolog zu seiner Regel nicht nur teilnehmen läßt, sondern in 
den er uns gewissermaßen hineinzieht, verwickelt. 

Es würde zu weit führen, hier alle Stellen anzugeben, in denen sich die innere 
Kraft und Macht des Wortes bei Mt 19, 21 in der Geschichte des Mönchtums ent- 
faltete, die ja dann auch entscheidend für die Begründung des Rates der Armut 

"Der  Ursprung   des   Mönchtums,   Tübingen 1936. 
18a VgL L. Bouyer, La vie de S. Antoin (Collection Figures Monastiques), St. Wandrille 

1950, 44 ff.; 58. 
17 a.a.O., S. 29 f.; 32 ff. 



116 Emmanuel von Severus 

wird und ganz in dessen Theologie eingeht, sobald es um die Jahrtausendw^nde 
zur endgültigen Ausprägung und Formulierung der Rätedreiheit gegenüber dem 
Johanneischen Wort von der Augenlust, Fleischeslust und Hoffart des Lebens 
kommt18. Die Berufung des Antonius, die von Mt 19, 21 ihren Ausgangspunkt 
nimmt, ist aber auch aus anderen Gründen wesentlich für die biblische Grundlegung 
des Mönchtums. Das Wort des Herrn: •Willst du vollkommen sein, so geh' hin, 
verkaufe alles, was du hast und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im 
Himmel haben; und komm, und folge mir nach!" ist ein doppelter Ruf: zum Verlas- 
sen und zur Nachfolge, und wir dürfen alles, was in breitem Strom aus der Bibel 
in die geistliche Lehre des Mönchtums fließt, als eine Entfaltung dieses Keims an- 
sehen bis zu den modernsten Ausprägungen des Ordenswesens. Zweierlei möchten 
wir in dieser Entwicklung noch als besonders bedeutsam herausheben. Diese Ver- 
wirklichung des rufenden Gotteswortes, also der biblischen Grundlage, ist so umfas- 
send, daß der Mönch die Fülle der ganzen Schrift als sein Leben und seine Weisung 
aufnimmt. Von jenem Apophthegma des Antonius an: •Für alles, was du tust, habe 
ein Zeugnis der Schriften"19, kommt es zu einer fast völligen Einheit von Mönchs- 
wort und Schriftwort. Fast alles läßt sich dafür aus der Mönchsliteratur als Beispiel 
anführen. Neben dem Schriftgebrauch der Regel des hl. Benedikt, den wir schon 
erwähnten und der hier nochmals hervorgehoben werden muß, scheint mir das 
beste Beispiel für diese Einheit, die sich hier gewissermaßen mit Händen greifen 
läßt, die Doctrina Horsiesi zu sein, deren Worte ein einziges Gewebe von Schrift- 
stellen des Alten und Neuen Testamentes sind20. 

Das andere, was hier als charakteristisch genannt werden muß, ist die Tatsache, 
daß das zweite Schriftwort, das sehr bald in Verbindung mit Mt 19, 21 auftritt, 
nämlich Lk 14,33 (•keiner von euch, der nicht allem entsagt, kann mein Jünger 
sein"), das Cassian mit Mt 19, 21 verbindet, so sehr kennzeichnend für das Mönch- 
tum wird, daß es der terminus technicus für das Mönchwerden und für den recht- 
lichen Akt der Mönchsprofeß wird: Apotaxis bzw. Apotage im weitesten Sinne des 
asketischen Verzichtes und im engsten des Verzichtes auf Familie, Ehe, Besitz21. 

Schließlich - und damit berühren wir einen weiteren Punkt in unserem Zusam- 
menhang - ist es notwendig, in aller Vorsicht zu fragen, wie weit nicht auch die 
Entwicklung des Mönchtums vom eremum zum coenobium eine notwendige Folge- 
rung aus den Weisungen des Evangeliums war. Inwieweit erwächst das absolute 
Einsiedlerideal, soweit es wirklich ein solches gegeben hat, aus dem Evangelium? 
Und es scheint, als ob gerade das Evangelium auf die Dauer nur ein relatives Ver- 
wirklichen dieses Ideals zuließe. Die Theologie des Zönobiums, wie sie etwa Basilius 
entwickelt, mutet doch fast wie eine Korrektur des Einsiedlerideals vom Evan- 
gelium und der Apostelgeschichte bzw. den paulinischen Briefen her an22. Und 

18 1 Jo 2, 16; vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 24, S. 406 ff. und die dort angegebene 
Literatur. i» MG 65, 76 C. 

20 MG 40, 869/94; ferner A. Boon, PachomianaLatina, Löwen 1932, S. 109•147. 
21 Vgl. den Artikel Apotaxis von M. Rothenhäusler RAC I, Sp. 558•564; ferner 

W. Schwer, Artikel Beruf ebd. II, Sp. 141•156, besonders 151 ff. und die vorausgehende 
Studie von K. Holl, Zur Geschichte des Wortes •Beruf ", Ges. Aufs 3 1938 
S. 189•219. 

22 Vgl. Große Regel 7, bei H. U. von Balthasar, Die großen Ordensregeln, S. 48•51. 



Zu den biblisdien Grundlagen des Mändttums 117 

das ist gerade der Punkt, an dem Benedikt den zönobitischen Gedanken des hl. Basi- 
lhis trotz aller Entlehnungen aus Pachomius und Cassian zur Vollendung bringt, 
weil er die Gemeindetheologie des hl. Basilius durch seine Lehre vom Abt, die wie 
keine andere das biblische Motiv von der pneumatischen Vaterschaft verwirklicht, 
vertieft28. Freilich kündigt sich hier schon eine tiefere Schicht der biblischen Grund- 
lagen an, wie denn die Idee der geistlichen Vaterschaft schon als eine besondere Fas- 
sung des allgemeineren, von den Anfängen des Mönchtums bis zu den modernen 
Orden lebendigen Satzes •Wer euch hört, hört mich", gelten darf. 

Man darf wohl nicht von den biblischen Grundlagen des Mönchtums sprechen, 
ohne auch besonders auf das 4. Kapitel der Benediktus-Regel hinzuweisen, dem im 
Zusammenhang unseres Themas besondere Bedeutung zukommt. Schon in der 
äußeren Gestalt wie aber auch inhaltlich - ich erinnere an den Beginn mit der zwei- 
ten Hälfte des Dekalogs - weist es eindringlich auf die Bibel als Grundlage zurück. 
Man kann aber darüber hinaus wohl die meisten Formen späteren Ordenswirkens in 
diesem 4. Kapitel finden. Was man vom Mönchtum im allgemeinen sagen kann, daß 
nämlich die späteren Ordensformen im Vergleich zu ihm vielfach nur Akzentuierun- 
gen einzelner Anrufe aus dem Evangelium sind, das gilt auch vom 4. Kapitel, das 
als die Rüstkammer der monastischen Tugendlehre diese späteren Formen in ihrer 
Besonderung oder Zweckbestimmtheit keimhaft enthält. 

3. Die Christusmystik als Wesenselement 

Wir haben soeben von einer tieferen Schicht der biblischen Grundlagen des 
Mönchtums gesprochen als jener, die wir berühren, wenn wir von Auswirkungen 
bestimmter Herrnworte und bestimmter biblischer Motive in der Entwicklung des 
Vollkommenheitsideals und Vollkommenheitsstrebens sprechen. Diese tiefere Schicht 
erreichen wir dann, wenn wir solche Herrnworte, die als Evangelium ergehen, als 
Deutungen und Offenbarungen des Wesens Christi selbst erkennen. Der klare 
Hinweis auf Christi Armut, der etwa im zweiten Teil der Rede an den reichen 
Jüngling enthalten ist, führt uns hier weiter, er führt zum innersten Kern der Räte, 
der im Christusmysterium selbst enthalten ist. Es ist nun eine ganz allgemeine 
Lehre der Theologie, die Evangelischen Räte aus der Person des Herrn selbst abzu- 
leiten, von uns aus gesehen darf man wohl sagen: in Christus selbst immer den 
Urmönch zu sehen. Für die Regula Benedicti, welche die Evangelischen Räte in der 
üblichen Form nicht kennt, gilt nun, daß sie ganz in der Linie jener Betrachtungs- 
weise lehrt, wie Paulus und Johannes sie besonders ausgeprägt haben. Der Kern 
ihrer Vollkommenheits- und Tugendlehre ist ja die humilitas und humiliatio, die 
wir im paulinischen Sinne als x&vooaig, exinanitio, Entäußerung zu verstehen haben. 
Was der hl. Benedikt seinen Mönchen über den Gehorsam und die Demut sagt, ist 
von daher gesehen Christusmystik. In der Sprache des Neuen Testamentes dürfen wir 
sagen •pneumatisch", und wir haben darin unserer Meinung nach nicht zuletzt auch 

23 Zur Idee der geistlichen Vaterschaft vgl. L. Dürr, Heilige Vaterschaft im 
antiken Orient, Heilige Überlieferung, 1938, S. 1•20, bes. die S. 3 verzeichnete 
Literatur; ferner /. Herwegen, a.a.O., S. 22 f., 67 ff.; O. Casel, Bemerkungen zu 
einem Text der Regula S. Benedicti, Studien und Mitteilungen 61, 194Z, 
S. 5•11; H. Emonds, Artikel Abt, RAC I Sp. 45•55; B. Steidle, DieRegelSt. Be- 
tt e d i k t s , Beuron 1952, S. 84•89. 



118 Emmanuel von Severus 

einen guten Ausdruck für den biblischen Quellpunkt dieser Lehre. Die Theologie 
des monastischen Gehorsams wäre hier von dem Prolog der Regula her zu entfalten, 
der das Mönchtum als ein redire ad Deum per laborem oboedientiae darstellt, eine 
Rückkehr zu Gott durch die Mühsal des Gehorsams. Aber dieses redire ist ein sequi 
Christum ad gloriam, ein Christus zur Herrlichkeit folgen. Und dieser primus humi- 
litatis gradus ist deshalb der eigentliche Kern der Christusnachfolge, wie es im 7. 
Kapitel heißt: imilans Dominum, de quo diät Apostolus: factus oboediens usque ad 
mortem, er ahmt den Herrn nach, von dem der Apostel sagt: Er ward gehorsam bis in 
den Tod. 

Wir dürfen diese Dinge als so bekannt voraussetzen, daß wir uns wohl erlauben 
können, eine andere Seite dieser Theologie als besonders wichtig hervorzuheben 
und zwar deshalb, weil sie die enge Verbindung von stabilitas und oboedientia zeigt, 
und weil in ihr auch ein biblisches Motiv für das benediktinische Stabilitätsgelübde 
gegeben ist, das ja nicht voll erfaßt wird, wenn man bei der stabilitas in congre- 
gatione oder gar der stabilitas loci2i stehen bleibt. 

Betonen wir nochmals, daß die Lehre des hl. Benedikt vom Gehorsam in einem 
doppelten Sinn Christusmystik ist, einmal insofern der Gehorsam Christus dem 
Herrn dargebracht wird, den der Glaube der Mönche im Abt erkennt, dann weil der 
Mönch im Gehorsam Christus gleich wird und ihm zur Gloria folgt, so werden wir 
für die stabilitas den Satz aufstellen können: Die stabilitas der Regula Benedicti hat 
ihre biblische Grundlage in dem Lehrgebot der Schrift vom beharrlichen Aushalten 
im Leidensgehorsam Christi. Für den Aufweis dieses Satzes darf ich kurz folgendes 
bemerken: Die ersten drei Stufen der Demut im 7. Kapitel sprechen zunächst nur von 
diesem Gehorsam selbst, ohne das Element der Beständigkeit und des Ausharrens 
zu betonen. Doch wird hier - wie auch in allen anderen Aussagen der Regula über 
den Gehorsam und den Abt - die innere Notwendigkeit der stabilitas deutlich. 
Denn die in diesen ersten Stufen dargelegte völlige Aufgabe des Eigenwillens ist 
innerlich unmöglich, so lange dem Mönch die Möglichkeit bleibt, davonzugehen und 
sich nach eigenem Ermessen der Bindung des Gehorsams zu entziehen. 

Schon die dritte Stufe der Demut leitet mit der paulinischen oboedientia usque ad 
mortem über zum Gebot unerschütterlicher Beharrlichkeit in diesem Gehorsam, das 
in der vierten Stufe klar dargelegt wird. Man kann dabei in der Entfaltung der 
Lehre deutlich einen mehr aktiven und einen mehr passiven Aspekt unterscheiden. 
In der ersten Stufe steht der Abt im Vordergrund, dem im Gehorsam der Eigenwille 
übergeben werden soll. Schon in der zweiten und dritten Stufe wird jedoch mehr 
der Mönch betrachtet, der Christus gleich wird und dies vor allem in seinem Gehor- 
samsleiden. Diese Lehre führt die vierte Stufe zum Höhepunkt, die dann deutlich 
und klar von der stabilitas spricht. Es handelt sich dabei um jene Stufe, der im 
Vergleich des Mönchtums mit dem Martyrium eine so große Bedeutung zukommt 
und deren Formulierung, ganz aus der Schrift schöpfend, so überraschend nahe 
Züge zur Liturgie der Märtyrer aufweist25. Hier zeigt sich, daß die stabilitas eins 

24 stabilitas in congregatione ist der Ausdruck der Regel; stabilitas loci kommt erstmals 
bei Paschasius Radbertus vor; vgl. C. Butler, Benediktin ischesMönchtum, 1929, 
S. 122. 

25 Vgl. /. Leclercq, a.a.O., S. 147; ebenso A. Löhr, Vom Opfer, vom Zeugnis 
und von der Geduld. Laadier Hefte, Liturgie und Mönchtum 6, 1950, S. 69•70. 



Zu den biblisdien Grundlagen des Mönditums 119 

ist mit der imouovTi, der Geduld der Heiligen Schrift. Der hl. Benedikt schreibt ja: 
si in ipsa oboedientia duris et contrariis rebus vel etiam quibuslibet inrogatis in- 
iuriis, tacite conscientia patientiam (patientia = •ujtojxovT)) amplectatur et susti- 
nens non lassescat vel discedat, dicente Scriptura: Qui perseveraverit usque in 
finem, hie salvus erit (Mt 10, 22), (wenn er im Gehorsam bei Härten und widrigen 
Umständen, ja sogar beim Erleiden von Unbilden schweigend und aus dem Inneren 
die Geduld umfaßt und aushält, ohne müde zu werden oder fortzulaufen. Es steht 
ja geschrieben: •Wer bis ans Ende ausharrt, der wird heil sein"), und Benedikt fügt 
als Begründung Ps 26, 14a, Rom 8,36 und 37 hinzu. Hier begegnet uns in schönster 
Weise die Begründung der stabilitas aus dem Wort der Schrift, die Altes und Neues 
Testament als Einheit faßt. In besondererBeziehung der Gehorsamsbindung an einen 
Menschen wird dann noch hinzugefügt: Imposuisti homines super capita nostra, Du 
hast Menschen über unser Haupt gesetzt (Ps 65,12). 

Von der deutlichen Sprache dieser Stelle her können andere kürzere Formulie- 
rungen der Regel nicht mehr als zufällig erscheinen, sondern sie zeigen vielmehr, 
daß der hl. Benedikt wirklich in der stabilitas in besonderer Weise die Verwirk- 
lichung der biblischen vno\iovr\, des evangelischen Beharrens im Leidensgehorsam 
Christi gesehen hat. Der Schlußsatz des Prologs ist eine ganz konzise Zusammen- 
fassung des in der 4. Stufe der Demut Gelehrten, wobei die Christusmystik des 
klösterlichen Gehorsams deutlich hervortritt: ab ipsius numquam magisterio disce- 
dentes, in eius doctrina usque ad mortem in monasterio per sever antes, passionibus 
Christi per patientiam partieipemur..., wir wollen uns daher niemals von seiner 
Lehre entfernen, in seiner Schule bis zum Tod dm Kloster ausharren und durch 
Geduld an den Leiden Christi teilnehmen... Deshalb kann das Aufnahmekapitel 
58 der Benediktinerregel einfach sagen: si promiserit de stabilitate perseve- 
rantiam..., wenn er über die Beständigkeit Ausharren verspricht. Was die 
Alten bereits als i):tO[xovr| XOV KEAA.IO'U, als Ausharren in der Zelle kannten26, führt 
Benedikt durch seine biblische Begründung zur letzten Tiefe. Audi daß für Cassian 
die patientia die Tugend des Zönobiten schlechthin ist, ist in diesem Zusammenhang 
sehr bedeutungsvoll. Nur wird man der Inhaltsfülle dieser Lehre nicht gerecht, 
wenn man sie mit dem abgeschwächten Sinne unseres Wortes Geduld verbindet27. 

Wir müssen hier darauf verzichten, nun noch darauf hinzuweisen, inwiefern die 
benediktinische conversatio morum und die oboedientia den Evangelischen Rat der 
Keuschheit verwirklichen, inwiefern die evangelische Armut ganz organisch sowohl 
der conversatio morum wie auch den Tugenden der Demut und des Gehorsams ange- 
hört. Das vierte Kapitel der Regula spricht hier ebenfalls deutlich genug, und 
die Redeweise des Prologs ist so sehr personal geprägt, daß wir ohne Ge- 
zwungenheit darin ein Element des personalen Charakters wiedererkennen kön- 

26 Vgl. Arsenius, Apophthegmata Patruin, MG 65, 90 C. 
27 Vgl. dazu M. Rotkenhäusler, Das innere Leben des Zönobiten nach 

Johannes Cassian und die Regel des hl. Benedikt, Vir Dei Benedictus. 
Münster 1948, S. 281, der allerdings die Beziehung zur Regula Benedicti nur erwähnt, nicht 
aber in ihrer ganzen Breite herausstellt; zur tinonovf| vgl. V. Warnadi, Ag a p e. Die 
Liebe als Grundmotiv der neutestamentlichen Theologie, Düssel- 
dorf 1952, S. 255 f.; 671 f. Dort auch das bezeichnende und schöne Wort des heiligen Ambro- 
sius (2553): Patientia perfectio est caritatis. 



120 Emmanuel von Severus 

nen der dem Evangelischen Rat der Keuschheit eignet28. Wir wollen uns vielmehr 
abschließend der Frage zuwenden, wieweit das Mönchtum nun auch als Stand bib- 
lisch begründet werden kann. 

4. Die biblische Grundlegung des Standes 

Mit unseren bisherigen Ausführungen ist noch nicht die Frage beantwortet, 
wie die Bibel den Stand des Mönditums und der Ordensleute begründe. Denn 
weder der Hinweis, daß im Mönchtum die Evangelischen Räte verwirklicht werden, 
noch der Aufweis der Fruchtbarkeit bestimmter Herrnworte im Vollkommenheits- 
streben, noch die Häufung biblischer Motive oder Ideen, wie sie im Gedanken der 
pneumatischen Vaterschaft oder der ßctcriAsla toü •9EOü, des Gottesreiches, gegeben 
sind, genügen zur Begründung eines Standes. Das alteMönchtum hat es ja an derarti- 
gen Hinweisen nie fehlen lassen und wenn es sich auch bewußt war, daß die Beru- 
fung auf die Propheten und Apostel nie im Sinne rein geschichtlicher Beziehung 
geschehen dürfe, so ist doch damit noch keine theologische Standeslehre gegeben. 
Wir möchten da vor allem auf einen Begriff aufmerksam machen, der uns 
sowohl im Alten wie im Neuen Testament begegnet und in heilsgeschichtlicher Sicht 
den Stand des Mönditums wie der Orden begründet und auch als Stand vom Kleri- 
kerstand wie vom Weltstand unterscheidet. Es ist dies der Begriff der axa.Qyj\, der 
Aussonderung, der uns hier tiefer führt als der Aufweis, daß die Räte und bestimmte 
biblische Ideale in gelübdemäßiger Bindung gelebt werden. 

°Ajtanyj| ist die von Gott und für Gott ausgesonderte Erstlingsgabe. Das Wort 
bezeichnet dabei die im Kult Gott dargebrachten Gaben, etwa das Weizenmehl, es 
bezeichnet aber auch durch die ganze Heilsgeschichte hindurch, beginnend mit Abel 
bis zu Christus, dem Herrn, selbst, Menschen, die als Erstlinge für Gott ausgesondert 
werden und als Erstlinge Gott ganz und ungeteilt und für ewig und immer gehö- 
ren29. Wir haben in der Geschichte des Mönditums viele Beispiele dafür, daß man 
in der Berufung zum Mönchtum nichts anderes sah als ein Fortleben des Ausgeson- 
dertseins, wie es uns bei Abel, Noe, Abraham, Isaak, Jakob, den Propheten, den 
Nasiräern, den Aposteln begegnet30. Auch das Fortleben der Märtyrer und Asketen 
der Urgemeinde im Mönchtum steht in der gleichen Linie. Und dieses Geschlecht 
setzt sich fort bis zu den zwölfmal zwölftausend der Apokalypse und jenen Unge- 
zählten aus allen Völkern, Zungen und Ländern, die aus den Menschen für Gott 

28 Dazu gehört der Auftakt des Prologs: Obsculta, o fili, mit seiner Beziehung zu Ps 44 
und das Bild des Regni tabernaculum, dem vom Gebrauch in der Apokalypse her (also wie- 
derum •biblische" Begründung!) bräutlicher Charakter eignet! 

2» S. ThWNT, Artikel äroxoxr|, I. Sp. 483 f., ergänzend vgl. auch den Artikel &na.Q%r\ 
bei Stephanus, Thesaurus Graecae Linguae 1,2, Paris 1831•1856, Sp. 1208•1209. 
Der lateinische Ausdruck für aita.Qxi\ ist primitiae. So nicht nur die Heilige Schrift Apk 14, 
3 ff., sondern auch von Christus: 1 Kor 15, 20. 23; für die Kirchenväter vgl. Hieronymus ep. 
49, 10, 2 (dreimal); vgl. Adv. Iov. I 40, CSEL 54, Wien 1910, 365, 10•19. Der Thesaurus 
Linguae Lat. weist sonst noch Stellen aus bei Rufin, Orig., In num 11, 3; Venantius Fortu- 
natus, Vita Marcell. 4, 15; Inscript. christ. Silvagni 3721. Der Schriftleitung des Thesaurus 
in München sei auch an dieser Stelle für die Mitteilung dieser Fundorte herzlicher Dank ge- 
sagt. Die genannten Stellen schließen sich an Apk 14, 3iff. an. 

30 Vgl. dazu den Artikel •Beruf" von W. Schwer, s. oben Anm. 21. Die Stellen der Kir- 
chen- und Mönchsväter hoffe ich bei anderer Gelegenheit vorlegen zu können. 



Zu den biblisdien Grundlagen des Mönchtums 121 

und das Lamm als Aparche erkauft sind (14, 1-5). Die asketischen und monastisdien 
Vorbilder des Alten Testamentes bis zu Johannes dem Täufer müßten in der Lite- 
ratur des Mönchtums freilich noch auf das Spezielle ihrer Aussonderung hin unter- 
sucht werden: Abel als Opfer, Abraham als der von Familie und Heimat Fortgeru- 
fene, Isaak als der Gehorsame, Jakob als der Demütige, der Gottvertrauende, der 
Fremdling auf Erden und der Gotteskämpfer und so fort bis zu jenen Vergleichen der 
Dialoge Gregors d. Gr., die uns den hl. Benedikt als den vom Geiste aller Gerech- 
ten Erfüllten zeigen31. Auch die Auffassung vom asketischen und monastischen 
Leben als stellvertretendem Leben und Leiden, wie sie aufs engste mit dem Ideal 
der Christusnachfolge verknüpft ist und schon bei den Vorläufern des eigentlichen 
Mönchtums uns begegnet32, wäre gewissermaßen als •Beleg" für diese Standes- 
lehre heranzuziehen. Der Gehalt dieses Begriffes liegt darin, daß das Gottgehören 
des Erstlings positiv die universale Herrschaft Gottes über die gesamte Schöpfung 
zur Voraussetzung hat, negativ die Schuld des Sündenfalles, in dem das Geschöpf 
diese Herrschaft nicht anerkannte. Nun aber beruft Gott den Erstling im Zeichen 
der Erlösung und Gnade und macht ihn selber zum ausgesonderten Zeichen für 
Gericht und Gnade im Sinne des ganz Gott-Gehörens. Das ist die heilsgeschichtliche 
Grundlage der Gelübde der drei Evangelischen Räte, aufs engste verbunden mit 
Christus dem Herrn selbst, welcher der Erstling schlechthin ist. Sie schließt eine 
Ganzhingabe an Gott in sich, die vollkommene Christusnachfolge ist, die zur Chri- 
stusangleichung führt und damit teilhat an seinem Werk und an seiner Sendung. 
Diese Teilhabe ist anders als im Weltstand, der ein Stand der Verheißung auf 
Christus und seine Kirche hin ist83, sie ist anders als im Priestertum, das durch das 
Amt 'der dispensatio mysteriorum geprägt und gekennzeichnet ist34. Gerade darin 
ist es auch begründet, daß dieser Stand der ausgesonderten Erstlinge in gleicher 
Weise Männern und Frauen offen steht, daß Askese, Buße, Weltabkehr und Gottes- 
lob, die Anbetung in ihrer letzten und umfassenden Form zum Lebensinhalt dieses 
Standes der vollkommenen Gottzugehörigkeit werden können und daß dieser Stand 
als ein Zeichen in dieser Welt steht, und darin erblicken wir seine Sinnerfüllung 
und seinen Auftrag auch für die heutige Welt, für ihr Verlorensein in der Sünde 
und für ihre Heimholung zu Gott in der Erlösung. 

Zusammenfassend dürfen wir vielleicht feststellen: Wir glauben, im heils- 
geschichtlichen Begriff der djrafj/T| die eigentlich biblische Grundlage des Ordens- 
standes sehen zu sollen. Dieser Begriff und die von ihm umschlossene heilsgeschicht- 

31 Neben den bekannteren Beispielen sind hier vor allem die Sermones aus dem Leriner 
Mönchskreis zu nennen; vgl. etwa Eusebius Gallicanus, De S. Maximo et Epis- 
copo etAbbatiLirinensi, Max. Bibl. Patrum, Lugduni 1677, VI, 654 ss. und an- 
dere sermones dieses Bandes und bei Migne, PL 50. Auch die Schrift delaudeheremi 
des Eucherius von Lyon, CSEL 31, Wien 1894, S. 177•194, verdient hier als kennzeichnend 
genannt zu werden. 

38 Vgl. W. Völker, Das Vollkommenheits ideal des Origenes, Tübingen 
1931, S. 223; 149; 57 und öfter. 

33 Vgl. dazu H. U. von Balthasar, Therese vonLisieux, S. lOlff; 188 ff. 
34 Vgl. dazu Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 24, a. a. O., S. 347 ff., bes. 351 f. Auch •Klerus" 

(xWjpog) bedeutet Aussonderung und insofern liegt hier eine Wesensbeziehung zum Mönch- 
tum vor. Aber für ihn ist das •aus den Menschen genommen, für die Menschen bestellt" des 
Hebräerbriefes 5, 1 im Sinne der kultisdien Vermittlung bestimmend. 



122 Emmanuel von Severus 

liehe Wirklichkeit gibt uns die Möglichkeit, eine echte Theologie des Mönchtums und 
des Ordensstandes aufzubauen, weil er die Offenbarung des Alten und des Neuen 
Testamentes zusammenfaßt35. Er hebt alle von den Anfängen des Mönchtums bis 
in unsere Tage in der Heiligen Schrift gegebene Vorbildlichkeit sowohl des Alten 
wie des Neuen Testamentes aus dem Bereich des bloß Geschichtlichen und erst recht 
aus dem Bereich des bloß Intentionalen und Moralischen heraus in die Heilsge- 
schichte. Er faßt alle einzelnen Erscheinungen des Ordenslebens und monastischer 
Lebenspraxis in einer Einheit zusammen, deren tiefste Grundlage ihre Einheit in 
Christus und unsere Einheit mit ihm ist, dem Erstling der Entschlafenen und Auf- 
erstandenen. Er bekundet seine pneumatische Wesensart, denn von Seiten Gottes 
ist die Pneumagabe an den Menschen Erstlingsgabe, wie uns Rom 8, 23 oder 2 Kor 
5, 5 zeigt in der Umkehrung der bisherigen alttestamentlichen Aparchetheologie. 
Er verkörpert besonders das Jungfräulichkeitsideal. Er deutet schließlich die beson- 
dere kultische Aufgabe des Mönchtums an, denn die zwölfmal Zwölftausend des 
himmlischen Jerusalem sind es, die allein die geheimnisvolle Melodie des himm- 
lischen Heiligtums verstehen und darbringen können. Daß sie diesem Dienst ver- 
schrieben sind, ist ihr besonderer Lohn dafür, daß sie sich Gott als ajtaQ^f) darge- 
bracht haben36. Er umfaßt schließlich alles, was die Menschen Gott ab Gelübde dar- 
gebracht haben und darbringen können und tendiert auf die Umviderruflichkeit 
und Feierlichkeit dieser Gelübde. 

85 Wir glauben darin auch die tiefere Begründung des Ordensstandes zu sehen als im ge- 
wiß sehr guten Aufweis von H. U. von Balthasar aus den Sendungsstellen des Johannesevange- 
liums; vgl. TheresevonLisieux,S. 188 f. 

36 Vgl. dazu den Artikel AjtaoxT! im ThWNT. s. oben, Anm. 29. 




