
Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 
nach seinem Geistlichen Tagebuch 

Von Adolf Haas S. J., z. Zt. Münster i. W. 

So sehr wir die historisch treue, auf die äußeren Daten gerichtete Sammel- und 
Sichtarbeit der Hagiographen als unentbehrliche Grundlage schätzen, so kann doch 
nicht eindringlich genug betont werden, daß das von Ignatius in seinen •Lebens- 
erinnerungen"1 und in seinem •Geistlichen Tagebuch"2 gezeichnete Selbstbildnis an 
frischer und farbiger Leuchtkraft alle anderen Quellen, auch die für das Charakter- 
bild des Heiligen so wichtigen Briefe, weit übertrifft. Schon von den •Lebens- 
erinnerungen", die Ignatius auf Bitten seiner Mitbrüder ein paar Jahre vor seinem 
Tode diktierte, sagt Alfred Feder: •Es sind zwar nur einige Lichtstrahlen, die aus 
seinem mystischen Innenleben zu uns dringen, aber sie genügen, um uns ahnen zu 
lassen, welch herrliche Gnadensonne in seiner Seele leuchtete"3. Das gilt noch viel 
mehr von seinem •Geistlichen Tagebuch", dessen wenige uns erhaltene Blätter •mit 
zu den schönsten und edelsten Seiten gehören, die christliche Mystiker niedergeschrie- 
ben haben"4. Hier ist der Heilige mit sich allein. Es stört ihn bei der Abfassung in 
keinem Augenblick jene zarte, ihn so sehr charakterisierende männliche Scheu, die 
letzten Geheimnisse zwischen Gott und seiner Seele zu offenbaren. Diese Scheu hat 
noch in den für andere bestimmten Lebenserinnerungen das Tiefste in bedeutungs- 
schwerer, oft nur andeutender Verborgenheit belassen und gerade damit freilich 
dieser Erzählung des •Pilgers" einen unnachahmlichen literarischen Reiz verliehen. 
Im Tagebuch aber legt Ignatius das Geheimnis seiner Vertrautheit mit Gott in voller 
Offenheit frei. Hier spricht er so, wie es ihm ums Herz war, von Herz zu Herz. 

1. Das Geistliche Tagebuch 

Ignatius sah in der Aufzeichnung der erhaltenen Gnaden vor allem einen Akt 
persönlicher Dankbarkeit5. Er will sich immer wieder der göttlichen Huld erinnern, 
zumal er verschiedentlich eine geradezu als Zeichen der Echtheit seiner Mystik zu 
verstehende •Erinnerungsschwäche" diesen Gnaden gegenüber bekennt6. Wir wissen, 

1 Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext übertra- 
gen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S. J., Regensburg 1922. 

2 Aus dem Geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext 
übertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S. f., Regens- 
burg 1922. 

3 a.a.O., S. 29. 
4 a.a.O., S. 1. 
5 Mit Recht schreibt darum P. Codina in seiner Einleitung zur kritischen Ausgabe des 

•Tagebuches": •Dieses Tagebuch ist gleichsam ein Verzeichnis der von Gott erhaltenen 
Wohltaten, die unser Vater Ignatius aus großer Dankbarkeit gegen Gott und die Menschen 
aufzeichnete; nicht nur, um sie dem Gedächtnis besser einzuprägen, sondern um beim häufi- 
gen Nachlesen derselben das Herz immer mehr zur Liebe gegen einen solchen Wohltäter zu 
entzünden" (Mon. Hist. S. J., Mon. Ign. III, I, p. CIII). • Audi Peter Faber beginnt sein 
Tagebuch mit dem Psalmvers: Lobe, meine Seele, den Herrn und vergiß nicht alle seine 
Wohltaten! 

6 Lebenserinnerungen, n. 29. • Tagebuch, 2. April, S. 103 f. • Vgl. auch Hugo Rahner 
S.J., ZAM 10 (1935) 270 ff. 



124 Adolf Haas 

daß er schon in der Zeit seiner ersten Bekehrung auf Schloß Loyola, •als er anfing, 
bereits ein wenig aufzustehen und im Hause herumzugehen"7, nicht nur die für ihn 
wichtigsten Stellen und Geheimnisse aus dem Leben Jesu und der Heiligen zu- 
sammenstellte, sondern auch ein Tagebuch anlegte, in dem er die •Witterungen" 
seiner Seele sorgfältig eintrug. Dieses Tagebuch nahm er dann auf den Weg nach 
Manresa mit. •Hier nahm er sich vor, einige Tage im Hospital zu verbleiben und 
sich auch einiges in seinem Buche aufzuzeichnen, das er wohlverwahrt mit sich 
führte und das ihm auf seiner Reise großen Trost gewährte"8. Auch über seine Reise 
nach Jerusalem führt der •Pilger" ein Tagebuch9. Besonders aber während der Ab- 
fassung der Konstitutionen macht er täglich seine Aufzeichnungen10. Wir dürfen dar- 
um wohl annehmen, daß er sein ganzes Leben hindurch die wichtigsten Vorkomm- 
nisse in der Geschichte seiner Seele tagebuchartig aufgeschrieben hat. Wir wissen 
auch, daß er diese Aufzeichnungen immer wieder durchlas, verbesserte und er- 
gänzte11. Dabei erwachte in seinem Herzen nicht selten wieder die mystische Glut 
der vergangenen Erlebnisse12. Ja, beim Schreiben selbst überwältigte ihn oft die Fülle 
des Geschauten von neuem. Am 27. Februar 1544 z.B. berichtet er: •Beim Nieder- 
schreiben dieser Vorgänge wird mein Verstand entrückt, um die heiligste Drei- 
faltigkeit zu schauen, und dabei sehe ich, wenn auch nicht so deutlich wie vorhin, 
drei Personen ...". 

Mit dem Dank gegen Gott verbindet sich aber bei den täglichen Aufzeichnungen 
auch zugleich die echt ignatianische Sorge um die nüchtern-klare Wachheit des 
Geistes im inneren Leben. Diese Klarheit und Wachheit ist für die geistliche Ge- 
stalt des Heiligen so hervorstechend, daß sie in seiner Umgebung einen tiefen 
Eindruck hinterließ und für die Frömmigkeit des ganzen Ordens bezeichnend 
wurde. •Der Geist der Gesellschaft", schreibt einer seiner vertrautesten Gefährten, 
•ist eine gewisse Klarheit, welche (die Seele) erfüllt und leitet; man hatte den Ein- 
druck, daß der Vater Ignatius so geleitet wurde"13. Interessant ist von hier aus, daß 
auch in den •Geistlichen Übungen" das Niederschreiben von Betrachtungen und 
Erleuchtungen eine gewisse, vielleicht heute allzu wenig beachtete Rolle spielt14. 
Nichts fürchtete Ignatius im religiösen Leben eben so sehr wie einen unerleuchteten 
Geist, der nicht zu unterscheiden gelernt hatte und sich von jeder frommen Regung 

7 Lebenserinnerungen, n. 11. 
8 ebd., n. 18. 
• Dem ersten Biographen Ribadeneira hat dieses noch vorgelegen; vgl. Ribadeneira, 

Vita Ignatii Loiolae, 1. Buch, 9. Kap. (in der deutschen Obersetzung von Joh. Jolitus, Ingol- 
stadt 1590, S. 66). 

10 Lebenserinnerungen, n. 100. 
11 Tagebuch, Einl. S. 20. 
12 Tagebuch, 8. Febr., 6. März. 
13 Nadal, Orationis Observationes (Mon. Hist. S. J., Epist. Nadal IV, S. 690). 
14 Die ignatianisdien Direktorien leiten mehrfach dazu an (Vgl. Mon. Ign. Ser. II, p. 

778•794). So heißt es z. B. einmal: •Für den, der Zeit hat, ist es besser, die Punkte nicht 
geschrieben mitzubringen, sondern, nachdem er den Stoff erklärt hat, sie ihm zu diktieren, 
so daß dieser sie mit eigener Hand mitschreibe..." (Directoria Ignatiana autographa, 2. 
Direct., a.a.O., p. 780 s.) Oder: •Man könnte ihn (den Exerzitanden) dazu ermuntern, daß 
er seine Einsichten und (inneren) Bewegungen aufschreibe" (Directoria Ign. tradita, De 
modo, n. 4, a.a.O., p.783 s.) • Ober schriftliche Betrachtungsmethoden siehe neuerdings: 



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 125 

bestimmen ließ. Hatte doch auch keiner wie er ein so meisterliches Wissen um die 
vielen Selbsttäuschungen und um die Trugkünste des bösen Geistes im Gewände des 
Guten. In dieser Erfahrung haben wir darum die andere Quelle, aus der die Tage- 
buchaufzeichnungen des Heiligen hervorgehen. Darum konnte Laynez von ihm 
sagen: •Er ist von einer solchen Gewissenssorgfalt, daß er täglich eine Zeit darauf 
verwendet, Monat mit Monat, Woche mit Woche und Tag mit Tag zu vergleichen, 
allzeit bedacht voranzuschreiten.. ."16. Wie der Zusammenhang zeigt, bezieht sich 
diese Gewissenssorgfalt nicht so sehr auf das Bemühen, Fehler zu überwinden, als 
auf das immer feinere Erkennen der hohen Gnadenführung, die Gott ihm seit Man- 
resa zuteil werden ließ, und auf das immer genauere Eingehen auf dieselbe. 

Leider ist uns •die Geschichte einer Seele", wie Ignatius sie niederschrieb, nur zu 
einem ganz geringen Teil erhalten geblieben. Das meiste hat der Heilige selbst gegen 
Ende seines Lebens vernichtet. Einen kleinen Rest fand man nach seinem Tode 
noch in seinem Schreibtisch. Es sind zwei Hefte. Das erste umfaßt die Zeit vom 
2. Februar bis zum 12. März 1544. Es enthält an manchen Tagen sehr ausführliche 
Eintragungen über das erstaunlich reiche mystische Innenleben des Heiligen. Wäh- 
rend dieser 40 Tage beschäftigte ihn vor allem die Armutsfrage im Orden, die er 
ganz unter dem Einströmen des göttlichen Lichtes zur Entscheidung bringen wollte16. 
Das zweite Heftchen schließt sich unmittelbar an das erste an (erste Eintragung am 
13. März) und endigt am 27. Februar des folgenden Jahres. Es enthält nur sehr 
kurze Vermerke und Zeichen zu den einzelnen Tagen. Wie sehr sich Ignatius mit 
seinen Tagebuchaufzeichnungen beschäftigt haben muß, beweisen folgende Tat- 
sachen: Ein TeiMer Eintragungen wurde vonihm nachträglich, mit Linien eingerahmt, 
um sie schon äußerlich als besonders wichtig kenntlich zu machen17. Außerdem machte 
der Heilige Abschriften dieser für ihn bedeutungsvollen Stellen. Wir besitzen glück- 
licherweise noch ein Blatt, auf dem gerade solche hervorgehobenen Stellen aus dem 
ersten Teil des Tagebuches zusammengeschrieben sind18. Man kann mit Recht an- 
nehmen19, daß noch weitere Blätter mit ähnlichen Zusammenstellungen von Ignatius' 
Hand existierten. Sie müssen wohl beim Wahlvorgang über die Armutsfrage, zu- 
gleich mit jenen Blättern, auf denen Gründe und Gegengründe der getroffenen Wahl 
nebeneinandergestellt waren, eine Rolle gespielt haben. Nach dem Zeugnis seines 
Meßdieners Paulus Boreil20 legte Ignatius diese Blätter häufig auf den Altar, um 
bei der Feier der heiligen Geheimnisse um neue Erleuchtung zu bitten. 

Rudolf Graber, Aus der Kraft des Glaubens, Würzburg 1950, S. 139 ff.; Ewald Roellenbleck, 
Über das Schreiben von •Betrachtungen". Bericht aus der psychotherapeutischen Praxis, in: 
Der Psychologe. Psych. Monatsschrift, Bd. V, Heft 1, 1953, S. 9 ff. 

15 Mon. Ign. IV, I p. 127. 
18 Weitere historische Einzelheiten über Entstehung und Bedeutung des Geistlichen Tage- 

buches finden sich in der ausgezeichneten Einleitung der deutschen Ausgabe von Feder; vgl. 
auch Mon. Ign. Ill, I p. CCV. 

17 Es handelt sich bei diesen von Ignatius' eigener Hand eingerahmten Stellen nicht um 
Streichungen oder Tilgungen, wie Feder (a. a. O., S. VI) meint, sondern im Gegenteil gerade 
um Hervorhebungen. Siehe Mon. Ign. Ill, I p. XCVI. 

18 Mon. Ign. Ill, I p. XCVI•XCVII. 
" So Codina in Mon. Ign., ebenso Feder. 
20 Feder, a.a.O., Einleitung S. 12. 



126 Adolf Haas 

2. Die Trinitätsmystik des Heiligen 

Welches Bild ergibt sich nun aus dem Inhalt der Aufzeichnungen für die geistliche 
Gestalt des heiligen Ignatius? Es ist das Bild eines ausgesprochenen Mystikers. Man 
hat dieser Tatsache in der Ignatius-Forschung im allgemeinen viel zu wenig Be- 
achtung geschenkt. Erst in neuerer Zeit setzt sich immer mehr die Erkenntnis durch, 
daß die Mystik des Heiligen den Zugang zum eigentlichen Geheimnis seiner in 
vielem so rätselhaften Person vermittelt. Man hat darum begonnen, diese Mystik ge- 
nauer zu erschließen, hat nach ihrer aszetisch-spirituellen21 und theologischen22 

Eigenart gefragt und ihre Stellung in den •Exerzitien" untersucht23. Was insbeson- 
dere die theologische Eigenart ignatianischer Mystik angeht, so ergibt schon ein auch 
nur oberflächliches Studium, daß es sich ganz eindeutig um eine Dreifaltigkeitsmystik 
handelt. Genauer gesagt sind es die beiden Geheimnisse der Trinität und der Sen- 
dung des Gottessohnes in die Welt hinein, um die sich die mystische Erfahrung des 
Heiligen bewegt. Dabei sind beide Geheimnisse innerlich miteinander verbunden, 
so daß die ignatianische Mystik trinitarisch und soteriologisch zugleich ist. Dieses 
Ineinander verleiht Ignatius seine in gewissem Sinne einmalige Stellung in der 
Geschichte der christlichen Mystik. Seine Mystik ist nicht reine Beschauungsmystik, 
sondern hat einen ausgesprochen heilstheologischen Akzent. •Seine Vereinigung 
mit dem dreifaltigen ,Schöpfer und Herrn' ist nicht nur ein ruhendes Hingegeben- 
sein an die Geheimnisse der mystischen Schau"24, sondern ein •Finden Gottes in 
allen Dingen", ein Vernehmen •des Willens Seiner göttlichen Majestät", ein Ge- 
sandtwerden in die Welt hinein mit Christus, dem Herrn. Nie ist für Ignatius die 
mystische Erfahrung ein bloßes Hinweggerissenwerden über die vergängliche Welt 
in die Seligkeit des dreipersönlichen Gottes hinein. Mystische Gebetserfahrung und 
hiesiges Leben, Versenkung in die Geheimnisse Gottes und Aufgabe in der Zeit, 
stehen vielmehr in innigster Wechselbeziehung. Je tiefer der in das trinitarische 
Geheimnis versenkte Beter sich in die Welt Gottes begibt, um so entschiedener er- 
fährt er die soteriologische Sendung in den erlösungsbedürftigen Kosmos hinein. 
Mit dem Sohn als Mittler steigt er zum Vater als dem Ziel alles menschlichen Er- 
kennens und Liebens empor, aber nicht, um allein bei dem alleinigen Gott zu ver- 
weilen und in ihm unterzugehen. Auf die Fürsprache Jesu sieht er vielmehr, wie 
bald von der Dreifaltigkeit als solcher, bald insonderheit vom Vater, •dem Spender 
der Gnaden" (95, 100)25 •alle Güter und Gaben ... herabsteigen"26 und ihn, den 
Bittenden, gleich einem Licht in der Finsternis, den Weg auf den Spuren des Er- 
lösers finden lassen, den •Seine heiligste Majestät" für ihn bestimmt hat. •Das also 
ist das Besondere an seiner trinitarischen Mystik: er sieht alle Dinge, alle Mysterien 

21 /. d. Guibert S. /., St. Ignace mystique d'apres son Journal Spirituel, Toulouse 1938. 
22 Hugo Rahner S. /., Die Mystik des hl. Ignatius und der Inhalt der Vision von La Storta. 

In: ZAM 10 (1935) 202 ff. 
23 K. Richstätter S. ]., Mystische Gebetsgnaden und ignatianische Exerzitien, Innsbruck 

1924; L. Peeters S. ]., Vers l'union divine par les Exercices de Saint Ignace, Louvain, Mu- 
seum Lessianum, 2e ed. 1931. 

24 Hugo Rahner, a. a. 0., S. 203. 
25 Die im Text hinzugefügten und in Klammern gesetzten Zahlen geben die Seiten des 

Tagebuches nach der Ausgabe von Feder wieder. 
26 Exerc. spir. n. 237. 



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 127 

des Glaubens, alle geschaffenen Dinge, also die Gesamtheit des Geschaffenen, in 
ihrem Ausgang und in ihrem Heimgang zum dreifaltigen Gott"27. Und er erkennt 
zugleich seine Aufgabe, sich selbst immer tiefer von Gott in diesen Kreislauf hinein- 
nehmen zu lassen, unter Verzicht auf alles Eigene, • von den Menschen und Din- 
gen, soviel er vermag, mitnehmend auf diesen Weg, zum Lob und zur Ehre des 
dreifaltigen Gottes. 

3. Das trinitarische •Problem" der ignatianisdien Mystik 

Wenn wir nach dieser Gesamtcharakterisierung der ignatianischen Mystik die 
Aussagen des Geistlichen Tagebuches einmal im einzelnen anschauen, dann entdek- 
ken wir, daß der Heilige in seiner Erkenntnis des Trinitätsgeheimnisses eine inter- 
essante Entwicklung mitgemacht hat. Auf diese Entwicklung ist bisher kaum geach- 
tet worden. Und doch scheint sie auf die letzte Höhe ignatianischer Mystik zu führen. 
Es handelt sich um das Erleben der urgewaltigen Spannung zwischen der Dreiheit 
der göttlichen Personen und ihrer Einheit im göttlichen Wesen, um die Spannung 
also zwischen Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit, in die Ignatius durch seine mystischen 
Erfahrungen hineingestellt wird. Damit offenbart sich seine Mystik nicht nur als eine 
alle geschaffenen Dingen im dreifaltigen Gott umfassende Gesamtschau, sondern 
überdies als eine die Mitte des Trinitätsgeheimnisses berührende •Wesensschau". 

Ignatius scheint vom Beginn seines mystischen Weges an dieses Problem gehabt 
zu haben, wie sich die Verschiedenheit der Personen zur Einheit des göttlichen We- 
sens verhalte28. Noch in seinem Alter erinnerte er sich an j ene Tage in Manresa, wo • er 
eine große Andacht zur heiligsten Dreifaltigkeit pflegte und tagtäglich Gebete an 
jede einzelne der drei Personen richtete. Da er aber auch zur heiligsten Dreifaltig- 
keit als solcher betete, so kam ihm der Gedanke, wie er eigentlich vierfache Gebete 
an die Dreifaltigkeit richte"29. Damals hat ihn aber diese Schwierigkeit anscheinend 
noch nicht sonderlich beschäftigt. Denn er fügt hinzu: •Doch verursachte ihm dieser 
Gedanke wenig oder gar keine Sorge, wie eine Sache von geringer Bedeutung"30. 
Das muß sich in den folgenden Jahren geändert haben. Jedenfalls zeigt das Tage- 
buch, wie der Heilige ernstlich mit dieser Schwierigkeit ringt, wie sie ihn sogar 
beunruhigt und verwirrt und ihn bisweilen an der Richtigkeit seiner Entscheidungen 
und seines Weges zweifeln läßt. Offenbar hatten sich die mystischen Erhebungen so 
gesteigert und verdichtet, daß die Lösung des Problems keinen Aufschub mehr dul- 
dete. Ignatius gelangte in der Zeit, da er über die Armutsfrage nachsann und inni- 
ger denn je mit Gott verbunden war, auf eine neue Stufe seines mystischen Weges. 
Gerade diesen Übergang von einer Stufe zu einer höheren haben uns die erhaltenen 
Tagebuchblätter bewahrt. 

2' Hugo Rahner, a. a. 0., S. 205. 
28 Anfangs hatte Ignatius noch keine Theologie studiert, so daß ihm von hier keine Hilfe 

kommen konnte. Aber auch später hat er kaum auf die theologische Begrifflichkeit zurück- 
gegriffen, um die in seinen mystischen Erlebnissen auftauchenden Schwierigkeiten zu lösen. 
Es ist erstaunlich, von welch tiefem theologischen Gehalt die Mystik des hl. Ignatius ist, ob- 
wohl er kein großer Schultheologe war. 

28 Lebenserinnerungen, n. 28. 
30 Offensichtlich hat der Heilige im Alter die Schwierigkeit jener Jahre ein wenig ver- 

harmlost, weil sie sich ihm inzwischen längst gelöst hatte. 



128 Adolf Haas 

Noch am 18. Februar berichtet uns das Tagebuch klar das vierfache Gebet zur 
Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit, wie Ignatius es schon in Manresa zu beten pflegte. 
•Später, beim Herrichten des Altares und beim Anlegen der Meßgewänder, drängte 
sich mir die Bitte auf: Ewiger Vater, bestärke mich in meiner Wahl! Ewiger Sohn, 
bestärke mich! Ewiger Heiliger Geist, bestärke mich! Heilige Dreifaltigkeit, be- 
stärke mich! Du mein einziger Gott (un solo Dio mio), bestärke mich!" (56). Dieses 
Nebeneinandersdiauen der drei göttlichen Personen und ihrer Einheit wird auch in 
den nächsten Tagen noch öfter erwähnt. Am 19. Februar überfällt Ignatius schon 
am Morgen nach dem Erwachen die Fülle des trinitarischen Lichtes •in ungewöhn- 
licher Weise, unter vielen, auf die heiligste Dreifaltigkeit bezüglichen Erleuchtun- 
gen oder geistlichen Erhebungen. Ich beruhigte mich und empfand eine überaus 
große Freude, so daß meine Brust sich zusammenpreßte vor der starken Liebe, die 
ich zur heiligsten Dreifaltigkeit verspürte ... Dann ging ich zur Messe, vor Beginn 
nicht ohne Tränen, während derselben reichliche und viel Frieden spendende Trä- 
nen; außerdem sehr viele Erleuchtungen über die heiligste Dreifaltigkeit, durch die 
mein Geist derartig erhellt wurde, daß mich dünkte, auch bei eifrigem Studium 
hätte ich nie so viel Wissen erworben, und wie ich nachher länger darüber nach- 
dachte, schien es mir bezüglich dessen, was ich beim Wahrnehmen und Schauen 
erkannt hatte, wirklich so, auch wenn ich mein ganzes Leben mit Studium zugebracht 
hätte. Als ich nach Beendigung der Messe das kurze Gebet verrichtete, bei dem ich 
ausrief: .Ewiger Vater, bestärke mich! Sohn, bestärke mich!'..., festigte sich in mir 
immer mehr der Willensentschluß, bei den Messen der heiligsten Dreifaltigkeit zu 
verharren" (57f.). Auch hier werden die Schau der Dreifaltigkeit als solcher und die 
Anrede an die einzelnen Personen ohne nähere Erläuterungen nebeneinander- 
gestellt. Darum heißt es zusammenfassend am Schluß dieser Eintragung: •Im allge- 
meinen bezogen sich die Erleuchtungen während der Messe und auch vorher auf die 
Zuneigung der Meßgebete, die an Gatt, an den Vater, oder den Sohn (usw.) gerich- 
tet werden". Dieses für Ignatius eigentümliche Hin- und Hergehen zwischen dem 
einen Gott und den drei Personen hat einer seiner vertrautesten Gefährten gut 
erkannt, wenn er schreibt: •Unser Vater Ignatius empfing die einzigartige Gnade, in 
der Schau der heiligsten Dreifaltigkeit frei beten und ruhen zu können. Bald wurde 
er zur gnadenhaften Schau der ganzen Dreifaltigkeit geführt, erging sich in ihr und 
wurde mit ihr vereinigt... Bald schaute er den Vater, bald den Sohn, bald den 
Heiligen Geist"81. 

4. Die Lösung des •Knotens" 

Mit dem 21. Februar erlebte nun Ignatius etwas ganz Neues. An diesem Tage 
sind die Erleuchtungen während der Messe so überwältigend, daß er vor Tränen 
überströmt, die nicht mehr aufhören wollen, und seine Stimme versagt. •Es kam 
mir vor, als erkenne ich so viel, daß ich kaum mehr bezüglich der heiligsten Drei- 
faltigkeit wissen könnte" (60). Unter solcher Überfülle von himmlischem Licht und 
göttlicher Liebe sei ihm •jener Knoten und jene Schwierigkeit", berichtet er, gelöst 
worden. Die Ausdrucksweise verrät, daß hier an etwas gerührt wird, was ihm sehr 
wichtig war und was er schon länger mit sich herumtrug. Dementsprechend sind auch 

31 Mon. Hist. S. J., Ep. Nad. IV, p. 651. 



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 129 

die Freude und die Ehrfurcht überaus groß. •Die Überzeugung war so stark, daß 
ich nicht aufhörte, in meinem Innern die Worte zu sprechen: ,Wer bist du denn? 
Woher?' usw... ,Wie verdienst du das?' oder .Woher kommen jene Gunstbezei- 
gungen?' usw." Um welchen •Knoten" und um welche •Schwierigkeit" es sich han- 
delt, geht ganz klar aus dem Zusammenhang hervor. Ignatius beschreibt nämlich den 
Inhalt seiner Erleuchtungen bis ins einzelne. Während er sonst häufig klagt, er 
könne sich nicht ausdrücken, oder auch bemerkt, die Schauungen seien nur andeu- 
tungsweise und unscharf gewesen32, ist hier seine Ausdrucksweise eindeutig und 
theologisch präzis. Dazu ist der entscheidende Text von Ignatius im Manuskript mit 
Linien umrahmt und hervorgehoben. Er lautet: •Aber in der heutigen Messe erkannte 
ich, fühlte ich oder sah ich • der Herr weiß es •, daß ich bei den Gebeten an den 
Vater, so wie ich in ihm eine Person der heiligsten Dreifaltigkeit schaute, diese Per- 
son ganz zu lieben suchte, und das um so mehr, als die beiden anderen Personen in 
ihr durch das (gleiche) Wesen (essengialmente)33 innewoknten; dasselbe erlebte ich 
beim Gebete an den Sohn und dasselbe auch bei dem an den Heiligen Geist. Dabei 
freute ich mich, als ich die Tröstungen wahrnahm, über jede der drei Personen; und 
indem ich allen drei dies zuschrieb, empfand ich Freude darüber, daß ich allen drei 
angehörte und jenen Knoten oder jene Schwierigkeit gelöst hatte. Die Überzeu- 
gung war so stark, daß idi nicht auf körte, in meinem Innern die Worte zu mir zu 
sprechen: ,Was bist du denn? Woher?' usw., ,Wie verdienst du das?' oder ,Woher 
kommen jene Gunstbezeigungen?' usw.". 

Ignatius schaut an diesem Tage das Geheimnis der •Perichorese", d. h. der gegen- 
seitigen Durchdringung und Ineinanderwohnung der trinitarischen Personen auf 
Grund des gleichen Wesens, sowie der innergöttlichen Hervorgänge und Beziehun- 
gen. Die Schau dieses zentralen Lichtpunktes in der Trinität bringt ihn plötzlich in 
ein Verhältnis zu den drei Personen, das an Nähe und Innigkeit alles Bisherige 
hinter sich läßt. Er begegnet ihnen nicht mehr gleichsam von außen, sondern von 
innen, von ihrer eigenen Wesensmitte her. Er schaut und erkennt sie in ihrem leben- 
digen, ewigen Zueinander, in ihrem Hervorbringen und Hervorgehen, ihre Einheit 
in ihrer Besonderheit und ihre Besonderheit in ihrer Einheit. Er fühlt sich von 
ihnen umfangen und in ihre Einheit hineingezogen. Dieses Erlebnis muß ihn mit 
einer unaussprechlichen Freude und Ehrfurcht erfüllt haben. Freude über die innige 
Nähe zu den göttlichen Personen und über die Erkenntnis, daß er allen drei in glei- 
cher Weise und immer zugleich angehöre, so wie diese sich selbst angehören; Ehr- 
furcht wegen des unendlichen Abstandes zwischen dem Geschöpf und seinem Schöp- 
fer. Es ist irgendwie eine Vorwegnahme der himmlischen Schau. So jedenfalls hat 

32 z. B. Tagebuch S. 105: • ... und ich nahm bei der inneren Sprache eine solche innere 
Harmonie wahr, daß ich es nicht auszudrücken vermag". • S. 42: •Dabei gewahrte ich große 
Andacht und gewisse Erleuchtungen mit einiger Klarheit". • S. 9^: •Die Andacht und Trä- 
nen richteten sich bald auf die eine bald auf die andere Person, aber ohne klare und deut- 
liche Schaltungen". 

33 Die Übersetzung von Feder gibt an entscheidenden Stellen gerade an diesem Tage den 
Urtext sinnwidrig und in einzelnen Sätzen geradezu falsch wieder. Feder lag noch nicht die 
kritische Ausgabe des Tagesbuches in den Mon. Hist. S. J. (Mon. Ign. III, I) vor. So über- 
setzt z. B. Feder: • ... das um so mehr, als die beiden anderen Personen in ihr auf besondere 
Weise (especialmente) innewohnten", während nach der kritischen Ausgabe der Mon. (p. 103, 
Anm. 33) ganz klar •essencralmente" • •durch das Wesen" zu lesen ist. 



130 Adolf Haas 

Ignatius es empfunden, denn er vergleicht sein Erlebnis mit der Verzückung des 
hl. Paulus, in der dieser bis in den •dritten Himmel" erhoben wurde. Gleich zu 
Beginn des entscheidenden Berichtes unterbricht er sich nämlich und setzt mitten in 
den spanischen Text hinein die lateinische Interjektion •Deus seit • Gott weiß es" 
(2 Kor 12,2), mit der auch der Völkerapostel die Aufzählung seiner Visionen be- 
ginnt. Es ist ein Erleben, das die ganze menschliche Seele ergreift. Daher die Viel- 
falt des Ausdrucks für die Art und Weise des Erlebens: conocia, sentia o via, ich 
erkannte, ich fühlte oder ich sah. 

Überschauen wir noch einmal kurz die Entwicklung, die Ignatius in seinen trini- 
tarischen Schauungen vom 2. Februar bis zu jenem denkwürdigen 21. Februar 1544 
zurückgelegt hat, soweit sie aus den Anhaltspunkten des Tagebuches rekonstruiert 
werden kann. • Die anfangs berichteten mystischen Erhebungen zum dreifältige^ 
Gott betreffen hauptsächlich die göttlichen Personen in ihren Ursprungsverhältnissen, 
ohne daß das Verhältnis von Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit Gegenstand der 
himmlischen Erleuchtung gewesen wäre. Fast täglich branden die gewaltigen Wo- 
gen des trinitarischen Lichtmeeres an die Seele des Heiligen, und so vermehrt sich 
täglich jene Urspannung: Dreifaltigkeit • Dreieinigkeit, bis die Überfülle des 
Geschauten zu jenem •Knoten" wird, der sich erst in der gnadenvollen Erfahrung 
der Perichorese löst. Schon einige Tage vorher (am 18. und 19. Februar) kündigt 
sich das Neue an. Ignatius schaut in diesen Tagen die göttlichen Personen in ihrem 
•Wirken und Hervorbringen" (Cerca el operar de las personas divinas, y del pro- 
duzir dellas). Bezeichnenderweise sind auch diese Stellen vom Heiligen selbst wie- 
der umrahmt worden. Er erkannte also nachträglich die inneren Zusammenhänge 
der Gesichte. In der Zusammenschau von göttlichem Wesen und personaler Beson- 
derheit löste sich für Ignatius auch die •Schwierigkeit" des vierfachen Gebetes, das 
er seit Manresa an Gott richtete. Wenn man ihn seinerzeit in Salamanca vor dem 
Inquisitionsgericht ganz besonders über das Trinitätsgeheimnis ausfragte, so ist 
es durchaus möglich, daß gerade dieses •vierfache Gebet" an die Dreifaltigkeit den 
Anlaß dazu gegeben hatte. War nicht schon einmal, auf dem 4. Lateran-Konzil, 
1215, die Frage der Quaternität in Gott Gegenstand einer Verurteilung gewesen? 
Damals hatte Joachim von Fiore irrtümlicherweise die Einheit der göttlichen Perso- 
nen nicht als eine wirkliche Wesenseinheit, sondern als Kollektiv- und Arteinheit 
aufgefaßt34. Von jener Zeit ab mag Ignatius eine gewisse Beunruhigung in dieser 
Frage gespürt haben, die wohl auch durch sein Theologiestudium nicht ganz gelöst 
wurde. Dafür waren die oftmaligen Schauungen des großen Geheimnisses, die ihm 
keine letzte Klarheit über das Verhältnis von göttlichem Wesen und personaler 
Besonderheit brachten, von zu gewaltiger Eindrucksamkeit. Jedenfalls läßt das Tage- 
buch keinen Zweifel an der Bedeutung aufkommen, die diesem innersten Kern des 
Dreifaltigkeitsgeheimnisses in den mystischen Erlebnissen des Heiligen zugeschrie- 

34 •Unde asserit, quod ille non tarn trinitatem, quam quaternitatem astruebat in Deo, 
videlicet tres personas et illam communem essentiam quasi quartam" (Denz. 431). Dagegen 
stellt das Konzil als Glaubenswahrheit fest: •daß es Ein- höchstes, unbegreifliches und un- 
aussprechliches Wesen gibt, das wirklich der Vater, der Sohn und der Heilige Geist ist: zu- 
gleich drei Personen und jede einzelne von ihnen Person: und darum ist in Gott nur eine 
Dreifaltigkeit und keine Vierfaltigkeit. Denn jede der drei Personen ist jenes Wesen, d. A. 
jene Substanz, Wesenheit oder göttliche Natur" (Neuner-Roos 156; Denz. 432). 



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 131 

ben werden muß. Einen Nachklang der •mystischen Schwierigkeiten" des heiligen 
Ordensstifters finden wir noch bei P. Nadal, der wie kein zweiter in die Tiefen der 
ignatianischen Gebetswelt eingedrungen war. Dieser notiert einmal unter seinen 
Gebetserleuchtungen, die in so vielen Punkten das Echo der Zwiegespräche mit 
Ignatius sind: •Jemand betrachtete am Dreifaltigkeitstag die göttlichen Hervor- 
gänge aus der göttlichen Unendlichkeit, in der ihm alles leicht zu glauben und ein- 
sichtig zu sein schien. Es kam der Gedanke an die unendliche Güte Gottes hinzu. 
Bei dieser Betrachtung ging es leicht und es war ein sanftes Ausruhen; bei der Be- 
trachtung hingegen des Wesens kam es ihn schwer und unangenehm an, wie wenn 
er durch etwas Rauhes zurückgestoßen würde, als ob er einsehen sollte, was es heißt: 
,Wer die Majestät (Gottes) erforscht, wird von der Herrlichkeit überwältigt' (Prov. 
25,27Vg)"»«. 

5. Die Schau des göttlichen Wesens 

Seitdem Ignatius in den innersten Grund des dreifaltigen Gottes versenkt worden 
war, fiel ihm der •mystische Weg" zum Wesen Gottes leichter als früher. Am 29. 
Februar •vor der Messe schaute ich das himmlische Vaterland oder seinen Herrn, 
indem ich die drei Personen erkannte und im Vater die zweite und die dritte Per- 
son ... Nach Beendigung der Messe schaute ich wieder auf dieselbe Weise das himm- 
lische Vaterland oder seinen Herrn, zwar nicht so, daß ich die Personen unterschied 
(in modo indistincto), aber doch auf eine klare Weise, so wie es sonst häufig der 
Fall ist" (71). Diese Tagebuchstelle ist zugleich auch die letzte, die Ignatius durch 
besondere Linien hervorgehoben hat. Immer mehr rückt von jetzt an die gnaden- 
hafte Schau des Wesens der Trinität in den Mittelpunkt seiner Schauungen. Am 2. 
März •faßte (ich) ein sicheres, von Liebe beseeltes Vertrauen zur heiligsten Drei- 
faltigkeit. Als ich mich aber empfehlen wollte und zwar den verschiedenen (distin- 
tas) Personen für sich, fand ich diese Gnade nicht, wohl aber nahm ich etwas (alguna 
cosa) im Vater wahr, gleich als wohnten (seyendo) die anderen Personen in ihm" 
(73). Am nächsten Tag (3. März) ist Ignatius ganz zur gnadenhaften Schau (•siempre 
assistente la gracia") der Wesenheit der Trinität erhoben; •doch sah ich nicht wie in 
den vergangenen Tagen die göttlichen Personen einzeln für sich, wohl aber nahm 
ich wahr, wie in einem lichten Glänze die eine Wesenheit mich ganz zu ihrer Liebe 
hinzog ..." (74). Am 4. März wendet sich Ignatius im Vorbereitungsgebet zur Messe 
an Jesus; aber er kann ihn nur unklar, auf dunkle Weise sehen. Dagegen erfüllt ihn 
das überaus klare und lichtvolle Schauen der heiligsten Dreifaltigkeit selbst mit 
so starker Liebe, daß er glaubte, sie übersteige alles bisherige Maß und diese außer- 
ordentlich intensive Heimsuchung (intensa visitacion) sei bedeutender als alle frühe- 
ren38. Zum Schluß betont Ignatius noch einmal ausdrücklich, daß sich alle Heim- 
suchungen •auf den Namen und die Wesenheit der heiligsten Dreifaltigkeit bezo- 
gen, ohne daß ich aber die göttlichen Personen einzeln für sich klar wahrnahm oder 
schaute" (78). 

85 Mon. Hist. S. J., Ep. Nad. IV, p. 716. 
86 Ignatius gebraucht im Tagebuch an diesem Tage alle Termini in der höchsten Steige- 

rung: en mucha mayor abundancia de lägrimas, amor intensissimo, con mucho grandes toca- 
mientos y intensissima devocion, un mucho eccessivo amor, tanto amor y tanta suavidad 
spiritual (Mon. Ign. III, 1 p. 114). 



132 Adolf Haas 

6. Die trinitarische •Kehr": Vom Wesen zu den Personen 

Hier ist nun Ignatius gleichsam an der tiefsten Stelle seines ersten Weges von der 
Dreifaltigkeit der Personen zu ihrer Dreieinigkeit im Wesen angelangt. In wunder- 
barer Führung zieht ihn von jetzt an die göttliche Liebe zu jenem zweiten Weg37, 
von den göttlichen Abgrundtiefen der Wesenheit wieder zur Entfaltung in den drei 
göttlichen Personen, natürlich immer so, daß die Personen in ihrer Einheit mit dem 
gemeinsamen Wesen erscheinen. Mit dem 5. März setzt dieser •Umschwung" ein. 
Ignatius will in seinem Gebet mit Jesus anfangen. Aber da überkommt ihn wieder 
die klare Offenbarung der heiligsten Dreieinigkeit wie am Vortage. Jetzt kündet sich 
aber zugleich die •neue Richtung" an: nämlich von der Dreieinigkeit des Wesens 
zur Person des Vaters hin. Dieses Neue tritt so stark in die bisherige gnadenhafte 
Schau ein, daß Ignatius voll liebender Furcht zu Jesus seine Zuflucht nimmt, damit er 
ihmFührer auf diesem neuen Wege in der Trinität sei. •Während die Andacht begann, 
sich auf die heiligste Dreifaltigkeit zu richten, zog sie mich auch nach einer anderen 
Richtung hin, nämlich zum Vater, so daß ich im Innern das Gefühl hatte, es wolle 
Gott sich mir auf verschiedene Weise mitteilen; dieses Gefühl war so stark, daß ich 
beim Herrichten des Altares innerlich und auch mit Worten sprach: ,Wo willst du, 
o Herr, mich hinführen?'... Da es unter jenen Umständen über mein Erkennen 
ging, wohin er mich führen werde, und ich nach dem Ankleiden nicht wußte, wo ich 
beginnen sollte, so nahm ich Jesus zum Führer... und sagte ihm: ,Herr, wo gehe 
ich hin oder wohin führst du mich? Wenn ich dir folge, Herr, kann ich nicht zugrunde 
gehen'" (79 f). 

In diesen Tagen der •trinitarischen Kehr" liegt zugleich eine andere •Kehr", 
nämlich die bedeutungsvolle Wendung in der Haltung des Ignatius zu den Tränen 
und allen noch nicht rein geistigen Tröstungen, von denen er sich jetzt unter Füh- 
rung Gottes langsam zu lösen beginnt. Es ist fast so, als ob ihn die gnadenvolle, 
alles bisherige übertreffende Schau in die abgründige Geistwesenheit des dreieini- 
gen Gottes (4. März) dazu veranlaßt hätte, mit Hilfe der Gnade auch noch die letzte, 
sublimste Sinnlichkeit abzustreifen. Damit beginnt die Kehr des Ignatius in die 
Endperiode seiner Mystik, die wir treffend mit Hugo Rahner seine •Geist-Periode" 

37 Wir wissen, daß in der historischen Entfaltung des Trinitätsmysteriums dieser zweite 
Weg von der Wesenseinheit zur Dreipersönlichkeit von Augustinus in seinem großen Werk 
•über die Trinität" eingeschlagen wurde. Der hl. Thomas hat dann die psychologische Trini- 
tätslehre Augustins (Hervorgang des Sohnes aus dem Vater als Akt der Erkenntnis, Hervor- 
gang des Heiligen Geistes aus Vater und Sohn als Akt gegenseitiger Liebe) durch den genia- 
len Einbau der aristotelischen Psychologie zur Vollendung gebracht. So ist dieser zweite 
Weg der Weg der gesamten abendländischen Theologie geworden. Die große Schwierigkeit, 
wie Wesenseinheit und Dreipersönlichkeit auf diesem Wege miteinander in Einklang ge- 
bracht werden können, löst die lateinische Theologie durch den Begriff der realen Relatio- 
nen. Die Relationen selbst wieder sind begründet in den Ursprüngen der Zeugung und Hau- 
chung. Sachlich fallen also die •Relationen" und •Prozessionen" zusammen. In unserer ge- 
schöpflichen Denkweise • auch die mystische Erkenntnis bleibt wesentlich solch geschöpf- 
liches, stück weises Erfassen des Glaubensgehaltes • unterscheiden wir beide jedoch so, daß 
..die Ursprünge oder Prozessionen mehr das begründende Werden (fieri, via ad personas), die 
Relationen hingegen das fertige Gewordensein (in facto esse, forma permanens) der Personen 
zum Ausdruck bringen" (Pohle-Gummersbach, Dogmatik I, 10." Aufl. 1952, S. 449). Jener 
erste Weg von den Personen zur Wesenseinheit ist der Weg der griechischen Trinitätstheo- 
logie gewesen. 



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 133 

nennen dürfen38. Noch findet Ignatius am ebengenannten Tag den Weg zur Person 
des Vaters nicht; es kündet sich erst einmal der neue Weg an. Erst am folgenden 
Tag, dem 6. März, ist ihm gleichsam der mystische Weg von der Dreieinigkeit des 
Wesens zur Dreifaltigkeit der göttlichen Personen offen. Ignatius schaut das gött- 
liche Wesen in Kugelgestalt (en figura esf ericä) wie die Sonne und zwar so, daß sich 
ihm zuerst die göttliche Wesenheit darstellt und dann der Vater als der ursprung- 
lose Besitzer dieser Wesenheit. In gleicher Weise offenbart sich ihm noch einmal 
am 10. und 11. März sowie am 2. April zuerst die göttliche Wesenheit und dann 
der Vater. 

Dabei hat die erste Person in der Dreifaltigkeit in den Visionen des hl. Ignatius 
eine hervorragende Stelle inne; sie ist ganz von der göttlichen Wesenstiefe her er- 
faßt; sie ist das, was das Concilium Toletanum in unübertrefflicher Tiefe vom Vater 
aussagt: •Er ist also selbst die Quelle und der Ursprung der ganzen Gottheit. Er ist 
auch der Vater seiner Wesenheit, indem er aus seiner unaussprechlichen Wesenheit 
den Sohn auf unaussprechliche Weise gezeugt und doch nichts anderes, als er selbst 
ist, gezeugt hat: Gott (hat) Gott (gezeugt), Licht Licht. Von ihm ist auch alle Vater- 
schaft im Himmel und auf Erden"39. In diesem Quellgrund und Ursprung der 
ganzen Gottheit sieht Ignatius das Urprinzip, die Quelle und Wurzel der anderen 
Personen. Der Vater ist in der Trinität so etwas wie der zentrale Beziehungspunkt, 
von dem alles ausgeht und auf den hin alles ist. Darum sieht Ignatius die anderen 
Personen immer wieder, wie sie im Vater innewohnen. Am 23. Februar erinnert sich 
Ignatius der gnadenvollen Stunde von La Storta, wo er durch den Vater dem Sohne 
zugesellt wurde. An den Vater richtet Ignatius die Bitte, •er möge mir seinen Geist 
spenden, um weiter überlegen und unterscheiden zu können" (42). Dem Vater wird 
die oblatio der völligen Armut dargebracht (43). Christus ist bei Ignatius ganz trans- 
parent" zum Vater hin, so daß er im Geiste häufig ausruft: •Welch ein Vater und 
welch ein Sohn!" (65). Jesus bringt die Gebete vor das Angesicht des Vaters, und 
das Schauen dieser •Praesentatio" ist so wunderbar, daß es Ignatius unmöglich ist, 
dafür Worte zu finden (67). So ist der Vater der beherrschende Ausgangs- und Ziel- 
punkt in Ignatius ganzer Frömmigkeit. 

7. Abschluß des trinitarischen Kreislaufes 

So wunderbar beglückend ist für den Heiligen die mystische •Wesensschau" des 
innergöttlichen Lebens, seiner trinitarischen Einheit, seines ursprunglosen Ursprungs 
im Vater, der zugleich alles in sich bergendes Ziel ist, daß ein unsagbarer Friede und 
eine große Sicherheit hinsichtlich seines zukünftigen Weges über ihn kommt. Er 
weiß sich auch in seiner Wahl bestätigt, da alle Pfade seines mystischen Aufstieges 

38 Die Psychologie der Vision von La Storta im Lichte der Mystik des hl. Ignatius, ZAM 
10 (1935) 266 ff. • Das Tagebuch, das ungefähr 12 Jahre vor dem Tode des Heiligen ver- 
faßt wurde, gehört einerseits in die Periode der herbstlich abgeklärten und zugleich frucht- 
schweren Reife der ignatianisdien Altersmystik. De Guibert bezeichnet darum die mystischen 
Gnaden des Tagebuches als •graces de la maturite" (a.a.O., S. 16). Andererseits befinden 
wir uns noch nicht in jener Endperiode ignatianischer Altersmystik, der •Geist-Periode". 
Immerhin scheinen uns die Tagebuchblätter die bedeutungsvolle Wende zu dieser End- 
periode einer letzten, verklärten Geistigkeit ignatianischer Mystik klar zu offenbaren. 

38 Denz 275 • Neuner-Roos 145. 



134 Adolf Haas 

in die beseligende Einheit mit dem Willen des Vaters geführt haben. Schon am 23. 
Februar kann er darum ein wachsendes Gefühl der Festigkeit feststellen, das er als 
eine Bestätigung seiner Wahl ansieht (63). Und am 24. Februar schreibt er: •Da 
ich nach Bestätigung (meiner Wahl) durch die heiligste Dreifaltigkeit verlangt hatte, 
und da ich wahrnahm, daß sie mir durch Jesus zuteil geworden war, der sich mir ja 
geoffenbart hatte und mir eine große innere Kraft und das sichere Bewußtsein der 
Bestätigung mitgeteilt hatte, ohne daß ich bezüglich der Zukunft irgendeine Furcht 
hegte, so kam mir in den Sinn..., Jesus zu bitten, er möge mir Verzeihung von 
der heiligsten Dreifaltigkeit erlangen ... Dann fand ich mich ganz fest und bestärkt 
für die Zukunft" (65). Dieses Bewußtsein, mit der heiligsten Dreifaltigkeit •ver- 
söhnt" zu sein und alle Zweifel an ihrer Willensäußerung überwunden zu haben, 
ist so stark, daß er sich in den nächsten Tagen nicht mehr angetrieben fühlt, um 
weitere göttliche Bestätigung der getroffenen Wahl zu bitten (67). Er verspürt nicht 
mehr •den früheren Widerspruch hinsichtlich der heiligsten Dreifaltigkeit" (68), 
sondern schaut ihren innersten Wesensgrund in wunderbarer Klarheit und Har- 
monie und befindet sich in dieser Schau mehr denn je in innigstem Einverständnis 
mit dem Willen des Vaters. Daher fühlt er sich gedrängt, die Wahl nun abzu- 
schließen (72) und keine Tröstungen mehr zu erbitten. Die letzten großen Heim- 
suchungen, die den •neuen Weg" einleiten, vermehren die Ruhe und Sicherheit noch 
einmal: •Ich kam mir vor wie ein müder Mensch, der da ausruht, die Seele voll 
Tiefe und Andacht und heimgesucht von der Gnade" (80 f.). So widersteht er fortan 
allen Versuchungen zu erneutem Zweifel und beendigt die Wahl (92 ff.)39a. 

Die mystische Erfahrung des Wesens der heiligsten Dreifaltigkeit ist für Ignatius 
eine Gnade geworden, die seine ganze Frömmigkeit bestimmt hat. Alles wird fortan 
von hierher gesehen. Nicht nur das Bild des Vaters wird ganz vom Wesen her gesehen 
• er ist dessen ursprungloser Besitzer und darum das ewige Ziel aller Dinge •; auch 
der Sohn wird im göttlichen Wesen und vom göttlichen Wesen her geschaut. Selbst 
wenn Ignatius von Jesus spricht, so ist es immer der Menschensohn, der in der Fülle 
göttlicher Wesensherrlichkeit steht. Wunderbar zusammengefaßt finden wir die Eigen- 
art ignatianischer Frömmigkeit in einer kurzen Erklärung des heiligen Kreuzzei- 
chens, die der Heilige noch in den letzten Tagen seines Lebens niederschrieb, gleich- 
sam als heiliges Vermächtnis an die Nachwelt: •Wenn wir das heilige Kreuzzeichen 
machen, legen wir die Finger der Hand zuerst an das Haupt: das bedeutet Gott den 
Vater, der von niemandem ausgeht. Dann berühren unsere Finger den Leib: das 
bedeutet den Sohn, unseren Herrn, der vom Vater gezeugt wird und in den Leib 
der keiligen Jungfrau Maria hinabstieg. Dann legen wir die Finger an die eine und 
die andere Schulter: das bedeutet den Heiligen Geist, der da ausgeht vom Vater und 
vom Sohn. Und wenn wir unsere Hände wieder ineinander falten, dann soll das 
sinnbilden, daß drei Personen eine einzige Wesenheit sind. Und endlich, wenn wir 
unseren Mund mit dem Kreuzzeichen siegeln, so sagt das: In Jesus unserem Heiland 
und Erlöser wohnt der Vater, der Sohn, der Heilige Geist, ein einziger Gott, unser 

s»aDie Frage nach dem Verhalten des Heiligen bei seinen außergewöhnlichen Erfahrun- 
gen, ferner wie er unter diesen Erfahrungen die Armutsfrage zur Entscheidung brachte, wie 
er noch in den Stunden der höchsten Beschauung die Regeln zur Unterscheidung der Geister 
(Exerzitien) anwandte und ähnliche hier bedeutungsvolle Fragen sollen in einer späteren 
Untersuchung über •Ignatius als geistliche Gestalt" beantwortet werden. 



Die Mystik des kl. Ignatius von Loyola 135 

Schöpfer und Herr, und daß die Gottheit vom Leibe Christi niemals getrennt war, 
auch in seinem Tode nicht"*0. Selbst der tote Leib des Herrn nimmt noch an der 
Herrlichkeit des göttlichen Wesens teil. 

An jenem 6. März, an dem wir oben in unserer Untersuchung stehen geblieben 
sind, schaut Ignatius den Vater allein in seiner ganzen persönlichen Einzigartigkeit 
(82 f.). Noch am gleichen 6. März aber vollendet sich die trinitarische Schau, da 
Ignatius nach der heiligen Messe wieder das göttliche Wesen schaut und in ihm nun 
nicht nur den Vater allein, sondern alle drei Personen. •Nach Ablegung der Meßge- 
wänder beim Dankgebet ließ sich dieselbe göttliche Wesenheit und die kugelförmige 
Erscheinung von neuem schauen, und ich sah einigermaßen alle drei Personen auf 
dieselbe Weise wie die erste, nämlich wie auf einer Seite der Vater, auf einer ande- 
ren der Sohn und wieder auf einer anderen der Heilige Geist aus der göttlichen 
Wesenheit hervortraten oder hervorgingen, ohne aber aus der geschauten Kugel- 
gestalt selbst herauszutreten" (83 f.). Hiermit schließt sich der wundervolle trini- 
tarische «Kreislauf", in dem alle drei Personen wieder als Entfaltung und Einheit 
des göttlichen Wesens zugleich geschaut werden41. 

Unsere Absicht war es, diesen bisher fast unbeachteten, das ganze Trinitäts- 
geheimnis in seiner lebendigsten Spannung umfassenden Kernpunkt der ignatiani- 
schen Trinitätsmystik klar herauszustellen. Mit der Schau der einzelnen göttlichen 
Personen beginnt Ignatius im Tagebuch; schrittweise wird er dann durch das Ge- 
heimnis des Ineinanderwohnens der trinitarischen Personen zur Einheit des gött- 
lichen Wesens geführt. Vom Wesen aus entfaltet sich ihm dann wieder in wunder- 
barer Gnadenführung die heiligste Dreieinigkeit zur personalen Fülle der drei 
göttlichen Personen. Was im Anfang in Manresa gleichsam wie eine Knospe im 
vierfachen Beten gegeben war, das steht jetzt unverlierbar in Ignatius' mystischem 
Erleben wie eine wunderbar entfaltete Blüte. Jetzt erkennt er, wie Einheit des 
Wesens und Dreifaltigkeit der Personen in lebendiger Harmonie stehen. •Alles ist 
hier Einheit, Verbindung, Harmonie im höchsten und schönsten Sinne des Wortes. 
Die Dreifaltigkeit hebt die Einheit und Einfachheit Gottes nicht nur nicht auf: diese 
Einheit und Einfachheit offenbart sich vielmehr erst in ihrer vollen Macht und Größe 
durch die Dreieinigkeit, durch die absolute Eintracht und Harmonie, womit sie die 
Dreifaltigkeit in Gott durchdringt und durchwaltet. Hier erscheint sie eben als eine 
überaus reiche, lebendige Einheit, ebenso reich an Ruhe, an Mitteilsamkeit wie an 
Selbstgenügsamkeit, an Mannigfaltigkeit wie an Einfachheit, an Gemeinsamkeit wie 
an Selbständigkeit"42. 

40 Mon. Ign. I, XII, 667; vgl. Karrer-Rahner, Ignatius von Lovola. Geistliche Briefe, Ein- 
siedeln/Köln 1942, S. 287. 

41 In den nun folgenden Notizen des Geistlichen Tagebuches steht das Soteriologisdie im 
Vordergrund. Wir setzen deshalb die Untersuchung an dieser Stelle fort in der späteren 
Abhandlung über die •soteriologisdie Mystik des Tagebuches". 

42 Scheeben, Die Mysterien des Christentums, 2. Aufl. S. 99. 




