Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola
nach seinem Geistlichen Tagebuch

Von Adolf Haas S. J., z. Zt. Minster i. W.

So sehr wir die historisch treue, auf die aufleren Daten gerichtete Sammel- und
Sichtarbeit der Hagiographen als unentbehrliche Grundlage schitzen, so kann doch
nicht eindringlich genug betont werden, dafl das von Ignatius in seinen ,Lebens-
erinnerungen“! und in seinem ,Geistlichen Tagebuch“2 gezeichnete Selbstbildnis an
frischer und farbiger Leuchtkraft alle anderen Quellen, auch die fiir das Charakter-
bild des Heiligen so wichtigen Briefe, weit iibertrifft. Schon von den ,Lebens-

- erinnerungen®, die Ignatius auf Bitten seiner Mitbriider ein paar Jahre vor seinem
Tode diktierte, sagt Alfred Feder: ,Es sind zwar nur einige Lichtstrahlen, die aus
seinem mystischen Innenleben zu uns dringen, aber sie geniigen, um uns ahnen zu
lassen, welch herrliche Gnadensonne in seiner Seele leuchtete“s. Das gilt noch viel
mehr von seinem , Geistlichen Tagebuch, dessen wenige uns erhaltene Bldtter ,mit
zu den schonsten und edelsten Seiten gehéren, die christliche Mystiker niedergeschrie-
ben haben“4. Hier ist der Heilige mit sich allein. Es st6rt ihn bei der Abfassung in
keinem Augenblick jene zarte, ihn so sehr charakterisierende ménnliche Scheu, die
letzten Geheimnisse zwischen Gott und seiner Seele zu offenbaren. Diese Scheu hat
noch in den fiir andere bestimmten Lebenserinnerungen das Tiefste in bedeutungs-
schwerer, oft nur andeutender Verborgenheit belassen und gerade damit freilich
dieser Erzahlung des ,Pilgers“ einen unnachahmlichen literarischen Reiz verliehen.
Im Tagebuch aber legt Ignatius das Geheimnis seiner Vertrautheit mit Gott in voller
Offenheit frei. Hier spricht er so, wie es ihm ums Herz war, von Herz zu Herz.

1. Das Geistliche Tagebuch

Ignatius sah in der Aufzeichnung der erhaltenen Gnaden vor allem einen Akt
personlicher Dankbarkeits. Er will sich immer wieder der gottlichen Huld erinnern,
zumal er verschiedentlich eine geradezu als Zeichen der Echtheit seiner Mystik zu
verstehende , Erinnerungsschwiiche“ diesen Gnaden gegeniiber bekennt®. Wir wissen,

! Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext iibertra-

gen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S. J., Regensburg 1922.

2 Aus dem Geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext
iibertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S.]., Regens- .
burg 1922.

* a.a.0.,8.29.

42.20,8.1.

5 Mit Recht schreibt darum P. Codina in seiner Einleitung zur kritischen Ausgabe des
»Tagebuches“: ,Dieses Tagebuch ist gleichsam ein Verzeichnis der von Gott erbaltenen
Wohltaten, die unser Vater Ignatius aus grofier Dankbarkeit gegen Gott und die Menschen
aufzeichnete; nicht nur, um sie dem Gedichtnis besser einzupriigen, sondern um beim haufi-
gen Nachlesen derselben das Herz immer mehr zur Licbe gegen einen solchen Wohltiter zu
entziinden® (Mon. Hist. S. J., Mon. Ign. III, 1, p. CIII). — Auch Peter Faber beginnt sein
Tagebuch mit dem Psalmvers: Lobe, meine Seele, den Herrn und vergifl nicht alle seine
Wohltaten!

¢ Lebenserinnerungen, n. 29. — Tagebuch, 2. April, S. 103 f. — Vgl. auch Hugo Rakner
S.J.. ZAM 10 (1985) 270 ff.



124 Adolf Haas

daf} er schon in der Zeit seiner ersten Bekehrung auf Schloff Loyola, ,als er anfing,
bereits ein wenig aufzustehen und im Hause herumzugehen“?, nicht nor die fiir ihn
wichtigsten Stellen und Geheimnisse aus dem Leben Jesu und der Heiligen zn-
sammenstellte, sondern auch ein Tagebuch anlegte, in dem er die , Witterungen*®
seiner Seele sorgfiltig eintrug. Dieses Tagebuch nahm er dann auf den Weg nach
Manresa mit. ,Hier nahm er sich vor, einige Tage im Hospital zu verbleiben und
sich auch einiges in seinem Buche aufzuzeichnen, das er wohlverwahrt mit sich
fithrte und das ihm auf seiner Reise groflen Trost gewihrte“s. Auch iiber seine Reise
nach Jerusalem fithrt der ,Pilger” ein Tagebuch®. Besonders aber wihrend der Ab-
fassung der Konstitutionen macht er tiglich seine Aufzeichnungen2®. Wir diirfen dar-
um wohl annchmen, daf er sein ganzes Leben hindurch die wichtigsten Vorkomm-
nisse in der Geschichte seiner Seele tagebuchartig aufgeschrieben hat. Wir wissen
aunch, daf er diese Aufzeichnungen immer wieder durchlas, verbesserte und er-
ganzte!l. Dabei erwachte in seinem Herzen nicht selten wieder die mystische Glut
der vergangenen Erlebnisse12. Ja, beim Schreiben selbst iiberwiltigte ihn oft die Fiille
des Geschauten von neuem. Am 27. Februar 1544 z. B. berichtet er: ,Beim Nieder-
schreiben dieser Vorgédnge wird mein Verstand entriickt, um die heiligste Drei-
faltigkeit zu schauen, und dabei sehe ich, wenn auch nicht so deutlich wie vorhin,
drei Personen .. .“.

Mit dem Dank gegen Gott verbindet sich aber bei den taglichen Aufzeichnungen
anch zogleich die echt ignatianische Sorge um die niichtern-klare Wachheit des
Geistes im inneren Leben. Diese Klarheit und Wadhheit ist fiir die geistliche Ge-
stalt des Heiligen so hervorstechend, dafl sie in seiner Umgebung einen tiefen
Eindruck hinterlief und fiir die Frommigkeit des ganzen Ordens bezeichnend
warde. ,Der Geist der Gesellschaft, schreibt einer seiner vertrautesten Gefihrten,
»ist eine gewisse Klarheit, welche (die Seele) erfiillt und leitet; man hatte den Ein-
drodk, dafl der Vater Ignatius so geleitet wurde*13. Interessant ist von hier aus, daff
auch in den ,Geistlichen Ubungen“ das Niederschreiben von Betrachtungen und
Erleuchtungen eine gewisse, vielleicht heute allzu wenig beachtete Rolle spielt!t.
Nichts fiirchtete Ignatius im religidsen Leben eben so sehr wie einen unerleuchteten
Geist, der nicht zu unterscheiden gelernt hatte und sich von jeder frommen Regung

? Lebenserinnerungen, n. 11.

8 ebd., n. 18.

® Dem ersten Biographen Ribadeneira hat dieses noch vorgelegen; vgl. Ribadeneira,
Vita Ignatii Loiolae, 1. Buch, 9. Kap. (in der deutschen Ubersetzung von Joh. Jolitus, Ingol-
stadt 1590, S. 66).

10 Lebenserinnerungen, n. 100.

1 Tagebuch, Einl. S. 20.

12 Tagebud, 8. Febr., 6. Mirz.

13 Nadal, Orationis Observationes (Mon. Hist. S. J., Epist. Nadal 1V, S. 690).

1 Die ignatianischen Direktorien leiten mehrfach dazu an (Vgl. Mon. Ign. Ser. II, p.
778—794). So heifit es z. B, einmal: ,Fiir den, der Zeit hat, ist es besser, die Punkte nicht
geschrieben mitzubringen, sondern, nachdem er den Stoff erklirt hat, sie thm zu diktieren,
so dafl dieser sie mit eigener Hand mitschreibe ...” (Directoria Ignatiana autographa, 2.
Direct., a.a. 0., p. 780 s.) Oder: ,Mean konnic ihn (den Exerzitanden) dazu ermuntern, dafl
er seine Einsichten und (inneren) Bewegungen aufschreibe* (Directoria Ign. tradita, De
modo, n. 4, a.a.0., p.783 s.) — Uber schriftliche Betrachtungsmethoden siehe neuerdings:



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 125

bestimmen lieR. Hatte doch auch keiner wie er ein so meisterliches Wissen um die
vielen Selbsttauschungen und um die Trugkinste des bosen Geistes im Gewande des
Guten. In dieser Erfahrung haben wir darum die andere Quelle, aus der die Tage-
buchaufzeichnungen des Heiligen hervorgehen. Darum konnte Laynez von ihm
sagen: ,Er ist von einer solchen Gewissenssorgfalt, dafl er tiglich eine Zeit darauf
verwendet, Monat mit Monat, Woche mit Woche und Tag mit Tag zu vergleichen,
allzeit bedacht voranzuschreiten . . .15, Wie der Zusammenhang zeigt, bezieht sich
diese Gewissenssorgfalt nicht so sehr auf das Bemiithen, Fehler zn iberwinden, als
auf das immer feinere Erkennen der hohen Gnadenfiithrung, die Gott ihm seit Man-
resa zuteil werden liefl, und anf das immer genauere Eingehen anf dieselbe.

Leider ist uns ,die Geschichte ciner Seele®, wie Ignatius sie niederschrieb, nur zu
cinem ganz geringen Teil erhalten geblieben. Das meiste hat der Heilige selbst gegen
Ende seines Lebens vernichtet. Einen kleinen Rest fand man nach seinem Tode
noch in seinem Schreibtisch. Es sind zwei Hefte. Das erste umfafit die Zeit vom
2. Februar bis zum 12. Mirz 1544. Es enthilt an manchen Tagen sehr ansfithrliche
Eintragungen iiber das erstaunlich reiche mystische Innenleben des Heiligen. Wah-
rend dieser 40 Tage beschiftigte ihn vor allem die Armutsfrage im Orden, die er
ganz unter dem Einstrémen des gottlichen Lichtes zur Entscheidung bringen wollte?®.
Das zweite Heftchen schliefit sich unmittelbar an das erste an (erste Eintragung am
13. Mirz) und endigt am 27. Februar des folgenden Jahres. Es enthilt nur sehr
kurze Vermerke und Zeichen zu den einzelnen Tagen. Wie sehr sich Ignatius mit
seinen Tagebuchaufzeichnungen beschiftigt haben mufi, beweisen folgende Tat-
sachen: Ein Teil\der Eintragungen wurde vonihm nachtraglichmit Linien eingerahmt,
um sie schon duferlich als besonders wichtig kenntlich zu machen??. Anflerdem machte
der Heilige Abschriften dieser fiir ihn bedeutungsvollen Stellen. Wir besitzen gliick-
licherweise noch ein Blatt, anf dem gerade solche hervorgehobenen Stellen aus dem
ersten Teil des Tagebnches zusammengeschrieben sind!8, Man kann mit Recht an-
nehmen??, daf noch weitere Blitter mit 2hnlichen Zusammenstellnngen von Ignatius’
Hand existierten. Sie miissen wohl beim Wahlvorgang iiber die Armutsfrage, zu-
gleich mit jenen Blittern, auf denen Griinde und Gegengriinde der getroffenen Wahl
nebeneinandergestellt waren, eine Rolle gespielt haben. Nach dem Zeugnis seines
MeRdieners Paulus Borell20 legte Ignatius diese Blatter haufig auf den Altar, um
bei der Feier der heiligen Geheimnisse um neue Erleuchtung zu bitten.

Rudolf Graber, Aus der Kraft des Glaubens, Wiirzburg 1950, S. 139 ff.; Ewald Roellenbleck,
Uber das Schreiben von ,Betrachtungen®. Bericht aus der psychotherapeutischen Praxis, in:
Der Psychologe. Psych. Monatsschrift, Bd. V, Heft 1, 1953, S. 9 ff.

15 Mon. Ign. IV, I p. 127.

18 Weitere historische Einzelheiten iiber Entstehung und Bedeutung des Geistlichen Tage-
buches finden sich in der ausgezeichneten Einleitung der deutschen Ausgabe von Feder; vgl.
auch Mon. Ign. IIL, I p. CCV. '

17 Es handelt sich bei diesen von Ignatius’ eigener Hand eingerahmten Stellen nicht um
Streichungen oder Tilgungen, wie Feder (a.a.O., S. VI) meint, sondern im Gegenteil gerade
um Hervorhebungen. Siehe Mon. Ign. III, I p. XCVL

18 Mon. Ign. III, I p. XCVI—-XCVIL

% So Codina in Mon. Ign., ebenso Feder.

20 Feder, a.a. 0., Einleitung S. 12.



126 Adolf Haas

2. Die Trinitédtsmystik des Heiligen

Weldhes Bild ergibt sich nun aus dem Inkalt der Aufzeichnungen fiir die geistliche
Gestalt des heiligen Ignatius? Es ist das Bild eines ausgesprochenen Mystikers. Man
hat dieser Tatsache in der Ignatius-Forschung im allgemeinen viel zu wenig Be-
achtung geschenkt. Erst in neuerer Zeit setzt sich immer mehr die Erkenntnis durch,
daBl die Mystik des Heiligen den Zugang zum eigentlichen Geheimnis seiner in
vielem so ritselhaften Person vermittelt. Man hat darum begonnen, diese Mystik ge-
nauer zu erschliefen, hat nach ihrer aszetisch-spirituellen?! und theologischen2?
Eigenart gefragt und ihre Stellung in den ,Exerzitien® untersucht®*. Was insbeson-
dere die theologische Eigenart ignatianischer Mystik angeht, so ergibt schon ein auch
nur oberflichliches Studium, daf} es sich ganz eindeutig um eine Dreifaltigkeitsmystik
handelt. Genauer gesagt sind es die beiden Geheimnisse der Trinitdt und der Sen-
dung des Gottessohnes in die Welt hinein, um die sich die mystische Erfahrung des
Heiligen bewegt. Dabei sind beide Geheimnisse innerlich miteinander verbunden,
so daB die ignatianische Mystik trinitarisch und soteriologisch zugleich ist. Dieses
Ineinander verleiht Ignatius seine in gewissem Sinne einmalige Stellung in der
Geschichte der christlichen Mystik. Seine Mystik ist nicht reine Beschaunungsmystik,
sondern hat einen ausgesprochen heilstheologischen Akzent. ,Seine Vereinigung
mit dem dreifaltigen ,Schépfer und Herrn® ist nicht nur ein ruhendes Hingegeben-
sein an die Geheimnisse der mystischen Schau“?4, sondern ein ,Finden Gottes in
allen Dingen®, ein Vernehmen ,des Willens Seiner géttlichen Majestdt®, ein Ge-
sandtwerden in die Welt hinein mit Christus, dem Herrn. Nie ist fiir Ignatins die
mystische Erfahrung ein blofles Hinweggerissenwerden iiber die vergingliche Welt
in die Seligkeit des dreipersonlichen Gottes hinein. Mystische Gebetserfahrung und
hiesiges Leben, Versenkung in die Geheimnisse Gottes und Aufgabe in der Zeit,
stehen vielmehr in innigster Wechselbeziehung. Je tiefer der in das trinitarische
Geheimnis versenkte Beter sich in die Welt Gottes begibt, um so entschiedener er-
fahrt er die soteriologische Sendung in den erlésungsbediirftigen Kosmos hinein.
Mit dem Sohn als Mittler steigt er zum Vater als dem Ziel alles menschlichen Er-
kennens und Liebens empor, aber nicht, um allein bei dem alleinigen Gott zu ver-
weilen und in ihm unterzugehen. Auf die Fiirsprache Jesu sicht er vielmehr, wie
bald von der Dreifaltigkeit als solcher, bald insonderheit vom Vater, ,dem Spender
der Gnaden®“ (95, 100)25 ,alle Giiter und Gaben ... herabsteigen“26 und ihn, den
Bittenden, gleich einem Licht in der Finsternis, den Weg auf den Spuren des Er-
lésers finden lassen, den ,Seine heiligste Majestit” fiir ihn bestimmt hat. ,Das also
ist das Besondere an seiner trinitarischen Mystik: er sieht alle Dinge, alle Mysterien

2 J d. Guibert S.]., St. Ignace mystique d’'aprés son Journal Spirituel, Toulouse 1938.

22 Hugo Rahner S. ]., Die Mystik des hl. Ignatius und der Inhalt der Vision von La Storta.
In: ZAM 10 (1985) 202 .

23 K. Richstitter S.]., Mystische Gebetsgnaden und ignatianische Exerzitien, Iunsbruck
1924; L. Peeters S. J., Vers lunion divine par les Exercices de Saint I1gnace, Louvain, Mu-
seum Lessianum, 2¢ ed. 1931.

2¢ Hugo Rakner, a.2.0., S. 203.

2% Die im Text hinzugefiigten und in Klammern gesetzten Zahlen geben die Sciten des
Tagebuches nach der Ausgabe von Feder wieder.

% Exerc. spir. n. 237,



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 127

des Glaubens, alle geschaffenen Dinge, also die Gesamtheit des Geschaffenen, in
ihrem Ausgang und in ihrem Heimgang zum dreifaltigen Gott“2?, Und er erkennt
zugleich seine Aufgabe, sich selbst immer tiefer von Gott in diesen Kreislauf hinein-
nehmen zu lassen, unter Verzicht auf alles Eigene, — von den Menschen und Din-
gen, soviel er vermag, mitnehmend auf diesen Weg, zum Lob und zur Ehre des
dreifaltigen Gottes.

3. Das trinitarische ,Problem® der ignatianischen Mystik

Wenn wir nach dieser Gesamtcharakterisierung der ignatianischen Mystik die
Aussagen des Geistlichen Tagebuches einmal im einzelnen anschauen, dann entdek-
ken wir, dafl der Heilige in seiner Erkenntnis des Trinititsgeheimnisses eine inter-
essante Entwicklung mitgemacht hat. Auf diese Entwicklung ist bisher kaum geach-
tet worden. Und doch scheint sie auf die letzte Hohe 1gnatianischer Mystik zu fithren.
Es handelt sich um das Erleben der urgewaltigen Spannung zwischen der Dreihkeit
der gottlichen Personen und ihrer Einheit im gottlichen Wesen, um die Spannung
also zwischen Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit, in die Ignatius durch seine mystischen
Erfahrungen hineingestellt wird. Damit offenbart sich seine Mystik nicht nur als eine
alle geschaffenen Dingen im dreifaltigen Gott umfassende Gesamtschau, sondern
iiberdies als eine die Mitte des Trinitdtsgeheimnisses berithrende , Wesensschau®.

Ignatius scheint vom Beginn seines mystischen Weges an dieses Problem gehabt
zu haben, wie sich die Verschiedenheit der Personen zur Einheit des géttlichen We-
sens verhalte28. Noch in seinem Alter erinnerte er sich an jene Tage inManresa, wo ,er
eine grofle Andacht zur heiligsten Dreifaltigkeit pflegte und tagtiglich Gebete an
jede einzelne der drei Personen richtete. Da er aber auch zur heiligsten Dreifaltig-
keit als solcher betete, so kam ihm der Gedanke, wie er eigentlich vierfache Gebete
an die Dreifaltigkeit richte“?®. Damals hat ihn aber diese Schwierigkeit anscheinend
noch nicht sonderlich beschiftigt. Denn er fiigt hinzu: ,Doch verursachte ihm dieser
Gedanke wenig oder gar keine Sorge, wie eine Sache von geringer Bedeutung®se.
Das muB sich in den folgenden Jahren gedndert haben. Jedenfalls zeigt das Tage-
buch, wie der Heilige ernstlich mit dieser Schwierigkeit ringt, wie sie ihn sogar
beunruhigt und verwirrt und ihn bisweilen an der Richtigkeit seiner Entscheidungen
und seines Weges zweifeln 1afit. Offenbar hatten sich die mystischen Erhebungen so
gesteigert und verdichtet, dafl die Losung des Problems keinen Aufschub mehr dul-
dete. Ignatius gelangte in der Zeit, da er iiber die Armutsfrage nachsann und inni-
ger denn je mit Gott verbunden war, auf eine neue Stufe seines mystischen Weges.
Gerade diesen Ubergang von einer Stufe zu einer hoheren haben uns die erhaltenen

Tagebuchblitter bewahrt.

¥" Hugo Rahner, a.a. 0., S. 205.

28 Anfangs hatte Ignatius noch keine Theologie studiert, so dafl ihm von hier keine Hilfe
kommen konnte. Aber auch spiter hat er kaum auf die theologische Begrifflichkeit zuriick-
gegriffen, um die in seinen mystischen Erlebnissen auftauchenden Schwierigkeiten zu 16sen.
Es ist erstaunlich, von welch tiefem theologischen Gehalt die Mystik des h!. Ignatius ist, ob-
wohl er kein grofier Schultheologe war.

2 Lebenserinnerungen, n. 28.

® Offensichtlich hat der Heilige im Alter die Schwierigkeit jener Jahre ein wenig ver-
harmlost, weil sie sich ihm inzwischen ldngst gelost hatte.



128 Adolf Haas

Noch am 18. Februar berichtet uns das Tagebuch klar das vierfache Gebet zur
Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit, wie Ignatius es schon in Manresa zu beten pflegte.
»Spater, beim Herrichten des Altares und beim Anlegen der Mefigewander, drangte
sich mir die Bitte auf: Ewiger Vater, bestarke mich in meiner Wahl! Ewiger Sohn,
bestidrke mich! Ewiger Heiliger Geist, bestirke mich! Heilige Dreifaltigkeit, be-
stirke mich! Du mein einziger Gott (un solo Dio mio), bestdrke mich!“ (56). Dieses
Nebeneinanderschauen der drei gottlichen Personen und ihrer Einheit wird auch in
den nédchsten Tagen noch 6fter erwdhnt. Am 19. Februar dberfallt Ignatius schon
am Morgen nach dem Erwachen die Fiille des trinitarischen Lichtes ,in ungewdhn-
licher Weise, unter vielen, auf die heiligste Dreifaltigkeit beziiglichen Erleuchtun-
gen oder geistlichen Erhebungen. Ich beruhigte mich und empfand eine iiberaus
grofie Freude, so dafl meine Brust sich zusammenprefite vor der starken Liebe, die
ich zur heiligsten Dreifaltigkeit verspiirte . .. Dann ging ich zur Messe, vor Beginn
nicht ohne Trinen, wihrend derselben reichliche und viel Frieden spendende Tra-
nen; auflerdem sehr viele Erleuchtungen iiber die heiligste Dreifaltigkeit, durch die
mein Geist derartig erhellt wurde, dafl mich diinkte, auch bei eifrigem Studium
hatte ich nie so viel Wissen erworben, und wie ich nachher linger dariiber nach-
dachte, schien es mir beziiglich dessen, was ich beim Wahrnebmen und Schauen
erkannt hatte, wirklich so, auch wenn ich mein ganzes Leben mit Studium zugebracht
hitte. Als ich nach Beendigung der Messe das kurze Gebet verrichtete, bei dem ich
ausrief: ,Ewiger Vater, bestdrke mich! Sohn, bestarke mich!. . ., festigte sich in mir
immer mehr der Willensentschlufi, bei den Messen der heiligsten Dreifaltigkeit zu
verharren® (571.). Auch hier werden die Schau der Dreifaltigkeit als solcher und die
Anrede an die einzelnen Personen ohne nihere Erliuterungen nebeneinander-
gestellt. Darum heif}t es zusammenfassend am Schluf} dieser Eintragung: ,Im allge-
meinen bezogen sich die Erleuchtungen wihrend der Messe und auch vorher auf die
Zuneigung der Mefigebete, die an Gott, an den Uater, oder den Sohn (usw.) gerich-
tet wenden“. Dieses fiir Ignatius eigentiimliche Hin- und Hergehen zwischen dem
einen Gott und den drei Personen hat einer seiner vertrautesten Gefihrten gut
erkannt, wenn er schreibt: ,Unser Vater Ignatius empfing die einzigartige Gnade, in
der Schau der heiligsten Dreifaltigkeit frei beten und ruhen zu konnen. Bald wurde
er zur gnadenhaften Schao der ganzen Dreifaltigkeit gefiihrt, erging sich in ihr und
wurde mit ihr vereinigt ... Bald schaute er den Uater, bald den Sokn, bald den
Heiligen Geist“st,

4. Die Losung des ,Knotens®

Mit dem 21. Februar erlebte nun Ignatius etwas ganz Neues. An diesem Tage
sind die Erleuchtungen wihrend der Messe so itberwiltigend, dafl er vor Tranen
iiberstromt, die nicht mehr aufhdren wollen, und seine Stimme versagt. ,Es kam
mir vor, als erkenne ich so viel, daf} ich kaum mehr beziiglich der heiligsten Drei-
faltigkeit wissen konnte“ (60). Unter solcher Uberfiille von himmlischem Licht und
gottlicher Liebe sei ihm ,jener Knoten und jene Schwierigkeit®, berichtet er, gelost
worden. Die Ausdrucksweise verrit, dafl hier an etwas geriihrt wird, was ihm sehr
wichtig war und was er schon linger mit sich herumtrug. Dementsprechend sind auch

31 Mon. Hist. S. J., Ep. Nad. IV, p. 651.



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 129

die Freude und die Ehrfurcht iiberaus grofl. ,Die Uberzeugung war so stark, daf§
ich nicht aufhorte, in meinem Innern die Worte zu sprechen: ,Wer bist du denn?
Woher?* usw ... ,Wie verdienst du das?* oder ,Woher kommen jene Gunstbezei-
gungen?' usw.“ Um welchen ,Knoten“ und um welche ,Schwierigkeit* es sich han-
delt, geht ganz klar aus dem Zusammenhang hervor. Ignatius beschreibt nimlich den
Inhalt seiner Erleuchtungen bis ins einzelne. Wahrend er sonst hiufig klagt, er
konne sich nicht ausdriidken, oder auch bemerkt, die Schauungen seien nur anden-
tungsweise und unscharf gewesens?, ist hier seine Ausdrucksweise eindeutig und
theologisch prazis. Dazu ist der entscheidende Text von Ignatius im Manuskript mit
Linien umrahmt und hervorgehoben. Er lautet: , Aber in der heutigen Messe erkannte .
ich, fihlte ich oder sah ich — der Herr weifs es —, daf3 ich bei den Gebeten an den
Uater, so wie ich in ihm eine Person der heiligsten Dreifaltigkeit schaute, diese Per-
son ganz zu lieben suchte, und das um so mekr, als die beiden anderen Personen in
thr durch das (gleiche) Wesen (essengialmente)’® innewohnten; dasselbe erlebte ich
beim Gebete an den Sohn und dasselbe auch bei dem an den Heiligen Geist. Dabei
freute ich mich, als ich die Tristungen wahrnakm, iiber jede der drei Personen; und
indem ich allen drei dies zuschrieb, empfand ich Freude dariiber, daf ich allen drei
angehdrte und jenen Knoten oder jeme Schwierigkeit gelbst hatte. Die Uberzeu-
gung war so stark, dafl ich nicht aufhorte, in meinem Innern die Worte zu mir zu
sprechen: Was bist du denn? Woher? usw., ,Wie verdienst du das?* oder ,Woher
kommen jene Gunstbezeigungen?® usw.”.

Ignatius schaut an diesem Tage das Geheimnis der ,Perichorese®, d. h. der gegen-
seitigen Durchdringung und Ineinanderwohnung der trinitarischen Personen auf
Grund des gleichen Wesens, sowie der innergéttlichen Hervorginge und Beziehun-
gen. Die Schau dieses zentralen Lichtpunktes in der Trinitit bringt ihn pldtzlich in
ein Verhéltnis zu den drei Personen, das an Nihe und Innigkeit alles Bisherige
hinter sich 1dfit. Er begegnet ihnen nicht mehr gleichsam von auflen, sondern von
innen, von ihrer eigenen Wesensmitte her. Er schaut und erkennt sie in ihrem leben-
digen, ewigen Zueinander, in ihrem Hervorbringen und Hervorgehen, ihre Einheit
in ihrer Besonderheit und ihre Besonderheit in ihrer Einheit. Er fiihlt sich von
ihnen umfangen und in ihre Einheit hineingezogen. Dieses Erlebnis muf ihn mit
einer unaussprechlichen Freude und Ehrfurcht erfiillt haben. Freude iiber die innige
Nahe zu den géttlichen Personen und iiber die Erkenntnis, dafl er allen drei in glei-
cher Weise und immer zugleich angehére, so wie diese sich selbst angehoren; Ehr-
furcht wegen des unendlichen Abstandes zwischen dem Geschdpf und seinem Schép-
fer. Es ist irgendwie eine Vorwegnahme der himmlischen Schau. So jedenfalls hat

% z. B. Tagebuch 8. 105: ,,...und ich nahm bei der inneren Sprache eine solche innere
Harmonie wahr, daff ich es nicht auszudriicken vermag®. — S. 42: ,Dabei gewahrte ich grofie
Andacht und gewisse Erleuchtungen mit einiger Klarheit“. — S, 98: ,Die Andacht und Tri-
nen richteten sich bald auf die eine bald auf die andere Person, aber okne klare und deut-
liche Schauungen®.

% Die Ubersetzung von Feder gibt an entscheidenden Stellen gerade an diesem Tage den
Urtext sinnwidrig und in einzelnen Sitzen geradezu falsch wicder. Feder lag noch nicht die
kritische Ausgabe des Tagesbuches in den Mon. Hist. S. J. (Mon. Ign. III, I) vor. So iber-
setzt z. B. Feder: , ... das um so mehr, als die beiden anderen Personen in ihr auf besondere
Weise (especialmente) innewohnten®, wihrend nach der kritischen Ausgabe der Mon. (p. 108,
Anm, 33) ganz klar ,essengialmente® — ,durch das Wesen® zu lesen ist.



130 Adolf Haas

Ignatius es empfunden, denn er vergleicht sein Erlebnis mit der Verzidung des
hl. Pauolus, in der dieser bis in den ,dritten Himmel“ erhoben wurde. Gleich zu
"Beginn des entscheidenden Berichtes unterbricht er sich ndmlich und setzt mitten in
den spanischen Text hinein die lateinische Interjektion ,Deus scit — Gott weifl es“
(2 Kor 12, 2), mit der anch der Volkerapostel die Anfzahlung seiner Visionen be-
ginnt. Es ist ein Erleben, das die ganze menschliche Seele ergreift. Daher die Viel-
falt des Ausdrucks fiir die Art und Weise des Erlebens: conogia, sentia o via, ich
erkannte, ich fishlie oder ich sah.

Uberschauen wir noch einmal korz die Entwicklung, die Ignatins in seinen trini-
tarischen Schauungen vom 2. Februar bis zu jenem denkwiirdigen 21. Februar 1544
zuriickgelegt hat, soweit sie ans den Anhaltspunkten des Tagebuches rekonstruiert
werden kann. — Die anfangs berichteten mystischen Erhebungen zum dreifaltigen
Gott betreffen hanptsichlich die géttlichen Personen inihren Ursprungsverbiltnissen,
ohne dafl das Verhiltnis von Dreifaltigkeit und Dreieinigkeit Gegenstand der
himmlischen Erlenchtung gewesen wire. Fast tiglich branden die gewaltigen Wo-
gen des trinitarischen Lichtmeeres an die Seele des Heiligen, und so vermehrt sich
taglich jene Urspannung: Dreifaltigkeit — Dreieinigkeit, bis die Uberfiille des
Geschaunten zu jenem ,Knoten“ wird, der sich erst in der gnadenvollen Erfahrung
der Perichorese 16st. Schon einige Tage vorher (am 18. ond 19. Februar) kindigt
sich das Neue an. Ignatins schaut in diesen Tagen die géttlichen Personen in ihrem
» Wirken und Hervorbringen“ (Cerca el operar de las personas divinas, y del pro-
duzir dellas). Bezeichnenderweise sind anch diese Stellen vom Heiligen selbst wie-
der umrahmt worden. Er erkannte also nachtraglich die inneren Zusammenhénge
der Gesichte. In der Zusammenschau von géttlichem Wesen und personaler Beson-
derheit 16ste sich fiir Ignatius anch die ,Schwierigkeit“ des vierfachen Gebetes, das
er seit Manresa an Gott richtete. Wenn man ihn seinerzeit in Salamanca vor dem
Inquisitionsgericht ganz besonders iiber das Trinitdtsgeheimnis ausfragte, so ist
es durchaus moglich, daf gerade dieses ,vierfache Gebet“ an die Dreifaltigkeit den
Anlaf dazu gegeben hatte. War nicht schon einmal, anf dem 4. Lateran-Konzil,
1215, die Frage der Quaternitdt in Gott Gegenstand einer Verurteilung gewesen?
Damals hatte Joachim von Fiore irrtimlicherweise die Einheit der gottlichen Perso-
nen nicht als eine wirkliche Wesenseinheit, sondern als Kollektiv- und Arteinheit
aufgefafliss. Von jener Zeit ab mag Ignatius eine gewisse Beunrnhigung in dieser
Frage gespiirt haben, die wohl auch durch sein Theologiestudium nicht ganz geldst
wurde. Dalfiir waren die oftmaligen Schavungen des groflen Geheimnisses, die ihm
keine letzte Klarheit iiber das Verhiltnis von gottlichem Wesen und personaler
Besonderheit brachten, von zu gewaltiger Eindrucksamkeit. Jedenfalls 1483t das Tage-
buch keinen Zweifel an der Bedeutung aufkommen, die diesem innersten Kern des
Dreifaltigkeitsgeheimnisses in den mystischen Erlebnissen des Heiligen zugeschrie-

3 _Unde asserit, quod ille non tam trinitatem, quam quaternitatem astruebat in Deo,
videlicet tres personas et illam communem essentiam quasi quartam® (Denz. 431). Dagegen
stellt das Konzil als Glaubenswahrheit fest: ,dafl es Ein hochstes, unbegreifliches und un-
aussprechliches Wesen gibt, das wirklich der Vater, der Sohn und der Heilige Geist ist: zu-
gleich drei Personen und jede einzelne von ihnen Person: und darum ist in Gott nur eine
Dreifaltigkeit und keine Vierfaltigkeit. Denn jede der drei Personen ist jenes Wesen, d. h.
jene Substanz, Wesenheit oder gittliche Natur (Neuner-Roos 156; Denz. 432).



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 181

ben werden mufl. Einen Nadhklang der ,mystischen Schwierigkeiten“ des heiligen
Ordensstifters finden wir noch bei P. Nadal, der wie kein zweiter in die Tiefen der
ignatianischen Gebetswelt eingedrungen war. Dieser notiert einmal unter seinen
Gebetserleuchtungen, die in so vielen Punkten das Echo der Zwiegespriache mit
Ignatius sind: ,Jemand betrachtete am Dreifaltigkeitstag die gottlichen Hervor-
ginge aus der gottlichen Unendlichkeit, in der ihm alles leicht zu glauben und ein-
sichtig zu sein schien. Es kam der Gedanke an die unendliche Giite Gottes hinzu.
Bei dieser Betrachtung ging es leicht und es war ein sanftes Ausruhen; bei der Be-
trachtung hingegen des Wesens kam es ihn schwer und unangenehm an, wie wenn
er durch etwas Rauhes zuriickgestoRen wiirde, als ob er einsehen sollte, was es heifit:
,Wer die Majestit (Gottes) erforscht, wird von der Herrlichkeit diberwaltigt’ (Prov.
25,27 Vg)“ss,

5. Die Schau des gottlichen Wesens

Seitdem Ignatius in den innersten Grund des dreifaltigen Gottes versenkt worden
war, fiel thm der ,mystische Weg“ zum Uesen Gottes leichter als frither. Am 29.
Februar ,vor der Messe schaute ich das himmlische Vaterland oder seinen Herrn,
indem ich die drei Personen erkannte und im Vater die zweite und die dritte Per-
son . . . Nach Beendigung der Messe schaute ich wieder auf dieselbe Weise das himm-
lische Vaterland oder seinen Herrn, zwar nicht so, daf} ich die Personen unterschied
(in modo indistincto), aber doch auf eine klare Weise, so wie es sonst haufig der
Fall ist* (71). Diese Tagebuchstelle ist zugleich auch die letzte, die Ignatius durch
besondere Linien hervorgehoben hat. Immer mehr riickt von jetzt an die gnaden-
hafte Schau des Wesens der Trinitit in den Mittelpunkt seiner Schauungen. Am 2.
Mirz ,fafite (ich) ein sicheres, von Liebe beseeltes Vertrauen zur heiligsten Drei-
faltigkeit. Als ich mich aber empfehlen wollte und zwar den verschiedenen (distin-
tas) Personen fiir sich, fand ich diese Gnade nicht, wohl aber nahm ich etwas (alguna
cosa) im Vater wahr, gleich als wohnten (seyendo) die anderen Personen in thm*
(78). Am nachsten Tag (3. Mirz) ist Ignatius ganz zur gnadenhaften Schau (,siempre
assistente la gracia“) der Wesenheit der Trinitit erhoben; ,doch sah ich nicht wie in
den vergangenen Tagen die géttlichen Personen einzeln fiir sich, wohl aber nahm
ich wahr, wie in einem lichten Glanze die eine Wesenheit mich ganz zu ihrer Liebe
hinzog ...“ (74). Am 4. Mirz wendet sich Ignatius im Vorbereitungsgebet zur Messe
an Jesus; aber er kann ihn nur unklar, auf dunkle Weise sehen. Dagegen erfiillt ihn
das iiberaus klare und lichtvolle Schauen der heiligsten Dreifaltigkeit selbst mit
so starker Liebe, dafl er glaubte, sie iibersteige alles bisherige Maf} und diese aufler-
ordentlich intensive Heimsuchung (intensa visitacién) sei bedeutender als alle friihe-
ren®®. Zum Schluf betont Ignatius noch einmal ausdriicklich, daf8 sich alle Heim-
suchungen ,auf den Namen und die Wesenheit der heiligsten Dreifaltigkeit bezo-
gen, ohne daf ich aber die géttlichen Personen einzeln fiir sich klar wahrnahm oder
schaute” (78).

¥ Mon. Hist. S. J., Ep. Nad. 1V, p. 716.

% Jgnatius gebraucht im Tagebuch an diesem Tage alle Termini in der héchsten Steige-
rung: en mucha mayor abundancia de lagrimas, amor intensissimo, con mucho grandes toca-
mientos y intensissima devocién, un mucho eccessivo amor, tanto amor y tanta suavidad
spiritual (Mon, Ign. III, 1 p. 114).



132 Adolf Haas

6. Die trinitarische ,Kehr®: Uom Wesen zu den Personen

Hier ist nun Ignatius gleichsam an der tiefsten Stelle seines ersten Weges von der
Dreifaltigkeit der Personen zu ihrer Dreieinigkeit im Wesen angelangt. In wunder-
barer Fithrung zieht ihn von jetzt an die gottliche Liebe zu jenem zweiten Wegs?,
von den géttlichen Abgrundtiefen der Wesenheit wieder zur Entfaltung in den drei
gottlichen Personen, natiirlich immer so, dafl die Personen in ihrer Einheit mit dem
gemeinsamen Wesen erscheinen. Mit dem 5. Mérz setzt dieser ,Umschwung® ein.
Ignatius will in seinem Gebet mit Jesus anfangen. Aber da iiberkommt ihn wieder
die klare Offenbarung der heiligsten Dreieinigkeit wie am Vortage. Jetzt kiindet sich
aber zugleich die ,neue Richtung® an: namlich von der Dreieinigkeit des Wesens
zur Person des Vaters hin. Dieses Neue tritt so stark in die bisherige gnadenhafte
Schau ein, dafl Ignatius voll liebender Furcht zu Jesus seine Zuflucht nimmt, damit er
thm Fithrer auf diesemneuen Wegeinder Trinitét sei. , Wahrenddie Andacht begann,
sich auf die keiligste Dreifaltigkeit zu richten, zog sie mich auch nach einer anderen
Richtung hin, ndmlich zum Uater, so dafl ich im Innern das Gefiihl hatte, es wolle
Gott sich mir auf verschiedene Weise mitteilen; dieses Gefiithl war so stark, daff ich
beim Herrichten des Altares innerlich und auch mit Worten sprach: ,Wo willst du,
o Herr, mich hinfihren?*... Da es unter jenen Umstdnden iiber mein Erkennen
ging, wohin er mich fiithren werde, und ich nach dem Ankleiden nicht wufite, wo ich
beginnen sollte, so nahm ich Jesus zum Fiihrer... und sagte ihm: ,Herr, wo gehe
ich hin oder wohin fithrst du mich? Wenn ich dir folge, Herr, kann ich nicht zugrunde
gehen'“ (79 ).

In diesen Tagen der ,trinitarischen Kehr“ liegt zugleich eine andere ,Kehr®,
namlich die bedeutungsvolle Wendung in der Haltung des Ignatius zu den Tranen
und allen noch nicht rein geistigen Trostungen, von denen er sich jetzt unter Fiih-
rung Gottes langsam zu 16sen beginnt. Es ist fast so, als ob ihn die gnadenvolle,
alles bisherige iibertreffende Schau in die abgriindige Geistwesenheit des dreieini-
gen Gottes (4. Mirz) dazu veranlafit hitte, mit Hilfe der Gnade auch noch die letzte,
sublimste Sinnlichkeit abzustreifen. Damit beginnt die Kehr des Ignatius in die
Endperiode seiner Mystik, die wir treffend mit Hugo Rahner seine , Geist-Periode®

37 Wir wissen, dafl in der historischen Entfaltung des Trinitatsmysteriums dieser zweite
Weg von der Wesenseinheit zur Dreipersonlichkeit von Augustinus in seinem groflen Werk
»uber die Trinitit* eingeschlagen wurde. Der hl. Thomas hat dann die psychologische Trini-
titslehre Augustins (Hervorgang des Sohnes aus dem Vater als Akt der Erkenntnis, Hervor-
gang des Heiligen Geistes aus Vater und Sohn als Akt gegenseitiger Liebe) durch den genia-
len Einbau der aristotelischen Psychologie zur Vollendung gebracht. So ist dieser zweite
Weg der Weg der gesamten abendlandischen Theologie geworden. Die grofle Schwierigkeit,
wie Wesenseinheit und Dreipersdnlichkeit auf diesem Wege miteinander in Einklang ge-
bracht werden kdnnen, 16st die lateinische Theologie durch den Begriff der realen Relatio-
nen. Die Relationen selbst wieder sind begriindet in den Urspriingen der Zeugung und Hau-
chung. Sachlich fallen also die ,Relationen“ und ,Prozessionen“ zusammen. In unserer ge-
schopflichen Denkweise — auch die mystische Erkenntnis bieibt wesentlich solch geschopf-
liches, stiickweises Erfassen des Glaubensgehaltes — unterscheiden wir beide jedoch so, dafl
.die Urspriinge oder Prozessionen mehr das begrindende Werden (fieri, via ad personas), die
Relationen hingegen das fertige Gewordensein (in facto esse, forma permanens) der Personen
zum Ausdruck bringen® (Pohle-Gummersbach, Dogmatik I, 10." Aufl. 1952, S. 449). Jener
erste Weg von den Personen zur Wesenseinheit ist der Weg der griechischen Trinititstheo-
logie gewesen.



Die Mystik des hl. 1 gnatiﬁs von Loyola 133

nennen diirfen’s. Noch findet Ignatius am ebengenannten Tag den Weg zur Person
des Vaters nicht; es kiindet sich erst einmal der neue Weg an. Erst am folgenden
Tag, dem 6. Marz, ist ihm gleichsam der mystische Weg von der Dreicinigkeit des
Wesens zur Dreifaltigkeit der gottlichen Personen offen. Ignatius schaut das gott-
liche Wesen in Kugelgestalt (en figura esférica) wie die Sonne und zwar so, daf sich
ihm zuerst die gottliche Wesenheit darstellt und dann der Vater als der ursprung-
lose Besitzer dieser Wesenheit. In gleicher Weise offenbart sich ibm noch einmal
am 10. und 11. Mérz sowie am 2. April zuerst die géttliche Wesenheit und dann
der Vater.

Dabei hat die erste Person in der Dreifaltigkeit in den Visionen des hl. Ignatius
eine hervorragende Stelle inne; sie ist ganz von der gottlichen Wesenstiefe her er-
faflt; sie ist das, was das Concilium Toletanum in untbertrefflicher Tiefe vom Vater
aussagt: ,Er ist also selbst die Quelle und der Ursprung der ganzen Gottheit. Er ist
auch der Vater seiner Wesenheit, indem er aus seiner unaussprechlichen Wesenheit
den Sohn auf unaussprechliche Weise gezeugt und doch nichts anderes, als er selbst
ist, gezeugt hat: Gott (hat) Gott (gezeugt), Licht Licht. Von ihm ist auch alle Vater-
schaft im Himmel und auf Erden“s. In diesem Quellgrund und Ursprung der
ganzen Gottheit sieht Ignatius das Urprinzip, die Quelle und Wurzel der anderen
Personen. Der Vater ist in der Trinitit so etwas wie der zentrale Beziehungspunkt,
von dem alles ausgeht und auf den hin alles ist. Darum sieht Ignatius die anderen
Personen immer wieder, wie sie im Vater innewohnen. Am 23. Februar erinnert sich
Ignatius der gnadenvollen Stunde von La Storta, wo er durch den Vater dem Sohne
zugesellt wurde. An den Vater richtet Ignatius die Bitte, ,er moge mir seinen Geist
spenden, um weiter iiberlegen und unterscheiden zu kénnen® (42). Dem Vater wird
die oblatio der volligen Armut dargebracht (43). Christus ist bei Ignatius ganz trans-
parent® zum Vater hin, so dafl er im Geiste hiufig ausruft: ,Welch ein Vater und
welch ein Sohn!* (65). Jesus bringt die Gebete vor das Angesicht des Vaters, und
das Schauen dieser ,Praesentatio® ist so wunderbar, dafl es Ignatius unmaéglich ist,
dafiir Worte zu finden (67). So ist der Vater der beherrschende Ausgangs- und Ziel-
punkt in Ignatius ganzer Frommigkeit.

7. Abschlufl des trinitarischen Kreislaufes

So wunderbar begliickend ist fiir den Heiligen die mystische ,, Wesensschau® des
innergottlichen Lebens, seiner trinitarischen Einheit, seines ursprunglosen Ursprungs
im Vater, der zugleich alles in sich bergendes Ziel ist, dafl ein unsagbarer Friede und
eine grofle Sicherheit hinsichtlich seines zukiinftigen Weges iiber ihn kommt. Er
weifd sich auch in seiner Wahl bestétigt, da alle Pfade seines mystischen Aufstieges

38 Die Psychologie der Vision von La Storta im Lichte der Mystik des hl. Ignatius, ZAM
10 (1935) 266 ff. — Das Tagebuch, das ungefihr 12 Jahre vor dem Tode des Heiligen ver-
faBt wurde, gehort einerseits in die Periode der herbstlich abgeklirten und zugleich frucht-
schweren Reife der ignatianischen Altersmystik. De Guibert bezeichnet darum die mystischen
Gnaden des Tagebuches als ,grdces de la maturité® (a.a.0., S, 16). Andererseits befinden
wir uns noch nicht in jener Endperiode ignatianischer Altersmystik, der ,Geist-Periode®.
Immerhin scheinen uns die Tagebuchblitter die bedeutungsvolle Wende zu dieser End-
periode einer letzten, verklirten Geistigkeit ignatianischer Mystik klar zu offenbaren.

3% Denz 275 — Neuner-Roos 145.



134 Adolf Haas

‘in die beseligende Einheit mit dem Willen des Vaters gefithrt haben. Schon am 23,

Februar kann er darum ein wachsendes Gefiihl der Festigkeit feststellen, das er als
eine Bestitigung seiner Wahl ansieht (63). Und am 24. Februar schreibt er: ,Da
ich nach Bestétigung (meiner Wahl) durch die heiligste Dreifaltigkeit verlangt hatte,
und da ich wahrnahm, daf} sie mir durch Jesus zuteil geworden war, der sich mir ja
geoffenbart hatte und mir eine grofle innere Kraft und das sichere Bewufitsein der
Bestitigung mitgeteilt hatte, ohne daf ich beziiglich der Zukunft irgendeine Furcht
hegte, so kam mir in den Sinn..., Jesus zu bitten, er mége mir Verzeihung von
der heiligsten Dreifaltigkeit erlangen . . . Dann fand ich mich ganz fest und bestarkt
fiir die Zukunft* (65). Dieses BewuBtsein, mit der heiligsten Dreifaltigkeit ,ver-
sohnt“ zu sein und alle Zweifel an ihrer Willensduflerung itherwunden zu haben,
ist so stark, daf} er sich in den nachsten Tagen nicht mehr angetrieben fithlt, um
weitere gottliche Bestatigung der getroffenen Wabhl zu bitten (67). Er verspiirt nicht
mehr ,den fritheren Widerspruch hinsichtlich der heiligsten Dreifaltigkeit® (68),
sondern schaut ihren innersten Wesensgrund in wunderbarer Klarheit und Har-
monie und befindet sich in dieser Schau mehr denn je in innigstem Einverstindnis
mit dem Willen des Vaters. Daher fiihlt er sich gedringt, die Wahl nun abzu-
schlieBen (72) und keine Trostungen mehr zu erbitten. Die letzten grofien Heim-
suchungen, die den ,neuen Weg“ einleiten, vermehren die Ruhe und Sicherheit noch
einmal: ,Ich kam mir vor wie ein miider Mensch, der da ausruht, die Seele voll
Tiefe und Andacht und heimgesucht von der Gnade“ (80 1.). So widersteht er fortan
allen Versuchungen zu erneutem Zweifel und beendigt die Wahl (92 ff.)30a,

Die mystische Erfahrung des Wesens der heiligsten Dreifaltigkeit ist fiir Ignatius
eine Gnade geworden, die seine ganze Frommigkeit bestimmt hat. Alles wird fortan
von hierher gesehen. Nicht nur das Bild des Vaters wird ganz vom Wesen her gesechen
— er ist dessen ursprungloser Besitzer und darum das ewige Ziel aller Dinge —; auch
der Sohn wird im géttlichen Wesen und vom géttlichen Wesen her geschaut. Selbst
wenn Ignatius von Jesus spricht, so ist es immer der Menschensohn, der in der Fiille
gottlicher Wesensherrlichkeit steht. Wunderbar zusammengefafit finden wir die Eigen-
art ignatianischer Frommigkeit in einer kurzen Erklirung des heiligen Kreuzzei-
chens, die der Heilige noch in den letzten Tagen seines Lebens niederschrieb, gleich-
sam als heiliges Vermachtnis an die Nachwelt: ,Wenn wir das heilige Kreuzzeichen
machen, legen wir die Finger der Hand zuerst an das Haupt: das bedeutet Gott den
Uater, der von niemandem ausgeht. Dann beriihren unsere Finger den Leib: das
bedeutet den Sokn, unseren Herrn, der vom Uater gezeugt wird und in den Leib
der heiligen Jungfrau Maria hinabstieg. Dann legen wir die Finger an die eine und
die andere Schulter: das bedeutet den Heiligen Geist, der da ausgeht vom Uater und
vom Sohn. Und wenn wir unsere Héinde wieder ineinanderfalten, dann soll das
sinnbilden, dafy drei Personen eine einzige Wesenheit sind. Und endlich, wenn wir
unseren Mund mit dem Kreuzzeichen siegeln, so sagt das: In Jesus unserem Heiland
und Erloser wohnt der Uater, der Sohn, der Heilige Geist, ein einziger Gott, unser

32 Die Frage nach dem Verhalten des Heiligen bei seinen aufergewshnlichen Erfahrun-
gen, ferner wie er unter diesen Erfahrungen die Armutsfrage zur Entscheidung brachte, wie
er noch in den Stunden der hichsten Beschauung die Regeln zur Unterscheidung der Geister
(Exerzitien) anwandte und Zhnliche hier bedeutungsvolle Fragen sollen in einer spéteren
Untersuchung iiber ,Ignatius als geistliche Gestalt® beantwortet werden.



Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola 135

Schopfer und Herr, und daf die Gottheit vom Leibe Christi niemals getrennt war,
audh in seinem Tode nicht“4. Selbst der tote Leib des Herrn nimmt rioch an der
Herrlichkeit des gottlichen Wesens teil.

An jenem 6. Mirz, an dem wir oben in unserer Untersuchung stehen geblieben
sind, schaut Ignatius den Vater allein in seiner ganzen personlichen Einzigartigkeit
(82£.). Noch am gleichen 6. Mirz aber vollendet sich die trinitarische Schau, da
Ignatius nach der heiligen Messe wieder das gottliche Wesen schaut und in ihm nun .
nicht nur den Vater allein, sondern alle drei Personen. ,Nach Ablegung der Mefige-
wander beim Dankgebet liefl sich dieselbe géttliche Wesenheit und die kugelformige
Erscheinung von neuem schauen, und ich sah einigermafien alle drei Personen auf
dieselbe Weise wie die erste, nimlich wie auf einer Seite der Uater, auf einer ande-
ren der Sohn und wieder auf einer anderen der Heilige Geist aus der gottlichen
Wesenheit hervortraten oder hervorgingen, ohne aber aus der geschauten Kugel-
gestalt selbst herauszutreten (83 f.). Hiermit schliet sich der wundervolle trini-
tarische ,Kreislauf“, in dem alle drei Personen wieder als Entfaltung und Einheit
des gottlichen Wesens zugleich geschaut werden?!.

Unsere Absicht war es, diesen bisher fast unbeachteten, das ganze Trinitits-
geheimnis in seiner lebendigsten Spannung umfassenden Kernpunkt der ignatiani-
schen Trinititsmystik klar herauszustellen. Mit der Schau der einzelnen gottlichen
Personen beginnt Ignatius im Tagebuch; schrittweise wird er dann durch das Ge-
heimnis des Ineinanderwohnens der trinitarischen Personen zur Einheit des gott-
lichen Wesens gefithrt. Vom Wesen aus entfaltet sich ihm dann wieder in wunder-
barer Gnadenfithrung die heiligste Dreieinigkeit zur personalen Fille der drei
gottlichen Personen. Was im Anfang in Manresa gleichsam wie eine Knospe im
vierfachen Beten gegeben war, das steht jetzt unverlierbar in Ignatius’ mystischem
Erleben wie eine wunderbar entfaltete Bliite. Jetzt erkennt er, wie Einheit des
Wesens und Dreifaltigkeit der Personen in lebendiger Harmonie stehen. ,Alles ist
hier Einheit, Verbindung, Harmonie im héchsten und schonsten Sinne des Wortes.
Die Dreifaltigkeit hebt die Einheit und Einfachheit Gottes nicht nur nicht auf: diese
Einheit und Einfachheit offenbart sich vielmehr erst in ihrer vollen Macht und Grofie
durch die Dreieinigkeit, durch die absolute Eintracht und Harmonie, womit sie die
Dreifaltigkeit in Gott durchdringt und durchwaltet. Hier erscheint sie eben als eine
iiberaus reiche, lebendige Einheit, ebenso reich an Ruhe, an Mitteilsamkeit wie an
Selbstgeniigsamkeit, an Mannigfaltigkeit wie an Einfachheit, an Gemeinsamkeit wie
an Selbstindigkeit“s2,

0 Mon. Ign. I, XII, 667; vgl. Karrer-Rahner, Ignatins von Loyola. Geistliche Briefe, Ein-
siedeln/Kdln 1942, S. 287. )

“l In den nun folgenden Notizen des Geistlichen Tagebuches steht das Soteriologische im
Vordergrund. Wir setzen deshalb die Untersuchung an dieser Stelle fort in der spiteren
Abhandlung dber die ,soteriologische Mystik des Tagebuches®,

%2 Scheeben, Die Mysterien des Christentums, 2. Aufl, S. 99,





