AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Grundhaltung des christlichen Psychologen
und Therapeuten

Ansprache Papst Pius’ XII. vom 13. April 1953 an die Teilnehmer des Rémischen
Kongresses firr Psychotherapeutik und Klinische Psychologie (7. 4. bis 18. 4. 1953).
Die Ubersetzung stammt von der Vatikanischen Presseabteilung.

Wir heiflen Sie willkommen, geliebte Sohne und Téchter, die Sie sich von fiberallher in
Rom eingefunden haben, um sich wissenschaftliche Fragen anznhgren und sich iiber Probleme
der Psychotherapeutik und der klinischen Psychologie auseinanderzusetzen. Ihr Kongref ist
nun beendigt, und um seine Ergebnisse und den Erfolg Ihrer kiinftigen Untersuchungen und
Tatigkeiten sicherzustellen, sind Sie zu Uns gekommen, den Segen des Stellvertreters Christi
zu empfangen, :

Gern entsprechen Wir lhrem Wunsch und benutzen zugleich die Gelegenheit, um an Sie
ein Wort der Ermutigung zu richten und Jhnen einige Hinweise zu geben.

Die Wissenschaft behauptet, dafi durch Beobachtungen Tiefenschichten der menschlichen
Seele zutage geférdert worden sind, und sie ist bemiiht, diese ihre Entdeckungen zu verstehen,
sie auszulegen und nutzbar zu machen. Man spricht von Dynamismen, von Determinismen,
von Mechanismen, die in der Tiefe der Seele verborgen wiren, die immanenten Gesetzen
gehorchen und aus denen gewisse Handlungen hervorgehen. Zweifelsobne sind diese tatig
im Unter- und Unbewufiten. Sie dringen jedoch auch in den Bereich des Bewufiten ein und
bestimmen dasselbe. Man bhehauptet, iber erprobte und anerkannte Verfahren zu verfiigen,
durch die man imstande sei, die Geheimnisse der Tiefen der Seele zu erforschen, sie aufzu-
kliren und sie auf den richtigen Weg zu bringen, wenn sie e¢inen unheilvollen Einfluf} aus-
uben.

Das sind Fragen Ihres Forschungsgebietes, die nach den Gesetzen der wissenschaftlichen
Psychologie zu untersuchen sind. Das gleiche gilt fiir die Nutzbarmachung neuer psychischer
Methoden. Die theoretische und die praktische Psychologie mégen sich jedoch bewufit bleiben,
die eine wie die andere, dafl sie nicht die Wahrheiten, die durch Verstand und Glauben
sichergestellt, wie auch nicht die bindenden Gebote der Moral, aufler acht lassen dirfen. Im
vergangenen September (13. September 1952, Acta Ap. Sedis, a. XLIV, 1952, 8. 779 £.) haben
Wir, um dem Wansch der Teilnehmer am ersten Internationalen Kongref fiir Histopatho-
logie des Nervensystems entgegenzukommen, die sittlichen Grenzen der medizinischen For-
schung und Bebandlung aufgewiesen. Dies zur Grundlage nebmend, méchten Wir heute
cinige Erginzungen hinzufiigen. Kurz gesagt, Wir haben die Absicht, die Grundhaltung
aufzuzeigen, zu der der christliche Psychologe und Psychotherapeut verpflichtet sind.

Diese Grundbaltung 148t sich auf folgende Formel bringen: Die Psychotherapie und die
klinische Psychologic miissen den Menschen immer betrachten 1. als psychische Einheit und
Ganzheit, 2. als eine in sich selbst geschlossene Einheit, 3. als soziale Einheit und 4. als tran-
szendente, 4. h. zu Gott sirebende Einheit,

1. Der Mensch als psychische Einheit und Ganzheit,

Die Medizin lehrt, den menschlichen Kérper als einen Mechanismus von héchster Prizision
zu betrachten, einen Mechanismus, dessen einzelne Bestandteile ineinandergreifen und an-
einander gekettet sind; die Stellung und Eigenheiten dieser Bestandteile hingen vom Gan-
zen ab; sie dienen der Existenz des Ganzen und deren Funktionen. Diese Auffassung gilt
jedoch noch vielmehr von der Seele, deren zarte Einzelelemente mit noch viel gréBerer Sorg-



Aus dem Leben der Kirdie 137

falt zusammengesetzt sind. Die verschiedenen psychischen Fihigkeiten und Funktionen ord-
nen sich in den Gesamtkomplex des geistigen Seins ein und ordnen sich seiner Finalitit unter.

Wir brauchen Uns iiber diesen Punkt nicht linger zu verbreiten. Aber Sie, Psychologen
und Therapeuten, Sie miissen mit diesen Tatsachen rechnen, Die Existenz einer jeden psy-
chischen Fahigkeit oder' Funktion ist gerechtfertigt durch das Ziel des Ganzen. Was den
Menschen zum Menschen madht, ist vor allem die Seele, die Wesensform seiner Natur. Von
ihr geht letzten Endes jedes menschliche Leben aus. In ibr wurzeln alle seelischen Dynamis-
men samt ihrer Eigenstruktur und ihren organischen Gesetzen. Sie ist es, die von der Natur
bestimmt ist, alle Krifte zu lenken, insofern namlich als diese noch nicht ibhre letzte Bestim-
mung erhalten haben. Aus dieser ontologischen und psychologischen Gegebenheit folgt, dafl
man sich von der Wirklichkeit entfernen wiirde, wollte man in Theorie und Praxis die Zu-
stindigkeit, iiber das Ganze zn bestimmen, einer Einzelkraft anvertrauen, z. B. einer der
Grunddynamismen, und damit einer Sekundarkraft das Steuer iiberlassen. Diese Dynamis-
men kdnnen in der Seele, im Menschen sein, sie sind jedoch nicht die Seele, nicht der Mensch.
Sie sind Krafte von einer betrachtlichen Intensitit vielleicht, ihre Leitung hat jedoch die
Natur der Zentralstelle anvertraut, der Geistseele, begabt mit Vernunft und Willen und
normalerweise in der Lage, diese Krifte zu stevern. Dafl diese Dynamismen auf eine¢ be-
stimmte Tatigkeit dringen, bedeutet nicht notwendig, daf} sie sie erzwingen.

Es hiefle eine ontologische und psydhische Realitat verneinen, wiirde man der Seele ihre
Zentralstellung streitig machen. Es ist daher nicht moglich, wenn das Verhiltnis des Ich zu
den Dynamismen, aus denen es zusammengeseizt ist, theoretisch riickhaltslos zugegeben und
der Mensch, d. h. seine Seele als autonom zugegeben wird, und gleich danach hinzugefiigt
wird, dafl dieses Prinzip in der Wirklichkeit des Lebens meistens als ausgeschaltet erscheint
oder doch auf den Mindestgrad beschrinkt ist. In der Wirklichkeit des Lebens, so sagt man,
ist der Mensch immer frei, seinem Tun innerlich zuzustimmen, aber er ist nicht frei in seinem
Tun selbst. An die Stelle der Eigengesetzlichkeit des freien Willens tritt die Fremdherrschaft
der instinktiven Grundkrifte. So hat der Schépfer den Menschen nicht gebildet. Die Erb-
siinde nimmt ihm nicht die Méglichkeit und die Verpflichtung, sich durch seine Seele selbst
zu fiibren. Man wird doch wohl nicht sagen wollen, dafl die psychischen Stérungen und die
das normale Funktionieren des Psychischen durchkreuzenden Krankbeiten das gewdhnlich
Gegebene sind. Der sittliche Kampf, auf dem rechten Weg zu bleiben, beweist nicht die Un-
méglichkeit, ihn einzuhalten, und gibt keine Berechtigung, von ibm abzuweichen,

2. Der Mensch als eine in sich geschlossene Einheit.

Der Mensch ist eine in sich geordnete Einheit und Ganzheit, ein Mikrokosmos, eine
»politeia® mit einer Verfassung, die vom Zwec des Ganzen bestimmt wird und das Einzel-
tun auf den Zweck des Ganzen hinordnet nach der wahrhaftigen Wertordnung der Teile
und ihrer Funktionen. Diese Verfassung ist letztlich ontisch und metaphysisch, nicht psychisch
und personal bestimmt. Man hat einen Gegensatz zwischen Metaphysik und Psychologie
betonen zu miissen geglaubt. Ganz zu Unrecht! Das Psychologische liegt selber innerhalb
des Ontologischen und Metaphysischen. ‘

Wir haben Ihnen diese Wabrheiten ins Gedichtnis gerufen, um eine Betrachtung iiber den
konkreten Menschen daran zu kniipfen, um dessen innere Ordnung es geht. Man hat tat-
sachlich einen Gegensatz zwischen der traditionellen Psydiologie und Ethik und der moder-
nen Psychotherapeutik und klinischen Therapie betonen wollen. Die traditionelle Psychologie
und Ethik hitten, so behauptet man, das abstrakte Wissen des Menschen zum Gegenstand,
den homo ut sic, der freilich nirgendwo existiert. Die Klarheit und logische Geschlossenbeit
der genannten Disziplinen verdienten Bewunderung, nur krankten sie an dem Grundfehler,
daf sie auf den wirklichen Menschen, wie er leibt und lebt, nicht anwendbar seien. Die kli-



138 ' Aus dem Leben der Kirche

nische Psychologie dagegen gehe von dem wirklichen Menschen aus, dem homo ut hic, und
man sagt zusammenfassend, dafl zwischen beiden Auffassungen ein Spalt klafft, der sich nicht
fiberbriicken 14Bt, solange die traditionelle Psychologie und Ethik ihre Stellung nicht indern.

Wer die Struktur des wirklichen Menschen studiert, mufl tatsachlich den ,existentiellen®
Menschen zum Gegenstand nehmen, so wie er ist, so wie ihn seine natiirlicien Anlagen, die
Einfliisse der Umgebung, die Erziehung, seine persénliche Entwidlung, seine innersten Er-
fabrungen und die dufieren Begebenheiten geformt haben. Nur dieser konkrete Mensch
existiert. Und doch gehorcht die Struktur dieses persénlichen Ich bis ins kleinste den onto-
logischen und metaphysischen Gesetzen der menschlichen Natur, von denen wir vorhin ge-
sprochen haben. Sie sind es, die ihn geformt haben, und die ihn deshalb steuern und richten
miissen. Der Grund hierfiir liegt darin, dafi der ,existentielle* Mensch in seiner innersten
Struktur mit dem ,essentiellen® Menschen identisch ist. Die essentielle Struktur des Men-
schen verschwindet nicht, wenn die individuellen Merkmale hinzukommen; sie verwandelt
sich nicht in eine andere menschliche Natur. Sondern gerade die Verfassung, die im Mittel-
punkt steht, ruht in ihren Grundwahrheiten auf der Wesensstruktur des konkreten wirk-
lichen Menschen. '

Es wire deshalb abwegig, fiir die Wirklichkeit des Lebens Normen aufzustellen, die von
der natiirlichen und dhristlichen Sittlichkeit abweichen und die man mit dem Wort ,Personal-
ethik® bezeichnen méchte, die zwar an der ersteren eine gewisse Orientierung, aber keine
strenge Bindung an sie hitte. Das Grundgesetz fiir die Ordnung des konkreten Menschen
ist nicht. zu konstruieren, sondern anzuwenden,

8. Der Mensch als soziale Einheit.

Das bisher Gesagte gilt fiir das personelle Leben des Menschen. Das Psychische begreift
aber auch seine Bezichungen zur Auflenwelt in sich, und es ist ein begriiflenswertes Bestre-
ben, ein Feld Threr Forschung, auch diesen Sozialpsychismus in sich und seinen Wurzeln zu
erforschen, es den Zwecken der klinischen Psychologie und Psychotherapie dienstbar zu ma-
chen. Nur halte man dabei die Tatsachen selbst und die Deutung der Tatsachen reinlich aus-
einander. :

Der Sozialpsychismus beriihrt sich mit dem Sittlichen, und die Schlufifolgerungen der Mo-
ral decken sich auf weite Strecken mit denen einer ernsten Psychologie und Psychotherapie.
Nur an einigen Stellen fehlt die Anwendung des Sozialpsychismus durch ein Zuviel und
¢in Zuwenig. Bei diesem Punkt méchten Wir kurz verweilen.

Das Zuwenig des Sozialpsychismus: Es gibt eine psychologisch wie sittlich krankhafte Ich-
verhaftung, iiber deren Ursachen Thre Wissenschaft befinden mag. Wenn diese Ichverhaftung
auch auf den sittlichen Bereich iibergreift, wenn es sich z. B. um Dynamismen wic Machttrieb,
Geltungstrieb, Sexualtrieb handelt, diirfte die Psychotherapie jene Ichverhaftung nicht obne
weiteres als eine Art Schicksal behandeln, als eine Ubergewalt des aus dem Unterbewufiten
hervorbrechenden affektiven Impnlses, welcher der Steuerung durch die Seele und das Ge-
wissen einfach entzogen ist. Man degradiere den konkreten Menschen mit seinem persén-
lichen Charakter nicht zn schnell zum Triebwesen. Auch wenn es von seiten des Therapeuten
gut gemeint ist, so empfinden feinfithlende Menschen diese Herabminderung auf die Ebene
des Instinkt- und Sinnenwesens doch sehr bitter. Man iibersehe nicht Unsere Bemerkungen
von vorhin iiber die Wertordnung der Funktionen und die Rolle ihrer zentralen Steuerung.

Ein Wort auch iiber die Methode, die mitunter vom Psychologen cingeschlagen wird zur
Befreiung des Ich aus seiner Verhaftung, wenn es sich um Abirrungen auf dem Gebiet des
Sexuellen handelt. Wir meinen die totale sexuvelle Aufklirung, die nichts verschweigen und
nichts im Dunkeln lassen will. Liegt darin nicht eine verhingnisvolle Uberschitzung des
Wissens? Es gibt auch eine wirksame sexuelle Erziehung, die in sicherer, ruhiger Sachlich-



Aus dem Leben der Kirdie 139

keit mitteilt, was der junge Mensch wissen muf, um mit sich selbst und seiner Umgebung
fertig zu werden, die im iibrigen aber in der sexuellen Erziehung wie in der Erzichung iiber-
haupt den Akzent vorziiglich auf die Selbstbeberrschung und religiése Formung legt. Der
Heilige Stuhl hat kurz nach der Enzyklika Papst Pius’ X1. iiber die christliche Ehe (S.C. S.
Off., 21. Mirz 1931 — Acta Ap. Sedis, a. XX1II, 1931, S. 118) diesbeziigliche Normen auf-
gestellt. Diese Normen sind weder ausdriiklich noch via facti zurikgenommen worden.

Was von der schrankenlosen Aufklirung zu therapeutischen Zwecken gesagt wurde, gilt
auch von bestimmten Formen der Psychoanalyse. Man sollte sie nicht als den einzigen Weg
bezeichnen, sexuell-psychische Stérungen zu mildern oder zu heilen. Der bis zum Uberdrufl
wiederholte Satz, dafl die sexuellen Stérungen des Unbewufiten, wie alle anderen Stdrungen
des gleichen Ursprungs, nur durch Bewufitmachen behoben werden kénnen, gilt nicht in un-
eingeschriankter Allgemeinheit. Die indirekte Behandlung hat auch ihre Wirkkraft und ist
oft durchaus geniigend. Beziiglich des psychoanalytischen Verfahrens auf sexuellem Gebiet
hat Unsere oben angefiihrte Ansprache vom 13. September (vergangenen Jahres) bereits die
zu beriicksichtigenden sittlichen Schranken aufgezeigt. Es kann in der Tat nicht als sittlich
zuldssig bezeichnet werden, den ganzen im Unbewufiten und in der Erinnerung schlum-
mernden Inhalt sexueller Vorstellungen, Affekte und Erlebnisse ins Bewufltsein zu rufen,
also psychisch gegenwirtig zu machen. Wer, der den Einspruch der Menschen- und Christen-
wiirde hort, wiirde wagen zu behaupten, daff dieses Verfahren keine sittliche Gefahrdung,
weder fiir den Augenblick noch fiir spéter, in sich schliefle, wo doch die therapeutische Not-
wendigkeit eines solch hemmungslosen Aufdeckens, wenn auch behauptet, so doch bis jetzt
nicht erwiesen ist?

Sodann das Zuviel des Sozialpsychismus. Es liegt darin, dafl die Forderung eines unbe-
schriankten Aufgebens des Ich und seiner persénlichen Behauptung verlangt wird. In Hinsicht
darauf mochten Wir zwei Dinge berithren: einen Grundsatz und eine psychotherapeutische
Praxis.

Aus gewissen psychologischen Darlegungen ergibt sich die These, da die bedingungslose
Ichunterdriickung das Grundgesetz des naturgewollten Altruismus und seiner Dynamismen
bildet. Das ist ein logischer Irrtum, gleichwie eine psychologische und ethische Abirrung. Es-
gibt einen Schutz, eine Achtung, eine Liebe und einen Dienst des eigenen Ich, die vom Psy-
chischen wie vom Sittlichen aus nicht nur gerechtfertigt, sondern auch gefordert sind. Das
ist eine natiirliche Selbstverstindlichkeit und christliches Glaubensgut zugleich {vgl. S. Tho-
mas S. Th. IL, IT q. 26, a. 4 ¢)! Der Herr hat gelehrt ,Liebe deinen Néchsten wie dich selbst®
{Mk 12, 81). Christus nimmt also als Mafistab der Liebe zum Nichsten die Liebe zu sich selbst,
nicht umgekehrt. Die angewandte Psychologie wiirde diese Wirklichkeit verachten, wollte
sie jede Beriicksichtigung des Ich als psychische Verhaftung, als Abirrung, als Zuriidkgehen
auf ein fritheres Entwicklungsstadium abtun unter dem Vorwand, daf sie sich dem natiir-
lichen Altruismus des Psychischen widersetze.

Der praktische Punkt der Psychotherapeutik, den Wir anmeldeten, betrifft ein wesentlich
soziales Interesse: Die Wahrung des Geheimnisses, die bei Anwendung der Psychoanalyse
gefdhrdet wird. Es ist durchaus nicht ausgeschlossen, daf ein geheimes Tun oder Wissen, ins
Unterbewufitsein verdringt, schwere psychische StGrungen hervorruft. Wenn die Psycho-
analyse die Ursache dieser Stérung aufdeckt, wird sie ihrem Grundsatz gemifl jenes Unbe-
wuflte ganz hervorzichen wollen, um es bewuflt zu machen und so das Hindernis zu beheben,
Aber es gibt Geheimnisse, die man unbedingt verschweigen mufi, auch dem Arzt gegeniiber,
auch auf die Gefahr schwerer personlicher Schidigungen hin. Das Beichtgeheimnis duldet
keine Enthiillung. Es ist gleicherweise ausgeschlossen, dafi das Amtsgeheimnis einem an-
dern mitgeteilt werde, auch nicht dem Arzt, Dasselbe gilt fiir andere Geheimnisse. Man be-
ruft sich auf den Grundsatz: ,Ex causa proportionate gravi licet uni viro prudenti et secreti



140 - Aus dem Leben der Kirche

tenaci secretum manifestare“. (Aus einen hinreichend schweren Grund darf man einem klu-
gen und verschwiegenen Mann ein Geheimnis offenbaren.) Der Grundsatz stimmt innerhalb
begrenzter Schranken fir bestimmte Arten von Geheimnissen. Man darf ihn aber nicht hem-
mungslos in der psychoanalytischen Praxis zur Anwendung bringen,

Mit Riicksicht aof die Sittlichkeit, in erster Linie auf das Allgemeinwohl, kann der Grund-
satz der Diskretion in Anwendung der Psychoanalyse nicht stark genug unterstrichen wer-
den. Es handelt sich dabei selbstverstindlich nicht in erster Linie um die Diskretion des Psy-
choanalytikers, sondern um die seines Patienten, der oft keinerlei Recht besitzt, seine Ge-
heimnisse preiszugeben.

4. Der Mensch als transzendente, d. h. zu Gott strebende Einheit.

Diese letzte Schau des Menschen wirft drei Fragen auf, die Wir nicht unberithrt lassen
mochten.

Zunidhst weist die Forschung auf einen Dynamismus hin, der, in den Tiefen des Psychis-
mus verwurzelt, den Menschen aof das Unendliche, das ihn @ibersteigt, hindringe, nicht auf
Gruud einer Erkenntnis desselben, sondern in einem unmittelbaren aus den Seinsschichten
stammenden Gravitieren nach oben. Es wird in diesem Dynamismus eine selbstindige, ja die
fundamentalste Grundkraft der Seele erblickt, ein unmittelbares affektives Dringen der
Seele zum Géttlichen hin, so wie die Blume ohne Erkenntnis sich dem Lichte der Sonne 6fInet,
oder wie das Kind unbewuflt atmet, sobald es geboren ist.

Dieser Aussage gegeniiber moge gleich eine erklirende Bemerkung hinzugefiigt werden:
Wenn erklirt wird, daf} in jenem Dynamismus der Ursprung aller Religion liege, und in ihm
das allen Religionen Gemeinsame aufscheine, so wissen wir, dafi der Ursprung der Religion,
die natiirliche wie iibernatiirliche Gotteserkenntnis und Gottesverehrung, nicht im Unter-
oder Unbewufiten liegen, nicht in einem affektiven Impuls, sondern in der klaren Erkenntnis
Gottes aus seiner Natur und aus positiver Offenbarung. Das ist Lebre und Glaube der Kirdhe,
vom Wort Gottes im Buche der Weisheit und im Rémerbrief bis hin zur Enzyklika ,Pascendi
Dominici gregis“ Unseres seligen Vorgingers Pius X.

Dies vorausgeschickt, bleibt aber immer noch die Frage jenes geheimnisvollen Dynamis-
mus. Dazu diirfte folgendes zu sagen sein: Dafl sich die Tiefenpsychologie auch mit religions-
psychologischen Inhalten befafit, sie zu analysieren und sie in ein wissenschaftliches System
zu bringen sudht, ist sicher nicht zo beanstanden, wenn auch diese Forschung neu ist und ihre
Terminologie sich in der Vergangenheit nicht findet. Wir machen auf dies letztere aufmerk-
sam, weil es leidt zuo Mifiverstindnissen fithren kanu, wenn die Psychologie bereits im Ge-
brauch stehenden Ausdriiken einen neuen Sinn gibt, Es wird der Klugheit und Zuriickhal-
tung auf beiden Seiten bediirfen, um Mifverstindnisse zu vermeiden und ein wechselseitiges .
Sichverstchen zu erméglichen.

Es bleibt alsdann den Methoden Ihrer Wissenschaften tiberlassen, die Existenz, Struktur
und Wirkungsweise eines solchen Dynamismus zu kliren. Ein positives Ergebnis brauchte
nicht als mit Vernunft oder Glauben unvereinbar bezeichnet zu werden. Es wiirde nur zeigen,
daf das ,esse ab alio“ (Von-einem-andern-sein) bis in seine tiefsten Wurzeln ,esse ad alium”
(Auf-einen-anderen-hin-sein) ist, und das Wort des hl. Augustinos ,Fecisti nos ad te, in-
quietum est cor nostrum, donec requiescat in te* {Du hast uns zw Dir hin erschaffen, und un-
rohig ist unser Herz, bis es ruht in Dir.) (Conf. 1. 1 c. 1 n. 1) fande eine neve, in den Urgrund
des psychischen Seins greifende Bestatigung, Es wiirde sich ja um einen allen Menschen, allen
Vélkern, jeder Kultur und Epoche zukommenden Dynamismus handeln. Eine Hilfe, und zwar
eine wertvolle, fiir die Suche nach Gott und die Bestitigung Gottes.

- In den Bereich des Transzendent-Psychischen gehirt sodann das Schuldbewufitsein, gegen
ein hochstes Sollen, trotz der erkannten Bindung, verstofien zu haben. Ein Bewuftsein, das
zar Qual, ja zur schweren psychischen Strung werden kann.



Aus dem Leben der Kirche 141

Die Psychotherapie steht hier vor einem Phinomen, das nicht zu ihrer ausschlieflichen
Zustindigkeit gehort, denn es ist ebenso, wenn nicht vorwiegend religids-sittlicher. Art. Nie-
mand wird in Abrede stellen, dafl es ein unbegriindetes, auch krankhaftes Schuldgefiihl ge-
ben kann und nicht selten gibt. Es kann aber auch das Bewuftsein einer wirklichen Schuld
vorliegen, die nicht behoben ist. Weder die Psychologie noch die Ethik haben ein unfehlbares
Kriterium fiir den Einzelfall, denn der Gewissensvorgang des Schuldigwerdens ist von einer
zu stark persénlichen und feinen seelischen Struktur. Wesentlich aber ist, daf} ein wirkliches
Schuldiggewordensein durch keine nur psychologische Bebandlung geheilt werden kann, Ob
der Psychotherapeut es vielleicht im besten Glauben in Abrede stellt, es besteht fort. Mag
durch die arztliche Autoritat, durch Auto- oder Fremdsuggestion das Schuldgefithl zum Abklin-
gen gebracht werden — die Schuld bleibt, und es wire Selbst- und Fremdtduschung, wollte
die Psychotherapie, um das SchuldbewuBltsein zu beheben, die Schuld als nicht mehr bestehend
behaupten.

Der Weg, die Schuld zu beheben, liegt auflerhalb des Reinpsychologischen; er liegt, wie
der Christ weiff, in der Reue und in der sakramentalen Lossprechung durch den Priester.
Hier wird die Quelle des Ubels, die Schuld selbst, weggenommen, anch wenn das Schuld-
bewuBtsein noch weiterwirken sollte. Es ist heutzutage nicht selten, dafl bei gewissen patholo-
gischen Fillen der Priester seinen Ponitenten an den Arzt verweist; hier ist der Fall gege-
ben, wo umgekehrt der Arzt seinen Patienten Gott, bzw. jenen zufithren sollte, die die Macht
haben, ihm an Gottes Stelle die Schuld selber abzunehmen.

Ein letztes sei beziiglich des transzendenten psychischen Gerichtetseins auf Gott betont:
Die Ehrfurcht vor Gott und seiner Heiligkeit, die immer im bewufiten Tun und Lassen des
Menschen sich widerspiegeln sollte. Wenn solches Tun — auch ohne subjektive Schuld des
Handelnden — vom géttlichen Urbild abweidht, so widerspricht es seiner letzten Bestimmung.
Hier liegt der Grond, warum auch die sogenannte ,materielle Siinde“ etwas ist, was nicht
sein soll, warum sie in der sittlichen Ordnung nichts Indifferentes darstellt.

Fir die Psycdotherapie ergibt sich daraus eine Schlufifolgerung: sie darf der materiellen
Siinde nicht mehr gleichgiltiz gegeniiberstehen. Sie mag dulden, was fiir den Augenblick
unvermeidlich ist. Aber sie muf8 wissen, dal Gott jenes Tun nicht billigen kann. Noch weni-
ger darf die Psychotherapie dem Kranken den Rat erteilen, das materiell Verkehrte rohig
weiterzutun, weil er es ja ohne subjektive Schuld tun wird, und dieser Rat ist auch dann
abwegig, wenn solches Tun des Kranken fiir seine psychische Entspannung, also fiir den
Zwedk des Heilverfahrens notwendig erscheinen sollte. Es kann nie zo einem bewufiten Tun
geraten werden, das eine Entstellung, kein Bild der géttlichen Vollkommenheit wire.

Das ist es, was Wir glaubten, lThnen vorlegen zu sollen. Seien Sie im iibrigen versichert,
daB die Kirche 1hr Miithen und Forschen mit warmer Teilnahme und mit besten Winschen
begleitet. Sie arbeiten aof einem sehr schwierigen Feld. Aber 1hr Schaffen kann fiir die Heil-
kunde, fiir die Kenntnis des Seelischen iiberhaupt und fiir die religiése Anlage und Vervoll-
kommnung des Menschen wertvolle Ergebnisse zeitigen. Als Unterpfand dessen, dafl Gottes
Vorsehong und Gnade Thre Wege leite, erteilen Wir Thnen in véterlicher Liebe den Aposto-
lischen Segen.






