
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Die Grundhaltung des christlichen Psychologen 
und Therapeuten 

Ansprache Papst Pius' XII. vom 13. April 1953 an die Teilnehmer des Römischen 
Kongresses für Psychotherapeutik und Klinische Psychologie (7. 4. bis 13. 4. 1953). 

Die Übersetzung stammt von der Vatikanischen Presseabteilung. 

Wir heißen Sie willkommen, geliebte Söhne und Töchter, die Sie sich von überallher in 
Rom eingefunden haben, um sich wissenschaftliche Fragen anzuhören und sich über Probleme 
der Psychotherapeutik und der klinischen Psychologie auseinanderzusetzen. Ihr Kongreß ist 
nun beendigt, und um seine Ergebnisse und den Erfolg Ihrer künftigen Untersuchungen und 
Tätigkeiten sicherzustellen, sind Sie zu Uns gekommen, den Segen des Stellvertreters Christi 
zu empfangen. 

Gern entsprechen Wir Ihrem Wunsch und benutzen zugleich die Gelegenheit, um an Sie 
ein Wort der Ermutigung zu richten und Ihnen einige Hinweise zu geben. 

Die Wissenschaft behauptet, daß durch Beobachtungen Tiefenschichten der menschlichen 
Seele zutage gefördert worden sind, und sie ist bemüht, diese ihre Entdeckungen zu verstehen, 
sie auszulegen und nutzbar zu machen. Man spricht von Dynamismen, von Determinismen, 
von Mechanismen, die in der Tiefe der Seele verborgen wären, die immanenten Gesetzen 
gehorchen und aus denen gewisse Handlungen hervorgehen. Zweifelsohne sind diese tätig 
im Unter- und Unbewußten. Sie dringen jedoch auch in den Bereich des Bewußten ein und 
bestimmen dasselbe. Man behauptet, über erprobte und anerkannte Verfahren zu verfügen, 
durch die man imstande sei, die Geheimnisse der Tiefen der Seele zu erforschen, sie aufzu- 
klären und sie auf den richtigen Weg zu bringen, wenn sie einen unheilvollen Einfluß aus- 
üben. 

Das sind Fragen Ihres Forschungsgebietes, die nach den Gesetzen der wissenschaftlichen 
Psychologie zu untersuchen sind. Das gleiche gilt für die Nutzbarmachung neuer psychischer 
Methoden. Die theoretische und die praktische Psychologie mögen sich jedoch bewußt bleiben, 
die eine wie die andere, daß sie nicht die Wahrheiten, die durch Verstand und Glauben 
sichergestellt, wie auch nicht die bindenden Gebote der Moral, außer acht lassen dürfen. Im 
vergangenen September (13. September 1952, Acta Ap. Sedis, a. XLIV, 1952, S. 779 f.) haben 
Wir, um dem Wunsch der Teilnehmer am ersten Internationalen Kongreß für Histopatho- 
logie des Nervensystems entgegenzukommen, die sittlichen Grenzen der medizinischen For- 
schung und Behandlung aufgewiesen. Dies zur Grundlage nehmend, möchten Wir heute 
einige Ergänzungen hinzufügen. Kurz gesagt, Wir haben die Absicht, die Grundhaltung 
aufzuzeigen, zu der der christliche Psychologe und Psychotherapeut verpflichtet sind. 

Diese Grundhaltung läßt sich auf folgende Formel bringen: Die Psychotherapie und die 
klinische Psychologie müssen den Menschen immer betrachten 1. als psychische Einheit und 
Ganzheit, 2. als eine in sich selbst geschlossene Einheit, 3. als soziale Einheit und 4. als tran- 
szendente, d. h. zu Gott strebende Einheit. 

/. Der Mensch als psychische Einheit und Ganzheit. 

Die Medizin lehrt, den menschlichen Körper als einen Mechanismus von höchster Präzision 
zu betrachten, einen Mechanismus, dessen einzelne Bestandteile ineinandergreifen und an- 
einander gekettet sind; die Stellung und Eigenheiten dieser Bestandteile hängen vom Gan- 
zen ab; sie dienen der Existenz des Ganzen und deren Funktionen. Diese Auffassung gilt 
jedoch noch vielmehr von der Seele, deren zarte Einzelelemente mit noch viel größerer Sorg- 



Aus dem Leben der Kirche 137 

falt zusammengesetzt sind. Die verschiedenen psychischen Fähigkeiten und Funktionen ord- 
nen sich in den Gesamtkomplex des geistigen Seins ein und ordnen sich seiner Finalität unter. 

Wir brauchen Uns über diesen Punkt nicht länger zu verbreiten. Aber Sie, Psychologen 
und Therapeuten, Sie müssen mit diesen Tatsachen rechnen. Die Existenz einer jeden psy- 
chischen Fähigkeit oder Funktion ist gerechtfertigt durch das Ziel des Ganzen. Was den 
Menschen zum Menschen macht, ist vor allem die Seele, die Wesensform seiner Natur. Von 
ihr geht letzten Endes jedes menschliche Leben aus. In ihr wurzeln alle seelischen Dynamis- 
men samt ihrer Eigenstruktur und ihren organischen Gesetzen. Sie ist es, die von der Natur 
bestimmt ist, alle Kräfte zu lenken, insofern nämlich als diese noch nicht ihre letzte Bestim- 
mung erhalten haben. Aus dieser ontologischen und psychologischen Gegebenheit folgt, daß 
man sich von der Wirklichkeit entfernen würde, wollte man in Theorie und Praxis die Zu- 
ständigkeit, über das Ganze zu bestimmen, einer Einzelkraft anvertrauen, z. B. einer der 
Grunddynamismen, und damit einer Sekundarkraft das Steuer überlassen. Diese Dynamis- 
men können in der Seele, im Menschen sein, sie sind jedoch nicht die Seele, nicht der Mensch. 
Sie sind Kräfte von einer beträchtlichen Intensität vielleicht, ihre Leitung hat jedoch die 
Natur der Zentralstelle anvertraut, der Geistseele, begabt mit Vernunft und Willen und 
normalerweise in der Lage, diese Kräfte zu steuern. Daß diese Dynamismen auf eine be- 
stimmte Tätigkeit drängen, bedeutet nicht notwendig, daß sie sie erzwingen. 

Es hieße eine ontologische und psychische Realität verneinen, würde man der Seele ihre 
Zentralstellung streitig machen. Es ist daher nicht möglich, wenn das Verhältnis des Ich zu 
den Dynamismen, aus denen es zusammengesetzt ist, theoretisch rückhaltslos zugegeben und 
der Mensch, d. h. seine Seele als autonom zugegeben wird, und gleich danach hinzugefügt 
wird, daß dieses Prinzip in der Wirklichkeit des Lebens meistens als ausgeschaltet erscheint 
oder doch auf den Mindestgrad beschränkt ist. In der Wirklichkeit des Lebens, so sagt man, 
ist der Mensch immer frei, seinem Tun innerlich zuzustimmen, aber er ist nicht frei in seinem 
Tun selbst. An die Stelle der Eigengesetzlichkeit des freien Willens tritt die Fremdherrschaft 
der instinktiven Grundkräfte. So hat der Schöpfer den Menschen nicht gebildet. Die Erb- 
sünde nimmt ihm nicht die Möglichkeit und die Verpflichtung, sich durch seine Seele selbst 
zu führen. Man wird doch wohl nicht sagen wollen, daß die psychischen Störungen und die 
das normale Funktionieren des Psychischen durchkreuzenden Krankheiten das gewöhnlich 
Gegebene sind. Der sittliche Kampf, auf dem rechten Weg zu bleiben, beweist nicht die Un- 
möglichkeit, ihn einzuhalten, und gibt keine Berechtigung, von ihm abzuweichen. 

2. Der Mensch als eine in sich geschlossene Einheit. 

Der Mensch ist eine in sich geordnete Einheit und Ganzheit, ein Mikrokosmos, eine 
•politeia" mit einer Verfassung, die vom Zweck des Ganzen bestimmt wird und das Einzel- 
tun auf den Zweck des Ganzen hinordnet nach der wahrhaftigen Wertordnung der Teile 
und ihrer Funktionen. Diese Verfassung ist letztlich ontisch und metaphysisch, nicht psychisch 
und personal bestimmt. Man hat einen Gegensatz zwischen Metaphysik und Psychologie 
betonen zu müssen geglaubt. Ganz zu Unrecht! Das Psychologische liegt selber innerhalb 
des Ontologischen und Metaphysischen. 

Wir haben Ihnen diese Wahrheiten ins Gedächtnis gerufen, um eine Betrachtung über den 
konkreten Menschen daran zu knüpfen, um dessen inner? Ordnung es geht. Man hat tat- 
sächlich einen Gegensatz zwischen der traditionellen Psychologie und Ethik und der moder- 
nen Psychotherapeutik und klinischen Therapie betonen wollen. Die traditionelle Psychologie 
und Ethik hätten, so behauptet man, das abstrakte Wissen des Menschen zum Gegenstand, 
den homo ut sie, der freilich nirgendwo existiert. Die Klarheit und logische Geschlossenheit 
der genannten Disziplinen verdienten Bewunderung, nur krankten sie an dem Grundfehler, 
daß sie auf den wirklichen Menschen, wie er leibt und lebt, nicht anwendbar seien. Die kli- 



138 Aus dem Leben der Kirche 

nische Psychologie dagegen gehe von dem wirklichen Menschen aus, dem homo ut hie, und 
man sagt zusammenfassend, daß zwischen beiden Auffassungen ein Spalt klafft, der sich nicht 
überbrücken läßt, solange die traditionelle Psychologie und Ethik ihre Stellung nicht ändern. 

Wer die Struktur des wirklichen Menschen studiert, muß tatsächlich den •existentiellen" 
Menschen zum Gegenstand nehmen, so wie er ist, so wie ihn seine natürlichen Anlagen, die 
Einflüsse der Umgebung, die Erziehung, seine persönliche Entwicklung, seine innersten Er- 
fahrungen und die äußeren Begebenheiten geformt haben. Nur dieser konkrete Mensch 
existiert. Und doch gehorcht die Struktur dieses persönlichen Ich bis ins kleinste den onto- 
logischen und metaphysischen Gesetzen der menschlichen Natur, von denen wir vorhin ge- 
sprochen haben. Sie sind es, die ihn geformt haben, und die ihn deshalb steuern und richten 
müssen. Der Grund hierfür liegt darin, daß der •existentielle" Mensch in seiner innersten 
Struktur mit dem •essentiellen" Menschen identisch ist. Die essentielle Struktur des Men- 
schen verschwindet nicht, wenn die individuellen Merkmale hinzukommen; sie verwandelt 
sich nicht in eine andere menschliche Natur. Sondern gerade die Verfassung, die im Mittel- 
punkt steht, ruht in ihren Grundwahrheiten auf der Wesensstruktur des konkreten wirk- 
lichen Menschen. 

Es wäre deshalb abwegig, für die Wirklichkeit des Lebens Normen aufzustellen, die von 
der natürlichen und christlichen Sittlichkeit abweichen und die man mit dem Wort •Personal- 
ethik" bezeichnen möchte, die zwar an der ersteren eine gewisse Orientierung, aber keine 
strenge Bindung an sie hätte. Das Grundgesetz für die Ordnung des konkreten Menschen 
ist nicht zu konstruieren, sondern anzuwenden. 

3. Der Mensch als soziale Einheit. 

Das bisher Gesagte gilt für das personelle Leben des Menschen. Das Psychische begreift 
aber auch seine Beziehungen zur Außenwelt in sich, und es ist ein begrüßenswertes Bestre- 
ben, ein Feld Ihrer Forschung, auch diesen Sozialpsychismus in sich und seinen Wurzeln zu 
erforschen, es den Zwecken der klinischen Psychologie und Psychotherapie dienstbar zu ma- 
chen. Nur halte man dabei die Tatsachen selbst und die Deutung der Tatsachen reinlich aus- 
einander. 

Der Sozialpsychismus berührt sich mit dem Sittlichen, und die Schlußfolgerungen der Mo- 
ral decken sich auf weite Strecken mit denen einer ernsten Psychologie und Psychotherapie. 
Nur an einigen Stellen fehlt die Anwendung des Sozialpsychismus durch ein Zuviel und 
ein Zuwenig. Bei diesem Punkt möchten Wir kurz verweilen. 

Das Zuwenig des Sozialpsychismus: Es gibt eine psychologisch wie sittlich krankhafte Ich- 
verhaftung, über deren Ursachen Ihre Wissenschaft befinden mag. Wenn diese Ichverhaftung 
auch auf den sittlichen Bereich übergreift, wenn es sich z. B. um Dynamismen wie Machttrieb, 
Geltungstrieb, Sexualtrieb handelt, dürfte die Psychotherapie jene Ichverhaftung nicht ohne 
weiteres als eine Art Schicksal behandeln, als eine Übergewalt des aus dem Unterbewußten 
hervorbrechenden affektiven Impulses, welcher der Steuerung durch die Seele und das Ge- 
wissen einfach entzogen ist. Man degradiere den konkreten Menschen mit seinem persön- 
lichen Charakter nicht zu schnell zum Triebwesen. Auch wenn es von Seiten des Therapeuten 
gut gemeint ist, so empfinden feinfühlende Menschen diese Herabminderung auf die Ebene 
des Instinkt- und Sinnenwesens doch sehr bitter. Man übersehe nicht Unsere Bemerkungen 
von vorhin über die Wertordnung der Funktionen und die Rolle ihrer zentralen Steuerung. 

Ein Wort auch über die Methode, die mitunter vom Psychologen eingeschlagen wird zur 
Befreiung des Ich aus seiner Verhaftung, wenn es sich um Abirrungen auf dem Gebiet des 
Sexuellen handelt. Wir meinen die totale sexuelle Aufklärung, die nichts verschweigen und 
nichts im Dunkeln lassen will. Liegt darin nicht eine verhängnisvolle Oberschätzung des 
Wissens? Es gibt auch eine wirksame sexuelle Erziehung, die in sicherer, ruhiger Sachlich- 



Aus dem Leben der Kirche 139 

keit mitteilt, was der junge Mensch wissen muß, um mit sich selbst und seiner Umgebung 
fertig zu werden, die im übrigen aber in der sexuellen Erziehung wie in der Erziehung über- 
haupt den Akzent vorzüglich auf die Selbstbeherrschung und religiöse Formung legt. Der 
Heilige Stuhl hat kurz nach der Enzyklika Papst Pius' XI. über die christliche Ehe (S. C. S. 
Off., 21. März 1931 • Acta Ap. Sedis, a. XXIII, 1931, S. 118) diesbezügliche Normen auf- 
gestellt. Diese Normen sind weder ausdrücklich noch via facti zurückgenommen worden. 

Was von der schrankenlosen Aufklärung zu therapeutischen Zwecken gesagt wurde, gilt 
auch von bestimmten Formen der Psychoanalyse. Man sollte sie nicht als den einzigen Weg 
bezeichnen, sexuell-psychische Störungen zu mildern oder zu heilen. Der bis zum Überdruß 
wiederholte Satz, daß die sexuellen Störungen des Unbewußten, wie alle anderen Störungen 
des gleichen Ursprungs, nur durch Bewußtmachen behoben werden können, gilt nicht in un- 
eingeschränkter Allgemeinheit. Die indirekte Behandlung hat auch ihre Wirkkraft und ist 
oft durchaus genügend. Bezüglich des psychoanalytischen Verfahrens auf sexuellem Gebiet 
hat Unsere oben angeführte Ansprache vom 13. September (vergangenen Jahres) bereits die 
zu berücksichtigenden sittlichen Schranken aufgezeigt. Es kann in der Tat nicht als sittlich 
zulässig bezeichnet werden, den ganzen im Unbewußten und in der Erinnerung schlum- 
mernden Inhalt sexueller Vorstellungen, Affekte und Erlebnisse ins Bewußtsein zu rufen, 
also psychisch gegenwärtig zu machen. Wer, der den Einspruch der Menschen- und Christen- 
würde hört, würde wagen zu behaupten, daß dieses Verfahren keine sittliche Gefährdung, 
weder für den Augenblick noch für später, in sich schließe, wo doch die therapeutische Not- 
wendigkeit eines solch hemmungslosen Aufdeckens, wenn auch behauptet, so doch bis jetzt 
nicht erwiesen ist? 

Sodann das Zuviel des Sozialpsychismus. Es liegt darin, daß die Forderung eines unbe- 
schränkten Aufgebens des Ich und seiner persönlichen Behauptung verlangt wird. In Hinsicht 
darauf möchten Wir zwei Dinge berühren: einen Grundsatz und eine psychotherapeutische 
Praxis. 

Aus gewissen psychologischen Darlegungen ergibt sich die These, daß die bedingungslose 
Ichunterdrückung das Grundgesetz des naturgewollten Altruismus und seiner Dynamismen 
bildet. Das ist ein logischer Irrtum, gleichwie eine psychologische und ethische Abirrung. Es 
gibt einen Schutz, eine Achtung, eine Liebe und einen Dienst des eigenen Ich, die vom Psy- 
chischen wie vom Sittlichen aus nicht nur gerechtfertigt, sondern auch gefordert sind. Das 
ist eine natürliche Selbstverständlichkeit und christliches Glaubensgut zugleich {vgl. S. Tho- 
mas S. Th. II, II q. 26, a. 4 c)! Der Herr hat gelehrt •Liebe deinen Nächsten wie dich selbst" 
(Mk 12,31). Christus nimmt also als Maßstab der Liebe zum Nächsten die Liebe zu sich selbst, 
nicht umgekehrt. Die angewandte Psychologie würde diese Wirklichkeit verachten, wollte 
sie jede Berücksichtigung des Ich als psychische Verhaftung, als Abirrung, als Zurückgehen 
auf ein früheres Entwicklungsstadium abtun unter dem Vorwand, daß sie sich dem natür- 
lichen Altruismus des Psychischen widersetze. 

Der praktische Punkt der Psychotherapeutik, den Wir anmeldeten, betrifft ein wesentlich 
soziales Interesse: Die Wahrung des Geheimnisses, die bei Anwendung der Psychoanalyse 
gefährdet wird. Es ist durchaus nicht ausgeschlossen, daß ein geheimes Tun oder Wissen, ins 
Unterbewußtsein verdrängt, schwere psychische Störungen hervorruft. Wenn die Psycho- 
analyse die Ursache dieser Störung aufdeckt, wird sie ihrem Grundsatz gemäß jenes Unbe- 
wußte ganz hervorziehen wollen, um es bewußt zu machen und so das Hindernis zu beheben. 
Aber es gibt Geheimnisse, die man unbedingt verschweigen muß, auch dem Arzt gegenüber, 
auch auf die Gefahr schwerer persönlicher Schädigungen hin. Das Beichtgeheimnis duldet 
keine Enthüllung. Es ist gleicherweise ausgeschlossen, daß das Amtsgeheimnis einem an- 
dern mitgeteilt werde, auch nicht dem Arzt. Dasselbe gilt für andere Geheimnisse. Man be- 
ruft sich auf den Grundsatz: •Ex causa proportionate gravj licet uni viro prudenti et secreti 



140 Aus dem Leben der Kirche 

tenaci secretum manifestare". (Aus einen hinreichend schweren Grund darf man einem klu- 
gen und verschwiegenen Mann ein Geheimnis offenbaren.) Der Grundsatz stimmt innerhalb 
begrenzter Schranken für bestimmte Arten von Geheimnissen. Man darf ihn aber nicht hem- 
mungslos in der psychoanalytischen Praxis zur Anwendung bringen. 

Mit Rücksicht auf die Sittlichkeit, in erster Linie auf das Allgemeinwohl, kann der Grund- 
satz der Diskretion in Anwendung der Psychoanalyse nicht stark genug unterstrichen wer- 
den. Es handelt sich dabei selbstverständlich nicht in erster Linie um die Diskretion des Psy- 
choanalytikers, sondern um die seines Patienten, der oft keinerlei Recht besitzt, seine Ge- 
heimnisse preiszugeben. 

4. Der Mensch als transzendente, d. h. zu Gott strebende Einheit. 
Diese letzte Schau des Menschen wirft drei Fragen auf, die Wir nicht unberührt lassen 

möchten. 
Zunächst weist die Forschung auf einen Dynamismus hin, der, in den Tiefen des Psychis- 

mus verwurzelt, den Menschen auf das Unendliche, das ihn übersteigt, hindränge, nicht auf 
Grund einer Erkenntnis desselben, sondern in einem unmittelbaren aus den Seinsschiditen 
stammenden Gravitieren nach oben. Es wird in diesem Dynamismus eine selbständige, ja die 
fundamentalste Grundkraft der Seele erblickt, ein unmittelbares affektives Drängen der 
Seele zum Göttlichen hin, so wie die Blume ohne Erkenntnis sich dem Lichte der Sonne öffnet, 
oder wie das Kind unbewußt atmet, sobald es geboren ist. 

Dieser Aussage gegenüber möge gleich eine erklärende Bemerkung hinzugefügt werden: 
Wenn erklärt wird, daß in jenem Dynamismus der Ursprung aller Religion liege, und in ihm 
das allen Religionen Gemeinsame aufscheine, so wissen wir, daß der Ursprung der Religion, 
die natürliche wie übernatürliche Gotteserkenntnis und Gottesverehrung, nicht im Unter- 
oder Unbewußten liegen, nicht in einem affektiven Impuls, sondern in der klaren Erkenntnis 
Gottes aus seiner Natur und aus positiver Offenbarung. Das ist Lehre und Glaube der Kirche, 
vom Wort Gottes im Buche der Weisheit und im Römerbrief bis hin zur Enzyklika •Pascendi 
Dominici gregis" Unseres seligen Vorgängers Pius X. 

Dies vorausgeschickt, bleibt aber immer noch die Frage jenes geheimnisvollen Dynamis- 
mus. Dazu dürfte folgendes zu sagen sein: Daß sich die Tiefenpsychologie auch mit religions- 
psychologischen Inhalten befaßt, sie zu analysieren und sie in ein wissenschaftliches System 
zu bringen sucht, ist sicher nicht zu beanstanden, wenn auch diese Forschung neu ist und ihre 
Terminologie sich in der Vergangenheit nicht findet. Wir machen auf dies letztere aufmerk- 
sam, weil es leicht zu Mißverständnissen führen kann, wenn die Psychologie bereits im Ge- 
brauch stehenden Ausdrücken einen neuen Sinn gibt. Es wird der Klugheit und Zurückhal- 
tung auf beiden Seiten bedürfen, um Mißverständnisse zu vermeiden und ein wechselseitiges . 
Sichverstehen zu ermöglichen. 

Es bleibt alsdann den Methoden Ihrer Wissenschaften überlassen, die Existenz, Struktur 
und Wirkungsweise eines solchen Dynamismus zu klären. Ein positives Ergebnis brauchte 
nicht als mit Vernunft oder Glauben unvereinbar bezeichnet zu werden. Es würde nur zeigen, 
daß das •esse ab alio" (Von-einem-andern-sein) bis in seine tiefsten Wurzeln •esse ad alium" 
(Auf-einen-anderen-hin-sein) ist, und das Wort des hl. Augustinus •Fecisti nos ad te, in- 
quietum est cor nostrum, donee requiescat in te" (Du hast uns zu Dir hin erschaffen, und un- 
ruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir.) (Conf. 1. 1 c. 1 n. 1) fände eine neue, in den Urgrund 
des psychischen Seins greifende Bestätigung. Es würde sich ja um einen allen Menschen, allen 
Völkern, jeder Kultur und Epoche zukommenden Dynamismus handeln. Eine Hilfe, und zwar 
eine wertvolle, für die Suche nach Gott und die Bestätigung Gottes. 

In den Bereich des Transzendent-Psychischen gehört sodann das Schuldbewußtsein, gegen 
ein höchstes Sollen, trotz der erkannten Bindung, verstoßen zu haben. Ein Bewußtsein, das 
zur Qual, ja zur schweren psychischen Störung werden kann. 



Aus dem Leben der Kirche 141 

Die Psychotherapie steht hier vor einem Phänomen, das nicht zu ihrer ausschließlichen 
Zuständigkeit gehört, denn es ist ebenso, wenn nicht vorwiegend religiös-sittlicher Art. Nie- 
mand wird in Abrede stellen, daß es ein unbegründetes, auch krankhaftes Schuldgefühl ge- 
ben kann und nicht selten gibt. Es kann aber auch das Bewußtsein einer wirklichen Schuld 
vorliegen, die nicht behoben ist. Weder die Psychologie noch die Ethik haben ein unfehlbares 
Kriterium für den Einzelfall, denn der Gewissensvorgang des Schuldigwerdens ist von einer 
zu stark persönlichen und feinen seelischen Struktur. Wesentlich aber ist, daß ein wirkliches 
Schuldiggewordensein durch keine nur psychologische Behandlung geheilt werden kann. Ob 
der Psychotherapeut es vielleicht im besten Glauben in Abrede stellt, es besteht fort. Mag 
durch die ärztliche Autorität, durch Auto- oder Fremdsuggestion das Schuldgefühl zum Abklin- 
gen gebracht werden • die Schuld bleibt, und es wäre Selbst- und Fremdtäuschung, wollte 
die Psychotherapie, um das Schuldbewußtsein zu beheben, die Schuld als nicht mehr bestehend 
behaupten. 

Der Weg, die Schuld zu beheben, liegt außerhalb des Reinpsychologischen; er liegt, wie 
der Christ weiß, in der Reue und in der sakramentalen Lossprechung durch den Priester. 
Hier wird die Quelle des Übels, die Schuld selbst, weggenommen, auch wenn das Schuld- 
bewußtsein noch weiterwirken sollte. Es ist heutzutage nicht selten, daß bei gewissen patholo- 
gischen Fällen der Priester seinen Pönitenten an den Arzt verweist; hier /ist der Fall gege- 
ben, wo umgekehrt der Arzt seinen Patienten Gott, bzw. jenen zuführen sollte, die die Macht 
haben, ihm an Gottes Stelle die Schuld selber abzunehmen. 

Ein letztes sei bezüglich des transzendenten psychischen Gerichtetseins auf Gott betont: 
Die Ehrfurcht vor Gott und seiner Heiligkeit, die immer im bewußten Tun und Lassen des 
Menschen sich widerspiegeln sollte. Wenn solches Tun • auch ohne subjektive Schuld des 
Handelnden • vom göttlichen Urbild abweicht, so widerspricht es seiner letzten Bestimmung. 
Hier liegt der Grund, warum auch die sogenannte •materielle Sünde" etwas ist, was nicht 
sein soll, warum sie in der sittlichen Ordnung nichts Indifferentes darstellt. 

Für die Psychotherapie ergibt sich daraus eine Schlußfolgerung: sie darf der materiellen 
Sünde nicht mehr gleichgültig gegenüberstehen. Sie mag dulden, was für den Augenblick 
unvermeidlich ist. Aber sie muß wissen, daß Gott jenes Tun nicht billigen kann. Noch weni- 
ger darf die Psychotherapie dem Kranken den Rat erteilen, das materiell Verkehrte ruhig 
weiterzutun, weil er es ja ohne subjektive Schuld tun wird, und dieser Rat ist auch dann 
abwegig, wenn solches Tun des Kranken für seine psychische Entspannung, also für den 
Zweck des Heilverfahrens notwendig erscheinen sollte. Es kann nie zu einem bewußten Tun 
geraten werden, das .eine Entstellung, kein Bild der göttlichen Vollkommenheit wäre. 

Das ist es, was Wir glaubten, Ihnen vorlegen zu sollen. Seien Sie im übrigen versichert, 
daß die Kirche Ihr Mühen und Forschen mit warmer Teilnahme und mit besten Wünschen 
begleitet. Sie arbeiten auf einem sehr schwierigen Feld. Aber Ihr Schaffen kann für die Heil- 
kunde, für die Kenntnis des Seelischen überhaupt und für die religiöse Anlage und Vervoll- 
kommnung des Menschen wertvolle Ergebnisse zeitigen. Als Unterpfand dessen, daß Gottes 
Vorsehung und Gnade Ihre Wege leite, erteilen Wir Ihnen in väterlicher Liebe den Aposto- 
lischen Segen. 




