EINUBUNG UNDWEISUNG

Das Gehorsamsgeliibde gegeniiber dem Seelenfiihrer

Von Josef Fuchs S. J., Frankfurt a. M.

In Belgien veranstaltete vor wenigen Jahren der Karmelit P. Coelestin vom hl. Joseph
eine Enquéte bei etwa 80 Seelenfiihrern iiber das Gehorsamsgeliibde in der Seelenfiihrung!.
Es zeigte sich, dafl es in der Titigkeit der meisten Seelenfiihrer zwar kaum eine oder gar
keine Bedeutung hat, aber doch eine Tatsache darstellt, mit der gerechnet werden muf. In-
teressant ist, daf manche apostolisch titige Laien darin einen Ersatz fiir die Bindung an
einen Orden sehen und darum auch leicht geneigt sind, dem Gehorsamsgelilbde die Geliibde
der Armut und Keuschheit beizufiigen. Im allgemeinen wird ein solches Geliibde wohl entweder
den Sinn eines moglichst weitgehenden Selbstverzichtes, einer restlosen Hingabe an Gott haben
oder den Versuch einer gréferen Sicherung in der Erkenntnis und Erfiillung des Planes der
gottlichen Vorsehung (des ,Willens Gottes“) bedenten; bei letzterem kénnen im einzelnen
eine mehr oder weniger berechtigte Angst vor Selbsttiuschung oder mangelnde Kraft und
Initiative im religids-aszetischen Leben oder Angstlichkeit und Skrupelhaftigkeit eine Rolle
spielen. Die Frage nach der Zulissigkeit und Wertung des Gehorsamsgeliibdes in der Seelen-
filhrung wird darum von Zeit zu Zeit immer wieder einmal gestellt?. Dabei ist man sich heute
allgemein klar dariiber, dafl ein solches Geliibde nicht die Befragung eines anderen Seelen-
fiihrers ausschlieBen sollte, wohl aber die Befolgung seiner Ratschlige, wenn sie denen des
eigenen Seelenfiihrers widersprechen.

Neuerdings greift der Karmelit P. Gabriel von der hl. Maria Magdalena (Rom) die Frage
in einem Beitrag ,Le Veeu d’Obéissance an Directeur’* wieder auf. Es lohnt sich, seinen
Darlegungen, die zu einem, wie uns scheinen will, recht brauchbaren Ergebnis fithren, zn
folgen. Der Verfasser illustriert dieses Ergebnis im voraus am Beispiel der hl. Theresia von
Avila (132ff.). Theresia hatte sich zunichst vor diesem Geliibde gefiirchtet: wiirde es ihr
nicht die im geistlichen Leben so notwendige Freiheit, Spontaneitit und Initiative auf Gott
hin nehmen? Sie iiberwand ihre Bedenken, legte das Geliibde ab und erlebte und wertete es
schlieBlich als ein vorziigliches Mittel zur Gewinnnng letzter Freiheit. Der Verfasser spiirt
mit der Heiligen die grofle Gefahr, die in einem solchen Geliibde liegen kann, und fragt
darum, unter welchen konkreten Voraussetzungen es ihr schlieflich so befreiend erscheinen
konnte. Auf seiten der Heiligen war es der hohe Grad der Heiligkeit und seelischer Ausge-
glichenheit; ibr Geliibde, stets das Vollkommenere zu tun, hatte sie schon friiber abgelegt.
Auf seiten ihres Seelenfithrers war es dessen heiligmifige Tugend und theologische Klarheit
und Tiefe, Zudem war der Inhalt ihres Gelibdes — auf Grund der Erfahrungen mit dem
Geliibde, stets das Vollkommenere zu tun — klug abgewogen und formuliert, — ganz anders
als spéter bei der hl. Franziska von Chantal, bevor der hl. Franz von Sales ihr Seelenfiibrer
wurde. Das Beispiel der spanischen Heiligen wiirde demnach ergeben: das Geliibde des Ge-
horsams gegeniiber dem Seelenfiikrer kann die notwendige Freiheit im geistlichen Leben be-
drohen; es sollte darum im allgemeinen nicht gebilligt oder gar empfohlen werden; nur be-
sondere Umstdinde lassen es zu einem geeigneten Mittel im geistlichen Leben werden. Dieses

! Vgl. dariiber Etudes Carmélitaines 1952, ,Direction spirituelle et Psychologie®,
153—155. ‘

2 Vgl. Rev. Asc. Myst. 2 (1921) 325 ff.; ebda. 4 (1928) 300; 'Ami du Clergé (1921) 65 ff.;
vgl. auch Rivista di vita spirituale 1950, 327 ff.

3 Btudes Carmélitaines 1952, ,Direction spirituelle et Psychologie®, 129—156.



Einiibung und Weisung 148

Ergebnis priift der Verfasser zunichst grundsitzlich, sowohl von der Theologie, wie auch von
der Psychologie her, um schlieflich im einzelnen die Vor- und Nachteile eines solchen Gelib-
des abzuwiagen.

1. Die theologische Priifung (135 ff.) nimmt ihren Ausgang von einer Bestimmung der
Stellung des Seelenfiihrers tiherhaupt, um im Vergleich damit das Besondere des Gehorsams-
geliibdes festlegen zu kénnen. Sehr richtig wird die Seelenfithrung als eine der Aufgahen
der Kirche, des fortlehenden Christus, gesehen. Der Heilige Geist fithrt in der Kirche und
durch sie und darum auch im Seelenfiihrer und durch ihn das erlésende und heiligende Werk
Christi fort. Nur fragt sich, weldie Stellung der Seelenfihrer in der Kirche einnimmt. Er hat
weder Anteil an der Regierungs- oder Lehrgewalt im eigentlichen Sinne, noch steht ihm das
Redit zu, die gefiihrte Seele auf eine freie Lehrmeinung festzulegen. Die Weihegewalt da-
gegen eignet ihm, wenn er gleichzeitig Beichtvater ist und die Seelenfithrung in der Beichte
durchfiihrt; aber erstens braucht das nicht so zu sein: Seelenfithrung und Beichtvateramt sind
grundsitzlich zu unterscheiden, so sehr es auch 'im allgemeinen niitzlich ist, wenn sie mitein-
ander verbunden sind%, und zweitens hat der Beichtvater als Richter nichts autoritativ auf-
zuerlegen (aufler der Bufie), was nicht ohnehin seine Pflicht ist, und kann als Seelenarzt nur
guten Rat erteilen. Wenn aber auch der Seelenfiihrer als solcher nicht an der amtlichen Ge-
walt der Kirche so teil hat, dafl er autoritative Fiithrung ibernehmen und daher Gehorsam
verlangen kénnte, so bedeutet nach dem Verfasser dennoch die Befolgung der Anweisungen
des Seclenfiihrers eine Ubung der Tugend des Gehorsams. Und dies deshalb, weil die See-
lenfithrung im Sinne des Stifters der Kirche liegt und darum auch von den Seelenfithrern
als Stellvertretern Gottes das Wort Christi gilt: ,Wer euch hort, der hért mich.“ Der
Rat des Seelenfiihrers hat demnach als Kundgabe des Willens Gottes (gemeint ist wohl ein
beneplacitum Dei) zu gelten und wird darum im Gehorsam aufgenommen. So iibt man nach
dieser Auffassung in der Folgsamkeit gegeniiber dem Seelenfihrer also die Tugend des Ge-
horsams, ohwohl dieser nicht Vorgesetzter ist und keine Befehle, sondern nur guten Rat
erteilen kann.

Hier nun bewirkt nach dem Verfasser das Gekorsamsgeliibde ein véllig Neues, eine ,trans-
formation“: es macht den Rat zum Befehl, den Seelenfiithrer zum Vorgesetzten; und das vor
allem im rein inneren Bereich des Gefiihrten, wahrend sonst den Vorgesetzten in der Kirche
nur oder doch vorziiglich die Fithrung des dufleren Bereiches zukommt. Theologisch folgert
daraus der Verfasser zum Thema: Das Gehorsamsgeliibde gegeniiber dem Seelenfiihrer ist
zwar in sich méglich und sinnvoll; jedoch zeigt die wesentliche und innere Umformung der
Bezichungen zwischen Fithrer und Gefiihrten an, dafl es nicht das Normale sein kann, son-
dern einer Ausnahmesituation angehdért.

So richtig uns der Ausgangspunkt dieser theologischen Uberlegungen zu sein scheint, so
brauchhar auch das praktische Ergebnis ist, so 148t doch die Durchfithrung der Uberlegung
im einzelnen manche Fragen und Zweifel erstehen. Zwar ist es richtig, dafl dem Seclen-
fiihrer trotz mangelnder Teilhabe an der kirchlichen Gewalt eine echte, der Kirche Christi
eigene Fithrungsaufgahe zukommt; die Kirche lebt nicht nur von Amt und Autoritit her;
jedem ihrer Glieder kommt je nach seinen Moglichkeiten eine Organstellung im Ganzen
zur Fortfithrung des Werkes Christi in seiner Kirche zu. Das gilt auch und in einem hervor- .
ragenden Sinne vom Seelenfithrer und dies vor allem (wenigstens an sich), wenn er Priester
ist®. Aber man kann nicht. sagen, daf} eine solche Fiihrung notwendig im Gehorsam angenom-
men wird. Gehorsam im eigentlichen Sinne ist doch wohl nur gegeniiher einem Vorgesetzten
méglich, der autoritativ Anordnungen treffen kann; — wobei es dahingestellt bleiben mége,

% Vgl. darither den angefithrten Band der Etudes Carmélitaines, 111—128.
5 Man vergleiche dazu unsere Ausfiihrungen in: Korrespondenz fiir Prisides und Theolo~
gen der Marian. Kongreg., 3 (1953) Nr. 1/2.



144 Einiibung und Weisung

ob der Gehorsam einen tatsdchlichen Befehl oder vielleicht auch nur einen Wunsch des Vor-
gesetzten voraussetzt. (Und selbst im Gegeniiber zu einem Vorgesetzten handelt es sich nicht
immer um Gehorsam im spezifischen Sinne: weder das allgemeine Sittengesetz, noch alige-
meine kirchliche oder weltliche Gesetze verlangen spezifischen Gehorsam; wer liigt oder die
Sonntagsmesse ohne hinreichenden Grund nicht besucht, hat neben diesen Siinden nicht auds
noch die Siinde des Ungehorsams begangen; dagegen begeht der Sohn, der gegen den Befehl
seiner Eltern eine schlechte Gesellschaft nicht meidet, neben dieser Siinde auch die spezifische
Siinde des Ungchorsams.) Gehorsam setzt entweder das Haupt-Glied-Verhiltnis zwischen
Fithrung und Untergebenem in einer Gemeinschaft (z. B. Kirche, Staat, Familie) oder ein
Ursprungsverhiltnis (z. B. Vater-Sohn; Meister-Lehrling) voraus. Es liefle sich allerdings
fragen, ob die Seelenfithrung nicht ein Ursprungsverhiltnis begriindet: der Gefiihrte soll ja
durch die Fihrung geistlicherweise ,werden”. Aber Gehorsam ist innerhalb eines Ursprungs-
verhéltnisses nur soweit méglich, wie entsprechend der Eigenart dieses Verhiltnisses die
Befehlsgewalt des Fithrenden geht; das ist aber anders im Verhaltnis des Vaters zum Zehn-
jabrigen als zum Zwanzigjdhrigen, anders im Verhiltnis zwischen Vater und Sohn als im
Verhiltnis zwischen Lehrer und Schiller. So bringt es die Eigenart der Seelenfithrung mit
sich, daf sie, weil die Fithrung ausschlieBlich durch Beratung vollzogen wird, jeder Befehls-
gewalt entbehrt: im Ursprungsverhdltnis der Seelenfiihrung gibt es keinen Vorgesetzten und
darum auch keinen Gehorsam.

Auch die Begriindung, dafl nach einhelliger Lehre der Theologen die Weisung des Seelen-
fihrers als eine Kundgabe des Willens Gottes anzusehen sei, hilft nicht weiter. Man wird
wenigstens die Frage stellen diirfen, ob man, soweit es sich um eine Kundgabe des Willens
Gottes handelt, dem Seelenfiihrer oder nicht vielmehr unmittelbar Gott gehorcht. Wie steht
es, vergleichshalber, um einen Heiden, der Einsicht in die Lehre der Kirche gewinnt, deren
Annahme und Bekenntnis als Gottes Willen erkennt und so zum Glauben und Bekenntnis
des Glaubens kommt: leistet er damit der Kirche Gehorsam, noch bevor er deren Glied und
Untertan ihrer Autoritit ist, die in eigener Vollmacht den Glauben oder doch das Bekennt-
nis des Glaubens gebietet? — Wichtiger aber ist eine andere Frage, die allzu selbstverstind-
lich als gelést vorausgesetzt wird: Inwieweit mufl die Weisung des Seelenfiihrers als Kund-
gabe des Willens Gottes angesehen werden? Inwieweit ist der Seelenfithrer Stellverireter
Gottes?® Seclenfithrung, vor allem priesterliche Seelenfiihrung, ist eine der Weisen, in denen
der Heilige Geist die Fithrung der einzelnen Christen durchfiihrt. Die Bereitschaft zur Ent-
gegennahme der Seelenfithrung verrdt darum christlichen Glaubensgeist. Aber es darf auch
nicht iibersehen werden, dafl der Seelenfiihrer menschliches Instrument des Heiligen Geistes
ist, dafl darum das Ergebnis dieses Miteinander von Heiligem Geist und menschlichem In-
strument weitgehend von den geistigen, religidsen und sittlichen Qualititen des Seelenfiih-
rers abhangt. Grundsdtzlich bleibt es der gefiihrten Seele nicht verwehrt, die Fiihrung durch
den Seelenfiihrer einer Krisis zu unterziehen: ob sie sich nimlich hier und jetzt wirklich als
Fiihrung des Heiligen Geistes erweist, ob der Seelenfiihrer nicht nur im allgemeinen, sondern
auch in der konkreten Anweisung als Stellvertreter Gottes zu gelten hat; und in dieser Krisis
durch die gefithrte Seele mufl, da auch sie eine Funktion in der Kirche Christi darstellt,
ebenfalls das Wirken des Heiligen Geistes erkannt werden. Allerdings darf eine solche
Uberpriifung nur da einsetzen, wo allgemein oder im Einzelfall ein positiver Grund dazu
gegeben ist; wo ein solcher nicht vorliegt, ist sie ein Zeichen mangelnden Glaubensgeistes,
mangelnden Vertrauens auf den in der Kirche und durch sie, in bestimmter Weise auch in der
Seelenfithrung und durch sie wirkenden Heiligen Geist.

An sich und im Normalfall dar{ demnach das Wort des Seelenfithrers als gute Weisung
im Heiligen Geiste verstanden werden; die Giite und Sicherheit der einzelnen Wegweisung

8 Vgl. dazu: Korrespondenz. . ., a.a. 0.



Einiibung und Weisung 145

und mehr noch die Fruchtbarkeit der gesamten Fithrung ist an sich zu prdsumieren; aller-
dings auch nur zu prasumieren. Das aber besagt nicht mehr als das Angebot einer vorziig-
lichen Gabe, die weder der Seelenfiihrer, noch die Kirche, noch Christus selbst anzunehmen
gebieten. Man darf sich dagegen nicht auf die Verpflichtung zur Annahme der nicht unfehl-
baren Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes berufen, bei denen die Wahrheit ja auch
nur prisumiert werden kann; denn hier handelt es sich im Gegensatz zur Seelenfithrung um
eine amtliche Entscheidung durch einen in individuo bezeichneten Stellvertreter Christi im
Interesse der kirchlichen Gemeinschaft, die nicht in der Form des Rates, sondern der Ver-
plichtung zur Annahme (nicht des Glaubens) getroffen wird. Es sind also genaue Begren-
zungen notwendig, wenn man — nicht ohne Recht — bei der Seelenfihrung von Gottes Stell-
vertretung und Gottes Willen sprechen will; Begrenzungen, die es unméglich zu machen
scheinen, an echten Gehorsam gegeniiber dem Seelenfiihrer zu denken.

Dagegen war es richtig, wenn Marchetti” statt vom Gehorsam gegeniiber dem Seelenfithrer
von der Demut sprach, die, soweit das méglich ist, zum Zeichen der Hingabe an Gott auf
den eigenen Willen verzichten mochte; iberdies von der Klugheit, die, um das wahre Wesen
der Seelenfithrung wissend, sich dieser guten Gabe des Stifters der Kirche bedienen méchte.
Mit letzteren stimmt ein Beitrag in der Rivista di vita spirituale 19508 iiberein, der vor allem
auf die Gelehrigkeit als Teiltugend der Klugheit abstellt.

Auch die ,transformierende” Wirkung des Gehorsamsgeliibdes scheint in Frage gestellt
-werden zu miissen. Zwar spricht sogar Suarez® davon, dafl man sich durch das Gehorsams-
geliibde den Seelenfithrer zum Vorgesetzten mache. Aber doch wohl zu Unrecht oder in einem
sehr uneigentlichen Sinne. Man denke tibrigens einmal daran, dafl es in der sittlichen und
rechtlichen Ordnung objektiv keinen Unterschied macht, ob der Seelenfithrer von dem Ge-
liibde weill oder nicht; wie soll er aber wenigstens an sich auf die Dauer Vorgesetzter sein
und die entsprechende ,Vollmacht* ausiiben konnen, ohne sich dessen bewuflt zu sein? Die
Wirkung des Gelitbdes ist eben keine andere, als daf eine Verpflichtung der Tugend der
Gottesverehrung entsteht. Wer ein solches Geliibde abgelegt hat, {ibt darum nicht nur tat-
sichlich die Tugend der Demut und der Klugheit, wenn er dem Rate seines Seelenfiihrers
Folge leistet, sondern ist ex religione dazu verpflichtet. Sein Verbiltnis zu Gott, nicht das
zum Seelenfihrer, hat sich innerlich geindert; die Stellung des Seelenfithrers ist unver-
dndert geblieben. Weil mittelbar — iiber die Verpflichtung zu Gott — die Weisung des See-
lenfiihrers eine neue Bedeutung gewinnt, hat dieser allerdings, falls er um das Geliibde
weif} (zumal wenn er es positiv zugelassen hat), die neue Bedeutung verantwortungshewufit
zu beriicksichtigen. Aber er ist nicht Vorgesetzter geworden und es kann ihm daher kein
Gehorsam geleistet werden. Mit Recht meint darum auch Marchettil?, man mége besser nicht
von einem Gelilbde des Gehorsams, sondern der Klugheit oder der Gelehrigkeit sprechen.
Die Worte ,Vorgesetzter* und , Gehorsam“ kénnen nur in einem sehr uneigentlichen Sinne
gebraucht werden. Zwar hat man auf eine Parallele hingewiesen, dafl nimlich auch der Re-
ligiose durch sein Gelibde sich einen Menschen zum Vorgesetzten mache!!. Doch diirfte diese
Meinung recht fraglich sein. Ist es beim Religiosen nicht vielmehr die freiwillige Einfiigung
in eine Gemeinschaft, die naturrechtlich die Unterwerfung unter die Autoritit dieser Ge-
meinschaft, entsprechend dem besonderen Ziel derselben, zur Folge hat (und auf diesem Wege
wohl gleichzeitig die Eingehung eines Ursprungsverhiltnisses gegeniiber dem Obern gemif}
der Eigenart dieser Gemeinschaft bedeutet'?)? — Das Geliibde in der Seelenfiihrung fiihrt

7 Rev. Asc. Myst., a.a. 0., 342 f.
8 S. 327—9.

? De relig. p. 2. tr. 7, 1. 10, n. 21
10 3,a.0., 348.

1 7 B. Suarez, a.a.O.



146 Einiibung und Weisung

also keine innere Anderung des Verhilinisses zwischen Fiihrer und Gefiihrtem herbei, son-
dern nur eine duflere Erginzung. Was die praktischen Wirkungen des Geliibdes angeht,
hat der Verfasser allerdings durchaus recht, wenn er von einem entscheidenden Unterschied
zwischen Seelenfilhrung mit oder ohne Geliibde spricht, so dafl das Geliibde eker als eine
Ausnahme anzusehen ist.

2. Sehr beachtenswert ist, was P. Gabriel von der hl. Maria Magdalena iiber die psydio-
logische Bedeutung des Gehorsamsgeliibdes gegeniiber dem Seelenfithrer ausfithrt (141 ff.;
1491f.). Seelenfiihrung soll Rat gewihren, Rat, der der einzelnen gefithrten Seele angepafit ist.
Dazu trigt es entscheidend bei, wenn diese die individuelle Eignung des erhaltenen Rates
iberdenkt, vielleicht mit dem Seelenfithrer selbst weiter iiberlegen, moglicherweise Erkla-
rungen, Bedenken, Einwendungen vorlegen kann u. dgl. m. Das alles geschieht leichter, wo
der Rat des Seelenfithrers nicht (auf Grund des Geliibdes) als auferlegt, sondern als vor-
gelegt empfunden zu werden vermag. Dafl eine blinde Unterwerfung aszetisch ein wertvolles
Zeichen der Demut sein kann, widerspricht nicht dem psychologischen Bedenken.

Und ein anderer, wohl der wichtigste Punkt: auch die Freiheit und Spontaneitit des reli-
gibsen und aszetischen Lebens, die bewufite eigene Entscheidung auf Gott hin, scheint irgend-
wie gefahrdet. Die enge Verbindung mit dem Seelenfithrer durch das Geliibde kénnte leicht
eine affektive Haltung erzeugen, die mebr auf die Treue gegeniiber dem Seelenfithrer als
auf ein unmittelbar auf Gott hinzielendes Streben sieht. Vielleicht darf man erginzend
hinzufiigen, dafl es, wenn auch im Ausnahmefall, statt der Treue aus affektiver Verbunden-
heit die Treue der kalten Pflichterfiillung sein kann, zumal wenn das Verbiltnis zum Seelen-
filbrer einmal weniger von tiefem Vertrauen getragen sein sollte. Die Gegeniiberlegung, bei
den Ordensgeliibden liege die gleiche Situation vor, sucht man durch den Hinweis zu ent-
kriften, dafl der Gehorsam der Ordensgeliibde nicht, oder doch nicht vorziiglich, unmittelbar
das innerste Leben des einzelnen betrifft; mit Recht; aber mav darf dazu rubig gestehen, dafl
selbst die Ordensgelibde nicht ganz dieser Gefahr entgehen.

Mehr ,per accidens” und in einem Einzelfall dirfte sich die vom Verfasser angefiihrte
Gefahr bemerkbar machen, daff der Seelenfithrer, wenn er um die unbedingte Folgepflicht
der gefiihrten Seele weif}, sich nicht mehr mit der gleichen Intensitit und Hingabe um die
individuelle Situation des einzelnen und seine Bediirfnisse kimmern wird, wie wenn das
Verhiltnis freier Gefolgschaft besteht.

Sehr beachtlich ist endlich auch die, vom Verfasser ziemlich weit ausgefithrte, Gefahr, dafl
auf Grund der engen Verbindung bei einer Seelenfiihrung mit Gehorsamsgeliibde mebr oder
weniger bewufit sehr persénliche (nicht notwendig erotische) Bindungen zwischen dem See-
lenfiibrer und der gefithrten Seele erstchen, die in der Psychoanalyse und Psychotherapie
eine wichtige Rolle spielen; Bindungen, die in der spirituellen Seelenfithrung alles andere
als erwiinscht sein konneu.

So darf man auch von der psychologischen Seite her die Meinung teilen, dafl ein Gehor-
samsgeliibde nur Ausnahme, nicht Regelfall scin darf. '

3. In kluger Weise deutet der Verfasser die Verantworiung an, die dem Seelenfithrer aus
der Zulassung des Gehorsamsgeliibdes erwichst (144 f.). Wie schwer ist es an sich schon,
Anweisungen des inneren Lebens richtig, z. B. ohne Ubertreibung, zu interpretieren; wie
leicht kann es da zu Irrungen und Unklugheiten fithren, wenn das Gehorsamsgeliibde die
gewissenhafte Erfiillung zur strengen Pflicht macht! So verdoppelt sich die Aufgabe des
Seelenfiihrers, die Auffassung und Ausfiihrung seiner Anweisungen genauestens zu iber-
wachen. Geradezu kompliziert und verwirrend kann es werden, wenn der Gehorsam auch
den gesamten Bereich der dufieren Lebensfithrung erfassen soll; das konnte insbesondere

12 Vgl. vom Verfasser, Situation und Entscheidung, Grundfragen dhristlicher Situations-
ethik, Frankfurt/Main, S. 67.



Einiibung und Weisung ) 147

da akut sein, wo einzelne Seelen im Gehorsamsgelfibde einen Ersatz fiir die Ordensgeliibde’
suchen. Es ist klar, daB nur bei genauer und kluger Begrenzung ein Seelenfiihrer die Ver-
antwortung auf sich nehmen wird, ein solches Geliibde zuzulassen. Mit gutem Grunde wird
sodann darauf hingewiesen, daff die Abhingigkeit der gefiihrten Seele vom Seelenfiihrer
auch zu einer umgekehrten Abhingigkeit zu werden vermag, bis dahin, daf er schlieflich
nicht umhin kann, der betreffenden Person nachzureisen?®,

Trotz aller Schwierigkeiten und Gefahren gibt es aber doch Griinde und Umstande, die
im Einzelfall das Geliibde rechtfertigen. Verfasser nennt (146 ff.; 155) den Willen zur héhe-
ren und hichsten Vollkommenheit in der Hinopferung des ganzen Willens; mit Recht: wenn
ein solcher Grad der Heiligkeit und Ausgeglichenheit der Seele vorliegt, der die Gefahr
mangelnder Initiative und Spontaneitit in der Hingabe an Gott ausschlieft. Das Geliibde
diirfte anch in einzelnen Fillen und voriibergehend (also als zeitlich begrenztes Geliibde)
eine Hilfe bei Unentschiedenheit und Kraftlosigkeit im geistlichen Leben bedeuten: aber
es mifite wirklich dazu dienen, zu eigener Spontaneitit und kraftvoller Entschiedenheit zu
fithren, die dann das Geliibde weiterhin nicht nur entbehrlich machen, sondern es sogar als
eine Gefihrdung dieser neuen und notwendigen Kraft ausschlieflen. Vorsichtiger als der
Verfasser miiite man vielleicht sein in der Zulassung des Geliibdes bei Skrupulanten; im
allgemeinen diirfte doch wohl die Bindung des Geliibdes einen Skrupulanten eher noch mehr
verwirren als befreien’®, Die Frage, ob beispielsweise den apostolisch titigen Christen in
der katholischen Aktion das Gehorsamsgelitbde gegeniiber dem Seelenfiihrer als Ordens-
ersatz zu gestatten oder zu empfehlen sei, wird vom Verfasser keiner avsdriicklichen Lsung
mgefithrt. Nach den vorausgehenden Uberlegungen miifite wohl mit einer negativen Ant-
wort gerechnet werden. Man wird dieser Antwort im allgemeinen beipflichten miissen; den-
noch mag einzelnen Menschen dieser Art, wenigstens voriibergehend, eine solche Bindung
in einem sehr genau und sehr eng umgrenzten Bereich durchaus heilsam sein, — In allen
Fillen des Gehorsamsgeliibdes ist aber nach den Eigenschaften des Seelenfiihrers zu fragen;
von ihnen wird es oftabhingig sein, ob man ein im konkreten Fallan sich zuldssiges Geliibde
empfehlen kann oder nicht; aber wer entscheidet hier? Vor allem soll jeder Seelenfiibrer
Selbstkritik und Selbstbescheidung {iben.

Im Schluflwort des besprochenen Beitrages der Ftudes Carmélitaines wird der Vorschlag
erwogen (156), an Stelle eines Gehorsamsgeliibdes gegeniiber der Person des Seelenfiihrers
ein anderes abzulegen, das an die Sache bindet; gemeint ist das Geliibde, stets das Vollkom-
menere zu tun. Damit aber erheben sich neue Fragen. Und zwar geht es da nicht nur um die
Schwierigkeit einer genauen und klugen Umgrenzung des Geliibdes; auch Theresia hat ja
diese Schwierigkeit erfahren. Es 1afit sich vielmehr fragen, ob dann die Befolgung eines
ernsten Rates des Seelenfithrers unter dieses Geliibde fillt. P. Gabriel unterstellt es offen-
sichtlich. Setzt das aber nicht eine bestimmte Interpretation der Stellvertreterschaft Gottes
durch den konkreten Seelenfithrer voraus, die wir oben in Zweifel gezogen baben? Und
warum hat Theresia, nachdem sie das Geliibde, immer das Vollkommenere zu tun, schlieflich
auch noch das Gehorsamsgelitbde gegeniiber dem Seelenfiihrer abgelegt? Und selbst in der
Voraussetzung, dafl die Befolgung des Rates des Seelenfithrers zur Materie des Geliibdes,
das Vollkommenere zu tun, gehére, bliebe noch offen, ob damit wirklich eine geringere per-
sonliche Bindung an den Seelenfiibrer gewonnen wire als durch das Gehorsamsgeliibde.
Das bejaben wiirde doch wohl die Auffassung einschliefen, dafl durch das Geliibde der
Seelenfithrer zum Oberen wird. Vielmehr ist in den Punkten, in denen die Befolgung der

18 Nicht umsonst verbietet die 11. Regel der Beichtviter'den Priestern der Gesellschaft
Jesu die Zulassung des Gehorsamsgeliibdes.

14 So auch J. de Guibert S. J., Lecons de Théologie Spirituelle, tome 1, Toulouse 1946,
p. 360.



148 Einiibung und Weisung

Anweisungen des Seclenfiithrers das Vollkemmenere ist, bei beiden Geliibden das Verhiltnis
zum Seelenfithrer das gleiche, da auch das Gelitbde des Gehorsams die Stellung desselben
innerlich durchaus nicht verindert; ja, in beiden Fillen kann das Gelitbde dem Seelenfiihrer
(an sich) bekannt oder unbekannt sein. '

Jedenfalls kommt in dem Hinweis auf das Gelitbde, stets das Vollkommenere zu tun,
wiederum der entscheidende und wertvollste und sich durch das Ganze hindurchzichende
Gedanke des hier wiedergegebenen Beitrages zum Ausdruck, dafl in der Seelenfithrung alles
darauf ankommt, nicht den Seelenfiihrer, sondern Gott, Christus zum Herrn und Fiihrer
der Seele zu machen; dafl die gefithrte Seele sich nicht auf den Seelenfihrer ausrichte, son-
dern mehr und mehr fiir den frei werde, der thr wahrer Herr und Fithrer ist. Aus diesem
Prinzip ergibt sich auch das sehr brauchbare und kluge Ergebnis, dafl ein Gehorsamsgelitbde
gegeniiber dem Seelenfithrer nur als Ausnahme und unter ganz bestimmten Umstédnden in
Frage kommen darf. Im iibrigen diirfte in Deutschland die Neigung, ein solches Geliibde
abzulegen oder anzunchmen, nicht allzu groff sein, vielleicht weniger grof§ als in manchen
anderen Lindern.

Noch eine letzte Frage zum Schlufl. Es worde schon bemerkt, dafl ein Gehorsamsgeliibde
gegeniiber dem Seelenfithrer durchgehend nicht die Befragung eines anderen Seelenfiihrers
ausschlieflt, auch nicht die Befolgung der Ratschlige desselben, wenn sie denen des ersten
Seelenfithrers nicht widersprechen. Liegt darin nicht unter Umsténden eine Einengung, die
die erforderliche Freiheit im geistlichen Leben hindert? Man denke an den Fall, daff ein
zweiter Seelenfithrer, dem man vielleicht erst spiter begegnet, allgemein oder in einer ein-
zelnen Frage ein wesentlich besseres Urteil zu haben scheint. Ob es nicht empfehlenswert
wire, in der Formulierung eines Geliibdes diese Freiheit zu sichern? Es liee sich zwar daran
denken, dafl die Weisungen des zweiten Seelenfilhrers mit dem ersten besprochen wiirden;
aber soll, wenn dieser bei einer anderen Weisung verharrt, die Tatsache, dafl er der eigent-
liche und durch ein Geliibde festgelegte Seelenfiihrer ist, auf jeden Fall die Bedenken des
zweiten Seelenfiihrers entkriften? Es mége geniigen, auf diese ernste Schwierigkeit hinge-
wiesen zu haben; sic zeigt noch einmal, wie bedentsam bei Theresia jene Voraussetzung war,
dafl der Seelenfithrer, dem sie Gehorsam gelobte, ein heiligmafliger Mann und tiichtiger
Theologe war.






