
EINÜBUNG     UND,  WEISUNG 

Das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Seelenführer 

Von Josef Fuchs S. J., Frankfurt a. M. 

In Belgien veranstaltete vor wenigen Jahren der Karmelit P. Coelestin vom hl. Joseph 
eine EnquSte bei etwa 80 Seelenführern über das Gehorsamsgelübde in der Seelenführung1. 
Es zeigte sich, daß es in der Tätigkeit der meisten Seelenführer zwar kaum eine oder gar 
keine Bedeutung hat, aber doch eine Tatsache darstellt, mit der gerechnet werden muß. In- 
teressant ist, daß manche apostolisch tätige Laien darin einen Ersatz für die Bindung an 
einen Orden sehen und darum auch leicht geneigt sind, dem Gehorsamsgelübde die Gelübde 
der Armut und Keuschheit beizufügen. Im allgemeinen wird ein solches Gelübde wohl entweder 
den Sinn eines möglichst weitgehenden Selbstverzichtes, einer restlosen Hingabe an Gott haben 
oder den Versuch einer größeren Sicherung in der Erkenntnis und Erfüllung des Planes der 
göttlichen Vorsehung (des •Willens Gottes") bedeuten; bei letzterem können im einzelnen 
eine mehr oder weniger berechtigte Angst vor Selbsttäuschung oder mangelnde Kraft und 
Initiative im religiös-aszetischen Leben oder Ängstlichkeit und Skrupelhaftigkeit eine Rolle 
spielen. Die Frage nach der Zulässigkeit und Wertung des Gehorsamsgelübdes in der Seelen- 
führung wird darum von Zeit zu Zeit immer wieder einmal gestellt2. Dabei ist man sich heute 
allgemein klar darüber, daß ein solches Gelübde nicht die Befragung eines anderen Seelen- 
führers ausschließen sollte, wohl aber die Befolgung seiner Ratschläge, wenn sie denen des 
eigenen Seelenführers widersprechen. 

Neuerdings greift der Karmelit P. Gabriel von der hl. Maria Magdalena (Rom) die Frage 
in einem Beitrag •Le Vceu d'Obeissance au Directeur3* wieder auf. Es lohnt sich, seinen 
Darlegungen, die zu einem, wie uns scheinen will, recht brauchbaren Ergebnis führen, zu 
folgen. Der Verfasser illustriert dieses Ergebnis im voraus am Beispiel der hl. Theresia von 
Avila (132 ff.). Theresia hatte sich zunächst vor diesem Gelübde gefürchtet: würde es ihr 
nicht die im geistlichen Leben so notwendige Freiheit, Spontaneität und Initiative auf Gott 
hin nehmen? Sie überwand ihre Bedenken, legte das Gelübde ab und erlebte und wertete es 
schließlich als ein vorzügliches Mittel zur Gewinnung letzter Freiheit. Der Verfasser spürt 
mit der Heiligen die große Gefahr, die in einem solchen Gelübde liegen kann, und fragt 
darum, unter welchen konkreten Voraussetzungen es ihr schließlich so befreiend erscheinen 
konnte. Auf Seiten der Heiligen war es der hohe Grad der Heiligkeit und seelischer Ausge- 
glichenheit; ihr Gelübde, stets das Vollkommenere zu tun, hatte sie schon früher abgelegt. 
Auf Seiten ihres Seelenführers war es dessen heiligmäßige Tugend und theologische Klarheit 
und Tiefe. Zudem war der Inhalt ihres Gelübdes • auf Grund der Erfahrungen mit dem 
Gelübde, stets das Vollkommenere zu tun • klug abgewogen und formuliert, • ganz anders 
als später bei der hl. Franziska von Chantal, bevor der hl. Franz von Sales ihr Seelenführer 
wurde. Das Beispiel der spanischen Heiligen würde demnach ergeben: das Gelübde des Ge- 
horsams gegenüber dem Seelenführer kann die notwendige Freiheit im geistlichen Leben be- 
drohen; es sollte darum im allgemeinen nicht gebilligt oder gar empfohlen werden; nur be- 
sondere Umstände lassen es zu einem geeigneten Mittel im geistlichen Leben werden. Dieses 

1 Vgl.   darüber   fitudes   Carmelitaines   1952,   •Direction   spirituelle   et   Psychologie", 
153•155. 

2 Vgl. Rev. Asc. Myst. 2 (1921) 325 ff.; ebda. 4 (1923) 300; l'Ami du Clerg6 (1921) 65 ff.; 
vgl. auch Rivista di vita spirituale 1950, 327 ff. 

3 fitudes Carmelitaines 1952, •Direction spirituelle et Psychologie", 129•156. 



Einübung und Weisung 143 

Ergebnis prüft der Verfasser zunächst grundsätzlich, sowohl von der Theologie, wie auch von 
der Psychologie her, um schließlich im einzelnen die Vor- und Nachteile eines solchen Gelüb- 
des abzuwägen. 

1. Die theologische Prüfung (135 ff.) nimmt ihren Ausgang von einer Bestimmung der 
Stellung des Seelenführers überhaupt, um im Vergleich damit das Besondere des Gehorsams- 
gelübdes festlegen zu können. Sehr richtig wird die Seelenführung als eine der Aufgaben 
der Kirche, des fortlebenden Christus, gesehen. Der Heilige Geist führt in der Kirche und 
durch sie und darum auch im Seelenführer und durch ihn das erlösende und heiligende Werk 
Christi fort. Nur fragt sich, welche Stellung der Seelenführer in der Kirche einnimmt. Er hat 
weder Anteil an der Regierungs- oder Lehrgewalt im eigentlichen Sinne, noch steht ihm das 
Recht zu, die geführte Seele auf eine freie Lehrmeinung festzulegen. Die Weihegewalt da- 
gegen eignet ihm, wenn er gleichzeitig Beichtvater ist und die Seelenführung in der Beichte 
durchführt; aber erstens braucht das nicht so zu sein: Seelenführung und Beichtvateramt sind 
grundsätzlich zu unterscheiden, so sehr es auch im allgemeinen nützlich ist, wenn sie mitein- 
ander verbunden sind4, und zweitens hat der Beichtvater als Richter nichts autoritativ auf- 
zuerlegen (außer der Buße), was nicht ohnehin seine Pflicht ist, und kann als Seelenarzt nur 
guten Rat erteilen. Wenn aber auch der Seelenführer als solcher nicht an der amtlichen Ge- 
walt der Kirche so teil hat, daß er autoritative Führung übernehmen und daher Gehorsam 
verlangen könnte, so bedeutet nach dem Verfasser dennoch die Befolgung der Anweisungen 
des Seelenführers eine Übung der Tugend des Gehorsams. Und dies deshalb, weil die See- 
lenführung im Sinne des Stifters der Kirche liegt und darum auch von den Seelenführern 
als Stellvertretern Gottes das Wort Christi gilt: •Wer euch hört, der hört mich." Der 
Rat des Seelenführers hat demnach als Kundgabe des Willens Gottes (gemeint ist wohl ein 
beneplacitum Dei) zu gelten und wird darum im Gehorsam aufgenommen. So übt man nach 
dieser Auffassung in der Folgsamkeit gegenüber dem Seelenführer also die Tugend des Ge- 
horsams, obwohl dieser nicht Vorgesetzter ist und keine Befehle, sondern nur guten Rat 
erteilen kann. 

Hier nun bewirkt nach dem Verfasser das Gehorsamsgelübde ein völlig Neues, eine •trans- 
formation" : es macht den Rat zum Befehl, den Seelenführer zum Vorgesetzten; und das vor 
allem im rein inneren Bereich des Geführten, während sonst den Vorgesetzten in der Kirche 
nur oder doch vorzüglich die Führung des äußeren Bereiches zukommt. Theologisch folgert 
daraus der Verfasser zum Thema: Das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Seelenführer ist 
zwar in sich möglich und sinnvoll; jedoch zeigt die wesentliche und innere Umformung der 
Beziehungen zwischen Führer und Geführten an, daß es nicht das Normale sein kann, son- 
dern einer Ausnahmesituation angehört. 

So richtig uns der Ausgangspunkt dieser theologischen Überlegungen zu sein scheint, so 
brauchbar auch das praktische Ergebnis ist, so läßt doch die Durchführung der Überlegung 
im einzelnen manche Fragen und Zweifel erstehen. Zwar ist es richtig, daß dem Seelen- 
führer trotz mangelnder Teilhabe an der kirchlichen Gewalt eine echte, der Kirche Christi 
eigene Führungsaufgabe zukommt; die Kirche lebt nicht nur von Amt und Autorität her; 
jedem ihrer Glieder kommt je nach seinen Möglichkeiten eine Organstellung im Ganzen 
zur Fortführung des Werkes Christi in seiner Kirche zu. Das gilt auch und in einem hervor- 
ragenden Sinne vom Seelenführer und dies vor allem (wenigstens an sich), wenn er Priester 
ist5. Aber man kann nicht, sagen, daß eine solche Führung notwendig im Gehorsam angenom- 
men wird. Gehorsam im eigentlichen Sinne ist doch wohl nur gegenüber einem Vorgesetzten 
möglich, der autoritativ Anordnungen treffen kann; • wobei es dahingestellt bleiben möge, 

4 Vgl. darüber den angeführten Band der Etudes Carm61itaines, 111•128. 
B Man vergleiche dazu unsere Ausführungen in: Korrespondenz für Präsides und Theolo- 

gen der Marian. Kongreg., 3 (1953) Nr. 1/2. 



144 Einübung und Weisung 

ob der Gehorsam einen tatsächlichen Befehl oder vielleicht auch nur einen Wunsch des Vor- 
gesetzten voraussetzt. (Und selbst im Gegenüber zu einem Vorgesetzten handelt es sich nicht 
immer um Gehorsam im spezifischen Sinne: weder das allgemeine Sittengesetz, noch allge- 
meine kirchliche oder weltliche Gesetze verlangen spezifischen Gehorsam; wer lügt oder die 
Sonntagsmesse ohne hinreichenden Grund nicht besucht, hat neben diesen Sünden nicht auch 
noch die Sünde des Ungehorsams begangen; dagegen begeht der Sohn, der gegen den Befehl 
seiner Eltern eine schlechte Gesellschaft nicht meidet, neben dieser Sünde auch die spezifische 
Sünde des Ungehorsams.) Gehorsam setzt entweder das Haupt-Glied-Verhältnis zwischen 
Führung und Untergebenem in einer Gemeinschaft (z. B. Kirche, Staat, Familie) oder ein 
Ursprungsverhältnis (z. B. Vater-Sohn; Meister-Lehrling) voraus. Es ließe sich allerdings 
fragen, ob die Seelenführung nicht ein Ursprungsverhältnis begründet: der Geführte soll ja 
durch die Führung geistlicherweise •werden". Aber Gehorsam ist innerhalb eines Ursprungs- 
verhältnisses nur soweit möglich, wie entsprechend der Eigenart dieses Verhältnisses die 
Befehlsgewalt des Führenden geht; das ist aber anders im Verhältnis des Vaters zum Zehn- 
jährigen als zum Zwanzigjährigen, anders im Verhältnis zwischen Vater und Sohn als im 
Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler. So bringt es die Eigenart der Seelenführung mit 
sich, daß sie, weil die Führung ausschließlich durch Beratung vollzogen wird, jeder Befehls- 
gewalt entbehrt: im Ursprungsverhältnis der Seelenführung gibt es keinen Vorgesetzten und 
darum auch keinen Gehorsam. 

Auch die Begründung, daß nach einhelliger Lehre der Theologen die Weisung des Seelen- 
führers als eine Kundgabe des Willens Gottes anzusehen sei, hilft nicht weiter. Man wird 
wenigstens die Frage stellen dürfen, ob man, soweit es sich um eine Kundgabe des Willens 
Gottes handelt, dem Seelenführer oder nicht vielmehr unmittelbar Gott gehorcht. Wie steht 
es, vergleichshalber, um einen Heiden, der Einsicht in die Lehre der Kirche gewinnt, deren 
Annahme und Bekenntnis als Gottes Willen erkennt und so zum Glauben und Bekenntnis 
des Glaubens kommt: leistet er damit der Kirche Gehorsam, noch bevor er deren Glied und 
Untertan ihrer Autorität ist, die in eigener Vollmacht den Glauben oder doch das Bekennt- 
nis des Glaubens gebietet? • Wichtiger aber ist eine andere Frage, die allzu selbstverständ- 
lich als gelöst vorausgesetzt wird: Inwieweit muß die Weisung des Seelenführers als Kund- 
gabe des Willens Gottes angesehen werden? Inwieweit ist der Seelenführer Stellvertreter 
Gottes?6 Seelenführung, vor allem priesterliche Seelenführung, ist eine der Weisen, in denen 
der Heilige Geist die Führung der einzelnen Christen durchführt. Die Bereitschaft zur Ent- 
gegennahme der Seelenführung verrät darum christlichen Glaubensgeist. Aber es darf auch 
nicht übersehen werden, daß der Seelenführer menschliches Instrument des Heiligen Geistes 
ist, daß darum das Ergebnis dieses Miteinander von Heiligem Geist und menschlichem In- 
strument weitgehend von den geistigen, religiösen und sittlichen Qualitäten des Seelenfüh- 
rers abhängt. Grundsätzlich bleibt es der geführten Seele nicht verwehrt, die Führung durch 
den Seelenführer einer Krisis zu unterziehen: ob sie sich nämlich hier und jetzt wirklich als 
Führung des Heiligen Geistes erweist, ob der Seelenführer nicht nur im allgemeinen, sondern 
auch in der konkreten Anweisung als Stellvertreter Gottes zu gelten hat; und in dieser Krisis 
durch die geführte Seele muß, da auch sie eine Funktion in der Kirche Christi darstellt, 
ebenfalls das Wirken des Heiligen Geistes erkannt werden. Allerdings darf eine solche 
Überprüfung nur da einsetzen, wo allgemein oder im Einzelfall ein positiver Grund dazu 
gegeben ist; wo ein solcher nicht vorliegt, ist sie ein Zeichen mangelnden Glaubensgeistes, 
mangelnden Vertrauens auf den in der Kirche und durch sie, in bestimmter Weise auch in der 
Seelenführung und durch sie wirkenden Heiligen Geist. 

An sich und im Normalfall darf demnach das Wort des Seelenführers als gute Weisung 
im Heiligen Geiste verstanden werden; die Güte und Sicherheit der einzelnen Wegweisung 

6 Vgl. dazu: Korrespondenz ..., a. a. O. 



Einübung und Weisung 145 

und mehr noch die Fruchtbarkeit der gesamten Führung ist an sich zu präsumieren; aller- 
dings auch nur zu präsumieren. Das aber besagt nicht mehr als das Angebot einer vorzüg- 
lichen Gabe, die weder der Seelenführer, noch die Kirche, noch Christus selbst anzunehmen 
gebieten. Man darf sich dagegen nicht auf die Verpflichtung zur Annahme der nicht unfehl- 
baren Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes berufen, bei denen die Wahrheit ja auch 
nur präsumiert werden kann; denn hier handelt es sich im Gegensatz zur Seelenführung um 
eine amtliche Entscheidung durch einen in individuo bezeichneten Stellvertreter Christi im 
Interesse der kirchlichen Gemeinschaft, die nicht in der Form des Rates, sondern der Ver- 
pflichtung zur Annahme (nicht des Glaubens) getroffen wird. Es sind also genaue Begren- 
zungen notwendig, wenn man • nicht ohne Recht • bei der Seelenführung von Gottes Stell- 
vertretung und Gottes Willen sprechen will; Begrenzungen, die es unmöglich zu machen 
scheinen, an echten Gehorsam gegenüber dem Seelenführer zu denken. 

Dagegen war es richtig, wenn Marchetti7 statt vom Gehorsam gegenüber dem Seelenführer 
von der Demut sprach, die, soweit das möglich ist, zum Zeichen der Hingabe an Gott auf 
den eigenen Willen verzichten möchte; überdies von der Klugheit, die, um das wahre Wesen 
der Seelenführung wissend, sich dieser guten Gabe des Stifters der Kirche bedienen möchte. 
Mit letzteren stimmt ein Beitrag in der Rivista di vita spirituale 19508 überein, der vor allem 
auf die Gelehrigkeit als Teiltugend der Klugheit abstellt. 

Auch die •transformierende" Wirkung des Gzhorsamsgelübdes scheint in Frage gestellt 
werden zu müssen. Zwar spricht sogar Suarez' davon, daß man sich durch das Gehorsams- 
gelübde den Seelenführer zum Vorgesetzten mache. Aber doch wohl zu Unrecht oder in einem 
sehr uneigentlichen Sinne. Man denke übrigens einmal daran, daß es in der sittlichen und 
rechtlichen Ordnung objektiv keinen Unterschied macht, ob der Seelenführer von dem Ge- 
lübde weiß oder nicht; wie soll er aber wenigstens an sich auf die Dauer Vorgesetzter sein 
und die entsprechende •Vollmacht" ausüben können, ohne sich dessen bewußt zu sein? Die 
Wirkung des Gelübdes ist eben keine andere, als daß eine Verpflichtimg der Tugend der 
Gottesverehrung entsteht. Wer ein solches Gelübde abgelegt hat, übt darum nicht nur tat- 
sächlich die Tugend der Demut und der Klugheit, wenn er dem Rate seines Seelenführers 
Folge leistet, sondern ist ex religione dazu verpflichtet. Sein Verhältnis zu Gott, nicht das 
zum Seelenführer, hat sich innerlich geändert; die Stellung des Seelenführers ist unver- 
ändert geblieben. Weil mittelbar • über die Verpflichtung zu Gott • die Weisung des See- 
lenführers eine neue Bedeutung gewinnt, hat dieser allerdings, falls er um das Gelübde 
weiß (zumal wenn er es positiv zugelassen hat), die neue Bedeutung verantwortungsbewußt 
zu berücksichtigen. Aber er ist nicht Vorgesetzter geworden und es kann ihm daher kein 
Gehorsam geleistet werden. Mit Recht meint darum auch Marchetti10, man möge besser nicht 
von einem Gelübde des Gehorsams, sondern der Klugheit oder der Gelehrigkeit sprechen. 
Die Worte •Vorgesetzter" und •Gehorsam" können nur in einem sehr uneigentlichen Sinne 
gebraucht werden. Zwar hat man auf eine Parallele hingewiesen, daß nämlich auch der Re- 
ligiöse durch sein Gelübde sich einen Menschen zum Vorgesetzten mache11. Doch dürfte diese 
Meinung recht fraglich sein. Ist es beim Religiösen nicht vielmehr die freiwillige Einfügung 
in eine Gemeinschaft, die naturrechtlich die Unterwerfung unter die Autorität dieser Ge- 
meinschaft, entsprechend dem besonderen Ziel derselben, zur Folge hat i(und auf diesem Wege 
wohl gleichzeitig die Eingehung eines Ursprungsverhältnisses gegenüber dem Obern gemäß 
der Eigenart dieser Gemeinschaft bedeutet12)? • Das Gelübde in der Seelenführung führt 

7 Rev. Asc. Myst, a. a. 0., 342 f. 
8 S. 327•9. 
• De relig. p. 2. tr. 7, 1. 10, n. 21 
10 a. a. O., 348. 
11 z. B. Suarez, a. a. O. 



146 Einübung und Weisung 

also keine innere Änderung des Verhältnisses zwischen Führer und Geführtem herbei, son- 
dern nur eine äußere Ergänzung. Was die praktischen Wirkungen des Gelübdes angeht, 
hat der Verfasser allerdings durchaus recht, wenn er von einem entscheidenden Unterschied 
zwischen Seelenführung mit oder ohne Gelübde spricht, so daß das Gelübde eher als eine 
Ausnahme anzusehen ist. 

2. Sehr beachtenswert ist, was P. Gabriel von der hl. Maria Magdalena über die psycho- 

logische Bedeutung des Gehorsamsgelübdes gegenüber dem Seelenführer ausführt (141 ff.; 
149 ff.). Seelenführung soll Rat gewähren, Rat, der der einzelnen geführten Seele angepaßt ist. 
Dazu trägt es entscheidend bei, wenn diese die individuelle Eignung des erhaltenen Rates 
überdenkt, vielleicht mit dem Seelenführer selbst weiter überlegen, möglicherweise Erklä- 
rungen, Bedenken, Einwendungen vorlegen kann u. dgl. m. Das alles geschieht leichter, wo 
der Rat des Seelenführers nicht (auf Grund des Gelübdes) als auferlegt, sondern als vor- 
gelegt empfunden zu werden vermag. Daß eine blinde Unterwerfung aszetisch ein wertvolles 

Zeichen der Demut sein kann, widerspricht nicht dem psychologischen Bedenken. 
Und ein anderer, wohl der wichtigste Punkt: auch die Freiheit und Spontaneität des reli- 

giösen und aszetischen Lebens, die bewußte eigene Entscheidung auf Gott hin, scheint irgend- 
wie gefährdet. Die enge Verbindung mit dem Seelenführer durch das Gelübde könnte leicht 
eine affektive Haltung erzeugen, die mehr auf die Treue gegenüber dem Seelenführer als 
auf ein unmittelbar auf Gott hinzielendes Streben sieht. Vielleicht darf man ergänzend 
hinzufügen, daß es, wenn auch im Ausnahmefall, statt der Treue aus affektiver Verbunden- 
heit die Treue der kalten Pflichterfüllung sein kann, zumal wenn das Verhältnis zum Seelen- 
führer einmal weniger von tiefem Vertrauen getragen sein sollte. Die Gegenüberlegung, bei 
den Ordensgelübden liege die gleiche Situation vor, sucht man durch den Hinweis zu ent- 
kräften, daß der Gehorsam der Ordensgelübde nicht, oder doch nicht vorzüglich, unmittelbar 
das innerste Leben des einzelnen betrifft; mit Recht; aber man darf dazu ruhig gestehen, daß 

selbst die Ordensgelübde nicht ganz dieser Gefahr entgehen. 
Mehr •per aeeidens" und in einem Einzelfall dürfte sich die vom Verfasser angeführte 

Gefahr bemerkbar machen, daß der Seelenführer, wenn er um die unbedingte Folgepflicht 
der geführten Seele weiß, sich nicht mehr mit der gleichen Intensität und Hingabe um die 
individuelle Situation des einzelnen und seine Bedürfnisse kümmern wird, wie wenn das 
Verhältnis freier Gefolgschaft besteht. 

Sehr beachtlich ist endlich auch die, vom Verfasser ziemlich weit ausgeführte, Gefahr, daß 
auf Grund der engen Verbindung bei einer Seelenführung mit Gehorsamsgelübde mehr oder 
weniger bewußt sehr persönliche (nicht notwendig erotische) Bindungen zwischen dem See- 
lenführer und der geführten Seele erstehen, die in der Psychoanalyse und Psychotherapie 
eine wichtige Rolle spielen; Bindungen, die in der spirituellen Seelenführung alles andere 
als erwünscht sein können. 

So darf man auch von der psychologischen Seite her die Meinung teilen, daß ein Gehor- 
samsgelübde nur Ausnahme, nicht Regelfall sein darf. 

3. In kluger Weise deutet der Verfasser die Verantwortung an, die dem Seelenführer aus 
der Zulassung des Gehorsamsgelübdes erwächst (144 f.). Wie schwer ist es an sich schon, 
Anweisungen des inneren Lebens richtig, z. B. ohne Übertreibung, zu interpretieren; wie 
leicht kann es da zu Irrungen und Unklugheiten führen, wenn das Gehorsamsgelübde die 
gewissenhafte Erfüllung zur strengen Pflicht macht! So verdoppelt sich die Aufgabe des 
Seelenführers, die Auffassung und Ausführung seiner Anweisungen genauestens zu über- 
wachen. Geradezu kompliziert und verwirrend kann es werden, wenn der Gehorsam auch 
den gesamten Bereich der äußeren Lebensführung erfassen soll; das könnte insbesondere 

12 Vgl. vom Verfasser, Situation und Entscheidung, Grundfragen christlicher Situations- 
ethik, Frankfurt/Main, S. 67. 



Einübung und Weisung 147 

da akut sein, wo einzelne Seelen im Gehorsamsgelübde einen Ersatz für die Ordensgelübde 
sudien. Es ist klar, daß nur bei genauer und kluger Begrenzung ein Seelenführer die Ver- 
antwortung auf sich nehmen wird, ein solches Gelübde zuzulassen. Mit gutem Grunde wird 
sodann darauf hingewiesen, daß die Abhängigkeit der geführten Seele vom Seelenführer 
auch zu einer umgekehrten Abhängigkeit zu werden vermag, bis dahin, daß er schließlich 
nicht umhin kann, der betreffenden Person nachzureisen13. 

Trotz aller Schwierigkeiten und Gefahren gibt es aber doch Gründe und Umstände, die 
im Einzelfall das Gelübde rechtfertigen. Verfasser nennt (146 ff.; 155) den Willen zur höhe- 
ren und höchsten Vollkommenheit in der Hinopferung des ganzen Willens; mit Recht: wenn 
ein solcher Grad der Heiligkeit und Ausgeglichenheit der Seele vorliegt, der die Gefahr 
mangelnder Initiative und Spontaneität in der Hingabe an Gott ausschließt. Das Gelübde 
dürfte auch in einzelnen Fällen und vorübergehend (also als zeitlich begrenztes Gelübde) 
eine Hilfe bei Unentschiedenheit und Kraftlosigkeit im geistlichen Leben bedeuten: aber 
es müßte wirklich dazu dienen, zu eigener Spontaneität und kraftvoller Entschiedenheit zu 
führen, die dann das Gelübde weiterhin nicht nur entbehrlich machen, sondern es sogar als 
eine Gefährdung dieser neuen und notwendigen Kraft ausschließen. Vorsichtiger als der 
Verfasser müßte man vielleicht sein in der Zulassung des Gelübdes bei Skrupulanten; im 
allgemeinen dürfte doch wohl die Bindung des Gelübdes einen Skrupulanten eher noch mehr 
verwirren als befreien14. Die Frage, ob beispielsweise den apostolisch tätigen Christen in 
der katholischen Aktion das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Seelenführer als Ordens- 
ersatz zu gestatten oder zu empfehlen sei, wird vom Verfasser keiner ausdrücklichen Lösung 
zugeführt. Nach den vorausgehenden Überlegungen müßte wohl mit einer negativen Ant- 
wort gerechnet werden. Man wird dieser Antwort im allgemeinen beipflichten müssen; den- 
noch mag einzelnen Menschen dieser Art, wenigstens vorübergehend, eine solche Bindung 
in einem sehr genau und sehr eng umgrenzten Bereich durchaus heilsam sein. • In allen 
Fällen des Gehorsamsgelübdes ist aber nach den Eigenschaften des Seelenführers zu fragen; 
von ihnen wird es oft abhängig sein, ob man ein im konkreten Fall an sich zulässiges Gelübde 
empfehlen kann oder nicht; aber wer entscheidet hier? Vor allem soll jeder Seelenführer 
Selbstkritik und Selbstbescheidung üben. 

Im Schlußwort des besprochenen Beitrages der ßtudes Carmelitaines wird der Vorschlag 
erwogen (156), an Stelle eines Gehorsamsgelübdes gegenüber der Person des Seelenführers 
ein anderes abzulegen, das an die Sache bindet; gemeint ist das Gelübde, stets das Vollkom- 
menere zu tun. Damit aber erheben sich neue Fragen. Und zwar geht es da nicht nur um die 
Schwierigkeit einer genauen und klugen Umgrenzung des Gelübdes; auch Theresia hat ja 
diese Schwierigkeit erfahren. Es läßt sich vielmehr fragen, ob dann die Befolgung eines 
ernsten Rates des Seelenführers unter dieses Gelübde fällt. P. Gabriel unterstellt es offen- 
sichtlich. Setzt das aber nicht eine bestimmte Interpretation der Stellvertreterschaft Gottes 
durch den konkreten Seelenführer voraus, die wir oben in Zweifel gezogen haben? Und 
warum hat Theresia, nachdem sie das Gelübde, immer das Vollkommenere zu tun, schließlich 
auch noch das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Seelenführer abgelegt? Und selbst in der 
Voraussetzung, daß die Befolgung des Rates des Seelenführers zur Materie des Gelübdes, 
das Vollkommenere zu tun, gehöre, bliebe noch offen, ob damit wirklich eine geringere per- 
sönliche Bindung an den Seelenführer gewonnen wäre als durch das Gehorsamsgelübde. 
Das bejahen würde doch wohl die Auffassung einschließen, daß durch das Gelübde der 
Seelenführer zum Oberen wird. Vielmehr ist in den Punkten, in denen die Befolgung der 

13 Nicht umsonst verbietet die 11. Regel der Beichtväter'den Priestern der Gesellschaft 
Jesu die Zulassung des Gehorsamsgelübdes. 

14 So auch J. de Guibert S. J., Lecons de Theologie Spirituelle, tome 1, Toulouse 1946, 
p. 360. 



148 Einübung und Weisung 

Anweisungen des Seelenführers das Vollkommenere ist, bei beiden Gelübden das Verhältnis 
zum Seelenführer das gleiche, da auch das Gelübde des Gehorsams die Stellung desselben 
innerlich durchaus nicht verändert; ja, in beiden Fällen kann das Gelübde dem Seelenführer 

(an sich) bekannt oder unbekannt sein. 
Jedenfalls kommt in dem Hinweis auf das Gelübde, stets das Vollkommenere zu tun, 

wiederum der entscheidende und wertvollste und sich durch das Ganze hindurchziehende 
Gedanke des hier wiedergegebenen Beitrages zum Ausdruck, daß in der Seelenführung alles 
darauf ankommt, nicht den Seelenführer, sondern Gott, Christus zum Herrn und Führer 
der Seele zu machen; daß die geführte Seele sich nicht auf den Seelenführer ausrichte, son- 
dern mehr und mehr für den frei werde, der ihr wahrer Herr und Führer ist. Aus diesem 
Prinzip ergibt sich auch das sehr brauchbare und kluge Ergebnis, daß ein Gehorsamsgelübde 
gegenüber dem Seelenführer nur als Ausnahme und unter ganz bestimmten Umständen in 
Frage kommen darf. Im übrigen dürfte in Deutschland die Neigung, ein solches Gelübde 
abzulegen oder anzunehmen, nicht allzu groß sein, vielleicht weniger groß als in manchen 

anderen Ländern. 
Noch eine letzte Frage zum Schluß. Es wurde schon bemerkt, daß ein Gehorsamsgelübde 

gegenüber dem Seelenführer durchgehend nicht die Befragung eines anderen Seelenführers 
ausschließt, auch nicht die Befolgung der Ratschläge desselben, wenn sie denen des ersten 
Seelenführers nicht widersprechen. Liegt darin nicht unter Umständen eine Einengung, die 
die erforderliche Freiheit im geistlichen Leben hindert? Man denke an den Fall, daß ein 
zweiter Seelenführer, dem man vielleicht erst später begegnet, allgemein oder in einer ein- 
zelnen Frage ein wesentlich besseres Urteil zu haben scheint. Ob es nicht empfehlenswert 
wäre, in der Formulierung eines Gelübdes diese Freiheit zu sichern? Es ließe sich zwar daran 
denken, daß die Weisungen des zweiten Seelenführers mit dem ersten besprochen würden; 
aber soll, wenn dieser bei einer anderen Weisung verharrt, die Tatsache, daß er der eigent- 
liche und durch ein Gelübde festgelegte Seelenführer ist, auf jeden Fall die Bedenken des 
zweiten Seelenführers entkräften? Es möge genügen, auf diese ernste Schwierigkeit hinge- 
wiesen zu haben; sie zeigt noch einmal, wie bedeutsam bei Theresia jene Voraussetzung war, 
daß der Seelenführer, dem sie Gehorsam gelobte, ein heiligmäßiger Mann und tüchtiger 

Theologe war. 




