Die hiufige und tégliche Kommunion der Gliubigen
Ihre Erlaubtheit und erhohte Fruchtbarkeit im Lichte der Geschidhte

Von Heinrich Bleienstein S.J., Miinchen

Wer die 6ftere Kommunion der Laien, wie sie heute in der Kirche dblich ist,
in ihrer einzigartigen, fiir den Hochstand des christlichen Lebens entscheidenden
Bedentung recht erkennen und dementsprechend mit innerer Uberzeugung fordern
will, tut gut daran, bei der Erforschung der Sakramentengeschichte in die Schule zu
gehen!. Hier wird er horen, daf es nach der heiligen Beichte kein anderes Sakrament
gibt, fiir dessen hiufigen und fruchtreichen Empfang aus der Vergangenheit. theo-
retisch und praktisch, so viel gelernt werden kann, wie die heiligste Eucharistie.

Schon die auffallende Verschiedenheit des Sinnes, in dem das Wort ,haufig” in
den historischen Quellen und Schriften, oft sogar innerhalb des gleichen Jahrhun-
derts, gebraucht wurde, vermittelt uns die wichtige Finsicht, dafl der Standpunkt der
Moralisten und Lehrer des geistlichen Lebens in der Begriindung und Bestimmung
der Kommunionhiufigkeit bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts kein einheitlicher
war. Wiahrend z. B. im Mittelalter allgemein schon vier Kommunionen jahrlich als
,hiufig® galten, verstand der hl. Albert der Grofle (f 1280) darunter die Monats-
kommunion. Bei Savonarola (T 1489) ist der Sinn des Wortes auf die wochentliche
oder 14tigige Kommunion eingeschrinkt, wihrend im gleichen Jahrhundert der
Kartiuser Dionysius von Ryckel (T 1471) eine viel kleinere Anzahl von Kommunio-
nen als ,hiufig® beurteilt. Nach Alfons von Liguori (T 1696) verdient nicht einmal
die wochentliche Kommunion als ,hiulig® gekennzeichnet zu werden.

Dieser Auffassung des heiligen Kirchenlehrers haben sich alle kommenden Theo-
logen und Lehrer des geistlichen Lebens angeschlossen, zuletzt mit seiner ganzen
Lehrautoritit Papst Pius X. in dem Dekret ,Sacra Tridentina Synodus® vom 20.
Dezember 1905, das die Bezeichnung ,hiufig® dem mehrmals wdéchentlichen oder

tQuellensammlungen:

P. Browe, De frequenti Communione in Ecclesia Occidentali nsque ad annum c¢. 1000, in:
Textus et Documenta, series theol. n. 5, Romae 1932.

1. de Guibert, Documenta ecclesiastica christianae perfectionis, Romae 1931.

Joh. Quasten, Monumenta eucharistica et liturgica vetustissima, in: Florileginm patristicom
n. 7, Paderborn 1985—37.

Monographien:

P. Browe, Die hiufige Kommunion im Mittelalter, Miinster i. W. 1938.

ders., Die Plichtkommunion im Mittelalter, Miinster i. W. 1940

1. Hoffmann, Geschichte der Laienkommunion bis zum Tridentinum, Speyer 1891.

Jac. Nouwens, De veelvouldige H. Communie in de geestelijke Literatuur der Nederlanden
vanaf het midden van de 16¢ eenw tot in de eerste helft van de 18¢ eeuaw, Bilthoven en
Antwerpen 1952.

1. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, 2 Bde, Wien 1948.

W. Trapp, Vorgeschichte und Ursprung der liturgischen Bewegung vorwiegend . .. im deut-
schen Sprachgebiet, Regensburg 1940

P. Dudon, Pour la Communion fréquente et quotidienne, Paris 1910.

Gesamtdarstellungen:

E. Dublanchy, in: Dict. Théol. Cathol. III, 515 ff.

J. Duhr, in: Dict. de Spiritualité, II, col. 1234 ff.

H. Leclercq, in: Dict. d’Archéol. et de Liturgie, 111, 2457 ff.



168 Heinridh Bleienstein

fast tiglichen Kommunionempfang vorbehilt. Dieser Sprachgebrauch im Munde des
~eucharistischen“ Papstes leuchtet ein, wenn man daran denkt, dafl nach dem Sinn,
nicht nach dem Wortlaut, der eucharistischen Reden Jesu (Joh 6, 32 ff) und nach den
Erklarungen der Trienter Konzilsviter kein Zweifel daran sein kann, dafl das Ver-
langen Christi und seiner Kirche dahin geht, dafl alle Glaubigen tiglich zum heiligen
Mabhle hinzutreten, um seine Heiligungskrifte in reicherem Mafle zu erfahren.

1. Der geschichtliche Uerlauf
" Uom 1. bis 6. Jahrhundert

In richtiger Erkenntnis dieses Verlangens pflegten die ersten Christen, so oft sie
in ihren Eucharistiefeiern des T'odes des Herrn gedachten, sein Fleisch zu essen und
sein Blut zu trinken. Ein Opfermahl ohne den Genufl der Opferspeise war sozusagen
undenkbar. Darum wurde auch die rémische Messe von Anfang an in ihrem Vollzug
so ausgerichtet, dafl auf die Kommunion des Priesters die Kommunion der Gemeinde
folgte. Da die Glaubigen keine anderen Kommuniongebete hatten, als die, die sie
mit dem Zelebranten verrichteten und der Zelebrant mit ihnen, wurden sie durch
den Gang der Liturgie selbst zum heiligen Mahle hingefiihrt. Doch beschrankte sich
der Kommunionempfang im christlichen Altertum nicht auf die Tage und Stunden
der Messe. In den langen Jahrhunderten, in denen die heiligen Mysterien nur an
Sonn- und Festtagen gefeiert wurden, durften die Laien am Herrentag das konse-
krierte Brot mit nach Hause nehmen und mit eigener Hand vor jeder anderen Speise
Tag fur Tag davon genieflen. Sobald allerdings die Kirche unter Kaiser Konstantin
(T 397) Frieden erhielt und die Gottesdienste haufiger oder tiglich gefeiert wurden,
konnte und mufite die Kirche, der vielen Miflbriuche wegen, die Eucharistie den
Handen der Laien entziehen und ihre Ausspendung der Feier der heiligen Messe
vorbehalten. Dabei blieb die Kommunion aller Anwesenden bis zum 4. und 5. Jahr-
hundert, aufs ganze gesehen, die Regel, wie die Kirchenviter und Kirchenlehrer
dieser Zeit fiir den Westen und Osten einstimmig bezeugen. In einzelnen Lindern .
war allerdings die hiufige Kommunion so auffallend zuriickgegangen, dafl bereits
Chrysostomus (t 407) iber Christen in der griechischen Kirche klagen mufite, die
nur ein Mal im Jahr oder hochstens zwei bis drei Mal zum Tisch des Herrn gingen.
Fir Mailand bezeugt Ambrosius (T 397), daf die gleiche eucharistische Lauheit auch
in seinen Kirchensprengel eingedrungen war. -

Uom 6. Jahrhundert bis zum Laterankonzil (1215)

Ihren tiefsten Stand erreichte die Kommunionfrequenz zu Beginn des 6. Jahr-
hunderts; in dieser Zeit erfuhr sie einen solchen Riickgang, dafl ihn auch die
eifrigsten Reformversuche eines Venantius Fortunatus (1600), eines Isidor
von Sevilla (T 636), eines Walafried Strabo (T 849), eines Amalar von Metz (F ca.
850), eines Petrus Damiani (T 1072) u. a. nicht mehr aufhalten konnten. Dodh ist es
diesen Mannern zu verdanken, dafl trotz einer solchen Entwicklung die haufige
Kommunion nicht vollig ausstarb. Die Zahl der Laien, von denen berichtet wird, dafl
sie taglich kommunizierten, ist zwar verschwindend gering. Aber von mehreren
Monchsklostern wissen wir, dafl sie ihren alten Brduchen treu blieben und an allen
Sonn- und Feiertagen zum Tisch des Herrn hinzutraten. Diese Ausnahmen bestétigen



Die hiufige und tigliche Kommunion der Gldubigen 169

aber nur die Regel, daf8 im frithen Mittelalter so wenig kommuniziert wurde, daf§
eine Priesterunterweisung aus den Tagen des hl. Bernhard von Clairvaux die Ge-
samtsituation folgendermaflen charakterisieren konnte: die tigliche Kommunion ist
ein Vorrecht der Priester; die andern sind nur an bestimmten Festen zugelassen.

Doch auch unter diesen entmutigenden Umstinden lie) die Kirche nicht nach, die
.Gliubigen zum hiufigen Empfang des heiligen Sakramentes einzuladen. Damals
waren es aber nicht die Papste, die in diesem Sinne ihre Stimme erhoben, sondern die
Landesbischife, die mit Hilfe ihrer Theologen dem Niedergang des encharistischen
Lebens durch Abhaltung von Nationalkonzilien zu begegnen suchten. Thr Gedanke
dabei war, eine Mindestzahl von Kommaunionen vorzuschreiben, die alle ihre Unter-
gebenen verpflichten sollte. Thre erste Forderung war die Wochenkommunion, die
sich aber in der Masse des Christenvolkes so wenig durchsetzte, dafl man sich nach-
einander auf die Monats- und die dreimal jihrliche Festtagskommunion beschrin-
ken mufite. Aber auch dieses Minimum wurde von vielen Christen so schlecht be-
obachtet, dafl praktisch nurmehr die einmalige Jahreskommunion als fiir alle ver-
pflichtend iibrig blieb. :

In diese Entwicklung der Kommunionfrage, die im Gegensatz zum geltenden
Sakramentenrecht erfolgt war und die Gewissen der Gliubigen verwirrte, griff das
4. Laterankonzil im Jahre 1214 entscheidend ein, indem es sich den gegebenen Ver-
haltnissen anpafite und allein die Osterkommunion fiir die ganze Christenheit obli-
gatorisch machte. Damit wurde von der Kirche kraft ihrer héchsten Lehrantoritit
zum ersten Mal das Minimum bestimmt, das notwendig und geniigend ist, um den
eucharistischen Wunsch Jesu zu erfiillen und des von ihm verheiflenen Lebens teil-
haftig zu werden (Joh 6, 53 {.). Gleichzeitig wurde offenbar, bis zu welchem Punkt
die Liebe und Giite des guten Hirten und seiner Kirche sich herablassen und der
menschlichen Schwache und Hilfsbediirftigkeit entgegenkommen. Denn nur aus
diesen Griinden konnten sich die Viter des Laterankonzils zu einer Konzession ver-
stehen, die vom eucharistischen Ideal der Kirche so weit entfernt liegt.

-Uom Laterankonzil bis zum Tridentinum (1551)

Darum horten auch ihre Theologen und geistlichen Lehrer nicht auf, die Glaubi-
gen an unser ,tigliches Brot“ im Gebet des Herrn zu erinnern und ihnen das Vorbild
der altchristlichen Kommuniongemeinden vor Augen zu stellen. Besonders die
groflen Meister der scholastischen Theologie Albertus Magnus, Thomas von Aquin,
Bonaventura und alle von ihnen beeinflufliten Schriftsteller bemiihten sich, eine hohe
Ebhrfurcht und Sittenreinheit als die Voraussetzung fiir den ofteren Genufl der
Engelsspeise ihren Zeitgenossen zum Bewuftsein zu bringen. Doch gelang es ihnen
nicht, die geringe Kommunionfrequenz ihres Jahrhunderts zu tiberwinden oder gar
eine eucharistische Neubewegung in der Kirche hervorzurufen. Diese angebahnt zu
haben ist das Verdienst jener frommen Priester- und Nonnenkreise, die in Béhmen
und Belgien ein vertieftes eucharistisches Leben fiihrten und dafiir auch in weiteren
Kreisen Anhanger warben. In ihrem Mittelpunkt standen in Prag die Kanoniker Jan
Melicz von Kremsier (11374) und dessen Schiller Matthias von Janov (1 13894), die
mutig und planmifig die hiufige und tigliche Kommunion verteidigten und mit
einer Schrift des letzteren den vollstandigsten eucharistischen Traktat des Mittel-
alters geschaffen haben.



170 Heinrich Bleienstein

In der Gegend von Liittich waren es die heiligen Frauenmystikerinnen, die, um
die selige Begine Maria von Oignies (¥ 1213) geschart, ,das ,Leben der Urkirche®
erneuerten und der Weltkirche die heilige Priorin Juliana (¥ 1258) schenkten, auf
die die Einfithrung des Fronleichnamsfestes zuriidkgeht. Die rasche und weite Ver-
breitung seiner Prozessionen hat nicht nur den Glauben an das Altarssakrament
gestarkt, sondern auch das Verlangen nach seinem ofteren Genufl wesentlich gestei-
gert. Das zeigen deutlich die Fronleichnamspredigten Taulers ( 1361) und des Frater-
herrn Gabriel Biel (¥ 1495), in denen in einer neu aufgebrochenen Liebe und in einer
neuen Sprache fir die dftere und tigliche Kommunion geeifert wurde. Derselbe
Geist kam auch zum Ausdruck im 4. Buch der ,Nachfolge Christi“. Trotz der hieraus
ersichtlichen Bedeutung des in Belgien und Bohmen erblihenden eucharistischen
Frithlings, war seine Ausstrahlung in andere Linder gering. In Spanien, Deutsch-
land und Italien blieb die haufige Kommunion noch lange eine Ausnahme. Erst ein
Jahrhundert spater gelang es der neuen Bewegung auf literarischem Weg nach Spa-
nien zu kommen und im seligen Johannes von Avila (T 1569) und dem ihm geistes-
verwandten Dominikaner Ludwig von Granada (t 1588) die ersten Kiinder ihrer
eucharistischen Ideale zu finden.

In Rom waren es neben den heiligen Ordensstiftern Antonius M. Zaccaria (T 1539)
und Cajetan von Tiene (T 1547) vor allem Ignatius von Loyola (1556) und seine
ersten Junger, die sich fiir die eucharistische Erneuerungsbhewegung tatkraftig ein-
setzten. Solange sie noch Laien waren, pflegten sie in jeder Messe, der sie beiwohn-
ten, das heilige Sakrament zu empfangen, eine Praxis, die sie auch als Priester und
Prediger dem glaubigen Volk ans Herz legten. Die tigliche Kommunion empfahlen
sie aber nur denen, bei denen sie die Voraussetzung fiir einen moglichst fruchtbaren
Empfang gegeben wufliten. Ihr allgemeines Seelsorgsziel war die Wochenkommu-
nion, fir die sie sich mit allen Mitteln einsetzten, vor allem in den Exerzitien und
den von ihnen gegriindeten ,Kommunikanten“-~ und ,Corpus Domini“-Bruder-
schaften. Als ihr Vorgehen auf Widerspruch stiefl, wurden Salmeron, Bobadilla und
Christoph Sanchez aus Madrid (daher Madridius genannt) mit der Verteidigung
ihres Kommunion-Apostolates beauftragt. Die beste unter den drei Apologien
lieferte Madridius, die 1555 in Neapel erschien und so viel Anklang fand, daf sie bis
zur Jahrhundertwende nicht weniger als 8 Auflagen erlebte. Einer seiner literarisch
rihrigsten Anhinger war der romische Weltpriester Hieronymus Cacciaguerra, der
sich allen Widerstinden und Verdachtigungen zum Trotz, mutig sogar fir die tig-
liche Kommunion einsetzte. Er war Mitarbeiter des hl. Philipp Neri, der das eucha-
ristische Apostolat im Sinne seines Schiilers nicht mitmachte und seine Beichtkinder
nur sehr selten zum tiglichen Herrnmahl anregte.

Dieser Gegensatz zwischen Meister und Jinger ging auf die verschiedene Beant-
wortung einer Streitfrage zuriick, die Madridius folgendermaflen formulierte: Tut
einer, der das heilige Sakrament loblicherweise empfangen kann, besser und frucht-
barer daran, 6fters zu kommunizieren oder sich (aus Ehrfurcht) davon zu enthalten
und nicht mehr als zweimal jahrlich zum Tisch des Herrn zu gehen? Zur Losung
dieses schweren Problems hat das Konzil von Trient in der 13. und 22. Sitzung (1551
und 1562) di€ erste lehramtliche Antwort gegeben: Es erklérte, dafl die Kommunion
die unentbehrliche Nahrung der Seele sei, das Gegengift zur Befreiung von 1dfllichen
Siinden und zur Bewahrung von Todsiinden, und sprach den Wunsch aus, dafl die



Die hiufige und tigliche Kommunion der Glaubigen Y

Glaubigen, so oft sie dem heiligen Meflopfer beiwohnten, nicht blof} die geistliche,
sondern auch die sakramentale Kommunion empfangen sollten. Als Bedingung zu
ihrem Genuf wurden aufler der Freiheit von Todsiinden grofle Ehrfurcht, Heilig-
keit und Tugendstirke verlangt.

Alle diese Lehren gingen mit ausfuhrlichen Erklidrungen iber in den Catechismus
Tridentinus oder Romanus, der auf Beschluf des Konzils 1566 erschien und den Pfar-
rern zur Pflicht machte, die Glaubigen hiufig zu ermahnen, sie sollten, wie sie es
fir unerlifllich hielten, dem Leib Tag fir Tag seine Nahrung zuzufiihren, so auch
ihre Seele nicht verkiimmern lassen und ihr tiglich durch das Sakrament der Eucha-
ristie neue Nahrung gewdhren. Im gleichen Sinn erkldrte die Konzilkongregation
1587 dem Bischof von Brescia, der die Kommunion der Laien auf drei Tage in der
Woche einschrinken wollte, dafl die Glaubigen bei guter Disposition am tiglichen
Kommunionempfang nicht behindert werden diirften. Gleichzeitig wurden die Obern
in Frauenkl6stern bevollmachtigt, ihre Untergebenen auf deren Wunsch, iiber die in
der Ordensregel festgesetzten Kommuniontage hinaus, taglich zum Tisch des Herrn
gehen zu lassen. Als in Spanien im Kreise der Alumbrados das Mitspracherecht, d. h.
der Rat des Beichtvaters hinsichtlich der Haufigkeit der Kommunion, grundsitzlich
bestritten und abgelehnt wurde, verfiel diese ,vollig neue Lehre“ der kirchlichen
Zensur; ebenso der Satz, dafl die tigliche Kommunion eine Verpflichtung géttlichen
Redhtes sei, der am 15. Februar 1679 verworfen wurde. Unter den ,Irrtiimern des
Michael Molinos“ wurde am 16. Nov. 1887 die quietistische These verurteilt, dafi fir
sinnerliche Seelen zur Vorbereitung und Danksagung nach der hl. Kommunion
nichts anderes erforderlich sei, als das Verharren in der gewohnten ,passiven Resi-
gnation“, die alle anderen Tugendakte, die auf dem gewdhnlichen Weg moglich
seien, auf vollkommene Weise ersetze.

Uom Tridentinum bis zum Kommuniondekret Papst Pius X. (20. 12. 1905)

Wie alle diese Mafinahmen zeigen, waren die Papste sorgsam bemiiht, die eucha-
ristischen Bestimmungen des Tridentinums vor Irrtimern und Ubertreibungen zu
bewahren und der hiufigen und tiglichen Kommunion gesicherte Wege zu bereiten.
Dabei wurde als allgemein giiltige Norm die einfache Forderung aufgestellt, jeder
Gldubige sollte so leben, daf er tiglich das Brot der Engel essen konnte. Die Span-
nung zwischen Ehrfurcht und Liebe, zwischen géttlicher Heiligkeit und menschlicher
Unwiirdigkeit, die die Seelen damals quilte, war aber damit nicht gelost und die
Folge davon war, dafl die Theologen der nachtridentinischen Zeit in der Frage nach
der Kommunionhéufigkeit in drei verschiedenen Richtungen auseinandergingen und
jenach ihrem Standpunkt als ,Idealisten”, ,Realisten” oder ,Rigoristen“ bezeichnet
werden kénnen.

Idealisten oder Optimisten waren jene Theologen, die sich im 17. Jahrhundert
besonders in Spanien in Wort und Schrift so kiihn fir die allgemeine Verbreitung
der tiglichen Kommunionpraxis einsetzten, dafl man sie mit einem gewissen Recht
als Vorliufer des eucharistischen Papstes Pius X. werten konnte. Neben Juan Fal-
coni (T 1638), Pedro Marzilla war es vor allem der Kartduser Antonio de Molina
(t 1608), der in einer ,Instruktion fiir Priester® durch seine mafivollen und milden
Bedingungen auch den Laien den Zugang zur Kommunion erleichtert und die Be-
wegung fiir die tigliche Kommunion sehr verdienstvoll geférdert hat. Dabei stand



172 . Heinridh Bleienstein

er, bei aller Hochachtung und Verehrung ihrer Vertreter, im bewufiten Gegensatz
zur eucharistischen Theorie und Praxis aller jener, deren allgemeines seelsorgliches
Ziel nicht die tagliche, sondern die wichentliche Kommunion war.

Das war besonders nachdriicklich bei den Jesuiten der Fall, die als typische ,Rea-
listen“ das erreichbare Gute nicht durch das ideal Bessere gefahrden wollten und im
Hinblick auf den Glaubensschwund und den Sittenverfall ihrer Zeit der Erneuerung
weitester Volkskreise am besten durch ihre begrenzte, d. h. adittdgige Kommunion-
hiufigkeit dienen zu kénnen glaubten. Wie weit sie mit dieser Methode der seeli-
schen Lage und Heilsempfinglichkeit der einzelnen entgegenkamen, zeigt deutlich
die zweite Regel der kirchlichen Gesinnung im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, in
der gefordert wurde, ,dafl alle den Empfang des allerheiligsten Sakramentes loben
sollen, wenn er einmal im Jahre stattfindet, und noch viel mehr, wenn er alle Monate
oder, was noch viel besser ist, wenn er alle acht Tage geschieht, immer die vorge-
schriebenen und erforderlichen Bedingungen vorausgesetzt“. Im gleichen Sinn wurde
dem einfachen, ungebildeten, aber heilsbesorgten Exerzitanten, dem Mann aus dem
Volk, der Rat gegeben, ,alle acht Tage seine Siinden zu beichten und, wenn er kénne,
alle 14 Tage oder noch hesser, falls er sich dazu angeregt fithle, alle acht Tage das
hochheilige Sakrament zu empfangen®, Fiir den hl. Ignatius war schon der wochent-
liche Kommunionempfang ein so hoher Grad der Frommigkeit, dafl der tigliche im
Exerzitienbuch gar nicht erwihnt, geschweige denn allgemein empfohlen wurde.
Aber er war, wie wir aus den Briefen des Heiligen wissen, nicht ausgeschlossen,
sondern stand als letztes Ziel im Hintergrund fiir jene besonderen Fille, in denen
die dazu erforderlichen Voraussetzungen vorhanden schienen.

Dieser bewegliche, ganz an den seelischen Fihigkeiten und dem individuellen
Heilsverlangen des einzelnen orientierte Standpunkt, wurde bald nach dem Tod des
Ordensstifters durch eine Vorschrift abgelst, die in der 26. ,Regel fir Priester“S. J.
ihren offiziellen Ausdruck fand. Nach ihr sollte die Werbung fir den haufigen Kom-
munionempfang so geschehen, dafl die Glaubigen, die dazu Neigung zeigten, abge-
halten wiirden, ofters als alle acht Tage zum Tisch des Herrn zu gehen, besonders
wenn es sich um Eheleute handelte. Diese Vorschrift wurde noch verschirft, als der
5. Ordensgeneral Aquaviva 1594 verlangte, itber gemachte Ausnahmen an den
zustandigen Provinzial zu berichten.

Daf} diese Einschrankungen der Kommunionfreiheit den ,Idealisten® d. h. allen,
die sich zur gleichen Zeit riidkhaltlos und allgemein fir die tigliche Kommunion
einsetzten, ein scharfer Dorn im Auge waren, verrieten die Angriffe, die sie dagegen
richteten. Aber weit entfernt, ihr Ziel — die Abschaffung der 26. Priesterregel, iiber
die einer ihrer Wortfithrer mit dem Ordensgeneral brieflich verhandelte —, zu
erreichen, riefen sie die Gegenwehr der Jesuitentheologen auf den Plan, unter denen
Minner wie Salazar um 1622, J. Perlinus um 1632 und de Lugo um 1670, wie schon
frither Toledo ( 1596) und Franz Arias (1 1605) ihre ganze Gelehrsamkeit aufboten,
um die achttigige Kommunion als ideale Praxis fiir Laien darzustellen. Die Beweise
dafiir fielen ihnen um so leichter, als sie auf viele Mifbrauche bei den Gegnern hin-
weisen und sich aus Vergangenheit und Gegenwart auf angesechene Theologen,
Mystiker und Heilige berufen konnten, die ihren strengen Standpunkt teilten.
Natiirlich war auch bei den ,Realisten® die tigliche Kommunion allgemein erlaubt,
aber nur im Prinzip und theoretisch; denn ihr Empfang wurde von der Erfallung



Die hiufige und tigliche Kommunion der Gliubigen 173

so hoher moralisch-aszetischer Bedingungen abhingig gemacht, dafl er nur in ganz
seltenen Fillen praktisch werden konnte; auch fir die strebsamsten Seelen in Welt
und Kloster, selbst fiir die Scholastiker und Laienbriider des eigenen Ordens kam
nur die Wochenkommunion in Frage. Die meisten andern Gliubigen mufiten sich
mit der 14tiglichen oder monatlichen Eucharistie begniigen.

Wie diese strengen Normen auch in der Seelsorge treu befolgt wurden, zeigt unter
anderm das Vorgehen des hl. Petrus Canisius {f 1599), der sich der Verbreitung der
tiglichen Kommunion in den Niederlanden widersetzte und fiir Frankreich das
Beispiel des Nicolaus Caussin, von dem die Eucharistie als Belohnung fiir ganz solide
Tugenden gewertet und darum nur mit grofler Diskretion empfohlen wurde.

Doch diese eucharistische Sparsamkeit war keineswegs nur ein Reservat der
Gesellschaft Jesu, sie war Gemeingut aller damaligen Seelsorgsorden. So sehr galt
die Kommunion an Sonn- und Feiertagen als das normale Mafi, daf} die tigliche in
den Konstitutionen des reformierten Karmel von der hl. Theresia von Avila sogar
f6rmlich ausgeschlossen wurde. '

Im Jahre 1640 erschien das begeisterte Jubiliumsbuch der Gesellschaft Jesu, die
Imago primi saeculi, in dem die stark besuchten Beichtstiible und vollen Kommunion-
binke als ein sichtbarer Beweis fiir die Richtigkeit ihres ,realistischen® Kommunion-
Apostolates gedeutet wurden. Aber gerade diese stark besuchten Beichtstiihle erreg-
ten den Anstoff der ,Rigoristen®, d. h. der franzosischen Jansenisten, die in den
»hastigen Absolutionen“ und den ,hiufigen“ Kommunionen einen Laxismus sahen,
gegen den sie zweimal zu Felde zogen.

Der erste, besonders gegen den Jesuiten Seismaisons gerichtete Angriff wurde
vorgetragen von Antoine Arnauld in seiner Schrift ,De la Fréquente Communion®
(Paris 1643), die wegen ihrer gewandten, leicht lesbaren Sprache, ihren hohen
sittlichen Anforderungen und ihrer Berufung auf die strenge Bufidisziplin der alten
Kirche ungewéhnliches Aufsehen erregte und von zahlreichen Bischéfen und Dok-
toren empfohlen wurde. In ihr wurden angesichts der Heiligkeit Gottes und der
Siindhaftigkeit des Menschen vom Kommunizierenden in der vorausgehenden Beicht
solche .auflerordentliche Grade der Liebe und Herzensreinheit verlangt, dafi, nach
einer Bemerkung des hl. Vinzenz von Paul, selbst ein hl. Apostel Paulus nicht gewagt
hitte, am Herrnmahl teilzunehmen. Die Folge davon war, dafl die Zahl der Kom-
munionen merklich abnahm und die Férderung ihrer Hiufigkeit einen schweren
Schlag erhielt. Mit Riicksicht auf die Approbation der Bischofe hat Rom nicht sofort
eingegriffen. Erst 1690 wurden unter den 31 jansenistischen Irrtimern auch finf
von Arnauld verteidigte Thesen abgelchnt.

Die ,Realisten“ lieflen sich durch die Angriffe der ,Rigoristen® in ihrer Praxis
nicht beirren. Obwohl sie durch den groflen Einflu der ,Non Fréquente“ den
Bestand und weiteren Erfolg ihres eucharistischen Apostolates schwer bedroht sahen,
hielten sie an ihrem Kanon der Wochenkommunion so konsequent fest, dafl weder
im Werk ihres Hauptverteidigers, des Jesuiten Petavius (Paris 1644), noch in den
Predigten oder Schriften seiner Mitbriider Bourdaloue, Nouet, Surin, Crasset u. a.
¢ine Spur der Anniherung an die ,Idealisten® zu entdecken war. Ausnahmen von
dieser Praxis des Jesuitenordens bildeten Bossuet (T 1704) und Fénelon (1 1715), die
die Laien einluden, sich bei aller Wahrung der Ehrfurcht nicht vom tédglichen Genufl
der Fucharistie abhalten zu lassen. Dieselben Bemiithungen machten in Spanien der



174 Heinrich Bleienstein

Weltpriester Antonio de Royas (Alkala 1688) und noch kategorischer und solider
der Regularkleriker Antonio Pinto (Madrid 1662). Dauernde Erfolge blieben ihnen
aber versagt, weil seit 1693 der antieucharistische Vorstoff des Jansenisten Quesnel
(1684—1719) einsetzte. Er konzentrierte sich spater auf den Namen und das Werk
des Jesuiten Jean Pichon (Paris 1745), das gegen die Anhinger und Verteidiger der
Arnauld’schen Beicht- und Kommunionprinzipien gerichtet war. lhnen wurden von
Pichon die kirchlichen Bestimmungen im Sinne des Tridentinums gegeniibergestellt,
so dafl der gegen ihn erhobene Vorwurf des Laxismus vollig unbegriindet war. Um
so angreifbarer waren dagegen, neben seiner kritiklosen und unklugen Art im allge-
meinen, besonders seine Behauptungen iiber die unter Umstinden géttliche Pflicht
der Oftkommunion und iiber das dem Beichtvater zustehende Recht, die hiufige
Kommunion als Bufle aufzuerlegen. Diese unhaltbaren Ubertreibungen waren
mit ein Grund, dafl Pichons Buch nicht bloff von Jansenisten, sondern auch von Nicht-
Jansenisten fast allgemein abgelehnt und 1748 in Rom auf den Index gesetzt wurde.

Durch diese Verurteilung des ,Pichonismus“ wurde die Verbreitung der éfteren
und téglichen Kommunion abermals gehemmt und die mehr zuriickhaltende Tendenz
der ,Realisten® erneut gefordert, hauptsachlich durch den Finflu des groflen Anti-
Jansenisten Alfons von Liguori (1696—1787), dessen hohe Autoritit die meisten
Moralisten und Aszetiker seines und des nichsten Jahrhunderts fiir die strengen
eucharistischen Forderungen sehr geneigt machte. So kam es, dafl die Uberzeugung,
die laue gegenwirtige Christenheit konne nicht so oft kommunizieren wie das heroi-
sche Urdhristentum, immer allgemeiner wurde, und Papst Innozenz X1I. und Benedikt
XIV. die Seelsorger anwiesen, die haufige oder tigliche Kommunion nur wenigen
anzuraten. Die tégliche Kommunion war und blieb das Privileg einer Elite, eine
Ausnahme, gegeniiber der die schwachen Reformversuche eines Dupanloup (1855)
und Gerbet (1829) vollig machtlos waren.

Doch standen die providentiellen Krifte, die das christliche Volk dem Tisch des
Herrn wirklich niherbringen konnten, schon bereit: an zeitlich erster Stelle die
Bemiithungen der Fithrer der katholischen Restauration, die durch das eifrige Stu-
dium der Viter das Wesen der Kirche und ihre Liturgie neu und tiefer erfafiten und
von daher den eucharistischen Eifer der Urkirche ihren Zeitgenossen als ideales Ziel
vor Augen stellten. Fiir Deutschland verdienen unter diesem Gesichtspunkt Ménner
wie Sailer, Hirscher, der junge Mohler, Binterim, die spateren Bischéfe Rif} und
Weis und nicht zuletzt F. A. Staudenmaier rithmlich erwihnt zu werden. In Frank-
reich war es Abt Prosper Guéranger, der kompromifiiose Wiederhersteller des romi-
schen Missale und Breviers, der in seinem béindereichen ,Liturgischen Jahr“ (1841
bis 1866) weitesten Kreisen das liturgische Beten und eucharistische Leben mit der
Kirche erschliefien half. In England war es Newman, der das sakramentale Leben im
Geist der christlichen Urzeit stark erneuerte und neben ihm Wisman, der sich mit
Nachdruck gegen jene wandte, die aus dem ,Sakrament der Liebe“ das Sakrament
der Furcht machten.

An zeitlich zweiter Stelle waren es die Erklirungen Papst Leos XIII. (1878 bis
1903), die der Verbreitung der hiufigen und tiglichen Kommunion weit die Tore
offneten. Von 1885—1891 reformierte er die Kommunionfrequenz der Laienbriider
und der Klosterfrauen, denen durch die Entscheidungen der rémischen Kongregationen
der tigliche Gang zum Tisch des Herrn Schritt fiir Schritt ermoglicht und erleichtert



Dié hiufige und tigliche Kommunion der ‘Glaubigen 175

wurde. Zunichst wurde in Erinnerung gebracht, dafl es ausschliefflich das Recht des
Beichtvaters sei, unabhingig von den Obern jedem einzelnen Pinitenten die tagliche
Kommunion zu erlauben, ,nach dem Rat bewihrter Autoren, besonders auch des
hl. Alfons“. Dann wurde erklirt, daf die Bestimmungen der Ordensregeln iiber
gewisse gemeinschaftliche Kommuniontage nur Empfehlungen, keine Gebote seien
und alle dem entgegenstehenden Traditionen an dieser Neuerung nichts dnderten.

Als diese Reform im Dekret Quemadmodum vom 17. 12. 1891 von Leo XIIL
feierlich bestitigt wurde, wufiten nur wenige, daf fiir die 6ftere Kommunion eine
neue Ara heraufkommen sollte. Der Allgemeinheit wurde es erst offenbar durch die
Enzyklika ,Mirae Caritatis“ vom 28. Mai 1902, in der der Papst die katholischen
Volker des Erdkreises aufforderte, den ofteren Eucharistieempfang wieder aufleben
zu lassen. Die Kommunion sei die unentbehrliche Speise fir das Leben in der Welt,
die Quelle aller Tugenden, der Mittelpunkt der christlichen Frommigkeit. Darum
sei es ein ganz gefdhrlicher Irrtum, das tagliche Brot der Seele nur fir wenige zu
reservieren; es sei Gemeingut aller, um in der Gnade und Liebe wachsen zu konnen.
Darum miisse mit allen Vorurteilen, allen leeren Befiirchtungen, allen Scheingrin-
den, die fur eine zeitweilige Kommunionenthaltung vorgebracht wiirden, gebrochen
werden. Die Priester, die beauftragten Kinder und Ausspender der heiligen Ge-
heimnisse, kénnten dem eucharistischen Christus fir die Ehre ihrer Priesterweihe
durch nichts besser danken, als durch die Hinfithrung der Seelen zu den Heilsquellen
des eucharistischen Sakraments und Opfers.

Diese herrlichen Worte Papst Leos XIII. fielen auf fruchtbaren Boden, besonders
bei den Mitgliedern der eucharistischen Kongregationen, Bruderschaften und Aktio-
pen, die sich in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts teils neu gebildet, teils wei-
ter ausgebreitet hatten. Die ,Ewige Anbetung“ bei Tag und Nacht, die ,Siihne-
anbetung® mit Sithnemesse und Siihnekommunion, das Gebetsapostolat, die eucha-
ristischen Kongresse, die von Eymard (1 1868) gegriindete Kongregation der ,Prie-
ster vom allerheiligsten Sakrament“ — diese und andere eucharistische Vereinigun-
gen waren die letzte unter den drei Michten, die den Sieg der taglichen oder fast
taglichen Kommunion vorbereiten halfen.

Doch auch aulerhalb dieser eucharistischen Kreise fehlte es nicht an Mannern, die
sich vor und mit Leo XIII. fiir die Hebung der Kommunionfrequenz einsetzten,
z. B. J. Frassinetti (1 1868) und Mgr. Ségur (¥ 1881) und spiater Julius Lintelo S. J.,
die durch die Ubersetzung ihrer Schriften auch in Deutschland weit bekannt wurden.

Ihnen gegentber hielten andere, auch nach dem Erscheinen der Enzyklika ,Mirae
Caritatis“, daran fest, dafl die tigliche Kommunion nur dann zu empfehlen sei,
wenn jede Anhinglichkeit an die lafiliche Siinde behoben und die gebithrende
Andacht und Ehrfurcht gegeben sei. Eine in diesem Sinne lang und gewissenhaft
vorbereitete Kommunion wiirde die durch den Alltagsempfang gewéhnlich gewor-
dene an Fruchtbarkeit weit iibertreffen. Letztere sei zwar nicht unwirdig, aber zu
einem so groflen Teil unwirksam, daf sie der Seele wenig niitze, unter Umstdnden
ihrem Fortschritt sogar schade.

Wieder andere, darunter so hervorragende Moralisten wie z. B. Aertnys, Lehm-
kuhl, Genicot, Tanquerey, Noldin, folgten mit groferen oder kleineren Vorbehalten
der Lehre des hl. Alfons und vertraten in etwa folgenden Standpunkt: Die Wochen-
kommunion fiir alle ohne jede Ausnahme, die die Todsiinde grundsatzlich iiberwun-



176 - Heinridh Bleienstein

den haben und alles tun, um im Gnadenzustande zu beharren. Die hdufige Kom-
munion, d. h. diejenige, die aufler am Sonntag-auch noch ein oder mehrere Male in
der Woche empfangen wird, fiir solche, die das gewohnheitsmaflige bewufite Siindi-
gen grundsatzlich meiden und sich anstrengen, gelegentliche Rickfille durch Abtotung
der bosen Neigungen auszuschliefen und ernst nach standesgeméfier Tugend zu stre-
ben. Die tdgliche oder fast tdgliche Kommunion fiir diejenigen, die die unter 2
genannten Bedingungen vollkommener erfiillen und durch den systematischen Ge-
brauch der zur Vollkommenheit notigen Mittel zum Kommunionempfang so
disponiert sind, daf sie nach einer entsprechenden Vorbereitung und Danksagung
. der Fiille der sakramentalen Gnaden teilhaftig werden.

Daf diese kasuistisch differenzierten und oft nur mit Hilfe des Beichtvaters prak-

tisch anwendbaren Richtlinien von den Vertretern der andern Richtung scharf kriti-
" siert und abgelehnt wurden, ist verstindlich. Wie lebhaft es dabei zuging, zeigen die
finf Kontroversschriften zwischen dem Redemptoristen Godts und dem Jesuiten
Lintelo, die um so beachtenswerter sind, weil vier davon gerade in das Jahr 1905
fallen, in dem Papst Pius X. am 20. Dezember durch die Konzilskongregation sein
erstes Kommuniondekret ,Sacra Tridentina Synodus® herausgeben lief und allen
polemischen Erorterungen iiber die Vorbedingungen zur ofteren oder taglichen
Kommunion Stillschweigen auferlegte.

Dieses Schweigegebot ist schwer, und jeder Katholik ist streng daran gehalten,
um den Sinn und Segen dieses tief einschneidenden Dokumentes nicht zu verwirren
oder abzuschwichen. Denn von nun an muf} der Zutritt zur havfigen, ja tiglichen
Kommunion allen Gliubigen jeden Ranges und Standes offenstehen. Niemand darf
davon abgehalten werden, der im Gnadenstand und in der rechten und frommen
Gesinnung hinzutreten will. Im Gnadenstand befindet sich jeder, der keine schwere
Siinde auf dem Gewissen hat. Der rechte Geist aber ist gegeben, wenn man zum
Tisch des Herm hinzutritt nicht deshalb, weil es einmal so Brauch und Ubung ist,
oder aus Eitelkeit oder anderen menschlichen Riicksichten, sondern 1. um dem
Wunsche Gottes zu entsprechen; 2. um in Liebe inniger mit ihm vereint zu werden
und besonders 3. um die gottliche Arznei gegen seine Schwichen und Fehler zu
" erhalten.

Es wire allerdings, so fahrt das Dekret fort, sehr forderlich, da jene, dic hiufig
oder tiglich kommunizieren, frei wiren von 1afllichen Siinden, wenigstens von ganz
iiberlegten und aus Anhénglichkeit geduldeten. Nichtsdestoweniger geniigt, so wird
ausdriicklich erkldrt, das Freisein von Todsiinden mit dem Vorsatz, in Zukunft nicht
mehr schwer zu siindigen. Ist dieser aufrichtige Wille vorhanden, dann kann es, nach
der Uberzeugung des Papstes, nicht ausbleiben, dafl die tiglichen Kommunikanten
allmihlich auch von lifllichen Siinden und der Anhinglichkeit an sie frei werden.

Weil aber die Sakramente des Neuen Bundes, obgleich sie ihre Wirkung durch
ihren Vollzug erreichen (ex opere operato), um so grofiere Gnadenwirkungen her-
vorrufen, je besser die Empfanger seelisch zugeriistet sind, so fordert das Dekret
(als opus operantis), daf} der heiligen Kommunion eine gute Vorbereitung voraus-
gehe und eine angemessene Danksagung nachfolge. Natiirlich entsprechend den
Kriften, Verhiltnissen und Verpflichtungen jedes einzelnen.

Damit der hiufige und tigliche Kommunionempfang mit groBerer Klugheit
geschieht und seine reichen Verdienste noch vermehrt werden, soll der Beichtvater



Die héiufige und tigliche Kommunion der Gliubigen 177

um Rat gefragt werden; ein Recht zur Verweigerung ist ihm aber nicht gegeben,
wenn der Gnadenstand und die rechte Gesirinung vorhanden sind.

Als sichere Friichte des hiufigen und tiglichen Eucharistiegenusses werden ange-
geben: 1. innigere Vereinigung mit Christus; 2. reichlichere Erndhrung des geist-
lichen Lebens; 3. freigebigere Ausstattung der Seele mit Tugendkriften; 4. eine
gesicherte Anwartschaft auf die ewige Seligkeit.

Unm dieser Friichte willen sollen, wie das Dekret fordert, Pfarrer, Beichtviter und
Prediger alle Gliubigen oft und eindringlich zum Tisch des Herrn einladen, nament-
lich in Ordenshiusern, Priesterseminarien und allen anderen Erziehungsanstalten.
Damit aber alle Ordensleute die neuen Bestimmungen auf rechte Weise kennen ler-
nen, wird es den Hausobern zur Pflicht gemacht, das Dekret alle Jahre wihrend der
Oktav des Fronleichnamsfestes in der Landessprache offentlich verlesen zu lassen.
Ferner wird ausdriicklich betont, dafl die in den Ordensregeln vorgesehenen Ge-
meinschaftskommunionen fortan nur ein Minimum bedeuten, durch das der Zugang
zum Maximum in keiner Weise erschwert oder gar verhindert werden diirfe.

Was bei diesen Forderungen schon beim Lesen auffallt, ist ihre Einfachheit, Klar-
heit und Festigkeit, die dem Schwanken der Vergangenheit ein Ende setzt und theo-
retische und praktische Fragen 16st, aber die sich Theologen seit Jahrhunderten ge-
stritten und unter denen nicht wenige heilige Seelen stark gelitten hatten. Wer sich,
aus der vorausgeschickten Kommuniongeschichte noch an FEinzelheiten erinnert,
merkt leicht, welche Irrtiimer der Papst berichtigte, welche Strengheiten er milderte
und warum er verdiente, als der Papstvom ,heiligsten Sakrament® gepriesen zuwer-
den. Obwohl sein erstes Kommuniondekret (Sacra Tridentina Synodus) keine letzte,
unfehlbare Lehrentscheidung ist, verlangt es aufrichtige innere Zustimmung, die
keinen Zweifel daran 1af8t, dafl es die Christenheit zur eucharistischen Tradition der
Urkirche zuriickfithren wollte, von der sich im Lauf der Jahrhunderte so viele ver-
ehrungswiirdige Lehrer und Meister des geistlichen Lebens entfernt hatten.

Daf die tigliche Kommunion der grofle Gedanke seines ganzen Pontifikates war,
zeigen die vielen Mafinahmen, die Pius X. zur Durchfiihrung und Sicherung seines
Dekrets getroffen hat. Am 14. Februar 1906 z. B. beseitigte er die Schwierigkeit, die
viele von der haufigen Kommunion abhielt, die vermeintliche Notwendigkeit der
hiufigen Beicht, und erleichterte gleichzeitig die Bedingungen zur Gewinnung ge-
wisser Abldsse. Am 11. August 1906 schuf er sich in der ,Eucharistischen Priester-
liga“ einen Stab gleichgesinnter und eifriger Mitarbeiter. Am 7. Dezember wurde
fiir langwierige Kranke das Gebot der eucharistischen Niichternheit gemildert und
am 8. November die Erlaubnis erteilt, in jeder Privatkapelle die Kommunion zu
spenden. Am 15. Dezember endlich wurde erklart, daf auch die Kinder vom Tage
ihrer Erstkommunion an zum hiufigen Genufl der Eucharistie anzuhalten seien,
eine Mahnung, die im Dekret ,Quam singulari“ vom 8. August 1910 wiederholt und
verschirft wurde.

Durch dieses zweite Dekret tiber die Frith- und Oftkommunion der Kinder, mit
dem das eucharistische Lebenswerk Papst Pius X. in der Hauptsache abgeschlossen
war, sollte die von ihm entfachte Kommunionbewegung in der Kirche fiir alle Zei-
ten gesichert werden. Das offenbaren seine prophetischen Worte, mit denen er den
da und dort geduflerten Befiirchtungen entgegentrat, seine Kommuniondekrete seien
picht lebensfihig und wiirden mit ihm sterben: ,Wenn dem so ist“, erwiderte er,

Geist und Leben 111, 12



178 Heinridh Bleienstein

,dann ist der gegenwirtige Papst unsterblich, denn seine Dekrete werden solange
bestehen bleiben, wie die Kirche, deren Lehre sie weitergeben®. Pius X. tauschte
sich nicht. Die katholische Welt nahm seine Reformen mit Dank und Freude auf.
Besonders das Lehrdekret ,Sacra Tridentina Synodus“ iibte sofort michtigen Ein-
fluf aus. Theologen und Moralisten beeilten sich, die einschligigen Abschnitte in
ibren Werken umzuarbeiten und den Entscheidungen des allgemeinen Lehrers der
Kirche anzugleichen. Nicht so allgemein war die Zustimmung zum Frithkommunion-
dekret der Kinder, das in einigen Lindern auf grofleren Widerspruch stief}; in ande-
ren war sie um so begeisterter und filhrte zur Griindung von nationalen eucharisti-
schen Vereinen und Biinden, die spéter in dem groflen iibernationalen Kinderkreuz-
zug ihren krénenden Abschlufl fanden. Die Folge davon war, daf der Kommunion-
empfang rasch und merklich zunahm, besonders in Klostern, Seminarien und Insti-
tuten, wahrend er sich in der groflen Masse des christlichen Volkes nur schwer und
langsam durchsetzte. Hier waren es, neben anderen Vorurteilen, besonders die heim-
lichen Nachwirkungen des Jansenismus, die der Verbreitung der hiufigen Kom-
manion hinderlich im Wege standen.

Uon Pius X. bis heute

Um so mehr bemihten sich die Kardinile Gennari, Gasparri und Jorio und in
Frankreich namentlich die Jesuiten Cros und J. Lintelo, die Herzen der Glaubigen
fiir die neue Kommunionpraxis zu gewinnen. Auch Papst Benedikt XV. hat sich vom
Anfang seines Pontifikates an tatkriftig fiir die eucharistischen Ideale seines Vor-
gingers eingesetzt. Uffentliches Zeugnis dafiir war das von ihm, Pfingsten 1917,
veroffentlichte Gesetzbuch des kirchlichen Redchtes, in dem die wesentlichen Bestim-
mungen der Dekrete Pius X. endgiiltig kanonische Geltung und Bedeutung erhielten.

Die encharistischen Gedanken Papst Pius XI. fanden, um von anderen gelegent-
lihen Willensiuflerungen abzusehen, ihren ersten offentlichen Ausdrack in den
Kommentaren, die der damalige Sekretir der Sakramentenkongregation Msgr. Jorio
in seinem Auftrag in den Jahren 1928 und 1931 veréffentlichte. Sie gingen aus von
dem Grundsatz, der klare und deutliche Wille Papst Pius X. sei der Wille Gottes
selbst, und fanden 1938 ihren erginzenden Abschlufl in dem vertraulichen Schreiben,
das am 8. 12. an die Bischéfe und hoheren Ordensobern erging. Es richtet sich gegen
gewisse Miflbrauche, die sich besonders in Kldstern, Seminarien und kirchlichen
Erziehungsanstalten bei der tdglichen Kommunion gebildet hatten und traf Vor-
sichtsmafinahmen, um unwiirdige oder mehr oder minder unfruchtbare Kommu-
nionen zu verhindern. Grundsitzlich wurde erklirt, dafl die hiufige und tégliche -
Kommunion nicht geboten sei und nur empfangen werden diirfe, wenn die notwen-
digen Bedingungen erfiillt seien. Dazu gehdre auch der Rat des Beichtvaters, der aus.
Griinden der Klugheit und groflerer Verdienstlichkeit eingeholt werden miisse. Als
allgemeine Regel und Richtschnur warde aufgestellt, dafl da, wo die haufige nnd
tagliche Kommunion in Ubung sei, soweit als moglich, auch hiufige und tagliche
Gelegenheit zur sakramentalen Beichte zu geben sei. Mit allen Mitteln sei dariiber
zu wachen und mit aller Sorgfalt zu verhiiten, dafl durch Siinden und schuldbare
Nachlissigkeiten der Sinn und Segen der Kommuniondekrete Papst Pius X. ver-
eitelt oder wenigstens beeintrichtigt wiirden. Die Gefahr dazu sei mit der Praxis
der hiufigen und téglichen Kommunion offensichtlich wie von selbst gegeben im



Die hiufige und tigliche Kommunion der Gldiubigen 179

Hinblick auf die Schwachheit der menschlichen Natur, der alles Gewohnheitsmifige
gering und unbedeutend wiirde.

Wie dies jeweils geschehen kann oder zu geschehen hat, ist nur aus der glaubigen
Verbundenheit des Menschen mit Gott und aus einer betenden Aufgeschlossenheit
gegeniiber seiner inneren Fithrung auszumachen. Nur in ihrem Rahmen wird dem
Menschen innerlich von Gott gesagt, wie er hier und jetzt — als Christ — mit seinem .
Eigentum, mit seinen ehelichen Rechten, mit seinen politischen Maglichkeiten so
umgehen kann, daf er darin Glied Christi ist. Uffnet er sich dieser inneren Fithrung,
folgt er ihr, so wird er immer wieder erfahren, daf sie ihn Wege des Opfers fithrt.
Nicht er wahlt sich diese Opfer aus, sondern der Geist Christi weist ihm sein Opfer
an. In der stindigen Bereitschaft dazu, alles, was er irdisch hat und liebt, ja all seine
Freiheit, zu lassen, liegt fiir den Christen in der Welt die Verwirklichung seiner
evangelischen Armut, seiner Keuschheit, seines Gehorsams im Sinne der Rite.

Solches Leben unterscheidet sich offensichtlich von dem Leben der Nichtchristen.
Es gibt dem Leben der Christen in der Welt eine eigentiimliche Prigung, und diese
pragt ebenso die Welt selbst. Das aber ist letztlich gemeint, wenn von der Verchrist-
lichung der Welt gesprochen wird. Damit ist klar, warum solches Verhalten in der
Welt immer dem Unverstindnis derer begegnen wird, die es ,nicht fassen konnen®.
Und warum es aus dem gleichen Grund auch immer den Widerspruch der Welt
hervorrufen wird. , Wenn wir von der Welt wiren, wiirde uns die Welt als das
Thrige lieben. So aber sind wir nicht von dieser Welt“.

Wie das Opfer Christi zugleich Loslésung von der Welt ist und Eingang in eine
neue Welt, in der die geopferte neu gewonnen erscheint, so das Opfer des Christen.
Im Opfer wird ihm die Welt gleichsam neu geschenkt. Aber als eine geheimnisvoll
verwandelte. So wie er selbst durch das Opfer mit Christus ein geheimnisvoll Ver-
wandelter wird. Es wird gleichsam auch fiir ihn eine ,neue Welt“. Auch das ist ihm
nur im Glauben erkennbar. Faflbar aber wird es fiir ihn in den geheimnisvollen
Trostungen, die dieses Opfer begleiten. Er erfihrt wirklich, daf er am meisten von
dieser Welt hat, wenn er sie opfert — wihrend sie ihn am meisten belastet, wenn er
sie festhalt.

In dieser allgemein christlichen Haltung bestirkt ihn in der Kirche jener Stand,
in dessen auflerem Verhalten zu Eigentum, Ebe und sozialer Freiheit jenes Opfer
sichtbar gelebt wird. Der Ordensstand ist eine stindige Sichtbarmachung dessen,
was unsichtbar die Richtung aller Christen in der Welt ist. Er ist eine stindige
Erinnerung an die Christen in der Welt, nicht aufzugehen in ihr, sondern iiber sie
hinauszuwachsen — in allem. Und er ist selbst ein Opfer, das die Kirche in bestimm-
ten Gliedern — in der Welt stehend — bringt, indem sie ihren Willen, selbst ganz
der geopferte Leib des Herrn in all ihren Gliedern zu sein, sichtbar und sinnfillig
zum Ausdruck bringt. Und nicht zuletzt auch der Segen dieses Opfers ist es, der,
- indem er allen Gliedern der Kirche zuteil wird, diesen mit dem Aufruf zur evan-
gelischen Vollkommenheit auch die Kraft zu folgen vermitteln hilft.

Wie konsequent Papst Pius XII. die eucharistische Linie seiner Vorgéanger weiter-
fithrte, trat klar zutage in der Instruktion der Konzilskongregation vom 14. Juli
1941, in der, unter Berufung auf das Dekret ,Sacra Tridentina Synodus®, die Bi-
schofe der ganzen Welt aufgerufen wurden, die Glaubigen so zu unterrichten, dafl
gie, wenn moglich, taglich die heilige Messe mitfeiern und dabei jedesmal kom-



180 Heinrich Bleienstein

munizieren konnten. Anldflich der Feier seines Bischofsjubildums i. J. 1942 bezeich-
nete er es geradezu als sein Programm, in der Kirche von heute den Kommunion-
eifer der Urdhristenheit wieder aufleben zu lassen, weil ohne ihn die schweren
Aufgaben der Gegenwart so wenig gelost wiirden, wie die fast gleichen in der alt-
kirchlichen Vergangenheit. Darum pries er es als ein Werk der gottlichen Vorsehung,
- daf die unverminderte Liebe Jesu den ,unvergleichlichen“ Papst Pius X. dazu
angeregt hitte, den heutigen Glaubigen die eucharistischen Segensquellen in dem-
selben Mafle wieder zu erschlieflen, in dem sie den ersten Christen zugénglich waren.
Ganz hnliche Gedanken dufierte Pius XIIL in seinem Rundschreiben iiber den
mystischen Herrenleib vom 29. Juni 1943: ,Wenn es in unseren traurigen und
angstvollen Zeiten so viele gibt, die ihrem in der Eucharistie verborgenen Herrn so
treu anhdngen, daf sie weder Trubsal noch Angst, weder Hunger und Blofle, weder
Gefahr, Verfolgung und Schwert von der Liebe zu ihm trennen konnten (R6m 8, 35),
so ist dies ohne Zweifel der heiligen Kommunion zu verdanken. Nicht ohne be-
sonderes Fingreifen der gottlichen Vorsehung wurde ihr hiufiger Empfang von
Kindestagen an gerade in unserer Zeit wieder eingefithrt, um zur Quelle jener Tap-
ferkeit zu werden, die nicht selten auch christliche Helden zu erwecken und zu erhal-
ten vermag.“

Ganz eingehend behandelte Pius XII. die sakramentale Kommunion in seinem
Rundschreiben iiber die heilige Liturgie ,Mediator Dei“ vom 20. November 1947,
Mit Pius X. kniipfte er an den Wunsch des Trienter Konzils an, die Gldubigen méchten
bei der Messe nicht nur geistlicherweise, sondern auch sakramental kommunizieren,
ging aber iiber seinen Vorginger insofern hinaus, als er sich im folgenden nicht
darauf beschrinkte, die Vorziige und Vorbedingungen der ofteren Kommunion
auseinanderzusetzen, sondern ausfiihrlich den Zusammenhang zwischen Messe und
Kommunion darlegte. Als Frucht daraus ergab sich 1. die Mahnung, so oft kein
nennenswerter Grund entgegensteht, die eucharistische Opferspeise wihrend des
Speiseopfers, d.h. nach der Kommunion des Priesters zu empfangen; 2. Die
Empfehlung, den Gliubigen auf ihren Wunsch den Empfang der im gleichen
Opfer konsekrierten Hostie zu ermdglichen; 3. Die Forderung, der Kommunion
eine entsprechende private Danksagung folgen zu lassen, um mit dem gottlichen
Erloser Zwiesprache zu halten und der Friichte der heiligen Eucharistie in rei-
cherem Mafe teilhaftig zu werden; 4. Die Finladung, dafl alle Menschen jeden
Standes, "dem Wunsche Christi und der Kirche entsprechend, wenn maéglich taglich
in der heiligen Messe den Leib des Herrn empfangen méchten.

Da sich der Heilige Vater in dieser Einladung mit besonderer Eindringlichkeit
an die Schuljugend, die Fheleute und an die Arbeiter gewandt hatte, konnte es
ihm auf die Dauer nicht verborgen bleiben, dafl der hiufigen Kommunion ge-
rade in diesen, aber auch in anderen Kreisen das kirchliche Niichternheitsgebot
in seiner hergebrachten Form hinderlich im Wege stand. Darum wurde am 6.
Januar 1953 in der Apostolischen Konstitution ,Christus Dominus“ das eucha-
ristische Fastengebot so weitgehend gemildert, dafl es heute keinen Stand mehr
in der Kirche gibt, dessen Gliedern der hiufige Kommunionempfang nicht ermég-
licht oder wesentlich erleichtert ware.

Wir sehen deswegen davon ab, noch weitere Zeugnisse fiir das eucharistische
Apostolat des gegenwiirtigen Papstes anzufithren. Sie wiirden alle einstimmig be-



Die hiiufige und tigliche Kommunion der Glaubigen 181

zeugen, daf} er in der hiufigen und tdglichen Eucharistie das Prinzip und Funda-
ment sieht, um die heutigen Christen zu- jenem Opfergeist, jener Liebe, jener
Einheit, Sittlichkeit und Vollkommenheit emporzufiihren, ohne die ihm das zentrale
Ziel seines Pontifikats — eine wahrhaft christliche Weltordnung — unerreichbar
scheint. Daher auch die grofle Dankbarkeit und Verehrung, mit der er am 3.
Januar 1951, am Tag der Seligsprechung Pius X., diesen als den ,Papst der
Fudcharistie fir unsere Zeit“ verherrlichte. Er feierte ihn als den begnadeten Geistes-
erben Jesu, mit dessen gottmenschlichen Gesinnungen der Liebe und des Erbarmens
er so verwachsen war, dafl er die jahrhundertalten Schranken, die selbst unschuldige
Kinder vom gottlichen Kinderfreund im Tabernakel fernhielten, niederzulegen
berufen war. Dadurch, dal der neue Selige den Menschen den eucharistischen
Christus schenkte und die Menschen Thm, wurde er fiir unzihlige Seelen der Ver-
mittler einer Vollkommenheit und Heiligkeit, die in der hdufigen und téglichen
Kommunion ihr letztes Fundament und ihre Norm und Form gefunden hat.

Dafl dadurch nicht nur einzelne Menschen und Menschengruppen sittlich um-
gewandelt, sondern die ganze Kirche in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
gesegnet und befruchtet wurde, beweisen u. a. die Fortschritte der katholischen In-
und Auslandsmission, das Aufblihen der ,Weltlichen Institute®, die pastoral-litur-
gische Erncuerung der Pfarrgemeinden, die eucharistischen Kongresse, die Una-
Sancta-Bewegung, besonders aber der Heroismus so vieler Minner und Frauen
aus dem Laienstande, fir die in den Tagen der Kirchenverfolgung der eucharistische
Christus die siegreiche Kraft und Stiitze war.

Dafd viele Wiinsche der Oftkommunion noch unerfillt sind, und nicht alle Bliten
des eucharistischen Friihlings zur erwarteten Frucht und Reife kamen, hat seine Griin-
de, iiber die noch zu reden sein wird. Sie tun aber dem Erreichten keinen Eintrag, so
daf es bei den seherischen Worten bleibt, die Mgr. Ségur schon am 19. April 1880
niederschrieb: ,Ich glaube, wenn ich Papst wire, wiirde das Hauptziel meines Ponti-
fikates darin bestehen, den Brauch der tiglichen Kommunion wieder zu erneuern.
Ich habe diese Idee Papst Pius IX mitgeteilt; aber vielleicht ist die Zeit dazu noch
nicht gekommen. Der Papst, der das auf Antrieb des Hl. Geistes tut, wird der
FErneurer der Welt sein“. Kurz darauf driickt er denselben Gedanken so aus: ,Der
Heilige, den Jesus braucht, um die Rickkehr zur eucharistischen Praxis der Ur-
kirche herbeizufiihren, wird der gréfite Wohltiter sein, den die Kirche je hervor- -
brachte®.

11. Erhellung der Geschichte

Wenn aber dem so ist und die eucharistischen Reformen Papst Pius X. nur als
besonderer Gunsterweis der gottlichen Vorsehung verstanden werden kdnnen, er-
hebt sich da nicht sofort die Frage, warum diese grofle Gnade nicht schon frither der
Christenheit zuteil wurde, warum sie bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts warten
muflte, bis die Schranken von der Kommunionbank entfernt wurden? Mit anderen
Worten: Wenn, wie seit Pius X. alle Papste sagen, der Stand der Gnade und die
rechte Gesinnung geniigen, um in der taglichen Kommunion die Ehrfurcht Gottes
und noch mehr das Heil der Seelen in harmonischer Weise zu fordern, wie ist es
dann zu erklaren, dafl in fritherer Zeit die meisten Lehrer des geistlichen Lebens



182 - Heinrich Bleienstein

einen anderen Standpunkt vertraten, und nur ganz wenige das tagliche Brot der
Eudharistie empfangen durften?

Daf es nicht erst die rigorosen Jansenisten waren, die den Unterschied zwischen
jetzt und einst verschuldeten, bat unser geschichtlicher Uberblick wohl zu Geniige
gezeigt. Schon tausend Jahre, bevor der Jansenismus aufkam, war die tigliche
Kommunion- fiir die Theologen zu einer Frage geworden, die sie theoretisch nicht
ganz 16sen und praktisch nicht allgemein befiirworten konnten. Wohl gaben sie ihre
Maglichkeit theoretisch gewShnlich zu, machten aber ihren Empfang von so vielen
und schweren Bedingungen abhingig, dafl er praktisch fiir ganze Menschen-
gruppen nicht in Frage kam. Auch nach und wihrend der Herrschaft des Jan-
senismus gab es viele Nicht-Jansenisten, ja, Jansenisten-Feinde, die sich fir die
tigliche Kommunion iiberhaupt nicht einsetzten oder aber Bedingungen stellten,
die in ihrer Strenge mit dem Kommuniondekret Papst Pius X. (Sacra Tridentina
Synodus) unvereinbar sind. Die Frage, warum man so lange Zeit der tiglichen Kom-
munion gegeniiber reserviert blieb, ist also mit dem Hinweis auf den Jansenis-
mus nicht beantwortet; ebensowenig durch die Berufung auf die angeblich seit der
Friihzeit immer grofer werdende Lauheit und Kélte der Christen; sonst hitte der
grofle Riickgang des Kommunionempfangs wenigstens vor den Pforten der vielen,
vom Reformgeist erfilllten Kloster haltmachen missen.

Gewifl mufite im R6merreich nach Konstantins Bekehrung der Einstrom der heidni-
schen Massen und ihre oft nur auflerliche Bekehrung auf das religios-sittliche
Leben niederdriickend wirken, ebenso wie bei den nur oberflichlich christianisierten
Germanenstimmen ein tieferes Verstindnis fiir das eucharistische Leben sich nur
langsam entwickeln konnte. Es war leichter durch die 6ffentliche Bufidisziplin den
moralischen Sinn der Menschen aus der antiken griechisch-rémischen Kulturwelt
zu bilden und zu heben, als den neuen, meist arianisch gesinnten Volkern die rich-
tige Haltung vor dem eucharistischen Christus beizubringen. Aber alle diese dufieren
und inneren Schwierigkeiten, die jahrhundertelang die Erziehungsarbeit der Kirche
so ungeheuer erschwerten, erkldren nicht, warum der seltene Kommunionempfang
auch in der Bliitezeit des kirchlichen Lebens, auf der Hohe des Mittelalters, nicht nur
fortdauerte, sondern in dem Mafle sogar geringer wurde, als die Zahl der Messen
sich hdufte.

Dem Verstindnis dieses Zustandes kommen wir einen Schritt niher, wenn wir
daran erinnern, wie schwach im Bewufitsein der Gldubigen jener Tage der Zusam-
menhang zwischen Messe und Kommunion entwickelt war. In den ersten christlichen
Jabrhunderten war die Feier des eucharistischen Opfers so sehr ein Gemeinschafts-
akt des ganzen mystischen Herrenleibes, das ihn jedes seiner Glieder mitvollzog und
durch den Genuf des eucharistischen Leibes vollendete. Hier war die Kommunion in
erster Intention das Sakrament der Einheit und das Band der Liebe, das die Glieder
Christi immer wieder mit ihrem Haupt und miteinander einte und heiligte. Diese
nur in der heiligen Messe im Vollsinn realisierbare Idee der unio mystica trat im
Mittelalter in den Hintergrund vor der stirker betonten Schitzung der Kom-
munion als individueller Seelenspeise, als eines Kraft- und Stirkemittels zur Er-
reichung der dhristlichen Tugend und Vollkommenheit. Da letztere ihrem Begriff
nach nicht an die Mitfeier der heiligen Messe gebunden, weithin durch das Sakra-
ment der Bufle erlangt werden konnte, bereitete sich langsam eine Geisteshal-



Die hiufige und tigliche Kommunion der Gliubigen 183

tung vor, die zwischen Sakrament und Opfer nicht nur unterschied, sondern Kom-
munion und Messe praktisch voneinander trennte. Das geschah, natiirlich unbewufit
schon damals, als die Monche an den vielen Tagen, an denen sie keine Mefifeier
hatten, die Eucharistie sich selber spendeten, mit der Begriindung, dafl sie als
Soldaten Christi gerade so auf eine Stirkung angewiesen seien wie die Krieger vor
oder nach der Feldschlacht. Man sieht, die Kommunion als Seelenspeise erscheint
so unabhéingig vom heiligen Opfer, daf sie fiir viele zu einer in sich selber stehenden
Ubung wurde, fiir die der liturgische Zusammenhang mit der heiligen Messe kaum
noch eine Rolle spielte.

Nachdem die Eucharistie so ibren natiirlichen Ort verloren hatte und aus prakti-
schen Griinden der Seelsorge entweder vor oder nach oder auch ganz unabhingig
von der Messe ausgeteilt wurde, war es unvermeidlich, daf das Gefihl fir die
inneren Zusammenhange zwischen Eucharistie und Opfer immer mehr schwand. Die
Folge davon war, dafl man der heiligen Messe zwar assistierte, aber nicht mehr oder
nur in der Hiufigkeit kommunizierte, als es das Streben nach Vollkommenheit
zu erfordern schien. So hat die scharf akzentuierte Bedeutung der Eucharistie als
Seelenspeise von der groflen liturgischen Ordnung der ersten christlichen Jahrhun-
derte abgefithrt und .wohl mehr als duflere Hindernisse oder die kleine Zahl und
der schlechte Wille der Volksseelsorger dazu beigetragen, dafl im Mittelalter so
wenig kommuniziert wurde.

Auch der vertiefte Glaube an den in der Hostie gegenwirtigen Herrn, der nach
den eucharistischen Kdmpfen des 12. Jahrhunderts die Anbetung und Verehrung
des Altarssakramentes so gewaltig forderte, hat die Haufigkeit seines Empfangs
nicht entsprechend gesteigert. Im Gegenteil glaubte man in weiten Volkskreisen,
ihn durch den ofteren Anblick des erhobenen oder ausgesetzten Allerheiligsten
und andere eucharistische Ubungen, insbesondere auch durch die geistige Kom-
munion, irgendwie ersetzen zu konnen. Ebenso hat die ganz unliturgische Meinung,
dafl der Priester vertretungsweise fiir die ganze Gemeinde kommuniziere, der
Kommunionhdufigkeit im Mittelalter sehr geschadet. Nach Durandus z.B. ,ist der
menschlichen Siindhaftigkeit wegen bestimmt worden, daff man dreimal im Jahre
die sakramentale Kommunion nehme und der Priester taglich fiir uns“; ahnlich
war im ,Leben Jesu“ des Ludolf von Sachsen (1 1877) zu lesen, dafl die Eucharistie
deswegen unser tagliches Brot heifle, weil wir es tiglich genieflen durch die Diener
der Kirche, die dieses Sakrament fiir sich und die ganze Gemeinschaft empfangen.

Auch die Triger der Gegenreformation haben, unbeschadet ihrer grofen Ver-
dienste, nicht hinreichend erkannt, dafl eine eucharistische Bewegung letzte Er-
folge nur hat, wenn die Kommunion in das Meflopfer eingebaut und ihr tiglicher
Empfang als ein selbstverstindliches Glied im Organismus des christlichen Lebens
dargestellt und empfohlen wird. Darin liegt sicher einer der Griinde, dafl sie in
ihrem eucharistischen Apostolat bei der Wochenkommunion grundsitzlich stehen
blieben, und mit und nach ihnen auch die meisten andern Theologen die sonn- -
tigliche Eudharistie als die richtige Norm und empfehlenswerte Praxis fiir Laien
betrachteten.



184 Heinrich Bleienstein

Die Streitfrage der Theologen

Dafl sie dem Ideal der Kirche, der taglichen Kommunion, trotz all ihrer Be-
mihungen um einen hiufigeren Empfang nicht ndher kamen, hat allerdings seinen
letzten und entscheidenden Grund darin, daf sie in der Frage nach den Bedingungen
der 6fteren Kommunion vor einem Problem oder besser, vor einem Geheimnis des
Glaubens standen, dessen Liosung oder Enthilllung, wie die Geschichte zeigt, sich
der Weisheit der Theologen entzieht und von Gott dem Lehr- und Hirtenamt
seiner Kirche vorbehalten wurde. Jeder, der im Sinn der Kirche geistlich und sakra-
~ mental kommunizieren will, mit anderen Worten, nicht nur die materiellen Gestal-
ten von Brot und Wein, sondern, das darin verborgene Fleisch und Blut des Gott-
menschen genieflen will, weif}, daf er sich in dreifacher Hinsicht iiberlegen mufl,
ob er wirdig ist, vor dem Angesicht des Herrn zu erscheinen. Richtet er seinen
Blick auf den zu empfangenden heiligen Gott, dann kann er im Bewuflsein seiner
Unheiligkeit nur mit Petrus rufen: ,Herr, geh weg von mir, denn ich bin ein
stindiger Mensch“. Hért er aber auf die Stimme Jesu: ,Kommet alle zu mir, die ihr
mithselig und beladen seid, ich will euch erquicken. Mein Fleisch ist die Speise fiir
das Leben in der Welt. Ich will, dafl ihr das Leben habt, und das Leben in der
Fillle“, — dann fafit er Vertrauen, und von der Erléserliebe Christi angezogen,
wird er im Gefiihl seiner seelischen Leere und sittlichen Ohnmacht nur ant-
worten kdnnen: ,Herr, gib mir fiir immer dieses Brot!“ Wirft er aber nach der Mah-
nung Pauli einen prifenden Blick auf sich selbst, dann kann er mit dem Haupt-
mann im Evangelium nur sagen: ,O Herr, ich bin nicht wiirdig, dafl du eingehst
unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, dann ist dein Knecht gesund“.

Entsprechend dem Gewoge dieser sich widerstreitenden Beweggriinde in der
Seele des Kommunikanten, finden sich auch in der zweitausendjihrigen Kom-
muniongeschichte drei ganz verschiedene, aber typische Verhaltungsweisen: die
eine ist der Rigorismus der Jansenisten, die aus der Ehrfurcht vor Gott eine Phobie,
eine Angstpsychose machten, die in radikaler Verkennung des eucharistischen
Herzens Jesu, ja des Sinnes der Menschwerdung iiberhaupt, die Beichtstiihle ent-
vélkerten, die Kommunionbanke leerten und darum von der Kirche verurteilt wur-
den. Die zweite ist die Unbefangenheit der Christen der ersten drei Jahrhunderte,
die sich durch ihre Neugeburt in der Taufe so als Kinder Gottes und Glieder
Jesu Christi fiihlten, dafl sie kein Bedenken trugen, das Fleisch und Blut
ihres erhohten Herrn als ihre tdgliche Seelennahrung zu betrachten und in sich
aufzunehmen. Diese Haltung schien den Theologen der Folgezeit zu viele Gefahren
in sich zu bergen. Sie erinnerten daran, daf schon Paulus Anlaf hatte, die Korinther
(1 Kor 11, 28) zur Besinnung und Selbstverurteilung aufzufordern und ihnen mit
dem Gericht Christi zu drohen, weil sie so ehrfurchtslos waren, bei ihren Herren-
mahlern den Leib des Herrn einer gewohnlichen Speise gleichzusetzen.

Diese vom Apostel verlangte Selbstpriifung, die im Laufe der immer feiner werden-
den kirchlichen Bufldisziplin nicht mehr blof als Forderung sakramentaler Bufle fiir
»Kriminal-Siinden®, sondern auch als Gebot der jeder Kommunion vorausgehenden
Ohrenbeichte verstanden wurde, ist der eine — und das immer gréfer werdende
Staunen {iber die Wunder der Transsubstantiation der andere Grund, warum im
Gegensatz zur unreflektierten Zuversicht der Frithzeit eine Theologie der Scheu



Die hiufige und tigliche Kommunion der Gliubigen 185

und Zuriickhaltung entwickelt wurde, die mehr anf die menschliche Schwiche
als auf das gottmenschliche Erbarmen sah und deswegen auch die Frommen davon
abhielt, sich 6fters den ehrfurchtgebietenden Mysterien zu nahen. Dabei wurde
das Wort der Zwélfapostellehre ,Sancta sanctis“ so betont, dafl man zeitweilig
nicht davor zuriickschreckte, selbst alttestamentliche Reinigkeitsvorschriften zu
Hilfe zu nehmen, um Frauen und Eheleuten, Kommunionenthaltung oder -auf-
schub zur Pflicht zu machen. Auch an das Fasten und Beten der Geschiftsleute wur-
den fast klosterlich anmutende Forderungen gestellt, die selbst Gutwillige ent-
mutigten und von der Kommunionbank zuriickhielten. Ganz allgemein wurden die
Bedingungen fiir den Kommunionempfang so verschirft, da die Freiheit von Tod-
siinden nicht geniigte, sondern positiv eine Angleichung an das Beispiel Jesu ver-
langt wurde, eine unio moralis vor der sakramentalen unio mystica, die man riick-
wirtsschauend heute nur als eine folgenschwere Uberforderung der Laien werten
kann.

Ausgleich zwischen Ehrfurcht und Liebe

Aber man vergesse nicht, daf} sie im Dienste einer religisen Ehrfurcht stand, die
aus der hiufigen eucharistischen Feier unter allen Umstinden Routine und Ge-
dankenlosigkeit ausschlieBen wollte. Die damaligen Theologen befanden sich in
einem peinlichen Dilemma, aus dem sie keinen Ausweg fanden: hielten sie die
Gliubigen aus Ehrfurcht von der heiligen Hostie fern, so verweigerten sie ihnen das
Brot des ewigen Lebens. Machten sie ihnen den Zugang zum Tisch des Herrn zu
leicht, so war zu befiirchten, daf sie das Gericht Christi in sich hineintranken. Es
fehlt nicht an Zeugnissen, aus denen wir ersehen, wie schwer diese Alternative die
Bischéfe und ihre Theologen quilte. Was sollten sie wihlen? Ehrfurchtsvolle Selten-
heit oder ehrfurchtslose Hiufigkeit? Da sie eine dritte vermittelnde Verhaltungs-
weise nicht sahen, entschieden sie sich fiir die erste und entwickelten jahrhunderte-
lang eine eucharistische Theorie und Praxis der Ehrfurcht, dic von Gregor dem Gro-
Ren an bis zum Laterankonzil immer strengere Forderungen stellte und dem tig-
lichen Kommunionideal der Kirche nur in Ausnahmefillen gerecht wurde.

Man sieht, die Frage nach der Kommunionhiufigkeit war im Grunde keine Zah-
lenfrage, sondern ein mithsames Suchen und Tasten nach den Bedingungen und
Voraussetzungen, unter denen die Ehre Gottes gewahrt und das Heil der Seelen
wirksam gefordert wurde. Dafl den Theologen der Ausgleich der hier vorliegenden
Spannung nie gelang, 1aft darauf schlieflen, dafl er nur von Gott durch die lehrende
Kirche verkiindet werden konnte.

Man geht darum nicht fehl, in der Geschichte der Oftkommunion die géttliche
Vorsehung am Werke zu sehen, nach deren Plinen Generationen um Generationen
zur ehrfiirchtigen Zuriickhaltung erzogen werden sollten, bevor ihnen die Kirche die
Wege zum tiglichen und vertraulichen Umgang mit dem Herrn im Sakrament all-
gemein freigeben konnte. Aus welchen religidsen Griinden ihr die Theologen hierin
nur zaghaft vorausgingen, haben wir gesehen. Sehr bezeichnend sind auch die Ant-
worten, die einige ihrer grofiten Vertreter auf eine diesbeziigliche Frage gaben. Als
Augustinus um Entscheidung gebeten wurde, was vorzuziehen sei, hiufig zu kommu-
nizieren oder sich, der besseren Vorbereitung wegen, zuriickzuhalten, gab er fir das
praktische Verhalten zunichst den Rat, der ernste und kluge Christ halte sich am



186 Heinrich Bleienstein

besten an den Brauch seiner Kirchengemeinde. Als er aber prinzipiell die Frage 16sen
wollte, wagte er keine eindeutige Stellungnahme, sondern gab die ausweichende
Antwort, dal man sich fiir das eine wie fiir das andere aus gleich guten Griinden
entscheiden konne, da beide Verhaltungsweisen von der gleichen Ehrfurcht vor dem
Herrn getragen seien, die eine, die es nicht wage, ihn tiglich zu empfangen, die an-
dere, die es aus dem gleichen Grunde nicht verantworten konne, auch nur an einem
Tag ihn nicht bei sich aufzunehmen. Darum solle man in dieser Frage nicht streiten,
sondern jedem iiberlassen, was er nach seinem Gewissen als seine Pflicht erachte.
Es stritten ja auch nicht Zachdus und jener Hauptmann miteinander, obwoh! der
eine von ihnen den Herrn mit Freuden aufnahm, indes der andere sagte, o Herr, ich
bin nicht wiirdig . .. Beide ehrten den Erléser auf verschiedene und sozusagen ent-
gegengesetzte Weise.

Dasselbe Problem beschiftigte auch den hl. Thomas. Auf den Einwand, dafl dem
Sakrament, in dem der ganze Christus enthalten sei, die gréfite Ehrfurcht gebiihre,
zu dieser es aber gehore, sich des Sakramentes zu enthalten, erwiderte er, dafl die
Ehrfurcht eine Furcht mit Liebe sei, eine Liebe, aus der das Verlangen nach dem
Genuf} (desiderium sumendi) erwachse, wihrend aus der Furcht die Demut der
Verehrung (humilitas reverendi) komme. Darum gehére beides zur Ehrfurcht vor
diesem Sakrament: sowohl dafl man es tiglich empfange, als auch dafl man sich bis-
weilen davon enthalte. Liebe und Hoffnung aber hétten vor der Furcht den Vorzug.
Stelle man daher aus Erfahrung fest, daf die tigliche Eucharistie den Liebeseifer
steigere und die Ehrfurcht nicht mindere, sollé man alle Tage kommunizieren. Sollte
sich aber herausstellen, dafl der tigliche Empfang die Ehrfurcht verringere, ohne das
Lichesfeuer viel zu vergrofern, solle man sich zeitweilig enthalten, um dann mit
mehr Ehrfurcht dem heiligen Tisch zu nahen. Jeder moge fiir sich selbst entscheiden,
in welchem Mafle ihm die zeitweilige Haltung guttue®. Diese theologisch erleuchtete
" Regel des hl. Thomas ist von einer beachtenswerten Ausgeglichenheit und sollte von
Beichtvitern, die zu raten haben, auch heute wohl erwogen werden. Sie verbindet
Ehrfurcht und Liebe in der Seele des Kommunikanten zu einer fruchtbaren Span-
nungseinheit und fufit auf der damals allgemein geteilten Erfahrung, daf§ ,aus der
haufigen Feier Geringschitzung entsteht und aus der seltenen die Ehrfurcht vor dem
Sakramente wichst“ (Petrus von Blois, ¥ um 1204).

Nicht so klar und eindeutig war der Standpunkt des hl. Franz von Sales, der sich
mehr von der Logik seines liebenden Herzens als vom Imperativ theologischer Prin-
zipien leiten liefl. Im zweiten Teil seiner ,Einfithrung in das fromme Leben for-
derte er fiir die wichentliche und tigliche Kommunion aufler der Freiheit von der
Todsiinde und dem grundsatzlichen Bruch mit der ldBlichen Siinde noch so viel
andere weitergehende sittliche Leistungen, dafl man nach seiner Weitherzigkeit in
der Philothea und in seinem Briefwechsel daran zweifeln darf, daf er sich in seiner
eigenen privaten Seclenfithrung daran gehalten hat. So z. B. wenn er durch den
Mund der Philothea erkldren 14fit, dafl zwei Arten von Menschen oft kommunizieren
miissen: die Starken, damit sie nicht schwadh, und die Schwachen, daf sie stark wer-
den. Die Kranken, damit sie gesund und die Gesunden, damit sie nicht krank wer-
den. Diejenigen, die nicht viel weltliche Geschafte haben, weil sie Zeit dazu besit-
zen, und die Vielbeschiftigten, weil sie es notwendig hitten. Alle sollten das heilige

2 §. theol. III q. 80, ad. 3 u. 4 Sent., Dist. 12, q. 3, a. L.



Die héufige und tigliche Kommunion der Gliubigen 187

Sakrament empfangen, damit sie lernten, es gut zu empfangen. Wer dessen Schon-
beit, Giite und Reinheit anbetet und genieflt, wird selber ganz schon, gut und rein.
Wenn das die Richtlinien seiner Seelsorge waren, versteht man, dafl er nicht nur
cine Heilige, wie Johanna von Chantal zur 6fteren Kommunion anhielt, sondern
auch andere weniger auserwihlte Seelen zum wichentlichen und fast taglichen Emp-
fang einlud, z. B. jene, Mére A. Arnauld, der er das Leitwort schrieb ,Communiez.
hardiment“, obwohl sie sicher keine Heilige war. '

Nimmt man zu diesen besprochenen drei Stellungnahmen noch hinzu, was frither
iiber die eucharistischen Regeln des hl. Alfons gesagt wurde, dann kann man sich
in etwa eine Vorstellung davon machen, wie verschieden die Bedingungen waren,
die bis auf Pius X. von den Lehrern des geistlichen Lebens fiir die hiufige Kom-
munion gestellt wurden. Wohl kannten und anerkannten sie das Ideal der Kirche
und ihren oft ausgesprochenen Wunsch der taglichen Laienkommaunion. Aber immer
wieder stieflen sie in den Entscheidungen der Konzilien auf Worte und Wendungen,
nach denen sie sich fiir berechtigt hielten, den Grad der Kommunionhaufigkeit am
Grad des geistlichen Lebens abzumessen oder mit andern Worten, fiir den taglichen
Kommunionempfang viel hohere sittliche Leistungen vorauszusetzen als fiir die Wo-
chen- oder Monatskommunion. Dafl bei dieser theologisch-menschlichen Rationie-
rung der eucharistischen Seelenspeise das Heil des Christenvolkes aufs ganze geschen
zu kurz kam, nahmen sie, der Ehre Gottes zuliebe, in Kauf.

In der ersten Phase der Wiedereinfithrung der 6fteren Kommunion hatten zwar
anch die Theologen erklirt, dafl man die Ehre Gottes am meisten férdere, wenn man
ihn in der Eudharistie 6fters empfange. Aber sobald die Zahl der Kommunionen
eine gewisse Hohe erreicht hatte, setzten Bedenken und Beschrankungen ein, die nur
zum Teil durch Ubertreibung und Miflbriduche in der neuen Praxis gerechtfertigt
waren und in ihrer theoretischen Begriindung die Unterscheidung zwischen den
wesensnotwendigen und nur wiinschenswerten Dispositionen fast allgemein ver-
missen liefl.

Das Eingreifen Gottes

FaBt man von diesem geschichtlichen Hintergrund aus das Kommuniondekret
Papst Pins X. vom Jahre 1905 ins Auge, so wird im Ernst wohl niemand daran
zweifeln, daf es nicht das Ende einer theologischen Entwicklung, nicht das Ergebnis
menschlicher Bemithungen iiberhaupt, sondern das vom Heiligen Geist inspirierte
Wort Gottes ist. Von ihm erleuchtet und in seinem Auftrag verkiindet Pius, dafl der
von Christus dem Herrn und der katholischen Kirche gewinschte Grad der Haufig-
keit die tigliche oder fast tigliche Kommunion ist, daf deren Ziel nicht so sehr darin
liegt, daf der Herr verehrt und verherrlicht oder die Tugendhaftigkeit der Glaubi-
gen anerkannt und belohnt werde, sondern hauptsichlich darin, dafl die Christen
durch die sakramentale Gottvereinigung Kraft gewinnen zur Beherrschung des be-
gehrlichen Fleisches, Nachlassung erhalten der lifilichen und Schutz gegen die
schweren Siinden, denen die Menschen in ihrer Gebrechlichkeit sonst zam Opfer
fallen; daf darum niemand am Empfang dieser Arznei gehindert werden darf, der
im Gnadenstand und mit rechtem und frommem Geist (recta piaque mente) zum
Tisch des Herrn gehen will.

In dieser festen, von Gott verlichenen Glaubensgewifheit schritt der Papst itber
alle menschlichen Bedenken sonveran hinweg, lief sich durch die Einwénde der Theo-



188 Heinrich Bleienstein

logen ebensowenig bestimmen wie durch die Warnungen der praktischen Seelsorger,
weil er innerlich ganz sicher war, dafl weder routinierte Ehrfurchislosigkeit noch eitle
menschliche Selbstgefilligkeit zu firchten sind, wenn man die tigliche Kommunion
empfingt, um dem Wunsche Gottes zu entsprechen, mit ihm vereinigt und von den
siindhaften menschlichen Schwichen befreit zu werden. Daraus diirfen wir aber auch
schliefen, dafl der von Pius geforderte Kommuniongeist nicht ausgeldscht wird,
wenn sich bisweilen die lihmende Macht der Gewohnheit oder unvermeidliche
menschliche Selbstgefalligkeiten beim tiglichen Kommunionempfang geltend machen.

Gerade daraus wird klar, woran das eigentliche Gottliche der Kommuniondekrete
Papst Pius X. zu erkennen ist. Daran, dafl in ihnen die allerheiligste Eucharistie
als eine Fortsetzung der Menschwerdung genommen wird mit allen ihren Konse-
quenzen, die damit fir Jesu menschliche Natur gegeben sind. Seit er Mensch unter
Menschen wurde, kann man mit ihm umgehen, wie mit jedem andern Menschen, man
kann ihn kiissen und verraten, umarmen und sein Herz durchbohren, eine Behand-
lungsweise, der er sich in seinem eucharistischen Dasein nicht entzieht, sondern der
er sich von der ersten Abendmahlstunde an freiwillig aussetzte und der er sich
unterwirft, bis dafl er wiederkommt. Bis dahin wird man ihn auch in der heiligen
Eudharistie mit liebenden Augen begriiflen, mit geweihten Hinden berithren und
gereinigten Herzens essen; man wird ihn aber anch wie Judas verraten, mit Hohn
und Spott behandeln und ihn sogar oft auch i Sakrament der Liebe mit einer
Gleichgiltigkeit und Lanheit empfangen, fiir die die Herz-Jesu-Verehrung eine
neue Form der Siihne geschaffen hat.

Versteht man von daher nicht besser, daf Moralisten und Aszetiker jahrhundertc—
lang gezigert haben, den Menschen ganz allgemein den tiglichen Zugang zum Tisch
des Herrn freizugeben und dafl gerade die Heiligen unter ihnen sich nur unter er-
schwerten Bedingungen dazu verstchen konnten? Gottes nnbegreifliche Liebe allein
war imstande, die eucharistischen Wege zum Herzen seines Sohnes auszudenken und
fiir die Christenheit in der jetzigen Breite und Weite zu erschlieflen.

Darum hat Gott vor bald 50 Jahren durch Papst Pius X. gesprochen und klar und
deutlich die Bedingungen festgesetzt, an die wir uns fiir die Erlaubtheit und erhohte
Fruchtbarkeit der haufigen und tiglichen Kommunion zu halten haben. Das ist ge-
genwirtig um so nétiger, als Stimmen laut geworden sind, die ihrer Enttiduschung
und Resignation vor den vielen Schwierigkeiten und berechtigten Klagen unverhoh-
len Ausdruck verleihen. Ist nicht der hiufige Kommunion-Empfang bei vielen un-
erwartet nnfruchtbar geblieben? Hat sich nicht vielerorts eine erschreckende Ober-
flichlichkeit im Empfang dieses heiligsten Sakramentes herausgestellt? Alle diese
Tatsachen sind nicht zu leugnen. Aber sie werden nicht dadurch aus der Welt ge-
schafft, dafl man zur fritheren Praxis der Enthaltung oder Einschrdnkung zuriick-
kehrt. Was notwendig ist, ist eine vertiefte eucharistische Erziehung, bei der im
Sinne der Kirche nicht nur auf die Haufigkeit, sondern auch auf die Sorgfalt bei der
Vorbereitung und Danksagung fiic das himmlische Brot erhéhter Wert zu legen ist.
Dann wird die Ehrfurcht von selber blithen, fiir die in der Kirche nicht ohne Grond
jahrhundertelang geeifert und enthehrt wurde. Die Geschichte lehrt, dafl der Segen
der Eucharistie um so gréfer ist, je inniger bei ihrem Empfang Ehrfurcht und Liebe
miteinander vereinigt sind, mit andern Worten, wenn das desiderium sumendi durch
das desiderium reverendi ergdnzt und geheiligt wird.





