
Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 
Ihre Erlaubtheit und erhöhte Fruchtbarkeit im Lichte der Geschichte 

Von Heinrich B 1 e i e n s t e i n S. J., München 

Wer die öftere Kommunion der Laien, wie sie heute in der Kirche üblich ist, 
in ihrer einzigartigen, für den Hochstand des christlichen Lebens entscheidenden 
Bedeutung recht erkennen und dementsprechend mit innerer Überzeugung fördern 
will, tut gut daran, bei der Erforschung der Sakramentengeschichte in die Schule zu 
gehen1. Hier wird er hören, daß es nach der heiligen Beichte kein anderes Sakrament 
gibt, für dessen häufigen und fruchtreichen Empfang aus der Vergangenheit, theo- 
retisch und praktisch, so viel gelernt werden kann, wie die heiligste Eucharistie. 

Schon die auffallende Verschiedenheit des Sinnes, in dem das Wort •häufig" in 
den historischen Quellen und Schriften, oft sogar innerhalb des gleichen Jahrhun- 
derts, gebraucht wurde, vermittelt uns die wichtige Einsicht, daß der Standpunkt der 
Moralisten und Lehrer des geistlichen Lebens in der Begründung und Bestimmung 
der Kommunionhäufigkeit bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts kein einheitlicher 
war. Während z. B. im Mittelalter allgemein schon vier Kommunionen jährlich als 
•häufig" galten, verstand der hl. Albert der Große (| 1280) darunter die Monats- 
kommunion. Bei Savonarola (t 1489) ist der Sinn des Wortes auf die wöchentliche 
oder Htägige Kommunion eingeschränkt, während im gleichen Jahrhundert der 
Kartäuser Dionysius von Ryckel (f 1471) eine viel kleinere Anzahl von Kommunio- 
nen als •häufig" beurteilt. Nach Alfons von Liguori (f 1696) verdient nicht einmal 
die wöchentliche Kommunion als •häufig" gekennzeichnet zu werden. 

Dieser Auffassung des heiligen Kirchenlehrers haben sich alle kommenden Theo- 
logen und Lehrer des geistlichen Lebens angeschlossen, zuletzt mit seiner ganzen 
Lehrautorität Papst Pius X. in dem Dekret •Sacra Tridentina Synodus" vom 20. 
Dezember 1905, das die Bezeichnung •häufig" dem mehrmals wöchentlichen oder 

1 Quellensammlungen: 
P. Browe, De frequenti Communione in Ecclesia Occidentali usque ad annum c. 1000, in: 

Textus et Documenta, series theol. n. 5, Romae 1932. 
/. de Guibert, Documenta ecclesiastica diristianae perfectionis, Romae 1931. 
Jon. Quasten, Monumenta eucharistica et liturgica vetustissima, in: Florilegium patristicum 

n. 7, Paderborn 1935•37. 

Monographien: 
P. Browe, Die häufige Kommunion im Mittelalter, Münster i. W. 1938. 
ders., Die Pflichtkommunion im Mittelalter, Münster i. W. 1940 
/. Hoffmann, Geschichte der Laienkommunion bis zum Tridentinum, Speyer 1891. 
Jac. Nouwens, De veelvouldige H. Communie in de geestelijke Literatuur der Nederlanden 

vanaf het midden van de 16e eeuw tot in de eerste helft van de 18e eeuw, Bilthoven en 
Antwerpen 1952. 

/. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, 2 Bde, Wien 1948. 
W. Trapp, Vorgeschichte und Ursprung der liturgischen Bewegung vorwiegend... im deut- 

schen Sprachgebiet, Regensburg 1940 
P. Dudon, Pour la Communion frequente et quotidienne, Paris 1910. 

Gesamtdarstellungen: 
E. Dublandiy, in: Diet. Theol. Cathol. III, 515 ff. 
/. Duhr, in: Diet, de Spiritualitd, II, col. 1234 ff. 
H. Leclercq, in: Diet. d'Archeol. et de Liturgie, III, 2457 ff. 



168 Heinridi Bleienstein 

fast täglichen Kommunionempfang vorbehält. Dieser Sprachgebrauch im Munde des 
•eucharistischen" Papstes leuchtet ein, wenn man daran denkt, daß nach dem Sinn, 
nicht nach dem Wortlaut, der eucharistischen Reden Jesu (Joh 6, 32 ff) und nach den 
Erklärungen der Trienter Konzilsväter kein Zweifel daran sein kann, daß das Ver- 
langen Christi und seiner Kirche dahin geht, daß alle Gläubigen täglich zum heiligen 
Mahle hinzutreten, um seine Heiligungskräfte in reicherem Maße zu erfahren. 

/. Der geschichtliche Verlauf 

Vom 1. bis 6. Jahrhundert 

In richtiger Erkenntnis dieses Verlangens pflegten die ersten Christen, so oft sie 
in ihren Eucharistiefeiern des Todes des Herrn gedachten, sein Fleisch zu essen und 
sein Blut zu trinken. Ein Opfermahl ohne den Genuß der Opferspeise war sozusagen 
undenkbar. Darum wurde auch die römische Messe von Anfang an in ihrem Vollzug 
so ausgerichtet, daß auf die Kommunion des Priesters die Kommunion der Gemeinde 
folgte. Da die Gläubigen keine anderen Kommuniongebete hatten, als die, die sie 
mit dem Zelebranten verrichteten und der Zelebrant mit ihnen, wurden sie durch 
den Gang der Liturgie selbst zum heiligen Mahle hingeführt. Doch beschränkte sich 
der Kommunionempfang im christlichen Altertum nicht auf die Tage und Stunden 
der Messe. In den langen Jahrhunderten, in denen die heiligen Mysterien nur an 
Sonn- und Festtagen gefeiert wurden, durften die Laien am Herrentag das konse- 
krierte Brot mit nach Hause nehmen und mit eigener Hand vor jeder anderen Speise 
Tag für Tag davon genießen. Sobald allerdings die Kirche unter Kaiser Konstantin 
(t 397) Frieden erhielt und die Gottesdienste häufiger oder täglich gefeiert wurden, 
konnte und mußte die Kirche, der vielen Mißbräuche wegen, die Eucharistie den 
Händen der Laien entziehen und ihre Ausspendung der Feier der heiligen Messe 
vorbehalten. Dabei blieb die Kommunion aller Anwesenden bis zum 4. und 5. Jahr- 
hundert, aufs ganze gesehen, die Regel, wie die Kirchenväter und Kirchenlehrer 
dieser Zeit für den Westen und Osten einstimmig bezeugen. In einzelnen Ländern 
war allerdings die häufige Kommunion so auffallend zurückgegangen, daß bereits 
Chrysostomus (t 407) über Christen in der griechischen Kirche klagen mußte, die 
nur ein Mal im Jahr oder höchstens zwei bis drei Mal zum Tisch des Herrn gingen. 
Für Mailand bezeugt Ambrosius (t 397), daß die gleiche eucharistische Lauheit auch 
in seinen Kirchensprengel eingedrungen war. 

Vom 6. Jahrhundert bis zum Laterankonzil (1215) 

Ihren tiefsten Stand erreichte die Kommunionfrequenz zu Beginn des 6. Jahr- 
hunderts; in dieser Zeit erfuhr sie einen solchen Rückgang, daß ihn auch die 
eifrigsten Reformversuche eines Venantius Fortunatus (f600), eines Isidor 
von Sevilla (f 636), eines Walafried Strabo (f 849), eines Amalar von Metz (f ca. 
850), eines Petrus Damiani (t 1072) u. a. nicht mehr aufhalten konnten. Doch ist es 
diesen Männern zu verdanken, daß trotz einer solchen Entwicklung die häufige 
Kommunion nicht völlig ausstarb. Die Zahl der Laien, von denen berichtet wird, daß 
sie täglich kommunizierten, ist zwar verschwindend gering. Aber von mehreren 
Mönchsklöstern wissen wir, daß sie ihren alten Bräuchen treu blieben und an allen 
Sonn- und Feiertagen zum Tisch des Herrn hinzutraten. Diese Ausnahmen bestätigen 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 169 

aber nur die Regel, daß im frühen Mittelalter so wenig kommuniziert wurde, daß 
eine Priesterunterweisung aus den Tagen des hl. Bernhard von Clairvaux die Ge- 
samtsituation folgendermaßen charakterisieren konnte: die tägliche Kommunion ist 
ein Vorrecht der Priester; die andern sind nur an bestimmten Festen zugelassen. 

Doch auch unter diesen entmutigenden Umständen ließ die Kirche nicht nach, die 
Gläubigen zum häufigen Empfang des heiligen Sakramentes einzuladen. Damals 
waren es aber nicht die Päpste, die in diesem Sinne ihre Stimme erhoben, sondern die 
Landesbischöfe, die mit Hilfe ihrer Theologen dem Niedergang des eucharistischen 
Lebens durch Abhaltung von Nationalkonzilien zu begegnen suchten. Ihr Gedanke 
dabei war, eine Mindestzahl von Kommunionen vorzuschreiben, die alle ihre Unter- 
gebenen verpflichten sollte. Ihre erste Forderung war die Wochenkommunion, die 
sich aber in der Masse des Christenvolkes so wenig durchsetzte, daß man sich nach- 
einander auf die Monats- und die dreimal jährliche Festtagskommunion beschrän- 
ken mußte. Aber auch dieses Minimum wurde von vielen Christen so schlecht be- 
obachtet, daß praktisch nurmehr die einmalige Jahreskommunion als für alle ver- 
pflichtend übrig blieb. 

In diese Entwicklung der Kommunionfrage, die im Gegensatz zum geltenden 
Sakramentenrecht erfolgt war und die Gewissen der Gläubigen verwirrte, griff das 
4. Laterankonzil im Jahre 1214 entscheidend ein, indem es sich den gegebenen Ver- 
hältnissen anpaßte und allein die Osterkommunion für die ganze Christenheit obli- 
gatorisch machte. Damit wurde von der Kirche kraft ihrer höchsten Lehrautorität 
zum ersten Mal das Minimum bestimmt, das notwendig und genügend ist, um den 
eucharistischen Wunsch Jesu zu erfüllen und des von ihm verheißenen Lebens teil- 
haftig zu werden (Joh 6, 53 f.). Gleichzeitig wurde offenbar, bis zu welchem Punkt 
die Liebe und Güte des guten Hirten und seiner Kirche sich herablassen und der 
menschlichen Schwäche und Hilfsbedürftigkeit entgegenkommen. Denn nur aus 
diesen Gründen konnten sich die Väter des Laterankonzils zu einer Konzession ver- 
stehen, die vom eucharistischen Ideal der Kirche so weit entfernt liegt. 

Vom Laterankonzil bis zum Tridentinum (1551) 

Darum hörten auch ihre Theologen und geistlichen Lehrer nicht auf, die Gläubi- 
gen an unser •tägliches Brot" im Gebet des Herrn zu erinnern und ihnen das Vorbild 
der altchristlichen Kommuniongemeinden vor Augen zu stellen. Besonders die 
großen Meister der scholastischen Theologie Albertus Magnus, Thomas von Aquin, 
Bonaventura und alle von ihnen beeinflußten Schriftsteller bemühten sich, eine hohe 
Ehrfurcht und Sittenreinheit als die Voraussetzung für den öfteren Genuß der 
Engelsspeise ihren Zeitgenossen zum Bewußtsein zu bringen. Doch gelang es ihnen 
nicht, die geringe Kommunionfrequenz ihres Jahrhunderts zu überwinden oder gar 
eine eucharistische Neubewegung in der Kirche hervorzurufen. Diese angebahnt zu 
haben ist das Verdienst jener frommen Priester- und Nonnenkreise, die in Böhmen 
und Belgien ein vertieftes eucharistisch.es Leben führten und dafür auch in weiteren 
Kreisen Anhänger warben. In ihrem Mittelpunkt standen in Prag die Kanoniker Jan 
Melicz von Kremsier (fl374) und dessen Schüler Matthias von Janov (t 1394), die 
mutig und planmäßig die häufige und tägliche Kommunion verteidigten und mit 
einer Schrift des letzteren den vollständigsten eucharistischen Traktat des Mittel- 
alters geschaffen haben. 



170 Heinrich Bleienstein 

In der Gegend von Lüttich waren es die heiligen Frauenmystikerinnen, die, um 
die selige Begine Maria von Oignies (t 1213) geschart, •das •Leben der Urkirche" 
erneuerten und der Weltkirche die heilige Priorin Juliana (t 1258) schenkten, auf 
die die Einführung des Fronleichnamsfestes zurückgeht. Die rasche und weite Ver- 
breitung seiner Prozessionen hat nicht nur den Glauben an das Altarssakrament 
gestärkt, sondern auch das Verlangen nach seinem öfteren Genuß wesentlich gestei- 
gert. Das zeigen deutlich die Fronleichnamspredigten Taulers (f 1361) und des Frater- 
herrn Gabriel Biel (t 1495), in denen in einer neu aufgebrochenen Liebe und in einer 
neuen Sprache für die öftere und tägliche Kommunion geeifert wurde. Derselbe 
Geist kam auch zum Ausdruck im 4. Buch der •Nachfolge Christi". Trotz der hieraus 
ersichtlichen Bedeutung des in Belgien und Böhmen erblühenden eucharistischen 
Frühlings, war seine Ausstrahlung in andere Länder gering. In Spanien, Deutsch- 
land und Italien blieb die häufige Kommunion noch lange eine Ausnahme. Erst ein 
Jahrhundert später gelang es der neuen Bewegung auf literarischem Weg nach Spa- 
nien zu kommen und im seligen Johannes von Avila (f 1569) und dem ihm geistes- 
verwandten Dominikaner Ludwig von Granada (t 1588) die ersten Künder ihrer 
eucharistischen Ideale zu finden. 

In Rom waren es neben den heiligen Ordensstiftern Antonius M. Zaccaria (f 1539) 
und Cajetan von Tiene (t 1547) vor allem Ignatius von Loyola (1556) und seine 
ersten Jünger, die sich für die eucharistische Erneuerungsbewegung tatkräftig ein- 
setzten. Solange sie noch Laien waren, pflegten sie in jeder Messe, der sie beiwohn- 
ten, das heilige Sakrament zu empfangen, eine Praxis, die sie auch als Priester und 
Prediger dem gläubigen Volk ans Herz legten. Die tägliche Kommunion empfahlen 
sie aber nur denen, bei denen sie die Voraussetzung für einen möglichst fruchtbaren 
Empfang gegeben wußten. Ihr allgemeines Seelsorgsziel war die Wochenkommu- 
nion, für die sie sich mit allen Mitteln einsetzten, vor allem in den Exerzitien und 
den von ihnen gegründeten •Kommunikanten"- und •Corpus Domini "-Bruder- 
schaften. Als ihr Vorgehen auf Widerspruch stieß, wurden Salmeron, Bobadilla und 
Christoph Sanchez aus Madrid (daher Madridius genannt) mit der Verteidigung 
ihres Kommunion-Apostolates beauftragt. Die beste unter den drei Apologien 
lieferte Madridius, die 1555 in Neapel erschien und so viel Anklang fand, daß sie bis 
zur Jahrhundertwende nicht weniger als 8 Auflagen erlebte. Einer seiner literarisch 
rührigsten Anhänger war der römische Weltpriester Hieronymus Cacciaguerra, der 
sich allen Widerständen und Verdächtigungen zum Trotz, mutig sogar für die täg- 
liche Kommunion einsetzte. Er war Mitarbeiter des hl. Philipp Neri, der das eucha- 
ristische Apostolat im Sinne seines Schülers nicht mitmachte und seine Beichtkinder 
nur sehr selten zum täglichen Herrnmahl anregte. 

Dieser Gegensatz zwischen Meister und Jünger ging auf die verschiedene Beant- 
wortung einer Streitfrage zurück, die Madridius folgendermaßen formulierte: Tut 
einer, der das heilige Sakrament löblicherweise empfangen kann, besser und frucht- 
barer daran, öfters zu kommunizieren oder sich (aus Ehrfurcht) davon zu enthalten 
und nicht mehr als zweimal jährlich zum Tisch des Herrn zu gehen? Zur Lösung 
dieses schweren Problems hat das Konzil von Trient in der 13. und 22. Sitzung (1551 
und 1562) die erste lehramtliche Antwort gegeben: Es erklärte, daß die Kommunion 
die unentbehrliche Nahrung der Seele sei, das Gegengift zur Befreiung von läßlichen 
Sünden und zur Bewahrung von Todsünden, und sprach den Wunsch aus, daß die 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 171 

Gläubigen, so oft sie dem heiligen Meßopfer beiwohnten, nicht bloß die geistliche, 
sondern auch die sakramentale Kommunion empfangen sollten. Als Bedingung zu 
ihrem Genuß wurden außer der Freiheit von Todsünden große Ehrfurcht, Heilig- 
keit und Tugendstärke verlangt. 

Alle diese Lehren gingen mit ausführlichen Erklärungen über in den Catechismus 
Tridentinus oder Romanus, der auf Beschluß des Konzils 1566 erschien und den Pfar- 
rern zur Pflicht machte, die Gläubigen häufig zu ermahnen, sie sollten, wie sie es 
für unerläßlich hielten, dem Leib Tag für Tag seine Nahrung zuzuführen, so auch 
ihre Seele nicht verkümmern lassen und ihr täglich durch das Sakrament der Eucha- 
ristie neue Nahrung gewähren. Im gleichen Sinn erklärte die Konzilkongregation 
1587 dem Bischof von Brescia, der die Kommunion der Laien auf drei Tage in der 
Woche einschränken wollte, daß die Gläubigen bei guter Disposition am täglichen 
Kommunionempfang nicht behindert werden dürften. Gleichzeitig wurden die Obern 
in Frauenklöstern bevollmächtigt, ihre Untergebenen auf deren Wunsch, über die in 
der Ordensregel festgesetzten Kommuniontage hinaus, täglich zum Tisch des Herrn 
gehen zu lassen. Als in Spanien im Kreise der Alumbrados das Mitspracherecht, d. h. 
der Rat des Beichtvaters hinsichtlich der Häufigkeit der Kommunion, grundsätzlich 
bestritten und abgelehnt wurde, verfiel diese •völlig neue Lehre" der kirchlichen 
Zensur; ebenso der Satz, daß die tägliche Kommunion eine Verpflichtung göttlichen 
Rechtes sei, der am 15. Februar 1679 verworfen wurde. Unter den •Irrtümern des 
Michael Molinos" wurde am 16. Nov. 1887 die quietistische These verurteilt, daß für 
•innerliche Seelen" zur Vorbereitung und Danksagung nach der hl. Kommunion 
nichts anderes erforderlich sei, als das Verharren in der gewohnten •passiven Resi- 
gnation", die alle anderen Tugendakte, die auf dem gewöhnlichen Weg möglich 
seien, auf vollkommene Weise ersetze. 

Vom Tridentinum bis zum Kommuniondekret Papst Pius X. (20. 12. 1905) 

Wie alle diese Maßnahmen zeigen, waren die Päpste sorgsam bemüht, die eucha- 
ristischen Bestimmungen des Tridentinums vor Irrtümern und Übertreibungen zu 
bewahren und der häufigen und täglichen Kommunion gesicherte Wege zu bereiten. 
Dabei wurde als allgemein gültige Norm die einfache Forderung aufgestellt, jeder 
Gläubige sollte so leben, daß er täglich das Brot der Engel essen könnte. Die Span- 
nung zwischen Ehrfurcht und Liebe, zwischen göttlicher Heiligkeit und menschlicher 
Unwürdigkeit, die die Seelen damals quälte, war aber damit nicht gelöst und die 
Folge davon war, daß die Theologen der nachtridentinischen Zeit in der Frage nach 
der Kommunionhäufigkeit in drei verschiedenen Richtungen auseinandergingen und 
je nach ihrem Standpunkt als •Idealisten", •Realisten" oder •Rigoristen" bezeichnet 
werden können. 

Idealisten oder Optimisten waren jene Theologen, die sich im 17. Jahrhundert 
besonders in Spanien in Wort und Schrift so kühn für die allgemeine Verbreitung 
der täglichen Kommunionpraxis einsetzten, daß man sie mit einem gewissen Recht 
als Vorläufer des eucharistischen Papstes Pius X. werten konnte. Neben Juan Fal- 
coni (f 1638), Pedro Marzilla war es vor allem der Kartäuser Antonio de Molina 
(t 1608), der in einer •Instruktion für Priester" durch seine maßvollen und milden 
Bedingungen auch den Laien den Zugang zur Kommunion erleichtert und die Be- 
wegung für die tägliche Kommunion sehr verdienstvoll gefördert hat. Dabei stand 



172 Heinrick Bleienstein 

er, bei aller Hochachtung und Verehrung ihrer Vertreter, im bewußten Gegensatz 
zur eucharistischen Theorie und Praxis aller jener, deren allgemeines seelsorgliches 
Ziel nicht die tägliche, sondern die wöchentliche Kommunion war. 

Das war besonders nachdrücklich bei den Jesuiten der Fall, die als typische •Rea- 
listen" das erreichbare Gute nicht durch das ideal Bessere gefährden wollten und im 
Hinblick auf den Glaubensschwund und den Sittenverfall ihrer Zeit der Erneuerung 
weitester Volkskreise am besten durch ihre begrenzte, d. h. achttägige Kommunion- 
häufigkeit dienen zu können glaubten. Wie weit sie mit dieser Methode der seeli- 
schen Lage und Heilsempfänglichkeit der einzelnen entgegenkamen, zeigt deutlich 
die zweite Regel der kirchlichen Gesinnung im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, in 
der gefordert wurde, •daß alle den Empfang des allerheiligsten Sakramentes loben 
sollen, wenn er einmal im Jahre stattfindet, und noch viel mehr, wenn er alle Monate 
oder, was noch viel besser ist, wenn er alle acht Tage geschieht, immer die vorge- 
schriebenen und erforderlichen Bedingungen vorausgesetzt". Im gleichen Sinn wurde 
dem einfachen, ungebildeten, aber heilsbesorgten Exerzitanten, dem Mann aus dem 
Volk, der Rat gegeben, •alle acht Tage seine Sünden zu beichten und, wenn er könne, 
alle 14 Tage oder noch besser, falls er sich dazu angeregt fühle, alle acht Tage das 
hochheilige Sakrament zu empfangen". Für den hl. Ignatius war schon der wöchent- 
liche Kommunionempfang ein so hoher Grad der Frömmigkeit, daß der tägliche im 
Exerzitienbuch gar nicht erwähnt, geschweige denn allgemein empfohlen wurde. 
Aber er war, wie wir aus den Briefen des Heiligen wissen, nicht ausgeschlossen, 
sondern stand als letztes Ziel im Hintergrund für jene besonderen Fälle, in denen 
die dazu erforderlichen Voraussetzungen vorhanden schienen. 

Dieser bewegliche, ganz an den seelischen Fähigkeiten und dem individuellen 
Heilsverlangen des einzelnen orientierte Standpunkt, wurde bald nach dem Tod des 
Ordensstifters durch eine Vorschrift abgelöst, die in der 26. •Regel für Priester" S. J. 
ihren offiziellen Ausdruck fand. Nach ihr sollte die Werbung für den häufigen Kom- 
munionempfang so geschehen, daß die Gläubigen, die dazu Neigung zeigten, abge- 
halten würden, öfters als alle acht Tage zum Tisch des Herrn zu gehen, besonders 
wenn es sich um Eheleute handelte. Diese Vorschrift wurde noch verschärft, als der 
5. Ordensgeneral Aquaviva 1594 verlangte, über gemachte Ausnahmen an den 
zuständigen Provinzial zu berichten. 

Daß diese Einschränkungen der Kommunionfreiheit den •Idealisten" d. h. allen, 
die sich zur gleichen Zeit rückhaltlos und allgemein für die tägliche Kommunion 
einsetzten, ein scharfer Dorn im Auge waren, verrieten die Angriffe, die sie dagegen 
richteten. Aber weit entfernt, ihr Ziel • die Abschaffung der 26. Priesterregel, über 
die einer ihrer Wortführer mit dem Ordensgeneral brieflich verhandelte •, zu 
erreichen, riefen sie die Gegenwehr der Jesuitentheologen auf den Plan, unter denen 
Männer wie Salazar um 1622, J. Perlinus um 1632 und de Lugo um 1670, wie schon 
früher Toledo (t 1596) und Franz Arias (t 1605) ihre ganze Gelehrsamkeit aufboten, 
um die achttägige Kommunion als ideale Praxis für Laien darzustellen. Die Beweise 
dafür fielen ihnen um so leichter, als sie auf viele Mißbräuche bei den Gegnern hin- 
weisen und sich aus Vergangenheit und Gegenwart auf angesehene Theologen, 
Mystiker und Heilige berufen konnten, die ihren strengen Standpunkt teilten. 
Natürlich war auch bei den •Realisten" die tägliche Kommunion allgemein erlaubt, 
aber nur im Prinzip und theoretisch; denn ihr Empfang wurde von der Erfüllung 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 173 

so hoher moralisch-aszetischer Bedingungen abhängig gemacht, daß er nur in ganz 
seltenen Fällen praktisch werden konnte; auch für die strebsamsten Seelen in Welt 
und Kloster, selbst für die Scholastiker und Laienbrüder des eigenen Ordens kam 
nur die Wochenkommunion in Frage. Die meisten andern Gläubigen mußten sich 
mit der Htäglichen oder monatlichen Eucharistie begnügen. 

Wie diese strengen Normen auch in der Seelsorge treu befolgt wurden, zeigt'unter 
anderm das Vorgehen des hl. Petrus Canisius (t 1599), der sich der Verbreitung der 
täglichen Kommunion in den Niederlanden widersetzte und für Frankreich das 
Beispiel des Nicolaus Gaussin, von dem die Eucharistie als Belohnung für ganz solide 
Tugenden gewertet und darum nur mit großer Diskretion empfohlen wurde. 

Doch diese eucharistische Sparsamkeit war keineswegs nur ein Reservat der 
Gesellschaft Jesu, sie war Gemeingut aller damaligen Seelsorgsorden. So sehr galt 
die Kommunion an Sonn- und Feiertagen als das normale Maß, daß die tägliche in 
den Konstitutionen des reformierten Karmel von der hl. Theresia von Avila sogar 
förmlich ausgeschlossen wurde. 

Im Jahre 1640 erschien das begeisterte Jubiläumsbuch der Gesellschaft Jesu, die 
Imago primi saeculi, in dem die stark besuchten Beichtstühle und vollen Kommunion- 
bänke als ein sichtbarer Beweis für die Richtigkeit ihres •realistischen" Kommunion- 
Apostolates gedeutet wurden. Aber gerade diese stark besuchten Beichtstühle erreg- 
ten den Anstoß der •Rigoristen", d. h. der französischen Jansenisten, die in den 
•hastigen Absolutionen" und den •häufigen" Kommunionen einen Laxismus sahen, 
gegen den sie zweimal zu Felde zogen. 

Der erste, besonders gegen den Jesuiten Seismaisons gerichtete Angriff wurde 
vorgetragen von Antoine Arnauld in seiner Schrift •De la Frequente Communion" 
(Paris 1643), die wegen ihrer gewandten, leicht lesbaren Sprache, ihren hohen 
sittlichen Anforderungen und ihrer Berufung auf die strenge Bußdisziplin der alten 
Kirche ungewöhnliches Aufsehen erregte und von zahlreichen Bischöfen und Dok- 
toren empfohlen wurde. In ihr wurden angesichts der Heiligkeit Gottes und der 
Sündhaftigkeit des Menschen vom Kommunizierenden in der vorausgehenden Beicht 
solche außerordentliche Grade der Liebe und Herzensreinheit verlangt, daß, nach 
einer Bemerkung des hl. Vinzenz von Paul, selbst ein hl. Apostel Paulus nicht gewagt 
hätte, am Herrnmahl teilzunehmen. Die Folge davon war, daß die Zahl der Kom- 
munionen merklich abnahm und die Förderung ihrer Häufigkeit einen schweren 
Schlag erhielt. Mit Rücksicht auf die Approbation der Bischöfe hat Rom nicht sofort 
eingegriffen. Erst 1690 wurden unter den 31 jansenistischen Irrtümern auch fünf 
von Arnauld verteidigte Thesen abgelehnt. 

Die •Realisten" ließen sich durch die Angriffe der •Rigoristen" in ihrer Praxis 
nicht beirren. Obwohl sie durch den großen Einfluß der •Non Frequente" den 
Bestand und weiteren Erfolg ihres eucharistischen Apostolates schwer bedroht sahen, 
hielten sie an ihrem Kanon der Wochenkommunion so konsequent fest, daß weder 
im Werk ihres Hauptverteidigers, des Jesuiten Petavius (Paris 1644), noch in den 
Predigten oder Schriften seiner Mitbrüder Bourdaloue, Nouet, Surin, Crasset u. a. 
eine Spur der Annäherung an die •Idealisten" zu entdecken war. Ausnahmen von 
dieser Praxis des Jesuitenordens bildeten Bossuet (f 1704) und Fenelon (| 1715), die 
die Laien einluden, sich bei aller Wahrung der Ehrfurcht nicht vom täglichen Genuß 
der Eucharistie abhalten zu lassen. Dieselben Bemühungen machten in Spanien der 



174 Heinrich Bleienstein 

Weltpriester Antonio de Royas (Alkala 1688) und noch kategorischer und solider 
der Regularkleriker Antonio Pinto (Madrid 1662). Dauernde Erfolge blieben ihnen 
aber versagt, weil seit 1693 der antieucharistische Vorstoß des Jansenisten Quesnel 
(1634•1719) einsetzte. Er konzentrierte sich später auf den Namen und das Werk 
des Jesuiten Jean Pichon (Paris 1745), das gegen die Anhänger und Verteidiger der 
Arnauld'schen Beicht- und Kommunionprinzipien gerichtet war. Ihnen wurden von 
Pichon die kirchlichen Bestimmungen im Sinne des Tridentinums gegenübergestellt, 
so daß der gegen ihn erhobene Vorwurf des Laxismus völlig unbegründet war. Um 
so angreifbarer waren dagegen, neben seiner kritiklosen und unklugen Art im allge- 
meinen, besonders seine Behauptungen über die unter Umständen göttliche Pflicht 
der Oftkommunion und über das dem Beichtvater zustehende Recht, die häufige 
Kommunion als Buße aufzuerlegen. Diese unhaltbaren Übertreibungen waren 
mit ein Grund, daß Pichons Buch nicht bloß von Jansenisten, sondern auch von Nicht- 
Jansenisten fast allgemein abgelehnt und 1748 in Rom auf den Index gesetzt wurde. 

Durch diese Verurteilung des •Pichonismus" wurde die Verbreitung der öfteren 
und täglichen Kommunion abermals gehemmt und die mehr zurückhaltende Tendenz 
der •Realisten" erneut gefördert, hauptsächlich durch den Einfluß des großen Anti- 
Jansenisten Alfons von Liguori (1696•1787), dessen hohe Autorität die meisten 
Moralisten und Aszetiker seines und des nächsten Jahrhunderts für die strengen 
eucharistischen Forderungen sehr geneigt machte. So kam es, daß die Überzeugung, 
die laue gegenwärtige Christenheit könne nicht so oft kommunizieren wie das heroi- 
sche Urchristentum, immer allgemeiner wurde, und Papst Innozenz XI. und Benedikt 
XIV. die Seelsorger anwiesen, die häufige oder tägliche Kommunion nur wenigen 
anzuraten. Die tägliche Kommunion war und blieb das Privileg einer Elite, eine 
Ausnahme, gegenüber der die schwachen Reformversuche eines Dupanloup (1855) 
und Gerbet (1829) völlig machtlos waren. 

Doch standen die providentiellen Kräfte, die das christliche Volk dem Tisch des 
Herrn wirklich näherbringen konnten, schon bereit: an zeitlich erster Stelle die 
Bemühungen der Führer der katholischen Restauration, die durch das eifrige Stu- 
dium der Väter das Wesen der Kirche und ihre Liturgie neu und tiefer erfaßten und 
von daher den eucharistischen Eifer der Urkirche ihren Zeitgenossen als ideales Ziel 
vor Augen stellten. Für Deutschland verdienen unter diesem Gesichtspunkt Männer 
wie Sailer, Hirscher, der junge Möhler, Binterim, die späteren Bischöfe Räß und 
Weis und nicht zuletzt F. A. Staudenmaier rühmlich erwähnt zu werden. In Frank- 
reich war es Abt Prosper Gueranger, der kompromißlose Wiederhersteller des römi- 
schen Missale und Breviers, der in seinem bändereichen •Liturgischen Jahr" (1841 
bis 1866) weitesten Kreisen das liturgische Beten und eucharistische Leben mit der 
Kirche erschließen half. In England war es Newman, der das sakramentale Leben im 
Geist der christlichen Urzeit stark erneuerte und neben ihm Wisman, der sich mit 

Nachdruck gegen jene wandte, die aus dem •Sakrament der Liebe" das Sakrament 
der Furcht machten. 

An zeitlich zweiter Stelle waren es die Erklärungen Papst Leos XIII. (1S78 bis 
1903), die der Verbreitung der häufigen und täglichen Kommunion weit die Tore 
öffneten. Von 1885•1891 reformierte er die Kommunionfrequenz der Laienbrüder 
und der Klosterfrauen, denen durch die Entscheidungen der römischen Kongregationen 
der tägliche Gang zum Tisch des Herrn Schritt für Schritt ermöglicht und erleichtert 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 175 

wurde. Zunächst wurde in Erinnerung gebracht, daß es ausschließlich das Recht des 
Beichtvaters sei, unabhängig von den Obern jedem einzelnen Pönitenten die tägliche 
Kommunion zu erlauben, •nach dem Rat bewährter Autoren, besonders auch des 
hl. Alfons". Dann wurde erklärt, daß die Bestimmungen der Ordensregeln über 
gewisse gemeinschaftliche Kommuniontage nur Empfehlungen, keine Gebote seien 
und alle dem entgegenstehenden Traditionen an dieser Neuerung nichts änderten. 

Als diese Reform im Dekret Quemadmodum vom 17. 12. 1891 von Leo XIII. 
feierlich bestätigt wurde, wußten nur wenige, daß für die öftere Kommunion eine 
neue Ära heraufkommen sollte. Der Allgemeinheit wurde es erst offenbar durch die 
Enzyklika •Mirae Caritatis" vom 28. Mai 1902, in der der Papst die katholischen 
Völker des Erdkreises aufforderte, den öfteren Eucharistieempfang wieder aufleben 
zu lassen. Die Kommunion sei die unentbehrliche Speise für das Leben in der Welt, 
die Quelle aller Tugenden, der Mittelpunkt der christlichen Frömmigkeit. Darum 
sei es ein ganz gefährlicher Irrtum, das tägliche Brot der Seele nur für wenige zu 
reservieren; es sei Gemeingut aller, um in der Gnade und Liebe wachsen zu können. 
Darum müsse mit allen Vorurteilen, allen leeren Befürchtungen, allen Scheingrün- 
den, die für eine zeitweilige Kommunionenthaltung vorgebracht würden, gebrochen 
werden. Die Priester, die beauftragten Künder und Ausspender der heiligen Ge- 
heimnisse, könnten dem eucharistischen Christus für die Ehre ihrer Priesterweihe 
durch nichts besser danken, als durch die Hinführung der Seelen zu den Heilsquellen 
des eucharistischen Sakraments und Opfers. 

Diese herrlichen Worte Papst Leos XIII. fielen auf fruchtbaren Boden, besonders 
bei den Mitgliedern der eucharistischen Kongregationen, Bruderschaften und Aktio- 
nen, die sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts teils neu gebildet, teils wei- 
ter ausgebreitet hatten. Die •Ewige Anbetung" bei Tag und Nacht, die •Sühne- 
anbetung" mit Sühnemesse und Sühnekommunion, das Gebetsapostolat, die eucha- 
ristischen Kongresse, die von Eymard (f 1868) gegründete Kongregation der •Prie- 
ster vom allerheiligsten Sakrament" • diese und andere eucharistische Vereinigun- 
gen waren die letzte unter den drei Mächten, die den Sieg der täglichen oder fast 
täglichen Kommunion vorbereiten halfen. 

Doch auch außerhalb dieser eucharistischen Kreise fehlte es nicht an Männern, die 
sich vor und mit Leo XIII. für die Hebung der Kommunionfrequenz einsetzten, 
z. B. J. Frassinetti (f 1868) und Mgr. Segur (t 1881) und später Julius Lintelo S. J., 
die durch die Übersetzung ihrer Schriften auch in Deutschland weit bekannt wurden. 

Ihnen gegenüber hielten andere, auch nach dem Erscheinen der Enzyklika •Mirae 
Caritatis", daran fest, daß die tägliche Kommunion nur dann zu empfehlen sei, 
wenn jede Anhänglichkeit an die läßliche Sünde behoben und die gebührende 
Andacht und Ehrfurcht gegeben sei. Eine in diesem Sinne lang und gewissenhaft 
vorbereitete Kommunion würde die durch den Alltagsempfang gewöhnlich gewor- 
dene an Fruchtbarkeit weit übertreffen. Letztere sei zwar nicht unwürdig, aber zu 
einem so großen Teil unwirksam, daß sie der Seele wenig nütze, unter Umständen 
ihrem Fortschritt sogar schade. 

Wieder andere, darunter so hervorragende Moralisten wie z. B. Aertnys, Lehm- 
kuhl, Genicot, Tanquerey, Noldin, folgten mit größeren oder kleineren Vorbehalten 
der Lehre des hl. Alfons und vertraten in etwa folgenden Standpunkt: Die Wochen- 
kommunion für alle ohne jede Ausnahme, die die Todsünde grundsätzlich überwun- 



176 _ Heinrich Bleienstein 

den haben und alles tun, um im Gnadenzustande zu beharren. Die häufige Kom- 
munion, d. h. diejenige, die außer am Sonntag auch noch ein oder mehrere Male in 
der Woche empfangen wird, für solche, die das gewohnheitsmäßige bewußte Sündi- 
gen grundsätzlich meiden und sich anstrengen, gelegentliche Rückfälle durch Abtötung 
der bösen Neigungen auszuschließen und ernst nach standesgemäßer Tugend zu stre- 
ben. Die tägliche oder fast tägliche Kommunion für diejenigen, die die unter 2 
genannten Bedingungen vollkommener erfüllen und durch den systematischen Ge- 
brauch der zur Vollkommenheit nötigen Mittel zum Kommunionempfang so 
disponiert sind, daß sie nach einer entsprechenden Vorbereitung und Danksagung 
der Fülle der sakramentalen Gnaden teilhaftig werden. 

Daß diese kasuistisch differenzierten und oft nur mit Hilfe des Beichtvaters prak- 
tisch anwendbaren Richtlinien von den Vertretern der andern Richtung scharf kriti- 
siert und abgelehnt wurden, ist verständlich. Wie lebhaft es dabei zuging, zeigen die 
fünf Kontroversschriften zwischen dem Redemptoristen Godts und dem Jesuiten 
Lintelo, die um so beachtenswerter sind, weil vier davon gerade in das Jahr 1905 
fallen, in dem Papst Pius X. am 20. Dezember durch die Konzilskongregation sein 
erstes Kommuniondekret •Sacra Tridentina Synodus" herausgeben ließ und allen 
polemischen Erörterungen über die Vorbedingungen zur öfteren oder täglichen 
Kommunion Stillschweigen auferlegte. 

Dieses Schweigegebot ist schwer, und jeder Katholik ist streng daran gehalten, 
um den Sinn und Segen dieses tief einschneidenden Dokumentes nicht zu verwirren 
öder abzuschwächen. Denn von nun an muß der Zutritt zur häufigen, ja täglichen 
Kommunion allen Gläubigen jeden Ranges und Standes offenstehen. Niemand darf 
davon abgehalten werden, der im Gnadenstand und in der rechten und frommen 
Gesinnung hinzutreten will. Im Gnadenstand befindet sich jeder, der keine schwere 
Sünde auf dem Gewissen hat. Der rechte Geist aber ist gegeben, wenn man zum 
Tisch des Herrn hinzutritt nicht deshalb, weil es einmal so Brauch und Übung ist, 
oder aus Eitelkeit oder anderen menschlichen Rücksichten, sondern 1. um dem 
Wunsche Gottes zu entsprechen; 2. um in Liebe inniger mit ihm vereint zu werden 
und besonders 3. um die göttliche Arznei gegen seine Schwächen und Fehler zu 
erhalten. 

Es wäre allerdings, so fährt das Dekret fort, sehr förderlich, daß jene, die häufig 
oder täglich kommunizieren, frei wären von läßlichen Sünden, wenigstens von ganz 
überlegten und aus Anhänglichkeit geduldeten. Nichtsdestoweniger genügt, so wird 
ausdrücklich erklärt, das Freisein von Todsünden mit dem Vorsatz, in Zukunft nicht 
mehr schwer zu sündigen. Ist dieser aufrichtige Wille vorhanden, dann kann es, nach 
der Überzeugung des Papstes, nicht ausbleiben, daß die täglichen Kommunikanten 
allmählich auch von läßlichen Sünden und der Anhänglichkeit an sie frei werden. 

Weil aber die Sakramente des Neuen Bundes, obgleich sie ihre Wirkung durch 
ihren Vollzug erreichen (ex opere operato), um so größere Gnadenwirkungen her- 
vorrufen, je besser die Empfänger seelisch zugerüstet sind, so fordert das Dekret 
(als opus operantis), daß der heiligen Kommunion eine gute Vorbereitung voraus- 
gehe und eine angemessene Danksagung nachfolge. Natürlich entsprechend den 
Kräften, Verhältnissen und Verpflichtungen jedes einzelnen. 

Damit der häufige und tägliche Kommunionempfang mit größerer Klugheit 
geschieht und seine reichen Verdienste noch vermehrt werden, soll der Beichtvater 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 177 

um Rat gefragt werden; ein Recht zur Verweigerung ist ihm aber nicht gegeben, 
wenn der Gnadenstand und die rechte Gesinnung vorhanden sind. 

Als sichere Früchte des häufigen und täglichen Eucharistiegenusses werden ange- 
geben: 1. innigere Vereinigung mit Christus; 2. reichlichere Ernährung des geist- 
lichen Lebens; 3. freigebigere Ausstattung der Seele mit Tugendkräften; 4. eine 
gesicherte Anwartschaft auf die ewige Seligkeit. 

Um dieser Früchte willen sollen, wie das Dekret fordert, Pfarrer, Beichtväter und 
Prediger alle Gläubigen oft und eindringlich zum Tisch des Herrn einladen, nament- 
lich in Ordenshäusern, Priesterseminarien und allen anderen Erziehungsanstalten. 
Damit aber alle Ordensleute die neuen Bestimmungen auf rechte Weise kennen ler- 
nen, wird es den Hausobern zur Pflicht gemacht, das Dekret alle Jahre während der 
Oktav des Fronleichnamsfestes in der Landessprache öffentlich verlesen zu lassen. 
Ferner wird ausdrücklich betont, daß die in den Ordensregeln vorgesehenen Ge- 
meinschaftskommunionen fortan nur ein Minimum bedeuten, durch das der Zugang 
zum Maximum in keiner Weise erschwert oder gar verhindert werden dürfe. 

Was bei diesen Forderungen schon beim Lesen auffällt, ist ihre Einfachheit, Klar- 
heit und Festigkeit, die dem Schwanken der Vergangenheit ein Ende setzt und theo- 
retische und praktische Fragen löst, über die sich Theologen seit Jahrhunderten ge- 
stritten und unter denen nicht wenige heilige Seelen stark gelitten hatten. Wer sich, 
aus der vorausgeschickten Kommuniongeschichte noch an Einzelheiten erinnert, 
merkt leicht, welche Irrtümer der Papst berichtigte, welche Strengheiten er milderte 
und warum er verdiente, als der Papst vom •heiligsten Sakrament" gepriesen zu wer- 
den. Obwohl sein erstes Kommuniondekret (Sacra Tridentina Synodus) keine letzte, 
unfehlbare Lehrentscheidung ist, verlangt es aufrichtige innere Zustimmung, die 
keinen Zweifel daran läßt, daß es die Christenheit zur eucharistischen Tradition der 
LTrkirche zurückführen wollte, von der sich im Lauf der Jahrhunderte so viele ver- 
ehrungswürdige Lehrer und Meister des geistlichen Lebens entfernt hatten. 

Daß die tägliche Kommunion der große Gedanke seines ganzen Pontifikates war, 
zeigen die vielen Maßnahmen, die Pius X. zur Durchführung und Sicherung seines 
Dekrets getroffen hat. Am 14. Februar 1906 z. B. beseitigte er die Schwierigkeit, die 
viele von der häufigen Kommunion abhielt, die vermeintliche Notwendigkeit der 
häufigen Beicht, und erleichterte gleichzeitig die Bedingungen zur Gewinnung ge- 
wisser Ablässe. Am 11. August 1906 schuf er sich in der •Eucharistischen Priester- 
liga" einen Stab gleichgesinnter und eifriger Mitarbeiter. Am 7. Dezember wurde 
für langwierige Kranke das Gebot der eucharistischen Nüchternheit gemildert und 
am 8. November die Erlaubnis erteilt, in jeder Privatkapelle die Kommunion zu 
spenden. Am 15. Dezember endlich wurde erklärt, daß auch die Kinder vom Tage 
ihrer Erstkommunion an zum häufigen Genuß der Eucharistie anzuhalten seien, 
eine Mahnung, die im Dekret •Quam singulari" vom 8. August 1910 wiederholt und 
verschärft wurde. 

Durch dieses zweite Dekret über die Früh- und Oftkommunion der Kinder, mit 
dem das eucharistische Lebenswerk Papst Pius X. in der Hauptsache abgeschlossen 
war, sollte die von ihm entfachte Kommunionbewegung in der Kirche für alle Zei- 
ten gesichert werden. Das offenbaren seine prophetischen Worte, mit denen er den 
da und dort geäußerten Befürchtungen entgegentrat, seine Kommuniondekrete seien 
nicht lebensfähig und würden mit ihm sterben: •Wenn dem so ist", erwiderte er, 

Geist und Leben III, 12 



178 Heinridi Bleienstein 

•dann ist der gegenwärtige Papst unsterblich, denn seine Dekrete werden solange 
bestehen bleiben, wie die Kirche, deren Lehre sie weitergeben". Pius X. täuschte 
sich nicht. Die katholische Welt nahm seine Reformen mit Dank und Freude auf. 
Besonders das Lehrdekret •Sacra Tridentina Synodus" übte sofort mächtigen Ein- 
fluß aus. Theologen und Moralisten beeilten sich, die einschlägigen Abschnitte in 
ihren Werken umzuarbeiten und den Entscheidungen des allgemeinen Lehrers der 
Kirche anzugleichen. Nicht so allgemein war die Zustimmung zum Frühkommunion- 
dekret der Kinder, das in einigen Ländern auf größeren Widerspruch stieß; in ande- 
ren war sie um so begeisterter und führte zur Gründung von nationalen eucharisti- 
schen Vereinen und Bünden, die später in dem großen übernationalen Kinderkreuz- 
zug ihren krönenden Abschluß fanden. Die Folge davon war, daß der Kommunion- 
empfang rasch und merklich zunahm, besonders in Klöstern, Seminarien und Insti- 
tuten, während er sich in der großen Masse des christlichen Volkes nur schwer und 
langsam durchsetzte. Hier waren es, neben anderen Vorurteilen, besonders die heim- 
lichen Nachwirkungen des Jansenismus, die der Verbreitung der häufigen Kom- 
munion hinderlich im Wege standen. 

Von Pius X. bis heute 

Um so mehr bemühten sich die Kardinäle Gennari, Gasparri und Jorio und in 
Frankreich namentlich die Jesuiten Cros und J. Lintelo, die Herzen der Gläubigen 
für die neue Kommunionpraxis zu gewinnen. Auch Papst Benedikt XV. hat sich vom 
Anfang seines Pontifikates an tatkräftig für die eucharistischen Ideale seines Vor- 
gängers eingesetzt, öffentliches Zeugnis dafür war das von ihm, Pfingsten 1917, 
veröffentlichte Gesetzbuch des kirchlichen Rechtes, in dem die wesentlichen Bestim- 
mungen der Dekrete Pius X. endgültig kanonische Geltung und Bedeutung erhielten. 

Die eucharistischen Gedanken Papst Pius XI. fanden, um von anderen gelegent- 
lichen Willensäußerungen abzusehen, ihren ersten öffentlichen Ausdruck in den 
Kommentaren, die der damalige Sekretär der Sakramentenkongregation Msgr. Jorio 
in seinem Auftrag in den Jahren 1928 und 1931 veröffentlichte. Sie gingen aus von 
dem Grundsatz, der klare und deutliche Wille Papst Pius X. sei der Wille Gottes 
selbst, und fanden 1938 ihren ergänzenden Abschluß in dem vertraulichen Schreiben, 
das am 8. 12. an die Bischöfe und höheren Ordensobern erging. Es richtet sich gegen 
gewisse Mißbräuche, die sich besonders in Klöstern, Seminarien und kirchlichen 
Erziehungsanstalten bei der täglichen Kommunion gebildet hatten und traf Vor- 
sichtsmaßnahmen, um unwürdige oder mehr oder minder unfruchtbare Kommu- 
nionen zu verhindern. Grundsätzlich wurde erklärt, daß die häufige und tägliche 
Kommunion nicht geboten sei und nur empfangen werden dürfe, wenn die notwen- 
digen Bedingungen erfüllt seien. Dazu gehöre auch der Rat des Beichtvaters, der aus. 
Gründen der Klugheit und größerer Verdienstlichkeit eingeholt werden müsse. Als 
allgemeine Regel und Richtsdmur wurde aufgestellt, daß da, wo die häufige und 
tägliche Kommunion in Übung sei, soweit als möglich, auch häufige und tägliche 
Gelegenheit zur sakramentalen Beichte zu geben sei. Mit allen Mitteln sei darüber 
zu wachen und mit aller Sorgfalt zu verhüten, daß durch Sünden und schuldbare 
Nachlässigkeiten der Sinn und Segen der Kommuniondekrete Papst Pius X. ver- 
eitelt oder wenigstens beeinträchtigt würden. Die Gefahr dazu sei mit der Praxis 
der häufigen und täglichen Kommunion offensichtlich wie von selbst gegeben im, 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 179 

Hinblick auf die Schwachheit der menschlichen Natur, der alles Gewohnheitsmäßige 
gering und unbedeutend würde. 

Wie dies jeweils geschehen kann oder zu geschehen hat, ist nur aus der gläubigen 
Verbundenheit des Menschen mit Gott und aus einer betenden Aufgeschlossenheit 
gegenüber seiner inneren Führung auszumachen. Nur in ihrem Rahmen wird dem 
Menschen innerlich von Gott gesagt, wie er hier und jetzt • als Christ • mit seinem 
Eigentum, mit seinen ehelichen Rechten, mit seinen politischen Möglichkeiten so 
umgehen kann, daß er darin Glied Christi ist. öffnet er sich dieser inneren Führung, 
folgt er ihr, so wird er immer wieder erfahren, daß sie ihn Wege des Opfers führt. 
Nicht er wählt sich diese Opfer aus, sondern der Geist Christi weist ihm sein Opfer 
an. In der ständigen Bereitschaft dazu, alles, was er irdisch hat und liebt, ja all seine 
Freiheit, zu lassen, liegt für den Christen in der Welt die Verwirklichung seiner 
evangelischen Armut, seiner Keuschheit, seines Gehorsams im Sinne der Räte. 

Solches Leben unterscheidet sich offensichtlich von dem Leben der Nichtchristen. 
Es gibt dem Leben der Christen in der Welt eine eigentümliche Prägung, und diese 
prägt ebenso die Welt selbst. Das aber ist letztlich gemeint, wenn von der Verchrist- 
lichung der Welt gesprochen wird. Damit ist klar, warum solches Verhalten in der 
Welt immer dem Unverständnis derer begegnen wird, die es •nicht fassen können". 
Und warum es aus dem gleichen Grund auch immer den Widerspruch der Welt 
hervorrufen wird. •Wenn wir von der Welt wären, würde uns die Welt als das 
Ihrige lieben. So aber sind wir nicht von dieser Welt". 

Wie das Opfer Christi zugleich Loslösung von der Welt ist und Eingang in eine 
neue Welt, in der die geopferte neu gewonnen erscheint, so das Opfer des Christen. 
Im Opfer wird ihm die Welt gleichsam neu geschenkt. Aber als eine geheimnisvoll 
verwandelte. So wie er selbst durch das Opfer mit Christus ein geheimnisvoll Ver- 
wandelter wird. Es wird gleichsam auch für ihn eine •neue Welt". Auch das ist ihm 
nur im Glauben erkennbar. Faßbar aber wird es für ihn in den geheimnisvollen 
Tröstungen, die dieses Opfer begleiten. Er erfährt wirklich, daß er am meisten von 
dieser Welt hat, wenn er sie opfert • während sie ihn am meisten belastet, wenn er 
sie festhält. 

In dieser allgemein christlichen Haltung bestärkt ihn in der Kirche jener Stand, 
in dessen äußerem Verhalten zu Eigentum, Ehe und sozialer Freiheit jenes Opfer 
sichtbar gelebt wird. Der Ordensstand ist eine ständige Sichtbarmachung dessen, 
was unsichtbar die Richtung aller Christen in der Welt ist. Er ist eine ständige 
Erinnerung an die Christen in der Welt, nicht aufzugehen in ihr, sondern über sie 
hinauszuwachsen • in allem. Und er ist selbst ein Opfer, das die Kirche in bestimm- 
ten Gliedern • in der Welt stehend • bringt, indem sie ihren Willen, selbst ganz 
der geopferte Leib des Herrn in all ihren Gliedern zu sein, sichtbar und sinnfällig 
zum Ausdruck bringt. Und nicht zuletzt auch der Segen dieses Opfers ist es, der, 
indem er allen Gliedern der Kirche zuteil wird, diesen mit dem Aufruf zur evan- 
gelischen Vollkommenheit auch die Kraft zu folgen vermitteln hilft. 

Wie konsequent Papst Pius XII. die eucharistische Linie seiner Vorgänger weiter- 
führte, trat klar zutage in der Instruktion der Konzilskongregation vom 14. Juli 
1941, in der, unter Berufung auf das Dekret •Sacra Tridentina Synodus", die Bi- 
schöfe der ganzen Welt aufgerufen wurden, die Gläubigen so zu unterrichten, daß 
sie, wenn möglich, täglich die heilige Messe mitfeiern und dabei jedesmal kom- 



180 Heinrich Bleienstein 

rnunizieren könnten. Anläßlich der Feier seines Bischofs Jubiläums i. J. 1942 bezeich- 
nete er es geradezu als sein Programm, in der Kirche von heute den Kommunion- 
eifer der Urchristenheit wieder aufleben zu lassen, weil ohne ihn die schweren 
Aufgaben der Gegenwart so wenig gelöst würden, wie die fast gleichen in der alt- 
kirchlichen Vergangenheit. Darum pries er es als ein Werk der göttlichen Vorsehung, 
daß die unverminderte Liebe Jesu den •unvergleichlichen" Papst Pius X. dazu 
angeregt hätte, den heutigen Gläubigen die eucharistischen Segensquellen in dem- 
selben Maße wieder zu erschließen, in dem sie den ersten Christen zugänglich waren. 
Ganz ähnliche Gedanken äußerte Pius XII. in seinem Rundschreiben über den 
mystischen Herrenleib vom 29. Juni 1943: •Wenn es in unseren traurigen und 
angstvollen Zeiten so viele gibt, die ihrem in der Eucharistie verborgenen Herrn so 
treu anhängen, daß sie weder Trübsal noch Angst, weder Hunger und Blöße, weder 
Gefahr, Verfolgung und Schwert von der Liebe zu ihm trennen könnten (Rom 8, 35), 
so ist dies ohne Zweifel der heiligen Kommunion zu verdanken. Nicht ohne be- 
sonderes Eingreifen der göttlichen Vorsehung wurde ihr häufiger Empfang von 
Kindestagen an gerade in unserer Zeit wieder eingeführt, um zur Quelle jener Tap- 
ferkeit zu werden, die nicht selten auch christliche Helden zu erwecken und zu erhal- 
ten vermag." 

Ganz eingehend behandelte Pius XII. die sakramentale Kommunion in seinem 
Rundschreiben über die heilige Liturgie •Mediator Dei" vom 20. November 1947. 
Mit Pius X. knüpfte er an den Wunsch des Trienter Konzils an, die Gläubigen möchten 
bei der Messe nicht nur geistlicherweise, sondern auch sakramental kommunizieren, 
ging aber über seinen Vorgänger insofern hinaus, als er sich im folgenden nicht 
darauf beschränkte, die Vorzüge und Vorbedingungen der öfteren Kommunion 
auseinanderzusetzen, sondern ausführlich den Zusammenhang zwischen Messe und 
Kommunion darlegte. Als Frucht daraus ergab sich 1. die Mahnung, so oft kein 
nennenswerter Grund entgegensteht, die eucharistische Opferspeise während des 
Speiseopfers, d.h. nach der Kommunion des Priesters zu empfangen; 2. Die 
Empfehlung, den Gläubigen auf ihren Wunsch den Empfang der im gleichen 
Opfer konsekrierten Hostie zu ermöglichen; 3. Die Forderung, der Kommunion 
eine entsprechende private Danksagung folgen zu lassen, um mit dem göttlichen 
Erlöser Zwiesprache zu halten und der Früchte der heiligen Eucharistie in rei- 
cherem Maße teilhaftig zu werden; 4. Die Einladung, daß alle Menschen jeden 
Standes, dem Wunsche Christi und der Kirche entsprechend, wenn möglich täglich 
in der heiligen Messe den Leib des Herrn empfangen möchten. 

Da sich der Heilige Vater in dieser Einladung mit besonderer Eindringlichkeit 
an die Schuljugend, die Eheleute und an die Arbeiter gewandt hatte, konnte es 
ihm auf die Dauer nicht verborgen bleiben, daß der häufigen Kommunion ge- 
rade in diesen, aber auch in anderen Kreisen das kirchliche Nüchternheitsgeböt 
in seiner hergebrachten Form hinderlich im Wege stand. Darum wurde am 6. 
Januar 1953 in der Apostolischen Konstitution •Christus Dominus" das eucha- 
ristische Fastengebot so weitgehend gemildert, daß es heute keinen Stand mehr 
in der Kirche gibt, dessen Gliedern der häufige Kommunionempfang nicht ermög- 
licht oder wesentlich erleichtert wäre. 

Wir sehen deswegen davon ab, noch weitere Zeugnisse für das eucharistische 
Apostolat des gegenwärtigen Papstes anzuführen. Sie würden alle einstimmig be- 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 181 

zeugen, daß er in der häufigen und täglichen Eucharistie das Prinzip und Funda- 
ment sieht, um die heutigen Christen zu jenem Opfergeist, jener Liebe, jener 
Einheit, Sittlichkeit und Vollkommenheit emporzuführen, ohne die ihm das zentrale 
Ziel seines Pontifikats • eine wahrhaft christliche Weltordnung • unerreichbar 
scheint. Daher auch die große Dankbarkeit und Verehrung, mit der er am 3. 
Januar 1951, am Tag der Seligsprechung Pius X., diesen als den •Papst der 
Eucharistie für unsere Zeit" verherrlichte. Er feierte ihn als den begnadeten Geistes- 
erben Jesu, mit dessen gottmenschlichen Gesinnungen der Liebe und des Erbarmens 
er so verwachsen war, daß er die jahrhundertalten Schranken, die selbst unschuldige 
Kinder vom göttlichen Kinderfreund im Tabernakel fernhielten, niederzulegen 
berufen war. Dadurch, daß der neue Selige den Menschen den eucharistischen 
Christus schenkte und die Menschen Ihm, wurde er für unzählige Seelen der Ver- 
mittler einer Vollkommenheit und Heiligkeit, die in der häufigen und täglichen 
Kommunion ihr letztes Fundament und ihre Norm und Form gefunden hat. 

Daß dadurch nicht nur einzelne Menschen und Menschengruppen sittlich um- 
gewandelt, sondern die ganze Kirche in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
gesegnet und befruchtet wurde, beweisen u. a. die Fortschritte der katholischen In- 
und Auslandsmission, das Aufblühen der •Weltlichen Institute", die pastoral-litur- 
gische Erneuerung der Pfarrgemeinden, die eucharistischen Kongresse, die Una- 
Sancta-Bewegung, besonders aber der Heroismus so vieler Männer und Frauen 
aus dem Laienstande, für die in den Tagen der Kirchenverfolgung der eucharistische 
Christus die siegreiche Kraft und Stütze war. 

Daß viele Wünsche der Oftkommunion noch unerfüllt sind, und nicht alle Blüten 
des eucharistischen Frühlings zur erwarteten Frucht und Reife kamen, hat seine Grün- 
de, über die noch zu reden sein wird. Sie tun aber dem Erreichten keinen Eintrag, so 
daß es bei den seherischen Worten bleibt, die Mgr. Segur schon am 19. April 1880 
niederschrieb: •Ich glaube, wenn ich Papst wäre, würde das Hauptziel meines Ponti- 
fikates darin bestehen, den Brauch der täglichen Kommunion wieder zu erneuern. 
Ich habe diese Idee Papst Pius IX mitgeteilt; aber vielleicht ist die Zeit dazu noch 
nicht gekommen. Der Papst, der das auf Antrieb des Hl. Geistes tut, wird der 
Erneurer der Welt sein". Kurz darauf drückt er denselben Gedanken so aus: •Der 
Heilige, den Jesus braucht, um die Rückkehr zur eucharistischen Praxis der Ur- 
kirche herbeizuführen, wird der größte Wohltäter sein, den die Kirche je hervor- 
brachte". 

//. Erhellung der Geschichte 

Wenn aber dem so ist und die eucharistischen Reformen Papst Pius X. nur als 
besonderer Gunsterweis der göttlichen Vorsehung verstanden werden können, er- 
hebt sich da nicht sofort die Frage, warum diese große Gnade nicht schon früher der 
Christenheit zuteil wurde, warum sie bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts warten 
mußte, bis die Schranken von der Kommunionbank entfernt wurden? Mit anderen 
Worten: Wenn, wie seit Pius X. alle Päpste sagen, der Stand der Gnade und die 
rechte Gesinnung genügen, um in der täglichen Kommunion die Ehrfurcht Gottes 
und noch mehr das Heil der Seelen in harmonischer Weise zu fördern, wie ist es 
dann zu erklären, daß in früherer Zeit die meisten Lehrer des geistlichen Lebens 



182 Heinridi Bleienstein 

einen anderen Standpunkt vertraten, und nur ganz wenige das tägliche Brot der 
Eucharistie empfangen durften? 

Daß es nicht erst die rigorosen Jansenisten waren, die den Unterschied zwischen 
jetzt und einst verschuldeten, hat unser geschichtlicher Überblick wohl zu Genüge 
gezeigt. Schon tausend Jahre, bevor der Jansenismus aufkam, war die tägliche 
Kommunion für die Theologen zu einer Frage geworden, die sie theoretisch nicht 
ganz lösen und praktisch nicht allgemein befürworten konnten. Wohl gaben sie ihre 
Möglichkeit theoretisch gewöhnlich zu, machten aber ihren Empfang von so vielen 
und schweren Bedingungen abhängig, daß er praktisch für ganze Menschen- 
gruppen nicht in Frage kam. Auch nach und während der Herrschaft des Jan- 
senismus gab es viele Nicht-Jansenisten, ja, Jansenisten-Feinde, die sich für die 
tägliche Kommunion überhaupt nicht einsetzten oder aber Bedingungen stellten, 
die in ihrer Strenge mit dem Kommuniondekret Papst Pius X. (Sacra Tridentina 
Synodus) unvereinbar sind. Die Frage, warum man so lange Zeit der täglichen Kom- 
munion gegenüber reserviert blieb, ist also mit dem Hinweis auf den Jansenis- 
mus nicht beantwortet; ebensowenig durch die Berufung auf die angeblich seit der 
Frühzeit immer größer werdende Lauheit und Kälte der Christen; sonst hätte der 
große Rückgang des Kommunionempfangs wenigstens vor den Pforten der vielen, 
vom Reformgeist erfüllten Klöster haltmachen müssen. 

Gewiß mußte im Römerreich nach Konstantins Bekehrung derEinstrom der heidni- 
schen Massen und ihre oft nur äußerliche Bekehrung auf das religiös-sittliche 
Leben niederdrückend wirken, ebenso wie bei den nur oberflächlich christianisierten 
Germanenstämmen ein tieferes Verständnis für das eucharistische Leben sich nur 
langsam entwickeln konnte. Es war leichter durch die öffentliche Bußdisziplin den 
moralischen Sinn der Menschen aus der antiken griechisch-römischen Kulturwelt 
zu bilden und zu heben, als den neuen, meist arianisch gesinnten Völkern die rich- 
tige Haltung vor dem eucharistischen Christus beizubringen. Aber alle diese äußeren 
und inneren Schwierigkeiten, die jahrhundertelang die Erziehungsarbeit der Kirche 
so ungeheuer erschwerten, erklären nicht, warum der seltene Kommunionempfang 
auch in der Blütezeit des kirchlichen Lebens, auf der Höhe des Mittelalters, nicht nur 
fortdauerte, sondern in dem Maße sogar geringer wurde, als die Zahl der Messen 
sich häufte. 

Dem Verständnis dieses Zustandes kommen wir einen Schritt näher, wenn wir 
daran erinnern, wie schwach im Bewußtsein der Gläubigen jener Tage der Zusam- 
menhang zwischen Messe und Kommunion entwickelt war. In den ersten christlichen 
Jahrhunderten war die Feier des eucharistischen Opfers so sehr ein Gemeinschafts- 
akt des ganzen mystischen Herrenleibes, das ihn jedes seiner Glieder mitvollzog und 
durch den Genuß des eucharistischen Leibes vollendete. Hier war die Kommunion in 
erster Intention das Sakrament der Einheit und das Band der Liebe, das die Glieder 
Christi immer wieder mit ihrem Haupt und miteinander einte und heiligte. Diese 
nur in der heiligen Messe im Vollsinn realisierbare Idee der unio mystica trat im 
Mittelalter in den Hintergrund vor der stärker betonten Schätzung der Kom- 
munion als individueller Seelenspeise, als eines Kraft- und Stärkemittels zur Er- 
reichung der christlichen Tugend und Vollkommenheit. Da letztere ihrem Begriff 
nach nicht an die Mitfeier der heiligen Messe gebunden, weithin durch das Sakra- 
ment der Buße erlangt werden konnte, bereitete sich langsam eine Geisteshai- 



Die käufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 183 

tung vor, die zwischen Sakrament und Opfer nicht nur unterschied, sondern Kom- 
munion und Messe praktisch voneinander trennte. Das geschah, natürlich unbewußt 
schon damals, als die Mönche an den vielen Tagen, an denen sie keine Meßfeier 
hatten, die Eucharistie sich selber spendeten, mit der Begründung, daß sie als 
Soldaten Christi gerade so auf eine Stärkung angewiesen seien wie die Krieger vor 
oder nach der Feldschlacht. Man sieht, die Kommunion als Seelenspeise erscheint 
so unabhängig vom heiligen Opfer, daß sie für viele zu einer in sich selber stehenden 
Übung wurde, für die der liturgische Zusammenhang mit der heiligen Messe kaum 
noch eine Rolle spielte. 

Nachdem die Eucharistie so ihren natürlichen Ort verloren hatte und aus prakti- 
schen Gründen der Seelsorge entweder vor oder nach oder auch ganz unabhängig 
von der Messe ausgeteilt wurde, war es unvermeidlich, daß das Gefühl für die 
inneren Zusammenhänge zwischen Eucharistie und Opfer immer mehr schwand. Die 
Folge davon war, daß man der heiligen Messe zwar assistierte, aber nicht mehr oder 
nur in der Häufigkeit kommunizierte, als es das Streben nach Vollkommenheit 
zu erfordern schien. So hat die scharf akzentuierte Bedeutung der Eucharistie als 
Seelenspeise von der großen liturgischen Ordnung der ersten christlichen Jahrhun- 
derte abgeführt und wohl mehr als äußere Hindernisse oder die kleine Zahl und 
der schlechte Wille der Volksseelsorger dazu beigetragen, daß im Mittelalter so 
wenig kommuniziert wurde. 

Auch der vertiefte Glaube an den in der Hostie gegenwärtigen Herrn, der nach 
den eucharistischen Kämpfen des 12. Jahrhunderts die Anbetung und Verehrung 
des Altarssakramentes so gewaltig förderte, hat die Häufigkeit seines Empfangs 
nicht entsprechend gesteigert. Im Gegenteil glaubte man in weiten Volkskreisen, 
ihn durch den öfteren Anblick des erhobenen oder ausgesetzten Allerheiligsten 
und andere eucharistische Übungen, insbesondere auch durch die geistige Kom- 
munion, irgendwie ersetzen zu können. Ebenso hat die ganz unliturgische Meinung, 
daß der Priester vertretungsweise für die ganze Gemeinde kommuniziere, der 
Kommunionhäufigkeit im Mittelalter sehr geschadet. Nach Durandus z.B. •ist der 
menschlichen Sündhaftigkeit wegen bestimmt worden, daß man dreimal im Jahre 
die sakramentale Kommunion nehme und der Priester täglich für uns"; ähnlich 
war im •Leben Jesu" des Ludolf von Sachsen (t 1377) zu lesen, daß die Eucharistie 
deswegen unser tägliches Brot heiße, weil wir es täglich genießen durch die Diener 
der Kirche, die dieses Sakrament für sich und die ganze Gemeinschaft empfangen^ 

Auch die Träger der Gegenreformation haben, unbeschadet ihrer großen Ver- 
dienste, nicht hinreichend erkannt, daß eine eucharistische Bewegung letzte Er- 
folge nur hat, wenn die Kommunion in das Meßopfer eingebaut und ihr täglicher 
Empfang als ein selbstverständliches Glied im Organismus des christlichen Lebens 
dargestellt und empfohlen wird. Darin liegt sicher einer der Gründe, daß sie in 
ihrem eucharistischen Apostolat bei der Wochenkommunion grundsätzlich stehen 
blieben, und mit und nach ihnen auch die meisten andern Theologen die sonn- . 
tägliche Eucharistie als die richtige Norm und empfehlenswerte Praxis für Laien 
betrachteten. 



184 Heinrich Bleienstein 

Die Streitfrage der Theologen 

Daß sie dem Ideal der Kirche, der täglichen Kommunion, trotz all ihrer Be- 
mühungen um einen häufigeren Empfang nicht näher kamen, hat allerdings seinen 
letzten und entscheidenden Grund darin, daß sie in der Frage nach den Bedingungen 
der öfteren Kommunion vor einem Problem oder besser, vor einem Geheimnis des 
Glaubens standen, dessen Lösung oder Enthüllung, wie die Geschichte zeigt, sich 
der Weisheit der Theologen entzieht und von Gott dem Lehr- und Hirtenamt 
seiner Kirche vorbehalten wurde. Jeder, der im Sinn der Kirche geistlich und sakra- 
mental kommunizieren will, mit anderen Worten, nicht nur die materiellen Gestal- 
ten von Brot und Wein, sondern, das darin verborgene Fleisch und Blut des Gott- 
menschen genießen will, weiß, daß er sich in dreifacher Hinsicht überlegen muß, 
ob er würdig ist, vor dem Angesicht des Herrn zu erscheinen. Richtet er seinen 
Blick auf den zu empfangenden heiligen Gott, dann kann er im Bewußsein seiner 
Unheiligkeit nur mit Petrus rufen: •Herr, geh weg von mir, denn ich bin ein 
sündiger Mensch". Hört er aber auf die Stimme Jesu: •Kommet alle zu mir, die ihr 
mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken. Mein Fleisch ist die Speise für 
das Leben in der Welt. Ich will, daß ihr das Leben habt, und das Leben in der 
Fülle", • dann faßt er Vertrauen, und von der Erlöserliebe Christi angezogen, 
wird er im Gefühl seiner seelischen Leere und sittlichen Ohnmacht nur ant- 
worten können: •Herr, gib mir für immer dieses Brot!" Wirft er aber nach der Mah- 
nung Pauli einen prüfenden Blick auf sich selbst, dann kann er mit dem Haupt- 
mann im Evangelium nur sagen: •O Herr, ich bin nicht würdig, daß du eingehst 
unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, dann ist dein Knecht gesund". 

Entsprechend dem Gewoge dieser sich widerstreitenden Beweggründe in der 
Seele des Kommunikanten, finden sich auch in der zweitausendjährigen Kom- 
muniongeschichte drei ganz verschiedene, aber typische Verhaltungsweisen: die 
eine ist der Rigorismus der Jansenisten, die aus der Ehrfurcht vor Gott eine Phobie, 
eine Angstpsychose machten, die in radikaler Verkennung des eucharistischen 
Herzens Jesu, ja des Sinnes der Menschwerdung überhaupt, die Beichtstühle ent- 
völkerten, die Kommunionbänke leerten und darum von der Kirche verurteilt wur- 
den. Die zweite ist die Unbefangenheit der Christen der ersten drei Jahrhunderte, 
die sich durch ihre Neugeburt in der Taufe so als Kinder Gottes und Glieder 
Jesu Christi fühlten, daß sie kein Bedenken trugen, das Fleisch und Blut 
ihres erhöhten Herrn als ihre tägliche Seelennahrung zu betrachten und in sich 
aufzunehmen. Diese Haltung schien den Theologen der Folgezeit zu viele Gefahren 
in sich zu bergen. Sie erinnerten daran, daß schon Paulus Anlaß hatte, die Korinther 
(1 Kor 11,28) zur Besinnung und Selbstverurteilung aufzufordern und ihnen mit 
dem Gericht Christi zu drohen, weil sie so ehrfurchtslos waren, bei ihren Herren- 
mählern den Leib des Herrn einer gewöhnlichen Speise gleichzusetzen. 

Diese vom Apostel verlangte Selbstprüf ung, die im Laufe der immer feiner werden- 
den kirchlichen Bußdisziplin nicht mehr bloß als Forderung sakramentaler Buße für 
•Kriminal-Sünden", sondern auch als Gebot der jeder Kommunion vorausgehenden 
Ohrenbeichte verstanden wurde, ist der eine • und das immer größer werdende 
Staunen über die Wunder der Transsubstantiation der andere Grund, warum im 
Gegensatz zur unreflektierten Zuversicht der Frühzeit eine Theologie der Scheu 



Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 185 

und Zurückhaltung entwickelt wurde, die mehr auf die menschliche Schwäche 
als auf das gottmenschliche Erbarmen sah und deswegen auch die Frommen davon 
abhielt, sich öfters den ehrfurchtgebietenden Mysterien zu nahen. Dabei wurde 
das Wort der Zwölfapostellehre •Sancta sanctis" so betont, daß man zeitweilig 
nicht davor zurückschreckte, selbst alttestamentliche Reinigkeitsvorschriften zu 
Hilfe zu nehmen, um Frauen und Eheleuten, Kommunionenthaltung oder -auf- 
schub zur Pflicht zu machen. Auch an das Fasten und Beten der Geschäftsleute wur- 
den fast klösterlich anmutende Forderungen gestellt, die selbst Gutwillige ent- 
mutigten und von der Kommunionbank zurückhielten. Ganz allgemein wurden die 
Bedingungen für den Kommunionempfang so verschärft, daß die Freiheit von Tod- 
sünden nicht genügte, sondern positiv eine Angleichung an das Beispiel Jesu ver- 
langt wurde, eine unio moralis vor der sakramentalen unio mystica, die man rück- 
wärtsschauend heute nur als eine folgenschwere Überforderung der Laien werten 

kann. 

Ausgleich zwischen Ehrfurcht und Liebe 

Aber man vergesse nicht, daß sie im Dienste einer religiösen Ehrfurcht stand, die 
aus der häufigen eucharistischen Feier unter allen Umständen Routine und Ge- 
dankenlosigkeit ausschließen wollte. Die damaligen Theologen befanden sich in 
einem peinlichen Dilemma, aus dem sie keinen Ausweg fanden: hielten sie die 
Gläubigen aus Ehrfurcht von der heiligen Hostie fern, so verweigerten sie ihnen das 
Brot des ewigen Lebens. Machten sie ihnen den Zugang zum Tisch des Herrn zu 
leicht, so war zu befürchten, daß sie das Gericht Christi in sich hineintranken. Es 
fehlt nicht an Zeugnissen, aus denen wir ersehen, wie schwer diese Alternative die 
Bischöfe und ihre Theologen quälte. Was sollten sie wählen? Ehrfurchtsvolle Selten- 
heit oder ehrfurchtslose Häufigkeit? Da sie eine dritte vermittelnde Verhaltungs- 
weise nicht sahen, entschieden sie sich für die erste und entwickelten jahrhunderte- 
lang eine eucharistische Theorie und Praxis der Ehrfurcht, die von Gregor dem Gro- 
ßen an bis zum Laterankonzil immer strengere Forderungen stellte und dem täg- 
lichen Kommunionideal der Kirche nur in Ausnahmefällen gerecht wurde. 

Man sieht, die Frage nach der Kommunionhäufigkeit war im Grunde keine Zah- 
lenfrage, sondern ein mühsames Suchen und Tasten nach den Bedingungen und 
Voraussetzungen, unter denen die Ehre Gottes gewahrt und das Heil der Seelen 
wirksam gefördert wurde. Daß den Theologen der Ausgleich der hier vorliegenden 
Spannung nie gelang, läßt darauf schließen, daß er nur von Gott durch die lehrende 
Kirche verkündet werden konnte. 

Man geht darum nicht fehl, in der Geschichte der Oftkommunion die göttliche 
Vorsehung am Werke zu sehen, nach deren Plänen Generationen um Generationen 
zur ehrfürchtigen Zurückhaltung erzogen werden sollten, bevor ihnen die Kirche die 
Wege zum täglichen und vertraulichen Umgang mit dem Herrn im Sakrament all- 
gemein freigeben konnte. Aus welchen religiösen Gründen ihr die Theologen hierin 
nur zaghaft vorausgingen, haben wir gesehen. Sehr bezeichnend sind auch die Ant- 
worten, die einige ihrer größten Vertreter auf eine diesbezügliche Frage gaben. Als 
Augustinus um Entscheidung gebeten wurde, was vorzuziehen sei, häufig zu kommu- 
nizieren oder sich, der besseren Vorbereitung wegen, zurückzuhalten, gab er für das 
praktische Verhalten zunächst den Rat, der ernste und kluge Christ halte sich am 



186 Heinrich Bleienstein 

besten an den Brauch seiner Kirchengerneinde. Als er aber prinzipiell die Frage lösen 
wollte, wagte er keine eindeutige Stellungnahme, sondern gab die ausweichende 
Antwort, daß man sich für das eine wie für das andere aus gleich guten Gründen 
entscheiden könne, da beide Verhaltungsweisen von der gleichen Ehrfurcht vor dem 
Herrn getragen seien, die eine, die es nicht wage, ihn täglich zu empfangen, die an- 
dere, die es aus dem gleichen Grunde nicht verantworten könne, auch nur an einem 
Tag ihn nicht bei sich aufzunehmen. Darum solle man in dieser Frage nicht streiten, 
sondern jedem überlassen, was er nach seinem Gewissen als seine Pflicht erachte. 
Es stritten ja auch nicht Zachäus und jener Hauptmann miteinander, obwohl der 
eine von ihnen den Herrn mit Freuden aufnahm, indes der andere sagte, o Herr, ich 
bin nicht würdig ... Beide ehrten den Erlöser auf verschiedene und sozusagen ent- 
gegengesetzte Weise. 

Dasselbe Problem beschäftigte auch den hl. Thomas. Auf den Einwand, daß dem 
Sakrament, in dem der ganze Christus enthalten sei, die größte Ehrfurcht gebühre, 
zu dieser es aber gehöre, sich des Sakramentes zu enthalten, erwiderte er, daß die 
Ehrfurcht eine Furcht mit Liebe sei, eine Liebe, aus der das Verlangen nach dem 
Genuß (desiderium sumendi) erwachse, während aus der Furcht die Demut der 
Verehrung (humilitas reverendi) komme. Darum gehöre beides zur Ehrfurcht vor 
diesem Sakrament: sowohl daß man es täglich empfange, als auch daß man sich bis- 
weilen davon enthalte. Liebe und Hoffnung aber hätten vor der Furcht den Vorzug. 
Stelle man daher aus Erfahrung fest, daß die tägliche Eucharistie den Liebeseifer 
steigere und die Ehrfurcht nicht mindere, solle man alle Tage kommunizieren. Sollte 
sich aber herausstellen, daß der tägliche Empfang die Ehrfurcht verringere, ohne das 
Liebesfeuer viel zu vergrößern, solle man sich zeitweilig enthalten, um dann mit 
mehr Ehrfurcht dem heiligen Tisch zu nahen. Jeder möge für sich selbst entscheiden, 
in welchem Maße ihm die zeitweilige Haltung guttue2. Diese theologisch erleuchtete 
Regel des hl. Thomas ist von einer beachtenswerten Ausgeglichenheit und sollte von 
Beichtvätern, die zu raten haben, auch heute wohl erwogen werden. Sie verbindet 
Ehrfurcht und Liebe in der Seele des Kommunikanten zu einer fruchtbaren Span- 
nungseinheit und fußt auf der damals allgemein geteilten Erfahrung, daß •aus der 
häufigen Feier Geringschätzung entsteht und aus der seltenen die Ehrfurcht vor dem 
Sakramente wächst" (Petrus von Blois, f um 1204). 

Nicht so klar und eindeutig war der Standpunkt des hl. Franz von Sales, der sich 
mehr von der Logik seines liebenden Herzens als vom Imperativ theologischer Prin- 
zipien leiten ließ. Im zweiten Teil seiner •Einführung in das fromme Leben" for- 
derte er für die wöchentliche und tägliche Kommunion außer der Freiheit von der 
Todsünde und dem grundsätzlichen Bruch mit der läßlichen Sünde noch so viel 
andere weitergehende sittliche Leistungen, daß man nach seiner Weitherzigkeit in 
der Philothea und in seinem Briefwechsel daran zweifeln darf, daß er sich in seiner 
eigenen privaten Seelenführung daran gehalten hat. So z. B. wenn er durch den 
Mund der Philothea erklären läßt, daß zwei Arten von Menschen oft kommunizieren 
müssen: die Starken, damit sie nicht schwach, und die Schwachen, daß sie stark wer- 
den. Die Kranken, damit sie gesund und die Gesunden, damit sie nicht krank wer- 
den. Diejenigen, die nicht viel weltliche Geschäfte haben, weil sie Zeit dazu besit- 
zen, und die Vielbeschäftigten, weil sie es notwendig hätten. Alle sollten das heilige 

* S. theol. III q. 80, ad. 3 u. 4 Sent., Dist. 12, q. 3, a. 1. 



Die käufige und tägliche Kommunion der Gläubigen 187 

Sakrament empfangen, damit sie lernten, es gut zu empfangen. Wer dessen Schön- 
heit, Güte und Reinheit anbetet und genießt, wird selber ganz schön, gut und rein. 
Wenn das die Richtlinien seiner Seelsorge waren, versteht man, daß er nicht nur 
eine Heilige, wie Johanna von Chantal zur öfteren Kommunion anhielt, sondern 
auch andere weniger auserwählte Seelen zum wöchentlichen und fast täglichen Emp- 
fang einlud, z. B. jene, Mere A. Arnauld, der er das Leitwort schrieb •Communiez 
hardiment", obwohl sie sicher keine Heilige war. 

Nimmt man zu diesen besprochenen drei Stellungnahmen noch hinzu, was früher 
über die eucharistischen Regeln des hl. Alfons gesagt wurde, dann kann man sich 
in etwa eine Vorstellung davon machen, wie verschieden die Bedingungen waren, 
die bis auf Pius X. von den Lehrern des geistlichen Lebens für die häufige Kom- 
munion gestellt wurden. Wohl kannten und anerkannten sie das Ideal der Kirche 
und ihren oft ausgesprochenen Wunsch der täglichen Laienkommunion. Aber immer 
wieder stießen sie in den Entscheidungen der Konzilien auf Worte und Wendungen, 
nach denen sie sich für berechtigt hielten, den Grad der Kommunionhäufigkeit am 
Grad des geistlichen Lebens abzumessen oder mit andern Worten, für den täglichen 
Kommunionempfang viel höhere sittliche Leistungen vorauszusetzen als für die Wo- 
chen- oder Monatskommunion. Daß bei dieser theologisch-menschlichen Rationie- 
rung der eucharistischen Seelenspeise das Heil des Christenvolkes aufs ganze gesehen 
zu kurz kam, nahmen sie, der Ehre Gottes zuliebe, in Kauf. 

In der ersten Phase der Wiedereinführung der öfteren Kommunion hatten zwar 
auch die Theologen erklärt, daß man die Ehre Gottes am meisten fördere, wenn man 
ihn in der Eucharistie öfters empfange. Aber sobald die Zahl der Kommunionen 
eine gewisse Höhe erreicht hatte, setzten Bedenken und Beschränkungen ein, die nur 
zum Teil durch Übertreibung und Mißbräuche in der neuen Praxis gerechtfertigt 
waren und in ihrer theoretischen Begründung die Unterscheidung zwischen den 
wesensnotwendigen und nur wünschenswerten Dispositionen fast allgemein ver- 
missen ließ. 

Das Eingreifen Gottes 
Faßt man von diesem geschichtlichen Hintergrund aus das Kommuniondekret 

Papst Pius X. vom Jahre 1905 ins Auge, so wird im Ernst wohl niemand daran 
zweifeln, daß es nicht das Ende einer theologischen Entwicklung, nicht das Ergebnis 
menschlicher Bemühungen überhaupt, sondern das vom Heiligen Geist inspirierte 
Wort Gottes ist. Von ihm erleuchtet und in seinem Auftrag verkündet Pius, daß der 
von Christus dem Herrn und der katholischen Kirche gewünschte Grad der Häufig- 
keit die tägliche oder fast tägliche Kommunion ist, daß deren Ziel nicht so sehr darin 
liegt, daß der Herr verehrt und verherrlicht oder die Tugendhaftigkeit der Gläubi- 
gen anerkannt und belohnt werde, sondern hauptsächlich darin, daß die Christen 
durch die sakramentale Gottvereinigung Kraft gewinnen zur Beherrschung des be- 
gehrlichen Fleisches, Nachlassung erhalten der läßlichen und Schutz gegen die 
schweren Sünden, denen die Menschen in ihrer Gebrechlichkeit sonst zum Opfer 
fallen; daß darum niemand am Empfang dieser Arznei gehindert werden darf, der 
im Gnadenstand und mit rechtem und frommem Geist (recta piaque mente) zum 
Tisch des Herrn gehen will. 

In dieser festen, von Gott verliehenen Glaubensgewißheit schritt der Papst über 
alle menschlichen Bedenken souverän hinweg, ließ sich durch die Einwände der Theo- 



188 Heinrick Bleienstein 

logen ebensowenig bestimmen wie durch die Warnungen der praktischen Seelsorger, 
weil er innerlich ganz sicher war, daß weder routinierte Ehrfurchtslosigkeit noch eitle 
menschliche Selbstgefälligkeit zu fürchten sind, wenn man die tägliche Kommunion 
empfängt, um dem Wunsche Gottes zu entsprechen, mit ihm vereinigt und von den 
sündhaften menschlichen Schwächen befreit zu werden. Daraus dürfen wir aber auch 
schließen, daß der von Pius geforderte Kommuniongeist nicht ausgelöscht wird, 
wenn sich ibisweilen die lähmende Macht der Gewohnheit oder unvermeidliche 
menschliche Selbstgefälligkeiten beim täglichen Kommunionempfang geltend machen. 

Gerade daraus wird klar, woran das eigentliche Göttliche der Kommuniondekrete 
Papst Pius X. zu erkennen ist. Daran, daß in ihnen die allerheiligste Eucharistie 
als eine Fortsetzung der Menschwerdung genommen wird mit allen ihren Konse- 
quenzen, die damit für Jesu menschliche Natur gegeben sind. Seit er Mensch unter 
Menschen wurde, kann man mit ihm umgehen, wie mit jedem andern Menschen, man 
kann ihn küssen und verraten, umarmen und sein Herz durchbohren, eine Behand- 
lungsweise, der er sich in seinem eucharistischen Dasein nicht entzieht, sondern der 
er sich von der ersten Abendmahlstunde an freiwillig aussetzte und der er sich 
unterwirft, bis daß er wiederkommt. Bis dahin wird man ihn auch in der heiligen 
Eucharistie mit liebenden Augen begrüßen, mit geweihten Händen berühren und 
gereinigten Herzens essen; man wird ihn aber auch wie Judas verraten, mit Hohn 
und Spott behandeln und ihn sogar oft auch im Sakrament der Liebe mit einer 
Gleichgültigkeit und Lauheit empfangen, für die die Herz-Jesu-Verehrung eine 
neue Form der Sühne geschaffen hat. 

Versteht man von daher nicht besser, daß Moralisten und Aszetiker jahrhunderte- 
lang gezögert haben, den Menschen ganz allgemein den täglichen Zugang zum Tisch 
des Herrn freizugeben und daß gerade die Heiligen unter ihnen sich nur unter er- 
schwerten Bedingungen dazu verstehen konnten? Gottes unbegreifliche Liebe allein 
war imstande, die eucharistischen Wege zum Herzen seines Sohnes auszudenken und 
für die Christenheit in der jetzigen Breite und Weite zu erschließen. 

Darum hat Gott vor bald 50 Jahren durch Papst Pius X. gesprochen und klar und 
deutlich die Bedingungen festgesetzt, an die wir uns für die Erlaubtheit und erhöhte 
Fruchtbarkeit der häufigen und täglichen Kommunion zu halten haben. Das ist ge- 
genwärtig um so nötiger, als Stimmen laut geworden sind, die ihrer Enttäuschung 
und Resignation vor den vielen Schwierigkeiten und berechtigten Klagen unverhoh- 
len Ausdruck verleihen. Ist nicht der häufige Kommunion-Empfang bei vielen un- 
erwartet unfruchtbar geblieben? Hat sich nicht vielerorts eine erschreckende Ober- 
flächlichkeit im Empfang dieses heiligsten Sakramentes herausgestellt? Alle diese 
Tatsachen sind nicht zu leugnen. Aber sie werden nicht dadurch aus der Welt ge- 
schafft, daß man zur früheren Praxis der Enthaltung oder Einschränkung zurück- 
kehrt. Was notwendig ist, ist eine vertiefte eucharistische Erziehung, bei der im 
Sinne der Kirche nicht nur auf die Häufigkeit, sondern auch auf die Sorgfalt bei der 
Vorbereitung und Danksagung für das himmlische Brot erhöhter Wert zu legen ist. 
Dann wird die Ehrfurcht von selber blühen, für die in der Kirche nicht ohne Grund 
jahrhundertelang geeifert und entbehrt wurde. Die Geschichte lehrt, daß der Segen 
der Eucharistie um so größer ist, je inniger bei ihrem Empfang Ehrfurcht und Liebe 
miteinander vereinigt sind, mit andern Worten, wenn das desiderium sumendi durch 
das desiderium reverendi ergänzt und geheiligt wird. 




