Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung

Von Franz J. Schierse S. ], Miinchen

In unzihligen Predigten, in Betrachtungsbiichern und Andachten ist immer wieder
davon die Rede, wir sollten nach dem Beispiel Christi ,das Irdische gering achten
und nach dem Himmel verlangen®. Diese Mahnung ist so alt wie das Christentum
selbst. Sie hat ihre unumstofliche Grundlage im Neuen Testament, ist aber vor
allem in den aszetischen Schriften der Kirchenviter und des Mittelalters in oft sehr
drastischen Worten zum Ausdruck gekommen und hat von daher wohl auch jhren
festen Platz in der Liturgie der Kirche erhalten. So beten wir z. B. am Herz- Jesu-
Fest: ,Deine heiligen Opferspeisen, Herr Jesus, mdgen uns gottliche Glut gewahren;
lehre uns in ihrer Kraft das Irdische verachten und das Himmlische liebent®.

Nun wird gewil kein ernster Christ die solchen Ausdriicken zugrunde liegende
Wahrheit der Offenbarung leugnen, die Johannes in die Worte kleidet: , Die Welt
befindet sich ganz in der Gewalt des Bésen“ (1 Joh 5, 19); sie ist darum das zu Uber-
windende, und Paulus: ,Nach dem, was droben ist, trachtet, nicht nach dem, was auf
Erden® (Kol 3, 2). Trotzdem striubt sich nnser modernes Gefiihl gegen eine allzu
leichte und fast phrasenhafte Verwendung der oben genannten Redeweise der tra-
ditionellen Verkiindigung. Die einfachste Erkldrung dafiir wire in der Tatsache zu
suchen, dal Unglaube, Materialismus und Verweltlichung sich immer weiter aus-
breiten und wie eine Zeitkrankheit auch den religidsen Menschen zu befallen drohen.
Aber in Wirklichkeit ist das Problem viel verwickelter. Sonst mufite der Unglaube
einfachhin gleichzusetzen sein mit Diesseitigkeit und Materialismus, wahrend es
doch auch andere Spielarten des Unglaubens gibt, die sehr idealistischer und jensei-
tiger Art sind. Die ,,Wendung zum Hiesigen®, die die ganze neuzeitliche Geistes-
geschichte kennzeichnet, hat einen tieferen Grund. Sie zwingt darum auch den Chri-
sten zu einer neuen Auseinandersetzung zwischen dem modernen Weltbild und der
Offenbarung, die ihn das Wort der Offenbarung iiber das Verhaltnis von Himmel
vnd Erde tiefer und ganzheitlicher verstehen 148t. Deuten wir kurz an, womit das
zusammenhingt.

Die Sprache der christlichen Verkiindigung iber das Verhéltnis dieser unserer
Erde zum Himmel ist unter dem Einflufl eines naturwissenschaftlichen Weltbildes
geworden, das heute nicht mehr giiltig ist. Nach Aufhebung dieses Weltbildes kann
man sich den Himmel nicht mehr einfach als ,Raum iiber den Sternen® vorstellen.
Die Himmelssehnsucht kann sich also auch nicht mehr an einen bestimmten Ort
klammern. Dazu kommt noch die schon von der scholastischenr Philosophie begonnene
Verdringung der platonischen Seinsanffassung, wonach alles Ewige, Bestidndige und

1 Die gleiche Ausdrucksweise kehrt wieder im Stillgebet vom Schutzfest des hl. Joseph,
im Kirchengebet vom hl. Benedikt Labre und in der Sekret der Votivmesse der allerseligsten
Jungfrau ,vom Trost“; dort findet sich sogar in der Postcommunio der noch schirfere Aus-
druck, dal wir das Irdische ,mit Fifien treten” sollen. Demgegeniiber sind die alten Ora-
tionen weit mafivoller. So heiflt es z. B. im Kirchengebet vom Mittwoch nach dem vierten
Fastensonntag: ,Wir bitten dich, allmichtiger Gott, gib ... daf wir so durch Zihmung der
irdischen Begierden leichter das Himmlische erfassen® (dhnlich im Stiligebet vom dritten
Sonntag nach Ostern). Am dritten Sonntag nach Pfingsten beten wir, ,s0 durch die zeitlichen
Giiter hindurchgehen, daf wir darob die ewigen nicht verlieren®.



190 Franz Joseph Schierse

Wahre in héheren, himmlischen Sphiren beheimatet ist, wihrend die Welt des
Sinnenhaften und Kérperlichen aus Schatten und Schein besteht. Es ist also nicht
mehr ohne weiteres moglich, das platonische Reich der Ideen mit dem christlichen
Himmel zo verschmelzen und die metaphysische Spannung zwischen ,Oben“ und
~Unten* religi6s fruchtbar zu machen. Damit entbehrt aber die iibliche Vorstellung
vom Himmel — den man sich in Wirklichkeit gar nicht mehr vorstellen kann — fiir
den modernen Menschen der Anziehungskraft. Er weifl zwar genau so gut wie der
antike oder mittelalterliche Mensch um die Verginglichkeit, Ungeborgenheit und
Damonie der Welt, aber ebenso ist ihm in steigendem Mafle der staunenswerte
Reichtum, die unendliche Weite und die Wertfiille der Schopfung kundgeworden.
Er hat ganz anders als noch der mittelalterliche Mensdh erlebt, was es heift, sich die
Erde untertan zu machen. Er kanu darum diese Erde nicht mehr einfach abschreiben:
sie ist in den Sinn seines hiesigen Lebens eingegangen. Wie soll man ihm nun an-
gesichts solcher Tatsachen noch vom Himmel sprechen? Wie findet er noch den Zu-
gang zu dieser so wesentlichen christlichen Wahrheit?

Hier kommt uns die Offenbarung selbst zu Hilfe. Sie spricht nicht nur von der
Himmelssehnsudht, sondern auch vom Reich Gottes, das jetzt noch verborgen ist, das
sich aber am Ende der Zeiten auf dieser Erde offenbaren wird. Dann soll die Erde
zum Himmel werden, und der Himmel wird das irdische Geprige nicht verlieren.
Diese Wahrheit gilt es heute wieder starker hervorzuheben; sie ist im Laufe der
Jahrhunderte allzu sehr von einer einseitigen Abwertung der irdischen Dinge iiber-
deckt worden. Nidht als ob nun das Wort vom Aufbruch aus dieser Welt, vom Ster-
ben und Gekreuzigtwerden dieser Welt, von der Pilgerschaft in die himmlische
Heimat vernachlissigt werden sollte. Aber Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-
Erwartung miissen immer zusammengehen und einander vor Mif8deutung bewahren.
Sonst wird der Himmel zu einem fernen, fremden Geisterland, das mit der Erde
nichts mehr zu tun hat; oder das Gottesreich wird zu einer innergeschichtlichen
Grofle, zu einem Reich ,von dieser Welt“.

‘Wie beide Vorstellungen in der HI. Schrift verankert sind und in welchem Zu-
sammenhang sie dort erscheinen, soll ein kurzer Uberblick zeigen. Wir werden dabei
sehen, daB es nicht mdglich ist, eine gradlinige Entwicklungslinie herauszuarbeiten:
als ob die eschatologische Offenbarung von zunichst sehr erd- und volksgebunde-
nen Formen zu immer geistigeren und himmlischeren Vorstellungen fortschreite.
Die ilteren, oft noch unvollkommenen Anschauungen behalten im Rahmen des
Ganzen ibre Bedentung und sollen uns davor bewahren, spitere Aussagen, die
vielleicht philosophisch und theologisch besser durchgebildet sind, in einseitig spiri-
toalistischer Weise zu interpretieren.

1. Himmel- und Gottesgemeinschaft im Alten Testament

Dem Alten Testament liegt der Gedanke an den Himmel als Ort menschlicher
Seligkeit noch ganz fern. ,Gott ist im Himmel, der Mensch dst auf Erden® {(Pred
5,1; Ps 115, 16 f). Wie der Mensch aus Erde gemacht ist, soll er wieder zum Staube
zuriickkehren (Gen 2, 7; 3, 19). Der Tod wird wohl als Strafe fiir die Siinde empfun-
den, aber die Strafe bestitigt nur eine natiirliche Daseinsbedingung. Selbst das Buch
Job, das der Klage des Menschen um Leid und Tod den bewegtesten Ausdruck ver-
leiht, bekennt zum Schluf: ,Ich weiff, daf Du alles vermagst, und dafl Dir kein Vor-



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 191

haben unméglich ist . . . So habe ich denn im Unverstand geurteilt itber Dinge, die zu
wunderbar fiir mich waren und die ich nicht verstand. Nur durch Hérensagen hatte
ich von Dir vernommen, jetzt aber hat mein Auge Dich geschaut. Deswegen wider-
rufe ich und bereue gebeugt in Staub und Asche” (42,2—6). Schweigende Ehrfurcht
vor Gottes Walten ist die letzte Antwort des alttestamentlichen Mensdhen auch dem
Ritsel des Todes gegeniiber. Die Vorstellungen iiber ein Fortdauern des Menschen
nach dem Tode sind dunkel und diister. Der Israelit fiirchtet, in die ,Scheol“ fahrenzu
miissen, in die licht- und freudlose Unterwelt, wo man Gott nicht mehr preisen
kann (Ps 6, 6; 115, 17; Is 38, 18 u. 6.). Das Fehlen von Spekulationen iiber ein Jen-
seits darf aber nicht nur als Mangel der alttestamentlichen Religion ausgelegt
werden. Vielmehr zeigt sich gerade darin die unvergleichliche Grofle des altisrae-
litischen Glaubens, dafl er den Menschen ganz und gar an die Erde bindet, ihn aber
zugleich auf Gott, den Lebendigen und Ewigen, verweist. Die Offenbarung des
Alten Testamentes ist damit der ,stirkste Gegenbeweis gegen die Behauptung, als
entspringe der Glaube der Phantasie iiber ein Leben nach dem Tode; denn tausend
Jahre hat das alttestamentliche Glaubensleben geherrscht, ohne fiir den Mensdhen
ein Jenseits in Anspruch zu nehmen. Diese Hoffnung war, wo sie aufsprang, nicht die
‘Waurzel des Glaubens, sondern seine letzte Frucht“2.

Kennt der alttestamentliche Fromme auch noch keine ewige Seligkeit im Himmel,
so beseelt ihn doch ein grofles Verlangen nach vollkommener und bleibender Gottes-
- gemeinschaft. Nirgends hat die Sehnsucht nach Gott, nach einem Leben in gottlicher
Geborgenheit, einen so leidenschaftlichen und doch so zart-innigen Ausdruck ge-
funden wie in manchen Psalmens. Merkwilrdigerweise sind fast alle Stellen, die von
einem Leben nach dem Tode gedeutet werden kionnten, textkritisch umstritten, so
daf sich nicht sicher entscheiden 1af3t, ob der Psalmist von einer irdischen oder jen-
seitigen Gottesgemeinschaft spricht. So sehr die Frage von dogmengeschichtlichem
Belang ist, fur die religiose Haltung fallt der Unterschied kaum ins Gewicht. So hat
sich die christliche Frommigkeit diese Psalmen zu eigen machen kénnen, um mit
ihnen die Sehnsucht nach dem ewigen Leben bei Gott auszusprechen: ,0 Gott, mein
Gott bist Du, in Sehnsucht suche ich Dich. Meine Seele diirstet nach Dir, mein Leib
verlangt nach Dir wie diirres, diirstendes Land, das des Wassers entbehrt. Es klam-
mert sich meine Seele an Dich, und Deine Rechte halt mich fest“ (Ps 63, 1—2. 9). Ja,
wo das Gliic, mit Gott vereint zu sein, so tief empfunden wird, braudcht es keinen
Himmel und keine Erde mehr: , Wen hab ich im Himmel, wenn nicht Dich? Und bin
ich bei Dir, dann freut mich die Erde nicht. Mein Leib und mein Herz vergehen, Gott
aber ist meines Herzens Fels, mein Anteil in Ewigkeit® (Ps 73, 25 1.}.

Mehr noch als das Verlangen nach personlicher Gottesgemeinschaft hat die ge-
samte Verfassung des israelitischen Staats- und Religionswesens den eschatolo-
gischen Gedanken des Gottesreiches gepragt und gefordert. Der Begriff ist freilich
erst relativ spat gebildet worden (Weish 10, 10; Dan 3, 54; 4, 3 u. 6.), die Sache
selbst aber gehort zu den-Grundelementen der alttestamentlichen Offenbarung. Der
Gott, den Moses und die Propheten verkiindeten, war Herr und Schopfer, Gesetz-
geber, Konig und Richter seines Volkes. Israel sollte eine Theokratie, eine Gottes-

2 Vgl. O. Procksch, Theolagie des Alten Testaments, Gutersloh 1950, S. 700.
3 Pss 16; 17; 42; 49; 62; 63; 73.



192 Franz Joseph Schierse

herrschaft sein, in der es grundsitzlich keinen Unterschied gab zwischen profanen
und religiésen Bereichen. Alle Institutionen: Kénigtum, Priestertum, Gesetz und
Besitz empfangen davon ihr Maf}, dafl Gott selbst Herr und Ko6nig in Israel ist, dafl
sein Wille das ganze Leben bis in Einzelheiten hinein regelt. So ist die Gottesherr-
schaft immer schon eine mehr oder minder verwirklichte Forderung der alttesta-
mentlichen Offenbarung gewesen, ehe sie noch als Verheilung vom ,Kénigtum
Jahwes“ zu einem der lockendsten Bilder endzeitlicher Heilserwartung gestaltet
wurde (Is 2, 2—5; Is 65, 17 ff.; Mich 4, 6—8). Im Psalterium, dem' Gebet- und Ge-
sangbuch des Alten Testaments, verkiinden besonders die sogenannten Thronbe-
steigungspsalment das Herrschertum Gottes in Natur und Geschichte. Dabei ist es
oft zweifelhaft, ob an das gegenwartige oder zukiinftige Konigtum Jahwes gedacht
wird. Diese Doppelseitigkeit liegt aber in der Natur der Sache: Einmal haben die
Psalmen kultischen Zwecken gedient, vielleicht cinem ,Thronbesteigungsfest”, und
Vergegenwirtigung des Zukiinftigen gehort immer schon zum Wesen des Kults;
dann aber ist die Gottesherrschaft auch in sich etwas bereits Gegenwirtiges und doch
noch Zukiinftiges, Grundwirklichkeit der Welt und ihre letzte Vollendung zugleich.
Weil Gott jetzt schon Konig ist und als solcher anerkannt werden will, wird er ein-
mal am Tage des Gerichtes seine ganze Macht und Herrlichkeit offenbaren.

II. Die Jenseitshoffnungen in der spitjidischen Apokalyptik

Nur von zwei Menschen hatte die Heilige Schrift des AT berichtet, sie seien vom all-
gemcinen Todeslos verschont geblieben. Henoch, der sicbte Urvater (Gen 5, 21),
und Elias (2 Kén 2, 9f) sind lebendigen Leibes zu Gott entriickt worden. Aber das
auflergewdhnliche Schicksal dieser beiden Gestalten hat zundchst in der alttesta-
mentlichen Frommigkeit keine Jenseitshoffoungen geweckt. Erst als im Spétjuden-
tum nnter fremdartigen Einflisssen sich das fromme Interesse immer mehr der jen-
seitigen Welt zuwandte, ist Henoch zu einer heilsgeschichtlich bedeutsamen Person-
lichkeit geworden. Eine umfangreiche apokryphe Literatur hat sich dieses aus dunk-
ler Vorzeit stammenden Mannes angenommen und ihm eine Stellung verliehen,
die nach unserem Glauben nur Christus zukommen kann. Er gilt dort als Offenbarer
himmlischer Geheimnisse (meist astronomischer, kosmologischer und angelologischer
Art), als ,Auserwihlter®, ,Menschensohn®, , Throngenosse Jahwes“ und als Mittel-
punkt einer Gemeinde von Gerechten im Himmel. Die bisher Gott nnd seinen
Engeln reservierte Himmelswelt hat sich auf einmal den Menschen erschlossen, und
die Erde tritt dahinter zuriick.

Wie ist nun diese Neuorientierung der Eschatologie im Spatjudentum zu er-
kliren? Der Hauptgrund liegt wohl in der Ubernahme des griechischen Verstind-
nisses vom Menschen. Wihrend fiir das AT der ganze Mensch ,Fleisch® ist
(Gen 6, 8), sieht der platonische Mythos in jhm ecin gefallenes Geistwesen. Die
priexistente und von Natur aus unsterbliche Seele gehort urspriinglich der Him-
melswelt an, durch eine Verschuldung ist sie aber in den sterblichen Leib geraten,
und der Tod bringt ihr Befreiung und Riickkehr in die Heimat des Lichts, Mit dieser
dualistischen Anthropologie verbindet sich in den Jahrhunderten um die christliche
Zeitenwende eine oft sehr radikale Abwertung des Irdischen ilberhaupt. Die
Schépfung wird auseinandergerissen, Erde und Himmel treten in scharfen Gegen-

4 Pss 47; 93; 95; 96; 97; 98; 99.



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 193

satz, und dic religiose oder richtiger philosophische Sehnsucht richtet sich auf die
Heimkehr der Seele an den himmlischen Ursprungsort. Der Einfluf solcher
Gedankenginge auf die spitjidische Frommigkeit zeigt bereits eine der letzten
Schriften des AT, die ,Weisheit Salomos“, in welcher deutlich die Unsterblichkeit
der Seele gelebrt wird: ,In Gottes Hand aber ruhen der Gerechten Seclen; keine
Qual kann sie berithren. In den Augen der Toren scheinen sie tot zu sein. Ihr
Hingang gilt fiir ein Ungliick und ihre Trennung von uns als Vernichtung. Sie aber
sind im Frieden. Denn hat man sie auch nach Ansicht der Menschen geziichtigt, so
war doch ihre Hoffnung voll von Unsterblichkeit. Nach kurzer Leidenszeit empfan-
gen sic grofes Gliick; denn Gott priifte sie nur und fand sic seiner wiirdig. Wie
Gold im Ofen erprobte er sie und nahm sie an wie Brandopfer. Hell leuchten sie auf
zur Zeit des Gerichts. Sie fahren wie Funken durchs Schilfrohr hin. Uber Vélker
werden sic herrschen und Nationen gebieten, thr Kénig ist auf ewig der Herr. Die
auf ihn vertrauten, werden dic Wahrheit erkennen; die treu gewesen, werden bei
ihm in Liebe verbleiben; denn seinen Erwahlten wird Gnade zuteil und Erbarmen*
(Weish 8, 1—9). Mag hicr die griechische Seelenlehre auch vom alttestamentlichen
Schopfungs- und Vergeltungsglauben umgeformt sein, so ist doch die verdnderte
Haltung gegeniiber dem irdischen Leben und dem Tode unverkennbar.

Ganz erfiillt von platonischen bzw. stoischen Ideen sind die Schriften des jidi-
schen Religionsphilosophen Philo von Alexandrien. Nach ihm zerfallt das Wesen
des Menschen in drei Teile: in den sterblichen Leib, die vernunftlose Seele und in
den vernunftbegabten Teil der Seele, der vom Himmel stammt und unsterblich
ist. Derjenige Teil, der vom Himmel ist, der Geist, wird im irdischen Leben an den
Leib gekettet und steht in der Gefahr, von irdischen Begierden iiberwaltigt zu
werden. Hat er aber durch Wissenschaft und Tugend die Gefahren itberwunden,
dann wandert er wieder in den Himmel zuriick. Fiir den ,wahren Weisen® ist
also die Erde dic Fremde, eigentliche Heimat aber der Himmel. — Ahnliche Vor-
stellungen berichtet uns der jiidische Geschichtsschreiber Flavius Josephus von der
palistinensischen Sekte der Essenmer: ,Die Essener sagen, dafl die menschlichen
Leiber verginglich seien, und daf ihrer Stofflichkeit nichts Bleibendes eigne, dafl
aber die Scelen unsterblich seien und ewig bleiben. Aus dem feinsten Ather stam-
mend hitten sich diese, durch natiirliche Liebesneigung herabgezogen, mit den Lei-
bern wiec mit Gefingnissen verbunden; wenn sie aber die Fesseln des Fleisches
abgelegt hitten, erhoben sie sich, wie aus langer Knechtschaft befreit, freudig in
die Hohe. Den guten Seelen, so meinten sie weiter in Ubereinstimmung mit den
Griechen, sei ein Leben jenscits des Ozeans beschieden und ein Land, das weder
von Regengiissen noch Schneefillen noch Hitze belastigt werde, das vielmebr be-
stindig ein vom Ozean wehender sanfter Zephir erquicke. Den schlechten Seelen
aber lassen sie einen dunklen und kalten Winkel bestimmt sein, der erfiillt ist von
unaufhérlichen Strafen®s.

Wo Leib und Erde so negativ bewertet werden, bleibt sogar fir die Hoffoung
auf Wiedervereinigung von Leib und Seele in der Auferstehung kein Raum. Die

5 Zitiert bei Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud

und Midrasch, Miinchen 1922 ff, Bd. IV S. 1021, Vgl. auch J. Klausner, Jesus von Naza-
reth, Jerusalem 1952, S. 281.

Geist und Leben 111, 13



194 Franz Joseph Sdhierse

+Erlésung” besteht ja gerade in der Befreiung vom sterblichen Leib und im Ver-
. lassen der Erde, die ein Ort des Leidens, der Siinde und des Todes ist. So kann es
nicht verwundern, dafl in einzelnen apokalyptischen Schriften der Himmel als end-
giiltige Wohnung der Gerechten erscheint und die menschliche Seele dort den
Engeln angeglichen wirds. Doch haben sich solche schopfungsfeindlichen und das
Wesen des Menschen zerstérenden Ideen im Judentum niemals ganz durchsetzen
kénnen. Dafiir waren die echt israelitischen Zukunftserwartungen zu erdgebunden,
an die Erneuerung von Land und Volk, Stadt und Tempel gekniipft, als dafl man
an einer blofien Existenz der Seele im Himmel Gefallen gefunden hatte. Statt dessen
war im nachexilischen Judentum die Auferstehungshoffnung erwacht; wenn sie
auch nur allmahlich in weitere Kreise drang, so erfilllte sie doch zur Zeit Christi das
gliaubige Bewufitsein der Frommen in hohem Mafle?. Deshalb kommt es in den
meisten apokalyptischen Schriften zu einer Kompromifi-Lésung zwischen Unsterb-
lichkeitslehre und Auferstehungsglaube: Der Aufenthalt im Himmel wird nur als
Zwischenzustand betrachtet. Die Seelen bleiben dort bis zur Auferstehung, bei der
die Schopfung erneuert wird und das Gottesreich auf Erden erscheint. Erst nach dem
jingsten Tag erfolgt die endgiiltige Belohnung. Die Seelen der Gerechten diirfen
aber schon sieben Tage lang einen Vorgeschmack der zukiinftigen Freuden im Reiche
Gottes verkostens. Sehr oft hat man den zwischenzeitlichen Aufenthaltsort der
Seelen mit dem Paradies gleichgesetzt. Nach vorherrschender Anschauung befand es
sich im dritten Himmel?. Da man im ganzen sieben Himmel zihlte, hitte das
Paradies noch ziemlich weit vom Throne Gottes entfernt gelegen. Deshalb wird
es von manchen Rabbinern naher an Gott geriickt und in den siebten Himmel ver-
legt®®. Allerdings gibt es auch da verschiedene Abstufungen der Seligkeit, je nach
den Verdiensten der Gerechten. Im iibrigen gehen in der spitjiidischen Apokalyptik
wie in der rabbinischen Literatur die widerspriichlichsten Anschauungen oft ganz
unausgeglichen nebeneinander her: ein Zeichen, dafl es sich um keine echten Offen-
barungen handelt, sondern um das menschliche Bemiihen, die Dunkelheit des Jen-
seits etwas zu lichteh. Was dabei im Vergleich zum AT besonders auffillt, ist das
Schwinden wirklicher Religiositit. Die Frommigkeit wird nicht mehr vom Gedan-
ken an Gott beherrscht, sondern beschiftigt sich mit Einzelheiten und Auflerlich-
keiten des jenseitigen Lebens. Der Himmel ist wichtiger geworden als Gott1,

% 1 Hen 91 f; syr Bar 51, 10. Makk 13, 16; 15,2 u. 4.

7 Das erste klare Zeugnis ist wohl erst bei Daniel 12, 1—3 zu finden. Frithere Texte, wie
Is 25, 8; 26,19—21 und Ez 37, 1—14, gelten wahrscheinlicher der Wiedererstehung des Vol-
kes zu neuer irdischer Macht und Herrlichkeit. Vgl. dazu M. Schmaus, Von den letzien
Dingen, Regensburg/Minster 1948, S. 240 ff. Dort wird auch zur Frage der religionsgeschicht-
lichen Herkunft Stellung genommen.

§ So wenigstens nach 4 Esra 7, 101.

® 2 Hen 8,1—8; Apok Mos 37. Die gleiche Auffassung teilt wabrscheinlich auch der hl.
Paulus (2 Kor 12,2—4); vgl. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum
und Spatjudentum, Tibingen 1951, S. 162—168. — Danchen lebt die dltere Scheol-Vorstel-
lung weiter, jedoch werden in ihr die Gerechten von den Gottlosen getrennt. so dafl die
Seelen dort schon eine vorldufige Vergeltung erfahren (vgl. Luk 16, 19—31).

10 7. B.bChagiga 12b; Midr zu Ps 90; vgl. JoApok 6, 9 (Strack-Billerbedk IV 1084).
© 11 Dieses Urteil gilt selbstverstindlich nicht von den Schriften des Spitjudentums, die
zum atl. Kanon gehdren, wie das Buch Daniel und die Weisheit Salomos. Hier hat sich der



Himmelssehnsudtt und Reich-Gottes-Erwartung . 195

II1. Himmel und Gottesreich im Neuen Testament

Die eschatologische Verkiindigung Jesu bei den Synoptikern kniipft wieder an die
groflen prophetischen Verheiflungen vom Gottesreick an. Manchmal wird es so
dargestellt, als habe Jesus im Gegensatz zu den landlaufigen irdisch-nationalen
Erwartungen ein rein geistiges, jenseitiges Verstindnis des Gottesreiches gelehrt,
als habe er den Menschen statt einer erneuerten Erde den Himmel versprochen.
Das ist aber nicht ganz richtig. Gewifl hat Jesus es abgelehnt, sich in politische
Abenteuer zu stiirzen, er war keiner von den ,Zeloten“, die das Kommen des Rei-
ches mit Blut und Eisen herbeizufiihren versuchten, er wollte kein Reich von , dieser
Welt“, das nach wie vor unter dem alten Gesetz von Siinde und Tod gestanden
wiire!2. Doch bestebt nicht der geringste Zweifel, dafl Jesus seine glorreiche Wieder-
kunft vorausgesagt hat, um hier auf Erden die Herrschaft Gottes aufzurichten. Der
von Matthdus bevorzugte Ausdruck ,Himmelreich® kann nicht als Gegenbeweis
angefithrt werden; die Juden gebrauchten damals das Wort ,Himmel“, um die
Nennung des Gottesnamens zu vermeiden. Auch die bekannten Wendungen vom
»Lohn im Himmel“ (Matth 5, 12; Luk 6,23) und vom ,Schatz im Himmel* (Mark
10, 21 par) diirfen nicht so verstanden werden, als sei die Heilsvollendung endgiiltig
im Himmel zu finden. Diese Worte wollen nur besagen, dafl der ewige Lohn schon
jetzt im Himmel aufbewahrt ist, wie ja auch das Gottesreich ,seit Grundlegung
der Welt bereit gehalten wird® (Matth 25, 84). Uber die Zeiteund den Ort, da der
himmlische Lohn in Empfang genommen wind, ist aus diesen Spriichen nichts zu
entnehmen!®. Einem dhnlichen Mifiverstindnis ausgesetzt ist die Antwort Jesu auf
die Sadduzierfrage nach der Auferstehung (Mark 12, 25 par). Wenn es da heifit:
»bei der Auferstehung heiraten sie weder noch lassen sie sich heiraten, sondern sind
wie die Engel im Himmel“, bedeutet dies keinesfalls den Verlust der Leiblichkeit
und Geschlechtsbestimmtheit in der zukiinftigen Welt. Noch weniger ist damit ge-
sagt, dafl aus den Menschen einmal Engel werden sollen. Gegen eme solche helleni-
stische Interpretation wendet sich schon die Formulierung des Lukasevangeliums:
»denn engelgleich sind sie und Kinder Gottes, weil sie Kinder der Auferstehung
sind“, d. h. weil sie einen neuen, unsterblichen Leib besitzen werdens.

Im Vertrauen auf Jesu Verheiflungen erwartet die Urgemeinde das baldige
Kommen des Reiches. Wohl schauen die Christen hinauf zum Himmel und zu
Jesus, der Platz genommen hat zur Rechten des Vaters, aber nicht, um sich in ein
besseres Jenseits zu fliichten oder himmlische Geheimnisse zu erforschen, sondern

v

Gottesgeist selbst auBlerjiidischer Anschauungen und Erkenntnisse bedient, um die eschato-
logische Offenbarung weiterzufiihren.

12 So ,irdisch“ haben sich auch die meisten Zeitgenossen Jesu das Gottesreich nicht vor-
gestellt. Sie wufiten ebenso wie Jesus, daBl nur in einer zukinftigen, durch Gottes wunder-
bares Eingreifen verinderten Welt das Messiasreich Bestand haben kénne. So diirfte das
Urteil des jidischen Gelehrten J. Kl1ausn e r berechtigt sein, wenn er sagt, dafl Jesu ,Be-
griff des Gottesreiches und alles damit Zusammenhingenden nicht wesentlich von der Auf-
fassung seiner Volksgenossen zu Beginn des tannaitischen Zeitalters abwich® (a. a. O. 554),

3 Aus spatjidischen Texten geht deutlich hervor, dafl die himmlischen Schatzkammern,
in denen die guten Werke des Menschen aufbewahrt werden, sich erst beim letzten Gericht
offnen (4 Esr 7,77; syrBar 21,1); vgl. H. Bietenhard, a.a.0., S. 222f.

14 Luk 20, 36. Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 19512, S. 242.



196 Franz Joseph Schierse

weil sie vom Himmel her die Erfillung ihres Gebetes erwarten: ,Dein Reich
komme!“ (Matth 6, 7 f; Luk 11, 2) spapdve 94%, ,Unser Herr komme!® (1 Kor
16,22). Den Jiingern, die thren Blick nicht abwenden kénnen vom Himmel, wohin
Jesus gegangen, wird die nachdriickliche Mahnung erteilt: ,IThr Manner von Galilia,
was steht ihr da und schaut gen Himmel empor? Dieser Jesus, der aus eurer Mitte
in den Himmel aufgenommen wurde, wird in derselben Weise kommen, wie ihr
ihn in den Himmel habt auffahren sehn“ (Apg 1, 11). Die Himmelfahrt Jesu soll
den Christen keineswegs zu einem jenseitsgerichteten Triumer machen, sondern
ihm die Gewiflheit schenken, dafl der Herr wiederkommen wird.

Uber den Zustand der verstorbenen Gliubigen scheint zunichst keine Klarheit zn
herrschen. Jesus selbst hatte dariiber nichts Bestimmtes gelehrt. Seine Andeutun-
gen bewegen sich im Rahmen der zeitgenossischen Eschatologie. Wihrend das
Gleichnis vom reichen Mann und dem armen Lazarus (Lok 16, 19—31) die alte
Scheol-Vorstellung aufnimmt, wie sie im Spitjudentum durch den Vergeltungs-
gedanken modifiziert wurde, verheifit Jesus dem rechten Schicher den sofortigen
Eintritt ins Paradies (Luk 23, 43). Dieses Wort gibt der Auslegung schwere Ritsel
auf: Hat Jesus daran gedacht, daf er nach seinem Tode zu Gott und also in den
Himmel gehen und dabei auch ins Paradies, den Ort der Seligkeit fiir die Gerech-
ten, gelangen werde?15 Oder ist das Paradies, das die Verstorbenen bis zur Auf-
erstehung beherbergt, anf der Welt zu suchen? Es mit der Scheol, dem unter-
irdischen Aufenthaltsort der Toten, gleichzusetzen, ist kaum méglich; da dieser Ort
im Judentum niemals ,Paradies“, Gan Eden, genannt wird!7. Vielleicht ist die
Unbestimmtheit der Angabe gerade ein Zeichen dafiir, wie wenig es Jesus auf
ortliche Festlegung der Seligkeit nach dem Tode ankommt.

Fiir die Urgemeinde wurde die Frage umso dringender, je mehr sich die Parusie
verzogerte. Man mufl wohl in der ersten Zeit gemeint haben, die Getauften wiirden
alle noch den Anbruch des Gottesreiches erleben. Sonst hitte man das Sterben von
Gemeindemitgliedern nicht als anst6fig empfunden und nach einer Erklirung
gesucht, wie aus verschiedenen Stellen des NT hervorgeht. Im ersten Korintherbrief
(11, 80) gibt Paunlus als einen Grund dafiir die Nachlissigkeiten und Verfehlungen
beim Herrnmahl an'8, Die Thessalonicher trastet er mit dem Hinweis auf ein sonst
nicht bekanntes Wort des Herrn, wonach ,wir, die wir leben, die wir bis zur An-
kunft des Herrn iibrigbleiben, den Entschlafenen nicht zuvorkommen werden®
(1 Thess 4, 15), da ,die in Christus Verstorbenen zuerst auferstehen werden* (v 16).
Der Gedanke, dafl die verstorbenen Christen jetzt schon die Freuden des Himmels
genieBen konnten, scheint also noch nicht geliufig zu sein. Spiter erhofft allerdings
auch Paulus fiir sich nach dem Tode die sofortige Christus-Gemeinschaft (Phil 1, 20,
23). Doch bleibt seine letzte Sehnsucht die Verwandlung des Leibes in die Gleich-
gestalt mit dem Herrlichkeitsleibe Jesu Christi (Phil 3, 20). Die leibfreie Existenz

" SoH.Bietenhard (a a. O, S. 171). Diese Deutung hat die doppelte Schwierigkeit
gegen sich, dafl nach herrschender Meinung des Judentums alle Toten in die Scheol kommen,
und dafl dann eine Himmelfahrt Jesu unmittelbar vom Kreuz vorausgesetzt wire.

16 vgl. 1 Hen 60, 8; 2 Hen 42, 3—5.

17 vgl. ].Schmid, a.a.0,S. 282.

8 Auch in der Geschichte von Ananias nnd Saphira (Apg 5,1—11) wird der Tod als
Strafe fiir schwere VerstdBle gegen die Gemeindeordnung betrachtet.



Himmelssehnsudht und Reich-Gottes-Erwartung 197

nach dem Tode erscheint ihm, dem vom Alten Testament her Gebildeten, als Zu-
stand der Nacktheit, und er mdchte lieber nicht erst entkleidet, sondern sogleich
mit dem himmlischen Leib iiberkleidet werden (2 Kor 5, 1—10).

In den groflen Verfolgungen, die bald iiber die junge Kirche hereinbrachen, hat
sich besonders Johannes in seiner Apokalypse bemiiht, den Glidubigen eine trostliche
Auskunft iiber das jenseitige Schicksal der Blutzeugen zu geben. Die Seelen der
Martyrer sind schon unter dem himmlischen Brandopferaltar®?; sie rufen dort mit
lauter Stimme nach dem letzten Gericht, das den Sieg Gottes iiber die Feinde Christi
bringen soll. Es wird ihnen ein weifles Gewand gegeben, und sie werden zur Ge-
duld gemahnt, bis ihre Mitknechte und Briider zur Vollendung kommen (Apok 6,
9—11). Als himmlische Offenbarung wird sodann die Seligkeit derer verkiindet, die
im Herrn sterben (14, 13). Das ,von jetzt an“ scheint darauf hinzuweisen, daf§
man bisher im unklaren dariiber war. Noch lange hat diese Frage die christlichen
Gemiiter beschiftigt. In der apokryphen Petrus-Apokalypse (um 135 geschrieben)
bitten die Apostel darum, ,einen von unseren gerechten, aus der Welt geschiedenen
Briidern zu sehen, ,damit wir schauten, welches Aussehen sie haben, und durch den
Anblick mutig geworden, auch die Menschen, die uns héren, mutig machen kénnten®
(15,5). Die Uberzeugung, daff den Seclen der Gerechten, besonders der Blutzeugen,
sofort nach dem Tode ein seliges Leben im Himmel zuteil werde, hat sich zwar bald
durchgesetzt2. Doch blieb der Grad der Seligkeit noch jahrhundertelang umstritten,
bis schlieflich im Mittelalter durch die Konstitution Benedikts XII. vom 29. Januar
1336 eine dogmatische Klarstellung erfolgte21.

1V. Der Himmel als ,wahre“ Erde

In den bisher besprochenen Stellen des Neuen Testaments war das Verhiltnis von
Erde, Mensch und Himmel einfach und durcbsichtig. Der Mensch gehort zur Erde
und wird auf ihr seine endgiiltige Seligkeit im Gottesreich finden. Mag dieses auch
vom Himmel her kommen, so verlieren Erde und Mensch doch nicht ihr Wesen. Sie
werden gewandelt zur Unverginglichkeit, aber ihre Natur bleibt erbalten. Das
Weilen der abgeschiedenen Seelen im Himmel gilt nur als Zwischenzustand, der wohl
schon die Christus- und Gottesgemeinschaft bringt, aber die gliubige Hoffnung
richtet sich trotzdem auf das Offenbarwerden der gottlichen Herrlichkeit in der
erneuerten Schopfung.

Nun gibt es aber im Neuen Testament noch eine andere Sicht der Heilsvoll-

1* Die merkwiirdige Vorstellung hingt vielleicht damit zusammen, dal man im Spitjuden-
tum den Eingang in die Totenwelt unter dem Brandopferaltar des Jerusalemer Tempels
suchte. Nach der Lehre von der Entsprechung von Himmel und Erde miifite sich dann die
Totenwelt fiir die Martyrer unter dem himmlischen Brandopferaltar befinden. Vgl. H. Bie -
tenhard, a.a.0., 1822,

20 2, Klemensbrief 19, 4; Ignatius v. Ant., Brief an die Rémer, c. 2.

# Danach genieflen die Seelen der Gerechten schon vor der Auferstehung die unmittel-
bare Anschauung Gottes. Mit dieser Lehrentscheidung ist allerdings die schwierige Frage
nicht beantwortet, was die Auferweckung des Leibes und damit die Wiederherstellung des
ganzen Menschen zur Seligkeit hinzubringt. Der Begriff ,Anschauung Gottes® darf sicher
nicht zu formal und ungeschichtlich verstanden werden. Vgl. dazu und zur gesamten Lehr-
entwicklung M. Schmaus, a.a. 0., S. 531—535.



198 Franz Joseph Schierse

endung, die das Verhéltnis von Erde, Mensch und Himmel in den Anschauungen
der alexandrinischen Philosophie zu umschreiben sucht. Sie steht nicht im Gegensatz
zur erstgenannten — beide Anschauungsweisen bilden in gleicher Weise einen We-
sensbestandteil der unfehlbaren Offenbarung iber die letzten Dinge —, sondern
erganzt und vertieft sie. Wie wir gesehen haben, waren bereits im Spétjudentum
starke Einfliisse hellenistischen Denkens vorhanden. Erde und Leib galten als Werke
einer zweitrangigen, nicht unmittelbar von Gott stammenden, wenn nicht gar
damonischen Schopfung, das ,eigentliche®, ,wahre“ und ,wirkliche® Sein aber
war nur in der jenseitigen Himmelswelt zu finden, von der die menschliche
Geistseele sich einmal getrennt hatte. So konnte man sich auch die seschatologi-
sche“ Vollendung des Menschen nicht anders vorstellen als durch die Riickkehr an
seinen himmlischen Ursprungsort. Im Grunde handelt es sich aber bei dem Ent-
weltlichungsprozeff der Seele um keinen echten eschatologischen Vorgang, weil das
konsequente alexandrinische System auch keine wirkliche Geschichte kennt. Was im
Raum des Sichtbaren, Verginglichen geschieht, ist dort ochne Belang. Das Wesen der
geistigen, unsichtbaren Welt aber ist gerade ibre unwandelbare Ewigkeit. In der
himmlischen Schopfung ist ja bereits alles vorhanden, und da der Menschengeist
von Natur aus zu ihr gehort, gewinnt er durch die Riickkehr in das Lichtreich keine
neue Zukunft, sondern nur sein vergessenes, ewiges Selbst. Deshalb besteht auch
die ,Erlésung“ vorzugsweise darin, dal der Weise sein unvergingliches, himm-
lisches Wesen erkennt (,Gnosis“!) und dadurch alles irdische Geschehen als Schatten
und Schein durchschaut?2.

Mit solchen weit verbreiteten Anschauungen sich auseinanderzusetzen, war fiir
das junge Christentum eine geistige Lebensnotwendigkeit. Diese Aufgabe leistete
vor allem Johannes in seinem Evangelium nund der Verfasser des Hebrierbriefes?s. So
unannehmbar manche Grundlehren des Alexandrinismus auch sein mochten—Priexi-
stenz der Seele, radikale Verleugnung des Leiblichen, naturhafter Erlésungspro-
zefl —, viele Gedanken waren doch geeignet, die christliche Offenbarung in deut-
lichere Begriffe zu fassen. Besonders gab das alexandrinische Schema die Moglich-
keit, der dringenden Frage nach dem Ausbleiben der Parusie eine befriedigende
Antwort zu geben: Was man in der Zukunft erwartete, das Gottesreich, existiert
tatsichlich schon in der oberen Welt. Ja, das Gottesreich, die zukiinftige Welt, ist .
nichts anderes als die geistige Schopfung des Logos, der Himmel. Dort sind die
_ wahren, eigentlichen Giiter des Lebens zu suchen, dort hat der Gliubige — nicht

der Mensch schlechthin — durch Gottes auserwihlende Gnade — nicht von Natur

2 Am klarsten sind diese Ideen bei Philo von Alexandrien ausgesprochen. Als
geistige Stromung durchziehen sie aber die gesamte hellenistische Welt, wenn auch in den
mannigfaltigsten Abwandlungen. Die Religionsgeschichte spricht von einem ,transzendenten
Dualismus“ und bezeichnet das darin zutage tretende Daseinsverstindnis mit dem Worte
»gnostisch,

2 Auch der Kolosser- und Epheserbrief stehen in Auseinandersetzung mit gnostischen Vor-
stellungen. Wegen des schwer zu _erhellenden Hintergrundes sehen wir von diesen beiden
Briefen ab. Zum Epheserbrief vgl. H. Schlier, Die Kirche nach dem Brief an die Epheser
(Beitr. zur Kontroverstheologie) Miinster 1949. — Die alexandrinische Geistigkeit des He-
bréerbriefes wird auch auf katholischer Seite immer mehr anerkannt; vgl. C. Spicq, Le
Philonisme de U'Epitre aux Hébreux, in Revue Biblique 56 (1949) 542—572: 57 (1950) 212
bis 242.




Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 199

aus — Heimat und Ziel. Darum bevorzugt Johannes statt des mit zeitgeschichtlichen,
nationalen Vorstellungen belasteten Begriffes des ,Gottesreiches“ den von Christus
oft gebrauchten und umfassenderen Begriff des ,ewigen Lebens“?4, Statt ungeduldig
auf die Zukunft zu warten, soll der Christ sehnsiichtig nach dem Himmel schauen,
wo Christus schon die ewigen Wohnungen bereitet hat (Joh 14, 3)25. Wahrend in den
gnostischen Spekulationen der Himmel ein fremdes Geisterreich bleibt, wohin der
Mensch nur nach Ablegung seiner irdischen Natur gelangen kann, haben im christ-
lich-alexandrinischen Himmel auch die schlichten irdischen Dinge ihren Platz: Was-
ser (Joh 4, 14) und Brot (Joh 4, 35.41), Wohnung (Joh 14, 2) und Haus (Hebr 10, 21),
Stadt (Hebr 11, 16; 12, 22; 13, 14) und Ruhestitte (Hebr 4, 1 ff). So sehr ist der Him-
mel zu einem fir den Menschen bestimmten Raum geworden, dafl die Engel — sonst
seine eigentlichen Bewohner — in ihm nur dienende Stellung einnehmen (Hebr 1,
14; 2, 5). Der Christ braucht die Erde nicht zu verleugnen, wenn er zum Himme] geht:
er findet sie dort in ihrer urspriinglichen, von Gottes Herrlichkeit erfiillten Gestalt. Ist
damit die Wiederkunft Christi auf Erden iberfliissig geworden? Von ihr wird im
ganzen Johannesevangelium kaum mehr gesprochen®¢. Auch die Verheiflung der
leiblichen Auferstehung am jiingsten Tage tritt zuriick??. Hier zeigen sich die Gren-
zen der alexandrinischen Konzeption, die threm Wesen nach ungeschichtlich ist. Die
Schwierigkeit liegt darin, dald von ,oben“, von Gott aus gesehen, alles Zukiinftige
bereits Gegenwart ist, Gericht, Auferstehung, Parusie und Gottesreich; der Christ
aber steht noch in der Geschichte, und auch die Seele des Toten bleibt an die Heils-
geschichte gebunden bis zum jiingsten Tag. Da der Theologe Johannes sich be-
mitht, jenen gottlichen Standpunkt einzunehmen, nach dem die christliche Hoff-
nung bereits ihre Erfiillung gefunden hat, kann der Eindruck entstehen, als ob es
fir den Christen keine Geschichte mehr gibt. Der Hebrierbrief macht die eigen-
tiimliche Spannung von ,Schon“ und ,Noch nicht* etwas deutlicher. Nach ihm
muf selbst der erhohte Christus im Himmel noch ,warten, bis ihm die Feinde zum
Schemel seiner Fiifle gelegt werden® (10, 13). Aber es ist ein Warten in der Voll-
gewiBheit des endgiiltigen Triumphes.

Der wichtigste Unterschied zur alexandrinischen Philosophie liegt jedoch darin,
daf nicht der Himmel als solcher oder die geistige Schopfung des Logos im Mittel-

2 Vgl. A. Wikenhauser, Das Evangelium nach Johannes, Regensburg 1948, S. 178.

2 Die Deutung von Joh 14, 3 ist umstritten. Die meisten Erklirer denken an die Heim-
holung der Jinger bei der Parusie. Wahrscheinlicher ist jedoch das Kommen Jesu in der
Todesstunde des einzelnen Christen gemeint (Wikenhauser, a.a. 0., S, 218).

26 Nachtragskapital 21, 22 (obwohl auch da nicht ganz sicher); bestimmt nur 1 Joh 2, 28.
Wenn 14, 2 f die Parusie meint, wiirde Jesns die Jinger zu sich in den Himmel holen, statt
— wie bei den Synoptikern — das Gottesreich auf der verwandelten Erde zu errichten. In
der johanneischen Sicht von Himmel und Erde ist dies auch nicht anders méglich: Der Him-
mel ist ja die ,wahre“ Erde.

27 Die Auferweckungsspriiche (6, 39. 40. 44. 54) machen fast den Eindruck einer nachtrig-
lichen Hinzufiigung. Die Kritik mdchte auch die anderen Stellen, an denen deutlich vom
Endgericht und der Totenauferstehnung die Rede ist (5, 28 f; 11, 24; 12, 48), als spitere Kor-
rekturen am Evangelium ausschalten. Richtig daran ist nur die Empfindung, dafl im konse-
quenten Alexandrinismus keine Auferstehung nétig ist, weil es allein um das Schicksal der
Seele geht; oder wo in der Gnosis ein Himmelsleib angenommen wird, erhilt ihn die Seele
sofort beim Eintritt in die obere Welt. Aber Johannes kann in dieser Frage nicht seinem
System folgen, sondern mufl die Geschichtlichkeit der Offenbarung festhalten.



200 Franz Joseph Schierse

punkt der Heilssehnsucht steht, sondern Christus, der zur Rechten des Vaters thront.
Ohne ihn hitte der Himmel fiir uns keine Bedeutung. Nur um seinetwillen schauen
wir hinauf und ,suchen, was droben ist* (Kol 3,1.2). Am stirksten vollzieht das
Johannesevangelium die Gleichsetzung der himmlischen Giiter mit Christus: Er ist
das Himmelsbrot, er ist das Lebenswasser, er ist der Weinstock, die Wahrheit, das
Licht und das Leben. Die johanneische Himmelssehnsucht hat deshalb auch wenig
mehr zu tun mit der allgemeinen Weltmiidigkeit, wie sie um die Zeitenwende sehr
verbreitet war. Der Evangelist bedient sich solcher Stimmungen, um das Verlangen
nach den ,wahren“ Giitern zu wecken. Aber das ewige Leben kann nur durch den
Glauben an Jesus Christus gewonnen werden, nicht durch ein naturhaftes Streben
nach ,oben®. Auch der edelste Mensch findet von sich aus nicht ,den Weg* und ,die
Tir“. Der Vater mufl ihn ,zichen“ (Joh 6, 44), der Sohn muf ihm ,die Augen
offnen” (9, 1 ff.), der Geist muf ihn ,in die Wahrheit einfiihren® (16, 13).

Das neue Verstindnis vom Himmel hat der christlichen Frommigkeit starke Im-
pulse gegeben. Die Sehnsucht, in den Himmel zu kommen, gilt als unverduflerliche
Grundhaltung jedes Christenlebens. Demgegeniiber ist die Erwartung des Gottes-
reiches auf Erden, wie es die synoptischen Evangelien verkiindeten, oft verblafit.
Wihrend wir Christen also im Ausdruck und in der Verkindigung unserer Escha-
tologie weithin johanneisch orientiert sind, ist uns doch hiufig die Erkenntnis ver-
loren gegangen, dafl der Himmel bei Johannes die wahre, eigentliche Erde bedeutet.
Unsere Jenseitsvorstellungen sind diinn und abstrakt geworden, sie ilben wenig
Anziehungskraft mehr aus. Das Wort ,himmlisch“, das in Frommigkeit, Aszese und
Predigt eine so grofle Rolle spielt, klingt uns fremd, wir miissen es wieder in die
realistische Sprache des heutigen Menschen iibersetzen. Sonst ergeben sich die
bekannten schiefen Ansichten, als gehe es im Christentum einzig um die Rettung der
Seele, um den Gewinn eines unvorstellbar hohen Himmels, der mit dem endgiiltigen
und absoluten Verlustaller irdischen Giiter bezahlt werden miisse. Sonst kommen auch
wir Christen in die Gefahr, das Irdische so gering zu schitzen, dafl wir die Pflichten
von Ehe und Beruf, sozialer Ordnung und politischer Verantwortung nicht ernst
genug nehmen. Sonst leiden allzu viele unter der Spannung, dafl ihnen einerseits
die Arbeit an der Erde als heiliger Gotteswille eingeschirft wird, dafl ihnen aber
anderseits dieselbe Arbeit als unwichtig und bedeutungslos hingestellt wird gegen-
iiber der Ewigkeit. Sonst werden die irdischen Dinge nur mehr als Mittel betrachtet,
um sich himmlischen Lohn zu verdienen. Der heutige Mensch hat ein anderes Ver-
hiltnis zur Erde und zur Geschichte. Er ist der sicheren Hoffnung, dafl ,nichts Ver-
gangliches vergeht® (Bergengruen), daf sein hiesiges Leben, seine Arbeit, seine
Opfer, Leiden und Freuden die Gestalt jenes Reiches mitbestimmen werden, in dem
er einmal endgiiltig Heimat haben soll.

Fiir unsere Frommigkeitshaltung ergeben sich daraus zwei Forderungen: Nach
Jesu Wort heifit es zuerst ,,das Reich Gottes suchen und seine Gerechtigkeit* (Mt 6,
33), alles andere, auch unsere Seligkeit im jenseitigen Leben, wird uns dann hinzu-
gegeben werden. Gottes Herrschaft und sein Gesetz wollen sich schon in dieser Welt
offenbaren, wenn auch im Zeichen des Kreuzes, der Verfolgungen und scheinbaren
Niederlagen. Die Bedrangtheit der Kirche und des Christen darf nicht zu einer
esoterischen Konventikelfrémmigkeit fihren, in der man sich von allem Irdischen
abkehrt und nur der Erwartung himmlischer Freuden lebt. — Zugleich aber muf} die



Die evangelischen Rite im Weltstand der Christen 201

Uberzeugung wachsen, dafl unser Wille zur christlichen Weltgestaltung seine Kraft
»aus der Hohe® (Lk 24, 29) erhilt, aus dem Geiste, der allein die Wunder der Ver-
wandlung vollbringen kann. Gebet, Selbstheiligung, sakramentale Christusge-
meinschaft sind deshalb miehr denn je die Vorraussetzungen fiir ein gedeihliches
Arbeiten an den Aufgaben der Zeit, ,weil aus diesen inneren Dingen die Wirk-
samkeit fiir das Aufiere erfliefit zum Ziele, das uns vorgesetzt ist“28, ,Reich Gottes®
und ,Himmel“ aber werden fiir den Christen zu einer Einheit durch Christus,
der beides in sich vereint, in dem das Reich Gottes schon zur Vollendung gekom-
men ist und durch den wir im Heiligen Geist zum Vater kommen, um ewig sein
Angesicht zu schauen und in seiner Liebe zu bleiben.

28 Const. Soc. Jesu P. X. n. 2

Die evangelischen Rate im Weltstand der Christen
Von Hans Hirschmann S. J., z. Z. Pullach bei Miinchen

Dafl das Wort der Bergpredigt: ,Seid vollkommen, wie Euer Vater im Himmel
vollkommen ist“ (Mt 5, 45) nicht nur an einen kleinen Kreis von Christen gerichtet
ist, sondern an alle, wird — Gott sei Dank — in wachsendem Maf Inhalt des Glau-
bensbewuBtseins aller Christen. Im Zusammenhang damit steht die Einsicht, dafl
der ,Stand der Vollkommenheit® in der Kirche nicht die Aufgabe hat, diese evange-
lische Vollkommenbheit fiir sich zu leben, sondern fir die ganze Kirche. Weniger klar
aber ist in diesem Zusammenhang vielen die Bedeutung der drei evangelischen
Rate der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams fiir den Christen in der Welt.

Und doch weist die Heilige Schrift gerade auf diesen Zusammenhang hin. ,Alles,
was in der Welt ist, ist Augenlust, Fleischeslust, Hoffart des Lebens® (1 Joh 2, 16) —
das ist die biblische Grundlage der Lehre von den drei evangelischen Riten. Die
evangelische Armut erscheint als Uberwindung der Augenlust; die evangelische
Ehelosigkeit als Uberwindung der Fleischeslust; der evangelische Gehorsam als
Uberwindung der Hoffart des Lebens. Die Einheit aller als Uberwindung der
»Welt“. Damit ist bereits gesagt, daf es sich in Armut, Keuschheit und Gehorsam
als evangelischen Riten nicht um ,einige®, nicht einmal um einige ,besonders be-
deutsame®, sondern schlechterdings um ,die“ evangelischen Réite handelt, und damit
nicht um die Uberwindung ,dieser oder jenmer“ Unordnung in der Welt, sondern

»der® Unordnung schlechthin, die durch den Siindenfall in die Welt gekommen
‘ ist, und sie zu dieser ,Welt“ im johanneischen Sinne entstellt hat.





