
Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 

Von Franz J. Schierse S. J., München 

In unzähligen Predigten, in Betrachtungsbüchern und Andachten ist immer wieder 
davon die Rede, wir sollten nach dem Beispiel Christi •das Irdische gering achten 
und nach dem Himmel verlangen". Diese Mahnung ist so alt wie das Christentum 
selbst. Sie hat ihre unumstößliche Grundlage im Neuen Testament, ist aber vor 
allem in den aszetischen Schriften der Kirchenväter und des Mittelalters in oft sehr 
drastischen Worten zum Ausdruck gekommen und hat von daher wohl auch ihren 
festen Platz in der Liturgie der Kirche erhalten. So beten wir z. B. am Herz-Jesu- 
Fest: •Deine heiligen Opferspeisen, Herr Jesus, mögen uns göttliche Glut gewähren; 
lehre uns in ihrer Kraft das Irdische verachten und das Himmlische lieben1". 

Nun wird gewiß kein ernster Christ die solchen Ausdrücken zugrunde liegende 
Wahrheit der Offenbarung leugnen, die Johannes in die Worte kleidet: • Die Welt 
befindet sich ganz in der Gewalt des Bösen" (1 Joh 5, 19); sie ist darum das zu Über- 
windende, und Paulus: •Nach dem, was droben ist, trachtet, nicht nach dem, was auf 
Erden" (Kol 3, 2). Trotzdem sträubt sich unser modernes Gefühl gegen eine allzu 
leichte und fast phrasenhafte Verwendung der oben genannten Redeweise der tra- 
ditionellen Verkündigung. Die einfachste Erklärung dafür wäre in der Tatsache zu 
suchen, daß Unglaube, Materialismus und Verweltlichung sich immer weiter aus- 
breiten und wie eine Zeitkrankheit auch den religiösen Menschen zu befallen drohen. 
Aber in Wirklichkeit ist das Problem viel verwickelter. Sonst müßte der Unglaube 
einfachhin gleichzusetzen sein mit Diesseitigkeit und Materialismus, während es 
doch auch andere Spielarten des Unglaubens gibt, die sehr idealistischer und jensei- 
tiger Art sind. Die •Wendung zum Hiesigen", die die ganze neuzeitliche Geistes- 
geschichte kennzeichnet, hat einen tieferen Grund. Sie zwingt darum auch den Chri- 
sten zu einer neuen Auseinandersetzung zwischen dem modernen Weltbild und der 
Offenbarung, die ihn das Wort der Offenbarung über das Verhältnis von Himmel 
und Erde tiefer und ganzheitlicher verstehen läßt. Deuten wir kurz an, womit das 
zusammenhängt. 

Die Sprache der christlichen Verkündigung über das Verhältnis dieser unserer 
Erde zum Himmel ist unter dem Einfluß eines naturwissenschaftlichen Weltbildes 
geworden, das heute nicht mehr gültig ist. Nach Aufhebung dieses Weltbildes kann 
man sich den Himmel nicht mehr einfach als •Raum über den Sternen" vorstellen. 
Die Himmelssehnsucht kann sich also auch nicht mehr an einen bestimmten Ort 
klammern. Dazu kommt noch die schon von der scholastischen Philosophie begonnene 
Verdrängung der platonischen Seinsauffassung, wonach alles Ewige, Beständige und 

1 Die gleiche Ausdrucksweise kehrt wieder im Stillgebet vom Schutzfest des hl. Joseph, 
im Kirchengebet vom hl. Benedikt Labre und in der Sekret der Votivmesse der allerseligsten 
Jungfrau •vom Trost"; dort findet sich sogar in der Postcommunio der noch schärfere Aus- 
druck, daß wir das Irdische •mit Füßen treten" sollen. Demgegenüber sind die alten Ora- 
tionen weit maßvoller. So heißt es z. B. im Kirchengebet vom Mittwoch nach dem vierten 
Fastensonntag: •Wir bitten dich, allmächtiger Gott, gib ... daß wir so durch Zähmung der 
irdischen Begierden leichter das Himmlische erfassen" (ähnlich im Stillgebet vom dritten 
Sonntag nach Ostern). Am dritten Sonntag nach Pfingsten beten wir, •so durch die zeitlichen 
Güter hindurchgehen, daß wir darob die ewigen nicht verlieren". 



190 Franz Joseph Sdiierse 

Wahre in höheren, himmlischen Sphären beheimatet ist, während die Welt des 
Sinnenhaften und Körperlichen aus Schatten und Schein besteht. Es ist also nicht 
mehr ohne weiteres möglich, das platonische Reich der Ideen mit dem christlichen 
Himmel zu verschmelzen und die metaphysische Spannung zwischen •Oben" und 
•Unten" religiös fruchtbar zu machen. Damit entbehrt aber die übliche Vorstellung 
vom Himmel • den man sich in Wirklichkeit gar nicht mehr vorstellen kann • für 
den modernen Menschen der Anziehungskraft. Er weiß zwar genau so gut wie der 
antike oder mittelalterliche Mensch um die Vergänglichkeit, Ungeborgenheit und 
Dämonie der Welt, aber ebenso ist ihm in steigendem Maße der staunenswerte 
Reichtum, die unendliche Weite und die Wertfülle der Schöpfung kundgeworden. 
Er hat ganz anders als noch der mittelalterliche Mensch erlebt, was es heißt, sich die 
Erde Untertan zu machen. Er kann darum diese Erde nicht mehr einfach abschreiben: 
sie ist in den Sinn seines hiesigen Lebens eingegangen. Wie soll man ihm nun an- 
gesichts solcher Tatsachen noch vom Himmel sprechen? Wie findet er noch den Zu- 
gang zu dieser so wesentlichen christlichen Wahrheit? 

Hier kommt uns die Offenbarung selbst zu Hilfe. Sie spricht nicht nur von der 
Himmelssehnsucht, sondern auch vom Reich Gottes, das jetzt noch verborgen ist, das 
sich aber am Ende der Zeiten auf dieser Erde offenbaren wird. Dann soll die Erde 
zum Himmel werden, und der Himmel wird das irdische Gepräge nicht verlieren. 
Diese Wahrheit gilt es heute wieder stärker hervorzuheben; sie ist im Laufe der 
Jahrhunderte allzu sehr von einer einseitigen Abwertung der irdischen Dinge über- 
deckt worden. Nicht als ob nun das Wort vom Aufbruch aus dieser Welt, vom Ster- 
ben und Gekreuzigtwerden dieser Welt, von der Pilgerschaft in die himmlische 
Heimat vernachlässigt werden sollte. Aber Himmelssehnsucht und Reich-Gottes- 
Erwartung müssen immer zusammengehen und einander vor Mißdeutung bewahren. 
Sonst wird der Himmel zu einem fernen, fremden Geisterland, das mit der Erde 
nichts mehr zu tun hat; oder das Gottesreich wird zu einer innergeschichtlichen 
Größe, zu einem Reich •von dieser Welt". 

Wie beide Vorstellungen in der Hl. Schrift verankert sind und in welchem Zu- 
sammenhang sie dort erscheinen, soll ein kurzer Überblick zeigen. Wir werden dabei 
sehen, daß es nicht möglich ist, eine gradlinige Entwicklungslinie herauszuarbeiten: 
als ob die eschatologische Offenbarung von zunächst sehr erd- und volksgebunde- 
nen Formen zu immer geistigeren und himmlischeren Vorstellungen fortschreite. 
Die älteren, oft noch unvollkommenen Anschauungen behalten im Rahmen des 
Ganzen ihre Bedeutung und sollen uns davor bewahren, spätere Aussagen, die 
vielleicht philosophisch und theologisch besser durchgebildet sind, in einseitig spiri- 
tualistischer Weise zu interpretieren. 

/. Himmel- und Gottesgemeinschaft im Alten Testament 
Dem Alten Testament liegt der Gedanke an den Himmel als Ort menschlicher 

Seligkeit noch ganz fern. •Gott ist im Himmel, der Mensch ist auf Erden" (Pred 
5, 1; Ps 115, 16 f). Wie der Mensch aus Erde gemacht ist, soll er wieder zum Staube 
zurückkehren (Gen 2, 7; 3, 19). Der Tod wird wohl als Strafe für die Sünde empfun- 
den, aber die Strafe bestätigt nur eine natürliche Daseinsbedingung. Selbst das Buch 
Job, das der Klage des Menschen um Leid und Tod den bewegtesten Ausdruck ver- 
leiht, bekennt zum Schluß: •Ich weiß, daß Du alles vermagst, und daß Dir kein Vor- 



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 191 

haben unmöglich ist... So habe ich denn im Unverstand geurteilt über Dinge, die zu 
wunderbar für mich waren und die ich nicht verstand. Nur durch Hörensagen hatte 
ich von Dir vernommen, jetzt aber hat mein Auge Dich geschaut. Deswegen wider- 
rufe ich und bereue gebeugt in Staub und Asche" (42,2•6). Schweigende Ehrfurcht 
vor Gottes Walten ist die letzte Antwort des alttestamentlichen Menschen auch dem 
Rätsel des Todes gegenüber. Die Vorstellungen über ein Fortdauern des Menschen 
nach dem Tode sind dunkel und düster. Der Israelit fürchtet, in die •Scheol" fahren zu 
müssen, in die licht- und freudlose Unterwelt, wo man Gott nicht mehr preisen 
kann (Ps 6, 6; 115,17; Is 38,18 u. ö.). Das Fehlen von Spekulationen über ein Jen- 
seits darf aber nicht nur als Mangel der alttestamentlichen Religion ausgelegt 
werden. Vielmehr zeigt sich gerade darin die unvergleichliche Größe des altisrae- 
litischen Glaubens, daß er den Menschen ganz und gar an die Erde bindet, ihn aber 
zugleich auf Gott, den Lebendigen und Ewigen, verweist. Die Offenbarung des 
Alten Testamentes ist damit der •stärkste Gegenbeweis gegen die Behauptung, als 
entspringe der Glaube der Phantasie über ein Leben nach dem Tode; denn tausend 
Jahre hat das alttestamentliche Glaubensleben geherrscht, ohne für den Menschen 
ein Jenseits in Anspruch zu nehmen. Diese Hoffnung war, wo sie aufsprang, nicht die 
Wurzel des Glaubens, sondern seine letzte Frucht"2. 

Kennt der alttestamentliche Fromme auch noch keine ewige Seligkeit im Himmel, 
so beseelt ihn doch ein großes Verlangen nach vollkommener und bleibender Gottes- 
gemeinschaft. Nirgends hat die Sehnsucht nach Gott, nach einem Leben in göttlicher 
Geborgenheit, einen so leidenschaftlichen und doch so zart-innigen Ausdruck ge- 
funden wie in manchen Psalmen3. Merkwürdigerweise sind fast alle Stellen, die von 
einem Leben nach dem Tode gedeutet werden könnten, textkritisch umstritten, so 
daß sich nicht sicher entscheiden läßt, ob der Psalmist von einer irdischen oder jen- 
seitigen Gottesgemeinschaft spricht. So sehr die Frage von dogmengeschichtlichem 
Belang ist, für die religiöse Haltung fällt der Unterschied kaum ins Gewicht. So hat 
sich die christliche Frömmigkeit diese Psalmen zu eigen machen können, um mit 
ihnen die Sehnsucht nach dem ewigen Leben bei Gott auszusprechen: •0 Gott, mein 
Gott bist Du, in Sehnsucht suche ich Dich. Meine Seele dürstet nach Dir, mein Leib 
verlangt nach Dir wie dürres, dürstendes Land, das des Wassers entbehrt. Es klam- 
mert sich meine Seele an Dich, und Deine Rechte hält mich fest" (Ps 63, 1•2. 9). Ja, 
wo das Glück, mit Gott vereint zu sein, so tief empfunden wird, braucht es keinen 
Himmel und keine Erde mehr: •Wen hab ich im Himmel, wenn nicht Dich? Und bin 
ich bei Dir, dann freut mich die Erde nicht. Mein Leib und mein Herz vergehen, Gott 
aber ist meines Herzens Fels, mein Anteil in Ewigkeit" (Ps 73, 25 f.). 

Mehr noch als das Verlangen nach persönlicher Gottesgemeinschaft hat die ge- 
samte Verfassung des israelitischen Staats- und Religionswesens den eschatolo- 
gischen Gedanken des Gottesreiches geprägt und gefördert. Der Begriff ist freilich 
erst relativ spät gebildet worden (Weish 10, 10; Dan 3,54; 4,3 u. ö.), die Sache 
selbst aber gehört zu den Grundelementen der alttestamentlichen Offenbarung. Der 
Gott, den Moses und die Propheten verkündeten, war Herr und Schöpfer, Gesetz- 
geber, König und Richter seines Volkes. Israel sollte eine Theokratie, eine Gottes- 

2 Vgl. 0. Procksch,  Theologie des Alten Testaments, Gütersloh 1950, S. 700. 
8 Pss 16; 17; 42; 49; 62; 63; 73. 



192 Franz Joseph Schierse 

herrschaft sein, in der es grundsätzlich keinen Unterschied gab zwischen profanen 
und religiösen Bereichen. Alle Institutionen: Königtum, Priestertum, Gesetz und 
Besitz empfangen davon ihr Maß, daß Gott selbst Herr und König in Israel ist, daß 
sein Wille das ganze Leben bis in Einzelheiten hinein regelt. So ist die Gottesherr- 
schaft immer schon eine mehr oder minder verwirklichte Forderung der alttesta- 
mentlichen Offenbarung gewesen, ehe sie noch als Verheißung vom •Königtum 
Jahwes" zu einem der lockendsten Bilder endzeitlicher Heilserwartung gestaltet 
wurde (Is 2, 2•5; Is 65, 17 ff.; Mich 4, 6•8). Im Psalterium, dem Gebet- und Ge- 
sangbuch des Alten Testaments, verkünden besonders die sogenannten Thronbe- 
steigungspsalmen4 das Herrschertum Gottes in Natur und Geschichte. Dabei ist es 
oft zweifelhaft, ob an das gegenwärtige oder zukünftige Königtum Jahwes gedacht 
wird. Diese Doppelseitigkeit liegt aber in der Natur der Sache: Einmal haben die 
Psalmen kultischen Zwecken gedient, vielleicht einem •Thronbesteigungsfest", und 
Vergegenwärtigung des Zukünftigen gehört immer schon zum Wesen des Kults; 
dann aber ist die Gottesherrschaft auch in sich etwas bereits Gegenwärtiges und doch 
noch Zukünftiges, Grundwirklichkeit der Welt und ihre letzte Vollendung zugleich. 
Weil Gott jetzt schon König ist und als solcher anerkannt werden will, wird er ein- 
mal am Tage des Gerichtes seine ganze Macht und Herrlichkeit offenbaren. 

//. Die Jenseitshoffnungen in der spätjüdischen Apokalyptik 

Nur von zwei Menschen hatte die Heilige Schrift des AT berichtet, sie seien vom all- 
gemeinen Todeslos verschont geblieben. Henoch, der siebte Urvater (Gen 5, 21), 
und Elias (2 Kön 2, 9 f) sind lebendigen Leibes zu Gott entrückt worden. Aber das 
außergewöhnliche Schicksal dieser beiden Gestalten hat zunächst in der alttesta- 
mentlichen Frömmigkeit keine Jenseitshoffnungen geweckt. Erst als im Spätjuden- 
tum unter fremdartigen Einflüssen sich das fromme Interesse immer mehr der jen- 
seitigen Welt zuwandte, ist Henoch zu einer heilsgeschichtlich bedeutsamen Persön- 
lichkeit geworden. Eine umfangreiche apokryphe Literatur hat sich dieses aus dunk- 
ler Vorzeit stammenden Mannes angenommen und ihm eine Stellung verliehen, 
die nach unserem Glauben nur Christus zukommen kann. Er gilt dort als Offenbarer 
himmlischer Geheimnisse (meist astronomischer, kosmologischer und angelologischer 
Art), als •Auserwählter", •Menschensohn", •Throngenosse Jahwes" und als Mittel- 
punkt einer Gemeinde von Gerechten im Himmel. Die bisher Gott und seinen 
Engeln reservierte Himmelswelt hat sich auf einmal den Menschen erschlossen, und 
die Erde tritt dahinter zurück. 

Wie ist nun diese Neuorientierung der Eschatologie im Spätjudentum zu er- 
klären? Der Hauptgrund liegt wohl in der Übernahme des griechischen Verständ- 
nisses vom Menschen. Während für das AT der ganze Mensch •Fleisch" ist 
(Gen 6, 3), sieht der platonische Mythos in ihm ein gefallenes Geistwesen. Die 
präexistente und von Natur aus unsterbliche Seele gehört ursprünglich der Him- 
melswelt an, durch eine Verschuldung ist sie aber in den sterblichen Leib geraten, 
und der Tod bringt ihr Befreiung und Rückkehr in die Heimat des Lichts. Mit dieser 
dualistischen Anthropologie verbindet sich in den Jahrhunderten um die christliche 
Zeitenwende eine oft sehr radikale Abwertung des Irdischen überhaupt. Die 
Schöpfung wird auseinandergerissen, Erde und Himmel treten in scharfen Gegen- 

4 Pss 47; 93; 95; 96; 97; 98; 99. 



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 193 

satz, und die religiöse oder richtiger philosophische Sehnsucht richtet sich auf die 
Heimkehr der Seele an den himmlischen Ursprungsort. Der Einfluß solcher 
Gedankengänge auf die spätjüdische Frömmigkeit zeigt bereits eine der letzten 
Schriften des AT, die •Weisheit Salomos", in welcher deutlich die Unsterblichkeit 
der Seele gelehrt wird: •In Gottes Hand aber ruhen der Gerechten Seelen; keine 
Qual kann sie berühren. In den Augen der Toren scheinen sie tot zu sein. Ihr 
Hingang gilt für ein Unglück und ihre Trennung von uns als Vernichtung. Sie aber 
sind im Frieden. Denn hat man sie auch nach Ansicht der Menschen gezüchtigt, so 
war doch ihre Hoffnung voll von Unsterblichkeit. Nach kurzer Leidenszeit empfan- 
gen sie großes Glück; denn Gott prüfte sie nur und fand sie seiner würdig. Wie 
Gold im Ofen erprobte er sie und nahm sie an wie Brandopfer. Hell leuchten sie auf 
zur Zeit des Gerichts. Sie fahren wie Funken durchs Schilfrohr hin. Über Völker 
werden sie herrschen und Nationen gebieten, ihr König ist auf ewig der Herr. Die 
auf ihn vertrauten, werden die Wahrheit erkennen; die treu gewesen, werden bei 
ihm in Liebe verbleiben; denn seinen Erwählten wird Gnade zuteil und Erbarmen" 
(Weish 3, 1•9). Mag hier die griechische Seelenlehre auch vom alttestamentlichen 
Schöpfungs- und Vergeltungsglauben umgeformt sein, so ist doch die veränderte 
Haltung gegenüber dem irdischen Leben und dem Tode unverkennbar. 

Ganz erfüllt von platonischen bzw. stoischen Ideen sind die Schriften des jüdi- 
schen Religionsphilosophen Philo von Alexandrien. Nach ihm zerfällt das Wesen 
des Menschen in drei Teile: in den sterblichen Leib, die vernunftlose Seele und in 
den vernunftbegabten Teil der Seele, der vom Himmel stammt und unsterblich 
ist. Derjenige Teil, der vom Himmel ist, der Geist, wird im irdischen Leben an den 
Leib gekettet und steht in der Gefahr, von irdischen Begierden überwältigt zu 
werden. Hat er aber durch Wissenschaft und Tugend die Gefahren überwunden, 
dann wandert er wieder in den Himmel zurück. Für den •wahren Weisen" ist 
also die Erde die Fremde, eigentliche Heimat aber der Himmel. • Ähnliche Vor- 
stellungen berichtet uns der jüdische Geschichtsschreiber Flavius Josephus von der 
palästinensischen Sekte der Essener: •Die Essener sagen, daß die menschlichen 
Leiber vergänglich seien, und daß ihrer Stofflichkeit nichts Bleibendes eigne, daß 
aber die Seelen unsterblich seien und ewig bleiben. Aus dem feinsten Äther stam- 
mend hätten sich diese, durch natürliche Liebesneigung herabgezogen, mit den Lei- 
bern wie mit Gefängnissen verbunden; wenn sie aber die Fesseln des Fleisches 
abgelegt hätten, erhöben sie sich, wie aus langer Knechtschaft befreit, freudig in 
die Höhe. Den guten Seelen, so meinten sie weiter in Übereinstimmung mit den 
Griechen, sei ein Leben jenseits des Ozeans beschieden und ein Land, das weder 
von Regengüssen noch Schneefällen noch Hitze belästigt werde, das vielmehr be- 
ständig ein vom Ozean wehender sanfter Zephir erquicke. Den schlechten Seelen 
aber lassen sie einen dunklen und kalten Winkel bestimmt sein, der erfüllt ist von 
unaufhörlichen Strafen"5. 

Wo Leib und Erde so negativ bewertet werden, bleibt sogar für die Hoffnung 
auf Wiedervereinigung von Leib und Seele in der Auferstehung kein Raum. Die 

5 Zitiert bei Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud 
und Midrasdi, München 1922 ff, Bd. IV S. 1021. Vgl. auch J. Klausner, Jesus von Naza- 
reth, Jerusalem 1952, S. 281. 

Geist und Leben III, 13 



194 Franz Joseph Schier se 

•Erlösung" besteht ja gerade in der Befreiung vom sterblichen Leib und im Ver- 
lassen der Erde, die ein Ort des Leidens, der Sünde und des Todes ist. So kann es 
nicht verwundern, daß in einzelnen apokalyptischen Schriften der Himmel als end- 
gültige Wohnung der Gerechten erscheint und die menschliche Seele dort den 
Engeln angeglichen wird6. Doch haben sich solche schöpfungsfeindlichen und das 
Wesen des Menschen zerstörenden Ideen im Judentum niemals ganz durchsetzen 
können. Dafür waren die echt israelitischen Zukunftserwartungen zu erdgebunden, 
an die Erneuerung von Land und Volk, Stadt und Tempel geknüpft, als daß man 
an einer bloßen Existenz der Seele im Himmel Gefallen gefunden hätte. Statt dessen 
war im nachexilischen Judentum die Auferstehungshoffnung erwacht; wenn sie 
auch nur allmählich in weitere Kreise drang, so erfüllte sie doch zur Zeit Christi das 
gläubige Bewußtsein der Frommen in hohem Maße7. Deshalb kommt es in den 
meisten apokalyptischen Schriften zu einer Kompromiß-Lösung zwischen Unsterb- 
lichkeitslehre und Auferstehungsglaube: Der Aufenthalt im Himmel wird nur als 
Zwischenzustand betrachtet. Die Seelen bleiben dort bis zur Auferstehung, bei der 
die Schöpfung erneuert wird und das Gottesreich auf Erden erscheint. Erst nach dem 
jüngsten Tag erfolgt die endgültige Belohnung. Die Seelen der Gerechten dürfen 
aber schon sieben Tage lang einen Vorgeschmack der zukünftigen Freuden im Reiche 
Gottes verkosten8. Sehr oft hat man den zwischenzeitlichen Aufenthaltsort der 
Seelen mit dem Paradies gleichgesetzt. Nach vorherrschender Anschauung befand es 
sich im dritten Himmel9. Da man im ganzen sieben Himmel zählte, hätte das 
Paradies noch ziemlich weit vom Throne Gottes entfernt gelegen. Deshalb wird 
es von manchen Rabbinern näher an Gott gerückt und in den siebten Himmel ver- 
legt10. Allerdings gibt es auch da verschiedene Abstufungen der Seligkeit, je nach 
den Verdiensten der Gerechten. Im übrigen gehen in der spätjüdischen Apokalyptik 
wie in der rabbinischen Literatur die widersprüchlichsten Anschauungen oft ganz 
unausgeglichen nebeneinander her: ein Zeichen, daß es sich um keine echten Offen- 
barungen handelt, sondern um das menschliche Bemühen, die Dunkelheit des Jen- 
seits etwas zu lichten. Was dabei im Vergleich zum AT besonders auffällt, ist das 
Schwinden wirklicher Religiosität. Die Frömmigkeit wird nicht mehr vom Gedan- 
ken an Gott beherrscht, sondern beschäftigt sich mit Einzelheiten und Äußerlich- 
keiten des jenseitigen Lebens. Der Himmel ist wichtiger geworden als Gott11. 

6 1 Hen 91 f; syr Bar 51, 10. Makk 13, 16; 15, 2 u. ö. 
7 Das erste klare Zeugnis ist wohl erst bei Daniel 12, 1•3 zu finden. Frühere Texte, wie 

Is 25, 8; 26,19•21 und Ez 37, 1•14, gelten wahrscheinlicher der Wiedererstehung des Vol- 
kes zu neuer irdischer Macht und Herrlichkeit. Vgl. dazu M. Schmaus, Von den letzten 
Dingen, Regensburg/Münster 1948, S. 240 ff. Dort wird auch zur Frage der religionsgeschicht- 
lidien Herkunft Stellung genommen. 

8 So wenigstens nach 4 Esra 7, 101. 
9 2 Hen 8, 1•8; Apok Mos 37. Die gleiche Auffassung teilt wahrscheinlich auch der hl. 

Paulus (2 Kor 12,2•4); vgl. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum 
und Spätjudentum, Tübingen 1951, S. 162•168. • Daneben lebt die ältere Sdieol-Vorstel- 
lung weiter, jedoch werden in ihr die Gerechten von den Gottlosen getrennt, so daß die 
Seelen dort schon eine vorläufige Vergeltung erfahren (vgl. Luk 16,19•31). 

10 Z. B. bChagiga 12 b; Midr zu Ps 90; vgl. JoApok 6, 9 (Strack-Billerbeck IV 1084). 
11 Dieses Urteil gilt selbstverständlich nicht von den Schriften des Spätjudentums, die 

zum atl. Kanon gehören, wie das Buch Daniel und die Weisheit Salomos. Hier hat sich der 



Himmelssehnsucht und Reick-Gottes-Erwartung 195 

///. Himmel und Gottesreich im Neuen Testament 

Die eschatologisdhe Verkündigung Jesu bei den Synoptikern knüpft wieder an die 
großen prophetischen Verheißungen vom Gottesreich an. Manchmal wird es so 
dargestellt, als habe Jesus im Gegensatz zu den ländläufigen irdisch-nationalen 
Erwartungen ein rein geistiges, jenseitiges Verständnis des Gottesreiches gelehrt, 
als habe er den Menschen statt einer erneuerten Erde den Himmel versprochen. 
Das ist aber nicht ganz richtig. Gewiß hat Jesus es abgelehnt, sich in politische 
Abenteuer zu stürzen, er war keiner von den •Zeloten", die das Kommen des Rei- 
ches mit Blut und Eisen herbeizuführen versuchten, er wollte kein Reich von •dieser 
Welt", das nach wie vor unter dem alten Gesetz von Sünde und Tod gestanden 
wäre12. Doch besteht nicht der geringste Zweifel, daß Jesus seine glorreiche Wieder- 
kunft vorausgesagt hat, um hier auf Erden die Herrschaft Gottes aufzurichten. Der 
von Matthäus bevorzugte Ausdruck •Himmelreich" kann nicht als Gegenbeweis 
angeführt werden; die Juden gebrauchten damals das Wort •Himmel", um die 
Nennung des Gottesnamens zu vermeiden. Auch die bekannten Wendungen vom 
•Lohn im Himmel" (Matth 5, 12; Luk 6,23) und vom •Schatz im Himmel" (Mark 
10, 21 par) dürfen nicht so verstanden werden, als sei die Heilsvollendung endgültig 
im Himmel zu finden. Diese Worte wollen nur besagen, daß der ewige Lohn schon 
jetzt im Himmel aufbewahrt ist, wie ja auch das Gottesreich •seit Grundlegung 
der Welt bereit gehalten wird" (Matth 25, 34). Über die Zeit «und den Ort, da der 
himmlische Lohn in Empfang genommen wird, ist aus diesen Sprüchen nichts zu 
entnehmen13. Einem ähnlichen Mißverständnis ausgesetzt ist die Antwort Jesu auf 
die Sadduzäerfrage nach der Auferstehung (Mark 12, 25 par). Wenn es da heißt: 
•bei der Auferstehung heiraten sie weder noch lassen sie sich heiraten, sondern sind 
wie die Engel im Himmel", bedeutet dies keinesfalls den Verlust der Leiblichkeit 
und Geschlechtsbestimmtheit in der zukünftigen Welt. Noch weniger ist damit ge- 
sagt, daß aus den Menschen einmal Engel werden sollen. Gegen eine solche helleni- 
stische Interpretation wendet sich schon die Formulierung des Lukasevangeliums: 
•denn engelgleich sind sie und Kinder Gottes, weil sie Kinder der Auferstehung 
sind", d. h. weil sie einen neuen, unsterblichen Leib besitzen werden14. 

Im Vertrauen auf Jesu Verheißungen erwartet die Urgemeinde das baldige 
Kommen des Reiches. Wohl schauen die Christen hinauf zum Himmel und zu 
Jesus, der Platz genommen hat zur Rechten des Vaters, aber nicht, um sich in ein 
besseres Jenseits zu flüchten oder himmlische Geheimnisse zu erforschen, sondern 

Gottesgeist selbst außerjüdischer Anschauungen und Erkenntnisse bedient, um die eschato- 
logische Offenbarung weiterzuführen. 

13 So •irdisch" haben sich auch die meisten Zeitgenossen Jesu das Gottesreich nicht vor- 
gestellt. Sie wußten ebenso wie Jesus, daß nur in einer zukünftigen, durch Gottes wunder- 
bares Eingreifen veränderten Welt das Messiasreich Bestand haben könne. So dürfte das 
Urteil des jüdischen Gelehrten J. Klausner berechtigt sein, wenn er sagt, daß Jesu •Be- 
griff des Gottesreiches und alles damit Zusammenhängenden nicht wesentlich von der Auf- 
fassung seiner Volksgenossen zu Beginn des tannaitischen Zeitalters abwich" (a. a. 0. 554). 

13 Aus spätjüdischen Texten geht deutlich hervor, daß die himmlischen Schatzkammern, 
in denen die guten Werke des Menschen aufbewahrt werden, sich erst beim letzten Gericht 
öffnen (4 Esr 7, 77; syrBar 21, 1); vgl. H. B i e t e n h a r d , a. a. O., S. 222ff. 

14 Luk 20, 36. Vgl. J. S c h m i d, Das Evangelium nadi Lukas, Regensburg 19512, S. 242. 



196 Franz Joseph Schiene 

weil sie vom Himmel her die Erfüllung ihres Gebetes erwarten: •Dein Reich 
komme!" (Matth 6, 7 f; Luk 11,2) •jxaoava M", •Unser Herr komme!" (1 Kor 
16, 22). Den Jüngern, die ihren Blick nicht abwenden können vom Himmel, wohin 
Jesus gegangen, wird die nachdrückliche Mahnung erteilt: •Ihr Männer von Galiläa, 
was steht ihr da und schaut gen Himmel empor? Dieser Jesus, der aus eurer Mitte 
in den Himmel aufgenommen wurde, wird in derselben Weise kommen, wie ihr 
ihn in den Himmel habt auffahren sehn" (Apg 1, 11). Die Himmelfahrt Jesu soll 
den Christen keineswegs zu einem jenseitsgerichteten Träumer machen, sondern 
ihm die Gewißheit schenken, daß der Herr wiederkommen wird. 

Über den Zustand der verstorbenen Gläubigen scheint zunächst keine Klarheit zu 
herrschen. Jesus selbst hatte darüber nichts Bestimmtes gelehrt. Seine Andeutun- 
gen bewegen sich im Rahmen der zeitgenössischen Eschatologie. Während das 
Gleichnis vom reichen Mann und dem armen Lazarus (Luk 16, 19•31) die alte 
Scheol-Vorstellung aufnimmt, wie sie im Spätjudentum durch den Vergeltungs- 
gedanken modifiziert wurde, verheißt Jesus dem rechten Schacher den sofortigen 
Eintritt ins Paradies (Luk 23, 43). Dieses Wort gibt der Auslegung schwere Rätsel 
auf: Hat Jesus daran gedacht, daß er nach seinem Tode zu Gott und also in den 
Himmel gehen und dabei auch ins Paradies, den Ort der Seligkeit für die Gerech- 
ten, gelangen werde?15 Oder ist das Paradies, das die Verstorbenen bis zur Auf- 
erstehung beherberg|, au^ der Welt zu suchen?1« Es mit der Scheol, dem unter- 
irdischen Aufenthaltsort der Toten, gleichzusetzen, ist kaum möglich; da dieser Ort 
im Judentum niemals •Paradies", Gan Eden, genannt wird17. Vielleicht ist die 
Unbestimmtheit der Angabe gerade ein Zeichen dafür, wie wenig es Jesus auf 
örtliche Festlegung der Seligkeit nach dem Tode ankommt. 

Für die Urgemeinde wurde die Frage umso drängender, je mehr sich die Parusie 
verzögerte. Man muß wohl in der ersten Zeit gemeint haben, die Getauften würden 
alle noch den Anbruch des Gottesreiches erleben. Sonst hätte man das Sterben von 
Gemeindemitgliedern nicht als anstößig empfunden und nach einer Erklärung 
gesucht, wie aus verschiedenen Stellen des NT hervorgeht. Im ersten Korintherbrief 
(11, 30) gibt Paulus als einen Grund dafür die Nachlässigkeiten und Verfehlungen 
beim Herrnmahl an18. Die Thessalonicher tröstet er mit dem Hinweis auf ein sonst 
nicht bekanntes Wort des Herrn, wonach •wir, die wir leben, die wir bis zur An- 
kunft des Herrn übrigbleiben, den Entschlafenen nicht zuvorkommen werden" 
(1 Thess 4, 15), da •die in Christus Verstorbenen zuerst auferstehen werden" (v 16). 
Der Gedanke, daß die verstorbenen Christen jetzt schon die Freuden des Himmels 
genießen könnten, scheint also noch nicht geläufig zu sein. Später erhofft allerdings 
auch Paulus für sich nach dem Tode die sofortige Christas-Gemeinschaft (Phil 1, 20, 
23). Doch bleibt seine letzte Sehnsucht die Verwandlung des Leibes in die Gleich- 
gestalt mit dem Herrlichkeitsleibe Jesu Christi (Phil 3, 20). Die leibfreie Existenz 

15 So H. B i e t e n h a r d (a. a. 0., S. 171). Diese Deutung hat die doppelte Schwierigkeit 
gegen sich, daß nach herrschender Meinung des Judentums alle Toten in die Scheol kommen, 
und daß dann eine Himmelfahrt Jesu unmittelbar vom Kreuz vorausgesetzt wäre 

16 vgl. 1 Hen 60, 8; 2 Hen 42, 3•5. 
17 vgl. J. Schmid, a. a. O., S. 282. 
18 Auch in der Geschichte von Ananias und Saphira (Apg 5, 1•11) wird der Tod als 

Strafe für schwere Verstöße gegen die Gemeindeordnung betrachtet. 



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 197 

nach dem Tode erscheint ihm, dem vom Alten Testament her Gebildeten, als Zu- 
stand der Nacktheit, und er möchte lieber nicht erst entkleidet, sondern sogleich 
mit dem himmlischen Leib überkleidet werden (2 Kor 5, 1•10). 

In den großen Verfolgungen, die bald über die junge Kirche hereinbrachen, hat 
sich besonders Johannes in seiner Apokalypse bemüht, den Gläubigen eine tröstliche 
Auskunft über das jenseitige Schicksal der Blutzeugen zu geben. Die Seelen der 
Märtyrer sind schon unter dem himmlischen Brandopferaltar19; sie rufen dort mit 
lauter Stimme nach dem letzten Gericht, das den Sieg Gottes über die Feinde Christi 
bringen soll. Es wird ihnen ein weißes Gewand gegeben, und sie werden zur Ge- 
duld gemahnt, bis ihre Mitknechte und Brüder zur Vollendung kommen (Apok 6, 
9•11). Als himmlische Offenbarung wird sodann die Seligkeit derer verkündet, die 
im Herrn sterben (14, 13). Das •von jetzt an" scheint darauf hinzuweisen, daß 
man bisher im unklaren darüber war. Noch lange hat diese Frage die christlichen 
Gemüter beschäftigt. In der apokryphen Petrus-Apokalypse (um 135 geschrieben) 
bitten die Apostel darum, •einen von unseren gerechten, aus der Welt geschiedenen 
Brüdern zu sehen, •damit wir schauten, welches Aussehen sie haben, und durch den 
Anblick mutig geworden, auch die Menschen, die uns hören, mutig machen könnten" 
(15,5). Die Überzeugung, daß den Seelen der Gerechten, besonders der Blutzeugen, 
sofort nach dem Tode ein seliges Leben im Himmel zuteil werde, hat sich zwar bald 
durchgesetzt20. Doch blieb der Grad der Seligkeit noch jahrhundertelang umstritten, 
bis schließlich im Mittelalter durch die Konstitution Benedikts XII. vom 29. Januar 
1336 eine dogmatische Klarstellung erfolgte21. 

IV. Der Himmel als •wahre" Erde 

In den bisher besprochenen Stellen des Neuen Testaments war idas Verhältnis von 
Erde, Mensch und Himmel einfach und durchsichtig. Der Mensch gehört zur Erde 
und wird auf ihr seine endgültige Seligkeit im Gottesreich finden. Mag dieses auch 
vom Himmel her kommen, so verlieren Erde und Mensch doch nicht ihr Wesen. Sie 
werden gewandelt zur Unvergänglichkeit, aber ihre Natur bleibt erhalten. Das 
Weilen der abgeschiedenen Seelen im Himmel gilt nur als Zwischenzustand, der wohl 
schon die Christus- und Gottesgemeinschaft bringt, aber die gläubige Hoffnung 
richtet sich trotzdem auf das Offenbarwerden der göttlichen Herrlichkeit in der 
erneuerten Schöpfung. 

Nun gibt es aber im Neuen Testament noch eine andere Sicht der Heilsvoll- 

19 Die merkwürdige Vorstellung hängt vielleicht damit zusammen, daß man im Spätjuden- 
tum den Eingang in die Totenwelt unter dem Brandopferaltar des Jerusalemer Tempels 
suchte. Nach der Lehre von der Entsprechung von Himmel und Erde müßte sich dann die 
Totenwelt für die Märtyrer unter dem himmlischen Brandopferaltar befinden. Vgl. H. B i e - 
tenhard, a.a.O., 1822. 

20 2. Klemensbrief 19, 4; Ignatius v. Ant., Brief an die Römer, c. 2. 
21 Danach genießen die Seelen der Gerechten schon vor der Auferstehung die unmittel- 

bare Anschauung Gottes. Mit dieser Lehrentscheidung ist allerdings die schwierige Frage 
nicht beantwortet, was die Auferweckung des Leibes und damit die Wiederherstellung des 
ganzen Menschen zur Seligkeit hinzubringt. Der Begriff •Anschauung Gottes" darf sicher 
nicht zu formal und ungeschichtlich verstanden werden. Vgl. dazu und zur gesamten Lehr- 
entwicklung M. Schmaus, a. a. 0., S. 531•535. 



198 Franz Joseph Schierse 

enduing, die das Verhältnis von Erde, Mensch und Himmel in den Anschauungen 
der alexandrinischen Philosophie zu umschreiben sucht. Sie steht nicht im Gegensatz 
zur erstgenannten • beide Anschauungsweisen bilden in gleicher Weise einen We- 
sensbestandteil der unfehlbaren Offenbarung über die letzten Dinge •, sondern 
ergänzt und vertieft sie. Wie wir gesehen haben, waren bereits im Spätjudentum 
starke Einflüsse hellenistischen Denkens vorhanden. Erde und Leib galten als Werke 
einer zweitrangigen, nicht unmittelbar von Gott stammenden, wenn nicht gar 
dämonischen Schöpfung, das •eigentliche", •wahre" und •wirkliche" Sein aber 
war nur in der jenseitigen Himmelswelt zu finden, von der die menschliche 
Geistseele sich einmal getrennt hatte. So konnte man sich auch die •eschatologi- 
sche" Vollendung des Menschen nicht anders vorstellen als durch die Rückkehr an 
seinen himmlischen Ursprungsort. Im Grunde handelt es sich aber bei dem Ent- 
weltlichungsprozeß der Seele um keinen echten eschatologischen Vorgang, weil das 
konsequente alexandrinische System auch keine wirkliche Geschichte kennt. Was im 
Raum des Sichtbaren, Vergänglichen geschieht, ist dort ohne Belang. Das Wesen der 
geistigen, unsichtbaren Welt aber ist gerade ihre unwandelbare Ewigkeit. In der 
himmlischen Schöpfung ist ja bereits alles vorhanden, und da der Menschengeist 
von Natur aus zu ihr gehört, gewinnt er durch die Rückkehr in das Lichtreich keine 
neue Zukunft, sondern nur sein vergessenes, ewiges Selbst. Deshalb besteht auch 
die •Erlösung" vorzugsweise darin, daß der Weise sein unvergängliches, himm- 
lisches Wesen erkennt (•Gnosis"!) und dadurch alles irdische Geschehen als Schatten 
und Schein durchschaut22. 

Mit solchen weit verbreiteten Anschauungen sich auseinanderzusetzen, war für 
das junge Christentum eine geistige Lebensnotwendigkeit. Diese Aufgabe leistete 
vor allem Johannes in seinem Evangelium und der Verfasser des Hebräerbriefes23. So 
unannehmbar manche Grundlehren desAlexandrinismus auch sein mochten-Präexi- 
stenz der Seele, radikale Verleugnung des Leiblichen, naturhafter Erlösungspro- 
zeß •, viele Gedanken waren doch geeignet, die christliche Offenbarung in deut- 
lichere Begriffe zu fassen. Besonders gab das alexandrinische Schema die Möglich- 
keit, der drängenden Frage nach dem Ausbleiben der Parusie eine befriedigende 
Antwort zu geben: Was man in der Zukunft erwartete, das Gottesreich, existiert 
tatsächlich schon in der oberen Welt. Ja, das Gottesreich, die zukünftige Welt, ist. 
nichts anderes als die geistige Schöpfung des Logos, der Himmel. Dort sind die 
wahren, eigentlichen Güter des Lebens zu suchen, dort hat der Gläubige • nicht 
der Mensch schlechthin • durch Gottes auserwählende Gnade • nicht von Natur 

22 Am klarsten sind diese Ideen bei Philo von Alexandrien ausgesprochen. Als 
geistige Strömung durchziehen sie aber die gesamte hellenistische Welt, wenn auch in den 
mannigfaltigsten Abwandlungen. Die Religionsgeschichte spricht von einem •transzendenten 
Dualismus" und bezeichnet das darin zutage tretende Daseins Verständnis mit dem Worte 
•gnostisch". 

23 Audi der Kolosser- und Epheserbrief stehen in Auseinandersetzung mit gnostischen Vor- 
stellungen. Wegen des schwer zu erhellenden Hintergrundes sehen wir von diesen beiden 
Briefen ab. Zum Epheserbrief vgl. H. Schlier, Die Kirche nach dem Brief an die Epheser 
(Beitr. zur Kontroverstheologie) Münster 1949. • Die alexandrinische Geistigkeit des He- 
bräerbriefes wird auch auf katholischer Seite immer mehr anerkannt; vgl. C. S p i c q, Le 
Philonisme de l'Epitre aux Hebreux, in Revue Biblique 56 (1949) 542•572: 57 (1950) 212 
bis 242. 



Himmelssehnsucht und Reich-Gottes-Erwartung 199 

aus • Heimat und Ziel. Darum bevorzugt Johannes statt des mit zeitgeschichtlichen, 
nationalen Vorstellungen belasteten Begriffes des •Gottesreiches'' den von Christus 
oft gebrauchten und umfassenderen Begriff des •ewigen Lebens"24. Statt ungeduldig 
auf die Zukunft zu warten, soll der Christ sehnsüchtig nach dem Himmel schauen, 
wo Christus schon die ewigen Wohnungen bereitet hat (Joh 14, 3)25. Während in den 
gnostischen Spekulationen der Himmel ein fremdes Geisterreich bleibt, wohin der 
Mensch nur nach Ablegung seiner irdischen Natur gelangen kann, haben im christ- 
lich-alexandrinischen Himmel auch die schlichten irdischen Dinge ihren Platz: Was- 
ser (Joh 4,14) und Brot (Joh 4, 35.41), Wohnung (Joh 14, 2) und Haus (Hebr 10, 21), 
Stadt (Hebr 11,16; 12, 22; 13, 14) und Ruhestätte (Hebr 4, 1 ff). So sehr ist der Him- 
mel zu einem für den Menschen bestimmten Raum geworden, daß die Engel • sonst 
seine eigentlichen Bewohner • in ihm nur dienende Stellung einnehmen (Hebr 1, 
14; 2,5). Der Christ braucht die Erde nicht zu verleugnen, wenn er zum Himmel geht: 
er findet sie dort in ihrer ursprünglichen, von Gottes Herrlichkeit erfüllten Gestalt. Ist 
damit idie Wiederkunft Christi auf Erden überflüssig geworden? Von ihr wird im 
ganzen Johannesevangelium kaum mehr gesprochen29. Auch die Verheißung der 
leiblichen Auferstehung am jüngsten Tage tritt zurück27. Hier zeigen sich die Gren- 
zen der alexandrinischen Konzeption, die ihrem Wesen nach ungeschichtlich ist. Die 
Schwierigkeit liegt darin, daß von •oben", von Gott aus gesehen, alles Zukünftige 
bereits Gegenwart ist, Gericht, Auferstehung, Parusie und Gottesreich; der Christ 
aber steht noch in der Geschichte, und auch die Seele des Toten bleibt an die Heils- 
geschichte gebunden bis zum jüngsten Tag. Da der Theologe Johannes sich be- 
müht, jenen göttlichen Standpunkt einzunehmen, nach dem die christliche Hoff- 
nung bereits ihre Erfüllung gefunden hat, kann der Eindruck entstehen, als ob es 
für den Christen keine Geschichte mehr gibt. Der Hebräerbrief macht die eigen- 
tümliche Spannung von •Schon" und •Noch nicht" etwas deutlicher. Nach ihm 
muß selbst der erhöhte Christus im Himmel noch •warten, bis ihm die Feinde zum 
Schemel seiner Füße gelegt werden" (10, 13). Aber es ist ein Warten in der Voll- 
gewißheit des endgültigen Triumphes. 

Der wichtigste Unterschied zur alexandrinischen Philosophie liegt jedoch darin, 
daß nicht der Himmel als solcher oder die geistige Schöpfung des Logos im Mittel- 

24 Vgl. A. Wikenhauser, Das Evangelium nach Johannes, Regensburg 1948, S. 178. 
25 Die Deutung von Joh 14, 3 ist umstritten. Die meisten Erklärer denken an die Heim- 

holung der Jünger bei der Parusie. Wahrscheinlicher ist jedoch das Kommen Jesu in der 
Todesstunde des einzelnen Christen gemeint (Wikenhauser, a.a.O., S. 218). 

26 Nachtragskapital 21,22 (obwohl auch da nicht ganz sicher); bestimmt nur 1 Joh 2,28. 
Wenn 14, 2 f die Parusie meint, würde Jesus die Jünger zu sich in den Himmel holen, statt 
• wie bei den Synoptikern • das Gottesreich auf der verwandelten Erde zu errichten. In 
der johanneischen Sicht von Himmel und Erde ist dies auch nicht anders möglich: Der Him- 
mel ist ja die •wahre" Erde. 

27 Die Auferweckungssprüche (6, 39. 40. 44. 54) machen fast den Eindruck einer nachträg- 
lichen Hinzufügung. Die Kritik möchte auch die anderen Stellen, an denen deutlich vom 
Endgericht und der Totenauferstehung die Rede ist (5,28 f; 11, 24; 12, 48), als spätere Kor- 
rekturen am Evangelium ausschalten. Richtig daran ist nur die Empfindung, daß im konse- 
quenten Alexandrinismus keine Auferstehung nötig ist, weil es allein um das Schicksal der 
Seele geht; oder wo in der Gnosis ein Himmelsleib angenommen wird, erhält ihn die Seele 
sofort beim Eintritt in die obere Welt. Aber Johannes kann in dieser Frage nicht seinem 
System folgen, sondern muß die Geschichtlichkeit der Offenbarung festhalten. 



200 Franz Joseph Sdiierse 

punkt der Heilssehnsucht steht, sondern Christus, der zur Rechten des Vaters thront. 
Ohne ihn hätte der Himmel für uns keine Bedeutung. Nur um seinetwillen schauen 
wir hinauf und •suchen, was droben ist" (Kol 3, 1.2). Am stärksten vollzieht das 
Johannesevangelium die Gleichsetzung der himmlischen Güter mit Christus: Er ist 
das Himmelsbrot, er ist das Lebenswasser, er ist der Weinstock, die Wahrheit, das 
Licht und das Leben. Die johanneische Himmelssehnsucht hat deshalb auch wenig 
mehr zu tun mit der allgemeinen Weltmüdigkeit, wie sie um die Zeitenwende sehr 
verbreitet war. Der Evangelist bedient sich solcher Stimmungen, um das Verlangen 
nach den •wahren" Gütern zu wecken. Aber das ewige Leben kann nur durch den 
Glauben an Jesus Christus gewonnen werden, nicht durch ein naturhaftes Streben 
nach •oben". Auch der edelste Mensch findet von sich aus nicht •den Weg" und •die 
Tür". Der Vater muß ihn •ziehen" (Joh 6, 44), der Sohn muß ihm •die Augen 
öffnen" (9, 1 ff.), der Geist muß ihn •in die Wahrheit einführen" (16, 13). 

Das neue Verständnis vom Himmel hat der christlichen Frömmigkeit starke Im- 
pulse gegeben. Die Sehnsucht, in den Himmel zu kommen, gilt als unveräußerliche 
Grundhaltung jedes Christenlebens. Demgegenüber ist die Erwartung des Gottes- 
reiches auf Erden, wie es die synoptischen Evangelien verkündeten, oft verblaßt. 
Während wir Christen also im Ausdruck und in der Verkündigung unserer Escha- 
tologie weithin johanneisch orientiert sind, ist uns doch häufig die Erkenntnis ver- 
loren gegangen, daß der Himmel bei Johannes die wahre, eigentliche Erde bedeutet. 
Unsere Jenseitsvorstellungen sind dünn und abstrakt geworden, sie üben wenig 
Anziehungskraft mehr aus. Das Wort •himmlisch", das in Frömmigkeit, Aszese und 
Predigt eine so große Rolle spielt, klingt uns fremd, wir müssen es wieder in die 
realistische Sprache des heutigen Menschen übersetzen. Sonst ergeben sich die 
bekannten schiefen Ansichten, als gehe es im Christentum einzig um die Rettung der 
Seele, um den Gewinn eines unvorstellbar hohen Himmels, der mit dem endgültigen 
und absoluten Verlust aller irdischen Güter bezahlt werden müsse. Sonst kommen auch 
wir Christen in die Gefahr, das Irdische so gering zu schätzen, daß wir die Pflichten 
von Ehe und Beruf, sozialer Ordnung und politischer Verantwortung nicht ernst 
genug nehmen. Sonst leiden allzu viele unter der Spannung, daß ihnen einerseits 
die Arbeit an der Erde als heiliger Gotteswitle eingeschärft wird, daß ihnen aber 
anderseits dieselbe Arbeit als unwichtig und bedeutungslos hingestellt wird gegen- 
über der Ewigkeit. Sonst werden die irdischen Dinge nur mehr als Mittel betrachtet, 
um sich himmlischen Lohn zu verdienen. Der heutige Mensch hat ein anderes Ver- 
hältnis zur Erde und zur Geschichte. Er ist der sicheren Hoffnung, daß •nichts Ver- 
gängliches vergeht" (Bergengruen), daß sein hiesiges Leben, seine Arbeit, seine 
Opfer, Leiden und Freuden die Gestalt jenes Reiches mitbestimmen werden, in dem 
er einmal endgültig Heimat haben soll. 

Für unsere Frömmigkeitshaltung ergeben sich daraus zwei Forderungen: Nach 
Jesu Wort heißt es zuerst •das Reich Gottes suchen und seine Gerechtigkeit" (Mt 6, 
33), alles andere, auch unsere Seligkeit im jenseitigen Leben, wird uns dann hinzu- 
gegeben werden. Gottes Herrschaft und sein Gesetz wollen sich schon in dieser Welt 
offenbaren, wenn auch im Zeichen des Kreuzes, der Verfolgungen und scheinbaren 
Niederlagen. Die Bedrängtheit der Kirche und des Christen darf nicht zu einer 
esoterischen Konventikelfrömmigkeit führen, in der man sich von allem Irdischen 
abkehrt und nur der Erwartung himmlischer Freuden lebt. • Zugleich aber muß die 



Die evangelischen Räte im Weltstand der Christen 201 

Überzeugung wachsen, daß unser Wille zur christlichen Weltgestaltung seine Kraft 
•aus der Höhe" (Lk 24, 29) erhält, aus dem Geiste, der allein die Wunder der Ver- 
wandlung vollbringen kann. Gebet, Selbstheiligung, sakramentale Christusge- 
meinschaft sind deshalb mehr denn je die Vorraussetzungen für ein gedeihliches 
Arbeiten an den Aufgaben der Zeit, •weil aus diesen inneren Dingen die Wirk- 
samkeit für das Äußere erfließt zum Ziele, das uns vorgesetzt ist"28. •Reich Gottes" 
und •Himmel" aber werden für den Christen zu einer Einheit durch Christus, 
der beides in sich vereint, in dem das Reich Gottes schon zur Vollendung gekom- 
men ist und durch den wir im Heiligen Geist zum Vater kommen, um ewig sein 
Angesicht zu schauen und in seiner Liebe zu bleiben. 

28 Const. Soc. Jesu P. X. n. 2 

Die evangelischen Räte im Weltstand der Christen 

Von Hans  H i r s c h m a n n  S. J., z. Z. Pullach bei München 

Daß das Wort der Bergpredigt: •Seid vollkommen, wie Euer Vater im Himmel 
vollkommen ist" (Mt 5, 45) nicht nur an einen kleinen Kreis von Christen gerichtet 
ist, sondern an alle, wird • Gott sei Dank • in wachsendem Maß Inhalt des Glau- 
bensbewußtseins aller Christen. Im Zusammenhang damit steht die Einsicht, daß 
der •Stand der Vollkommenheit" in der Kirche nicht die Aufgabe hat, diese evange- 
lische Vollkommenheit für sich zu leben, sondern für die ganze Kirche. Weniger klar 
aber ist in diesem Zusammenhang vielen die Bedeutung der drei evangelischen 
Räte der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams für den Christen in der Welt. 

Und doch weist die Heilige Schrift gerade auf diesen Zusammenhang hin. •Alles, 
was in der Welt ist, ist Augenlust, Fleischeslust, Hoffart des Lebens" (1 Joh 2, 16) • 
das ist die biblische Grundlage der Lehre von den drei evangelischen Räten. Die 
evangelische Armut erscheint als Überwindung der Augenlust; die evangelische 
Ehelosigkeit als Überwindung der Fleischeslust; der evangelische Gehorsam als 
Überwindung der Hoffart des Lebens. Die Einheit aller als Überwindung der 
•Welt". Damit ist bereits gesagt, daß es sich in Armut, Keuschheit und Gehorsam 
als evangelischen Räten nicht um •einige", nicht einmal um einige •besonders be- 
deutsame", sondern schlechterdings um •die" evangelischen Räte handelt, und damit 
nicht um die Überwindung •dieser oder jener" Unordnung in der Welt, sondern 
•der" Unordnung schlechthin, die durch den Sündenfall in die Welt gekommen 
ist, und sie zu dieser •Welt" im johanneischen Sinne entstellt hat. 




