
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Papst Pius Xu.: Der hl. Bernhard von Clairvaux (1090-1153) 

Rundschreiben zum Gedächtnis seines 800jährigen Todestages (20. August 1953) 

1. Seine Persönlichkeit* 
Der honigfließende Lehrer ist •der letzte unter den Kirchenvätern, aber sicher den ersten 

nicht ungleich"1. Er hatte von Natur so hervorragende Anlagen des Geistes und Herzens 
und war von Gott mit so überreichen himmlischen Gnaden beschenkt worden, daß er in den 
vielen, oft mehr als stürmischen Wechselfällen seiner Zeit wegen seiner Heiligkeit, Weisheit 
und außergewöhnlichen Klugheit in der Führung und Beratung praktischer Dinge unbe- 
stritten als der beherrschende Kopf betrachtet wurde. Aus diesem Grunde wird er nicht nur 
von Päpsten und katholischen Schriftstellern, sondern oft sogar von Häretikern hoch gefeiert. 
So schrieb unser Vorgänger sei. Anged. Alexander III., als er ihn zur allgemeinen Freude 
in das Verzeichnis der Heiligen aufnahm, folgende verehrungsvolle Worte: •Wir haben 
Uns das heilige und ehrwürdige Leben dieses seligen Mannes vor Augen geführt: wie er, 
dank eines ganz besonderen Gnadenvorzugs, nicht allein persönlich im Glanz der Heiligkeit 
und Frömmigkeit strahlte, sondern in der ganzen Kirche das Licht seines Glaubens und 
seiner Lehre aufleuchten ließ. Den Nutzen, den er durch sein Wort und Beispiel im Haus 
des Herrn stiftete, kennt die ganze Christenheit. Denn bis zu den entferntesten und unkulti- 
viertesten Völkern drang er mit seinen Klostergründungen vor... und führte unzählige 
Sünder ... zur rechten christlichen Lebensordnung zurück2. Er war wirklich, wie C. Baronius 
schreibt • ein apostolischer Mann, ja ein wirklicher Apostel, von Gott gesandt, mächtig in 
Werk und Wort, der überall und vor allen, die seinem Apostolat folgten, im Glanz der 
Wunder leuchtete, so daß er sich nicht viel von den großen Aposteln unterschied und eine 
Zierde und Säule der ganzen katholischen Kirche genannt werden muß"3. 

An diese hohen Lobesäußerungen, die durch ungezählte andere vermehrt werden könnten, 
denken wir zurück, da bald 800 Jahre vorüber sind, seit der Wiederhersteller und Verbreiter 
des Cisterzienserordens in das ewige Leben einging, nachdem er seine Zeit durch seine licht- 
volle Lehre und seine strahlende Heiligkeit so glänzend erleuchtet hatte. Darum wollen 
Wir gern seine außerordentlichen Verdienste im Geiste wieder aufgreifen und schriftlich 
so darlegen, daß nicht nur seine Ordensbrüder etwas davon haben, sondern auch alle ande- 
ren, die Freude am Wahren, Schönen und Heiligen empfinden, sich zur Nachahmung seines 
strahlenden Tugendbeispiels angespornt fühlen. 

2. Seine Lehre 
Seine Lehre ist fast ganz aus der Hl. Schrift und den Vätern geschöpft; sie waren seine 

Betrachtungsbücher, die er Tag und Nacht zur Hand hatte; sie waren die Quellen, aus denen 
er trank, nicht die scharfsinnigen Vernunftbeweise der Dialektiker und Philosophen, die er 
mehr als einmal hintangesetzt zu haben scheint4. Dabei ist aber zu beachten, daß er nicht die 
Menschenweisheit verwirft, die den Namen Philosophie mit Recht verdient, weil sie ein Weg 
zu Gott ist und zur rechten Lebensgestaltung und christlichen Weisheit hinführt; sondern nur 
jene Weisheit der Welt zurückweist, die sich mit ihrem leeren Geschwätz und blendenden 
Gerede anmaßt, verwegen zum Göttlichen aufzusteigen und alle Geheimnisse Gottes zu 
ergründen, und zwar so, daß sie die Reinheit des Glaubens verletzt und in bedauernswerte 
Häresien abgleitet, was damals oft vorkam. 

* Die Zwischentitel stammen vom Übersetzer. 
1 Mabillon, Bernardi Opera, Praef. generalis, n. 23; PL 182, 26. 
2 Litt. Apost. Gontigit olim, XV cal. febr. an. 1174 Anaginae d. 
3 Annal., t. XII, a. 1153, p. 385. D-E; Romae, ex Typographia Vaticana, MDCVII 
4 vgl. Serm. in festo SS. Apost. Petri et Pauli, n. 3; PL 183, 407; et Serm. III in festo 

Pentec. n. 5; PL 183, 332-B. 



218 Aus dem Leben der Kirche 

•Siehst du" • schreibt St. Bernhard selber • •wie der Apostel Paulus (1 Kor 8, 2) Frucht 
und Nutzen des Wissens in die Weise des Wissens verlegt? Was besagt aber die Weise des 
Wissens? Doch nur, daß man weiß, in welcher Ordnung, mit welchem Eifer und zu welchem 
Ziel alles gewußt werden muß! In welcher Ordnung: an erster Stelle steht das Wissen um 
das, was eher zum Heile führt, • mit welchem Eifer: mit größerer Glut soll man das wissen, 
was stärker zur Liebe hindrängt, • zu welchem Ziel: nicht des leeren Ruhmes wegen oder 
aus Neugier und ähnlichen Gründen, sondern einzig zu deiner und des Nächsten Erbauung. 
Es gibt Menschen, die nur wissen wollen, um zu wissen; das ist häßliche Neugier. Es gibt 
auch solche, die wissen wollen, um bekannt zu werden; das ist häßliche Eitelkeit. Und andere 
wieder wollen wissen, um ihr Wissen verkaufen zu können, z. B. für Geld oder für Ehrungen; 
das ist häßliche Gewinnsucht. Es gibt aber auch Menschen, die wissen wollen, um zu erbauen; 
das ist wahre Liebe. Und ebenso gibt es solche, die wissen wollen, um erbaut zu werden; das 
ist wahre Klugheit"5. 

Die Lehre aber oder besser die Weisheit, der er selbst folgt und die er leidensdiaftlich 
liebt, beschreibt Bernhard sehr gut mit folgenden Worten: •Es ist der Geist der Weisheit 
und des Verstandes, der, einer Biene gleich, die Wachs und Honig zusammenträgt, in Fülle 
hat, um damit das Licht der Wissenschaft zu entzünden und die Süßigkeit der Gnade der 
Seele einzugießen. Keiner glaube also, den Kuß dieses Geistes empfangen zu haben, wenn er 
die Wahrheit erkennt, aber nicht liebt, oder wenn er liebt, aber nicht erkennt"8. •Was 
bedeutet denn Bildung erreichen ohne Liebe? Sie bläht nur auf. Und was Liebe ohne 
Bildung? Sie irrt"7. •Nur leuchten ist nichtig, nur brennen zu wenig, brennen und leuchten 
ist vollkommen"8. Woraus aber eine wahre und gesunde Lehre entspringen und wie sie mit 
der Liebe verbunden sein muß, legt Bernhard in folgenden Worten dar: •Gott ist die Weis- 
heit, und er will nicht nur mit der Liebe des Herzens, sondern auch mit Weisheit geliebt 
werden. Sehr leicht betrügt ja sonst der Geist des Irrtums deinen Eifer, wenn du das Wissen 
vernachlässigst; der böse Feind hat kein wirksameres Mittel, um die Liebe aus dem Herzen 
zu reißen, als wenn er es erreicht, daß man in der Liebe unvorsichtig und unvernünftig vor- 
angeht"9. 

Aus diesen Worten geht deutlich hervor, daß Bernhard in seinem Forschen und Betrachten 
nur nach dem Einen gestrebt hat, von überall her die Strahlen der Wahrheit zu sammeln und 
sie der höchsten Wahrheit zuzuwenden, • und dies mehr von der Liebe getrieben als von 
scharfsinnigen menschlichen Meinungen. Von dieser Wahrheit erlangte er Licht für den 
Geist, das Feuer der Liebe für das Herz und die rechten Grundsätze für das praktische 
Handeln. Das ist in der Tat die wahre Weisheit, die alles Menschliche übersteigt und alles 
auf seinen Ursprung, auf Gott zurückführt, um die Menschen ihm zuzuwenden. Der honig- 
fließende Lehrer arbeitet sich nicht • im Vertrauen auf seine eigene Geistesschärfe • durch 
jene unsicheren oder nur schlecht gesicherten Windungen des grübelnden Verstandes schwer- 
fällig hindurch und stützt sich auch nicht auf jene schwierigen und spitzfindigen Syllogismen, 
die viele Dialektiker seiner Zeit oftmals mißbrauchten. Er strebt vielmehr wie ein Adler, 
der versucht, offenen Auges das Sonnenlicht zu schauen, in steilem Flug zum Gipfel der 
Wahrheit. Denn die Liebe, von der er getrieben war, kennt keine Schranken und verleiht 
dem Geist Flügel. Für ihn war die Wissenschaft kein endgültiges Ziel, sondern nur Weg, der 
zu Gott führt; sein Geist verweilt nicht eitel bei einem kalten Gegenstand, gleichsam im 
Spiel mit sich selbst, gefangen gehalten von wechselndem Licht, er wird vielmehr durch die 
Liebe bewegt, getrieben und geleitet. Auf diese Weisheit gestützt, ersteigt Bernhard 
betrachtend, beschauend und liebend den höchsten Gipfel der Mystik, wird er mit Gott selber 
vereinigt und genießt dabei bisweilen schon in diesem sterblichen Leben fast eine unbegrenzte 
Seligkeit. 

3. Der Lehrer der Mystik und der Liebe 

Sein Stil ist lebendig, farbig, strömend, gekennzeichnet durch leuchtende Sentenzen und 
von einer so süßen und sanften Gewalt, daß er den Leser fesselt, froh stimmt und zum Höch- 
sten aufruft, die Frömmigkeit weckt, nährt und bildet, und endlich die Seele zum Streben 
nach jenen Gütern antreibt, die nicht hinfällig und schwankend sind, sondern wirklich und 

5 In cantica, serm. 36, 3; PL 183, 968-C, D.       6 ebda., serm. 8, 6; PL 183, 813-A, B. 
7 ebda., serm. 79, 2; PL 183, 1113-A.      8 In Nat. S. loan. Bapt., serm. 3; PL 183, 399-B. 



Aus dem Leben der Kirche 219 

ewig bleibend. Aus diesem Grund standen seine Schriften immer in hohem Ansehen. Die 
Kirche selbst hat daraus nicht wenige Seiten, die den Geist des Himmels atmen und glühende 
Frömmigkeit ausströmen, in die hl. Liturgie aufgenommen10. Sie sind wie vom Hauch des 
Heiligen Geistes belebt und strahlen einen Glanz aus, der durch die Jahrhunderte nicht aus- 
gelöscht werden kann, da er dem Geist eines Schriftstellers entstammt, der nach Wahrheit 
und Liebe dürstete, der andere stärken und nach seinem Vorbild gestalten wollte11. 

Wir möchten, ehrwürdige Brüder, zum allgemeinen Nutzen seinen Büchern einige der 
schönsten Sätze über die Mystik entnehmen: •Wir haben gelehrt, daß jede Seele, • sei sie 
auch mit Sünden beladen, im Laster verstrickt, den Verlockungen erlegen, in der Gottferne 
lebend, gefangen im Leibe... und infolgedessen verdammt und verzweifelt, dennoch etwas 
in sich zu entdecken vermag, was sie nicht nur aufatmen läßt in der Hoffnung, sondern ihr 
auch den Mut verleiht, nach der Hochzeit mit dem göttlichen Wort zu verlangen, sie nicht 
zögern läßt, sich mit Gott aufs innigste zu vereinigen, und sie nicht abhält, mit dem König 
der Engel unter das süße Joch der Liebe zu gehen. Denn was sollte sie nicht ohne Furcht 
demgegenüber wagen, als dessen Bild sie sich ausgezeichnet sieht und dessen adlige Ähnlich- 
keit sie in sich erkennt"12. •Eine solche Gleichförmigkeit vermählt die Seele mit dem ewigen 
Wort, indem sie die Ähnlichkeit der Natur darüber hinaus noch zu einer Ähnlichkeit des 
Willens erhebt, liebend, wie sie geliebt wurde. Wenn sie aber vollkommen liebt, ist die 
Hochzeit geschlossen. Was ist froher machend als diese Gleichförmigkeit? Was wünschens- 
werter als die Liebe, mit der du, o Seele, nicht zufrieden mit menschlicher Unterweisung 
von dir aus voll Vertrauen zum ewigen Wort eilst, ihm treu anhängst, mit ihm vertrauliche 
Zwiesprache hältst und dir über alles Rat holst, so kühn in deinem Verlangen, als dein Ver- 
stand es fassen kann. Das ist wahrhaft ein ganz geistlicher und heiliger Ehevertrag. Vertrag 
sagt noch zu wenig; es ist eine Umarmung, ein vollkommenes Umfassen, wo dasselbe-wollen 
und -nicht-wollen aus zweien eins macht. Dabei ist nicht zu fürchten, daß die Ungleichheit 
der Personen die Obereinstimmung der Willen irgendwie lähmt, weil die Liebe die Distanz 
der Ehrfurcht nicht kennt. Denn Liebe kommt von lieben, nicht von ehren... Die Liebe ist 
überfließend und wo sie hindringt, wandelt sie alle Gefühle in sich um und nimmt sie 
gefangen. Deshalb: wer liebt, liebt und kennt nichts anderes"13. 

Nachdem St. Bernhard betont hat, daß Gott mehr und eher von den Menschen geliebt als 
gefürchtet und geehrt werden will, fügt er scharfsinnig und treffend hinzu: •Die Liebe ist 
sich selber genug; sie hat Gefallen an sich und nur ihrer selbst wegen. Sie ist sich selbst 
Verdienst und Lohn. Außer sich selbst sucht die Liebe kein Motiv und keine Frucht. Sie ist 
ihre eigene Frucht und ihr eigener Nutzen. Ich liebe, weil ich liebe; ich liebe, um zu lieben. 
Etwas Großes ist es um die Liebe. Denn wollte sie auf ihren Ursprung zurückgehen, wollte 
sie ihrem Ursprung sich zuwenden, ihrer Quelle entgegenquellen, so würde sie sich dennoch 
immer gerade daraus schöpfen, woraus sie ununterbrochen hervorquillt. Unter allen Regun- 
gen, Empfindungen und Gefühlen der Seele ist es einzig die Liebe, durch die das Geschöpf 
seinem Schöpfer, wenn auch nicht auf gleiche, so doch auf ähnliche Weise antworten und 
vergelten kann"14. 

Da St. Bernhard diese göttliche Liebe, durch die wir aufs innigste mit Gott vereinigt wer- 
den können, selbst so überaus oft in der Beschauung und auf inständiges Flehen hin erfahren 
hat, brechen aus seinem Herzen jene begeisterten Worte hervor: •Glückliche Seele, die 
gewürdigt ward, vom Segen solcher Wonne überrascht zu werden! Selig, wer eine solche 
Umarmung des Glückes erfahren darf! Das ist die heilige und keusche, die milde und süße 
Liebe, von einer ebenso großen Heiterkeit wie Lauterkeit, die wechselseitige, tiefinnerliche 
und starke Liebe, die nicht in einem Fleisch, sondern ganz offenbar in einem Geist verbindet, 
und die bewirkt, daß zwei schon nicht mehr zwei sind, sondern einer, wie Paulus sagt: Wer 
Gott anhängt, ist ein Geist mit ihm (1 Kor 6, 17)"15. 

9 In Cantica, serm. 19, 7; PL 183, 866-D. 
10 vgl. Brev. Rom. in festo SS. Nom. Jesu; die III infra octavam Concept. Immaculatae 

B. M. V.; in octava Assumptionis B. M. V.; in festo septem Dolor. B. M. V.; in festo sacrat. 
Rosarii B. M. V.; in festo S. Josephi Sp. B. M. V.; in festo S. Gabrielis Arch. 

11 vgl. Fenelon, Panegyrique de St. Bernard. 
12 In Cantica, serm. 83, 1; PL 183, 1181-C, D. ls ebd. 3; PL 18'3, 1182-C, D. 
14 ebda., 4; PL 183, 1183-B.        15 In Cantica, serm. 83, 6; PL 183, 1184-C. 



220 Aus dem Leben der Kirche 

Diese erhabene Lehre des Lehrers von Clairvaux über die Mystik, die alles menschliche 
Sehnen übersteigt und erfüllen kann, scheint bisweilen in unserer Zeit entweder vernach- 
lässigt und geringgeschätzt zu werden, oder aber wenigstens in Vergessenheit geraten zu sein 
bei jenen vielen, die von den Sorgen und Geschäften des Alltags abgezogen, nichts anderes 
suchen und wünschen, als was für dieses sterbliche Leben nützlich und gewinnbringend ist. 
Kaum einer von ihnen richtet Auge und Geist zum Himmel; kaum einer sehnt sich nach den 
himmlischen unvergänglichen Gütern. 

Und doch gilt: auch wenn nicht alle jenen Gipfel göttlicher Beschauung erreichen können, 
von dem Bernhard mit so begeisterten Sätzen und so hingerissenen Worten spricht, auch 
wenn nicht alle sich so innig mit Gott zu vereinigen vermögen, daß sie sich auf geheimnis- 
volle Weise durch die Bande einer himmlischen Ehe dem höchsten Gut verbunden fühlen • 
so können und sollen doch alle ihr Herz von den irdischen Dingen zu den himmlischen 
erheben und den höchsten Spender aller Gaben mit tatkräftigstem Willen lieben. 

Da nun heute in so vielen Seelen die Liebe zu Gott immer mehr erkaltet oder nicht 
selten ganz ausgelöscht ist, so sollten die Schriften des honigfließenden Lehrers aufmerksam 
meditiert werden. Von ihren Sätzen, die im übrigen aus dem Evangelium stammen, kann 
neue und übernatürliche Kraft auf das persönliche Leben des einzelnen wie auch auf das 
öffentliche Leben der menschlichen Gemeinschaft ausgehen, die die bürgerliche Sittlichkeit 
zurechtweist und nach den Geboten des Christentums ausrichtet, und so für die überaus zahl- 
reichen und schwerwiegenden Übel, von denen die Gesellschaft heimgesucht und zerrüttet 
wird, die geeigneten Heilmittel bereitstellen. Denn da die Menschen ihren Schöpfer, von 
dem alles herkommt, was sie besitzen, nicht gebührend lieben, so haben sie auch zueinander 
keine Liebe, ja oft trennen sie sogar Haß und Feindschaft, und sie bekämpfen sich gegen- 
seitig aufs heftigste. Gott aber ist unser aller liebenswertester Vater, und wir sind Brüder in 
Christus, für die er sein heiliges Blut vergoß und die er dadurch erlöste. So oft wir den 
liebenden Gott nicht wiederlieben, so oft wir dem göttlichen Vater unsere ehrfürchtige 
Anerkennung versagen, werden auch die Bande der brüderlichen Liebe jammervoll zerrissen; 
statt dessen entstehen • wie man bisweilen schmerzlich beobachten kann • unglückselige 
Zwietracht, Streitigkeiten und Feindschaften, die sogar soweit gehen können, daß die Grund- 
lagen des menschlichen Gemeinschaftslebens untergraben und umgestürzt werden. 

Man muß also diese göttliche Liebe, von der der Lehrer von Clairvaux so heftig entbrannt 
war, in allen Menschen wiederherstellen, wenn anders man will, daß wieder überall die 
christlichen Sitten aufblühen, daß die katholische Religion ihre Aufgabe fruchtbar erfüllen 
kann und daß nach Beseitigung der Uneinigkeit, nach Wiederherstellung vor allem der 
Gerechtigkeit und Billigkeit, über der ermüdeten und verängstigten Menschheit ein lichter 
Friede aufleuchte. 

Von dieser Liebe, durch die wir immer und aufs stärkste mit Gott verbunden werden 
müssen, mögen vor allem diejenigen erglühen, die dem Orden des honigfließenden Lehrers 
angehören, • aber ebenso alle aus dem Priesterstand, deren besondere Pflicht es ist, auch 
die übrigen Menschen zu ermahnen und zur Erneuerung ihrer Gottesliebe aufzurufen. 
Wenn irgendwann, so brauchen die Menschen diese Liebe • wie wir schon sagten • heute 
ganz besonders, es brauchen sie die Familien, es braucht sie die ganze menschliche Gesell- 
schaft. Denn wenn sie brennt und die Herzen der Menschen zu Gott, ihrem höchsten Ziel 
hindrängt, erstarken auch die übrigen Tugenden. Wenn sie hingegen nachläßt oder aus- 
gelöscht wird, lassen allmählich auch Ruhe, Friede, Freude und alle übrigen Güter, die 
diesen Namen mit Recht führen, nach oder verschwinden gänzlich, da sie ja von dem stam- 
men, der die Liebe ist (1 Joh 4, 8). 

Über diese göttliche Liebe hat vielleicht keiner so klar, so tief, so glühend gesprochen, wie 
St. Bernhard. •Der Grund, Gott zu lieben", sagt er, •ist Gott; ihr Maß ist, ohne Maß zu 
lieben"16. •Wo aber die Liebe herrscht, da gibt es keine Mühe, sondern nur Wohlge- 
schmack"17. Und er bekennt, er selbst habe das schon erfahren. So schreibt er: •0 heilige und 
keusche Liebe! O milde und süße Leidenschaft! ..., um so linder und süßer, da alles, was 
man spürt, von Gott herrührt. So ergriffen zu werden, bedeutet vergöttlicht werden"18. Und 
anderswo heißt es: •Es ist besser für mich, Herr, in der Drangsal dich zu umfangen und im 

" De diligendo Deo, c. I; PL 182, 974-A.       17 In Cantica, serm. 85, 8; PL 182, 1191-D. 
18 De diligendo Deo, c. X., PL 182, 991-A 



Aus dem Leben der Kirche 221 

Feuerofen dich bei mir zu haben, als ohne dich selbst im Himmel zu sein"19. Wenn er aber 
zur höchsten und vollkommenen Liebe gelangt, in der er mit Gott selbst in mystischer Ehe 
aufs innigste vereint ist, genießt er eine Freude und einen Frieden, wie sie größer nicht sein 
können: •O Stätte wahrer Ruhe,... an dem man Gott nicht zornerfüllt und von Sorgen in 
Anspruch genommen schaut, sondern wo sein Wille sich als gut, wohlgefällig und vollkom- 
men erweist. Diese Schau erschreckt nicht, sondern besänftigt, sie ruft nicht unruhige Neu- 
gier hervor, sondern stillt diese, sie ermüdet nicht die Sinne, sondern beschwingt sie. Hier 
ruht man in Wahrheit. Der ruhende Gott beruhigt alles, und den Ruhigen anschauen ist 
schon ruhen"20. 

Dennoch ist diese vollkommene Ruhe nicht der Tod der Seele, sondern wahres Leben. •Es 
ist ein lebenspendender und wacher Schlaf, der den inneren Sinn stärker erleuchtet und, 
nach Überwindung des Todes, ewiges Leben verleiht. Es ist nämlich ein wahres Schlummern, 
das dennoch die Sinne nicht einschläfert, sondern aufhebt. Es ist auch ein Tod • das sage 
ich ohne jeden Zweifel •, da der Apostel die noch im Fleische Lebenden mit folgenden 
Worten mahnt: »Tot seid ihr, und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott« (Kol 3,3) "2l. 

Diese vollkommene Ruhe des Geistes, in der wir den liebenden Gott genießen, wenn wir 
ihn wiederlieben, und in der wir uns und alles Unsrige zu ihm wenden und hinlenken, ver- 
führt uns nicht zum Leichtsinn, zur Feigheit und nicht zur Untätigkeit, sondern führt uns zu 
unermüdlichem, emsigem, tatkräftigem Eifer, womit wir uns mit Gottes Gnadenhilfe bemü- 
hen, unser eigenes Heil und das der Mitmenschen zu wirken. Diese erhabene Beschauung 
und Betrachtung, die von der göttlichen Liebe angeregt und beseelt wird, •beherrscht die 
Gefühle und Empfindungen, lenkt das Handeln, berichtigt die Überschreitungen, regelt die 
Sitten, ehrt und ordnet das Leben und verleiht schließlich gleicherweise göttliches und 
menschliches Wissen. Sie klärt das Dunkle, eint die Zwiespälte, sammelt das Zerstreute, 
erforscht das Geheimnisvolle, erspürt das Wahre, prüft das Wahrscheinliche und entlarvt 
Erdichtetes und Verfälschtes. Sie ist es, die das Zukünftige vorherbedenkt, das Vollbrachte 
überprüft, damit im Geist nichts zurückbleibe, was unrichtig ist oder der Verbesserung 
bedarf. Sie ist es, die im Glück sich das Unglück vergegenwärtigt und darum das Unglück 
kaum noch spürt; das erste ist Klugheit, das zweite Tapferkeit"22. 

4. Sein Apostolat 

Trotz seines heißen Wunsches, ständig und unverrückt in dieser höchsten und innigsten 
Versenkung und Beschauung zu verweilen und vom göttlichen Geiste genährt zu werden, hat 
der Lehrer von Clairvaux sich nicht in die Wände seiner Zelle, die ihm beständigen Trost 
bereitete (Nachf. Chr. I, 20, 5), einschließen lassen, sondern wo immer die Sache der Kirche 
auf dem Spiele stand, war er mit seinem Rat, mit Wort und Tat, bereitwilligst zur Stelle. 
Er pflegte zu betonen, daß man •nicht für sich, sondern für alle lebe"23. Ähnlich schrieb er 
auch über sich und die Seinigen noch folgendes: •So sind wir den Brüdern, mit denen wir 
zusammenleben, auf Grund der Bruderschaft und des menschlichen Zusammenlebens zu Rat 
und Hilfe verpflichtet"24. Und als er voll Trauer die heilige Religion in Gefahr und durch 
Heimsuchungen verwirrt sah, scheute er keine Mühe, keine Wege, keine Sorgen, um sie mutig 
zu verteidigen und ihr nach Möglichkeit zu helfen. •Nichts von dem..., was als Gottes 
Sache feststeht", sagt er, •liegt mir fern"25. An Ludwig, den Frankenkönig, aber schreibt er 
erregt: •Wir, Söhne der Kirche, können über das unserer Mutter angetane Unrecht, über 
die Verachtung und Bedrückung, auf keinen Fall mehr schweigen... Wir werden auf unse- 
rem Posten sein, und, wenn nötig, bis zum Tod für unsere Mutter kämpfen, mit erlaubten 
Waffen, nicht mit Schild und Schwert, sondern mit Bitten und Flehen zu Gott"26. Petrus, 
dem Abt von Cluny, wieder bekennt er: •Ich rühme mich der Drangsale, wenn ich gewürdigt 
werde, für die Kirche zu leiden. Das ist der Ruhm, der mein Haupt aufrichtet: der Triumph 

10 In Ps 90, 16, serm. 17, 4; PL 183, 252-C. 
20 In Cantica, serm. 23, PL 183, 893-A, B.     21 In Cantica, serm. 52, 3; PL 183, 1031-A. 
» De Consid. I, c. 7; PL 182, 737-A, B. 23 In Cantica, serm. 41, 6; PL 183, 987-B. 
24 De Adventu D., serm. 3, 5; PL 183, 45-D. 
23 Epist. 20 ad Card. Haimericum, PL 182, 123-B. 
26 Epist. 221, 3; PL 182, 386-D, 387-A. 



222 Aus dem Leben der Kirche 

der Kirche. Denn wenn wir Genossen waren ihrer Drangsale, werden wir auch teilhaben an 
ihrem Trost. So muß man sich mit der Mutter abmühen und mit ihr leiden"27. 

Als aber der mystische Leib Jesu Christi durch ein unglückseliges Schisma so zerrissen 
wurde, daß selbst die Guten auf beiden Seiten schwankten, da ging Bernhard ganz darin auf, 
die Spaltungen zu beheben und die Einheit der Geister erfolgreich wiederherzustellen. Als 
die Fürsten im Ehrgeiz weltlicher Macht sich in schrecklicher Zwietracht entzweiten und 
große Schäden für die Völker daraus erwachsen konnten, da trat er als Friedensstifter und 
Vermittler gegenseitiger Eintracht auf. Als schließlich die heiligen Stätten in Palästina, die 
der göttliche Erlöser mit seinem Blut geheiligt hat, in höchste Gefahr gerieten und von 
fremden Truppen heftig bedrängt wurden, da rief er im Auftrag des Papstes die christlichen 
Völker mit weithin hallender Stimme und noch größerer Liebe zu einem Kreuzzug auf. Wenn 
dieser auch nicht glücklich ausging, so war es sicher nicht seine Schuld. 

Und als vor allem die Reinheit der katholischen Glaubens- und Sittenlehre, dieses heilige 
Erbe der Vorzeit, hauptsächlich durch Abälard, sowie durch Arnold von Brescia und Gilbert 
de la Porree gefährdet wurde, da versuchte er durch seine gelehrten Schriften und durch 
beschwerliche Reisen alles, was er mit Hilfe der göttlichen Gnade vermochte, um die Irr- 
tümer niederzuschlagen und verurteilen zu lassen und so die Irrenden nach Möglichkeit auf 
den rechten Weg und zur Besserung ihres Lebens zurückzuführen. 

Da er aber erkannte, daß in diesem Falle nicht so sehr die Gelehrsamkeit der Theologie 
als vor allem die Autorität des römischen Papstes ausschlaggebend sei, bewirkte er deren 
Einschreiten, die er in derartigen Streitfragen für die höchste und gänzlich irrtumsfreie hielt. 
So schrieb er unserem Vorgänger sei. Anged., Eugen III., der einst sein Schüler gewesen war, 
Sätze, die seine Liebe und tiefe Verehrung für ihn ausdrücken und von einer Freiheit des 
Geistes zeugen, wie sie nur Heiligen ansteht: •Die Liebe kennt keinen Herrn, auch in der 
Tiara erkennt sie ihren Sohn. Ich ermahne dich daher nicht als Lehrmeister, sondern als 
Mutter, ganz wie ein Liebender"28. Darauf ruft er ihm leidenschaftlich zu: •Wer bist du? 
Hoher Priester, Papst. Du Fürst der Bischöfe, Erbe der Apostel... durch die Gewalt Petrus, 
durch, die Salbung Christus, du bist es, dem die Schlüssel übergeben, dem die Schafe anver- 
traut sind. Zwar gibt es auch noch andere Himmelspförtner und Hirten der Herde; aber 
du bist das um so ruhmreicher, als du auch einen Namen geerbt hast, der sich in beiderlei 
Hinsicht unterscheidet. Jene haben die ihnen anvertrauten Herden je für sich. Dir sind sie 
alle anvertraut, als eine einzige dem einen. Nicht nur über die Schafe, sondern auch über 
alle Hirten bist du der eine Hirt"29. Und wiederum: •Den Erdkreis müßte verlassen, wer 
etwas erforschen wollte, was nicht deiner Sorge untersteht"80. 

Klar und treffend erkennt Bernhard, daß das Lehramt des römischen Oberhirten unfehl- 
bar ist, wenn es sich um Fragen des Glaubens und der Sitten handelt. Er erkennt auch die 
Irrtümer Abälards, der, •wenn er von der Dreifaltigkeit redet, Arius nahe kommt, wenn 
von der Gnade, Pelagius, wenn von der Person Christi, Nestorius"31, • •der in der Drei- 
faltigkeit Stufen annimmt, in der Majestät verschiedene Arten und in Bezug auf die Ewig- 
keit eine zahlenmäßige Reihenfolge"32, und •in dem die menschliche Vernunft alles für sich 
beansprucht, ohne dem Glauben noch etwas zu lassen"33. Bernhard zerschlägt, entkräftet und 
widerlegt nicht nur seine spitzfindigen, verwickelten und täuschenden Blendwerke und Trug- 
schlüsse, sondern schreibt auch an Unseren Vorgänger unvergeßl. Anged., Innozenz II., aus 
diesem Anlaß die bedeutsamen Worte: •Vor eure apostolische Autorität müssen alle Gefah- 
ren gebracht werden,... besonders jene, die den Glauben betreffen. Denn ich halte es für 
angebracht, daß die Schäden des Glaubens dort am ehesten behoben werden, wo der Glaube 
den Irrtum erkennen kann. Das aber ist das Vorrecht dieses Stuhles ... Es ist an der Zeit, 
daß ihr, geliebter Vater, eure Vorrangstellung erkennt... Gerade darin vertretet ihr die 
Stelle Petri, dessen Amtssitz ihr auch innehabt, daß ihr durch eure Ermahnung die im Glau- 
ben Schwankenden bestärkt und die Verderber des Glaubens mit eurer Lehrgewalt zu Schan- 
den macht"34. 

27 Epist. 417, 1; PL 182, 304-C, 305-A. 
28 De Consid., Prolog.; PL 182, 727-A, 728-A, B.     *» ebda., II, c. 8; PL 182, 751-C, D. 
s» ebda., III, c. 1; PL 182, 757-B. 31 Epist. 192; PL 182, 358-D, 359-A. 
32 De error. Abaelardi, I, 2; PL 182, 1056-A. 33 Epist. 188; PL 182, 353-A, B. 
34 De error. Abaelardi, Praef., PL 182, 1053, 1054-D. 



Aus dem Leben der Kirche 223 

Woher dieser demütige Mönch, der fast über keine menschlichen Mittel verfügte, die Kraft 
geschöpft hat, um all die Schwierigkeiten, auch wenn sie unübersteiglich schienen, zu über- 
winden, um die verwickeltsten Fragen zu lösen und die ausweglosesten Streitfälle beizu- 
legen, das kann man nur dann begreifen, wenn man jene hohe Heiligkeit betrachtet, in der 
sein Leben erstrahlte und die verbunden war mit einem angestrengten Streben nach Wahr- 
heit. Er brannte vor allem von glühender Liebe zu Gott und zum Nächsten, die ja, wie ihr 
wißt, ehrwürdige Brüder, das Hauptgebot und der Inbegriff des ganzen Evangeliums ist, 
• so sehr, daß er nicht nur mit dem himmlischen Vater auf mystische Weise ununterbrochen 
verbunden war, sondern auch nichts mehr wünschte, als die Menschen für Christus zu gewin- 
nen, die heiligen Rechte der Kirche zu schützen und die Unversehrtheit des katholischen Glau- 
bens mit entschlossenem Herzen zu verteidigen. 

5. Seine Frömmigkeit 

Obwohl er bei Päpsten, Fürsten und Völkern eine so große Gunst und Hochschätzung 
genoß, überhob er sich nicht und trachtete er nicht nach schwankendem und eitlem Menschen- 
ruhm, sondern erglänzte immer in christlicher Demut, die •die anderen Tugenden erwirbt..., 
die erworbenen bewahrt... und die bewahrten vollendet", so daß es •ohne Demut keine 
Tugend zu geben scheint*35. Daher •wurde seine Seele durch Ehrenerweise nicht berührt, 
noch sein Fuß angetrieben, sich eitlem Ruhm zuzuwenden; Tiara und Ring lockten ihn nicht 
mehr als Hacke und Karst"36. Obgleich er sich durch so viele und große Mühen zur Ehre 
Gottes und zum Fortschritt des christlichen Glaubens aufrieb, bekannte er sich als •nutzlosen 
Knecht der Knechte"37, als •elenden Wurm"38, als •unfruchtbaren Baum"39, als •Sünder und 
Staub"40. Diese christliche Demut und die anderen Tugenden wurden genährt durch bestän- 
dige Betrachtung himmlischer Dinge, durch glühendes Bittgebet, durch das er für sich und 
alle seine Unternehmungen und Arbeiten den göttlichen Beistand erwarb. 

Vor allem zu Jesus Christus, dem göttlichen Erlöser, brannte er von solcher Liebe, daß 
er durch sie angefeuert wurde, jene schönen und erhabenen Seiten zu schreiben, die noch 
heute alle bewundern und die in den Herzen der Leser die Frömmigkeit erneuern. •Was 
befruchtet so den Geist. .., kräftigt so die Tugenden, fördert so gute und ehrbare Sitte, 
entzündet so die keusche Liebe? Trocken ist jede Seelenspeise, wenn sie nicht in dieses öl 
getaucht wird; geschmacklos ist sie, wenn sie nicht mit diesem Salz gewürzt wird. Wenn du 
disputierst oder Vorträge hältst, ohne daß der Name Jesus erklingt, schmeckt es mir nicht. 
Jesus ist Honig für den Mund, Musik für das Ohr, Jubel für das Herz. Er ist aber auch 
Arznei. Ist einer unter euch traurig? Dann komme Jesus in sein Herz und springe von dort 
auf die Lippen, und siehe, sobald das Licht dieses Namens erstrahlt, zerstäubt alles Gewölk 
und es wird hell. Fällt einer in Sünde und läuft in seiner Verzweiflung zum Todesstrick; 
wird er nicht sofort neuen Lebensodem schöpfen, wenn er den Namen des Lebens anruft? ... 
Wer hätte, in Gefahren zitternd und zagend, den mächtigen Naonen angerufen, ohne daß 
er ihm sogleich Zuversicht geschenkt und die Furcht vertrieben hätte? ... Nichts hält so 
leicht die Aufwallungen des Zornes nieder, dämpft so die Regungen des Stolzes, heilt so die 
Wunden des Neides .. .41. 

Dieser glühenden Liebe zu Jesus Christus verband sich eine zartinnige Andacht zu seiner 
erhabenen Mutter, die er wie eine inniggeliebte Mutter wieder liebte und eifrig verehrte. 
Auf ihren mächtigen Schutz vertraute er so, daß er ohne Bedenken schrieb: •Gott will, daß 
wir nichts besitzen, was nicht durch die Hände Mariens gegangen wäre"42. Ebenso: •Das ist 
sein Wille, daß wir alles durch Maria haben"43. 

Wir möchten hier, ehrwürdige Brüder, jene Stelle allen zur Betrachtung vorlegen, die 
zum Schönsten gehört, was zum Lob der jungfräulichen Gottesmutter geschrieben wurde, 
wie kaum etwas anderes mächtig und geeignet, unsere Liebe zu ihr zu entflammen, unsere 
Andacht  zu  ihr  zu  fördern  und  die  Nachahmung  ihres  Tugendbeispiels  zu  beleben: 

35 De moribus et off. Episc, seu Epist. 42, 5, 17; PL 182, 821-A. 
56 Vita Prima, II, 25; PL 185, 283-B. 37 Epist. 37; PL 182, 143-B. 
3« Epist. 215; PL 18'2, 379-B. *> Vita Prima, V. 12; PL 185, 358-D. 
40 In Cantica, serm. 71, 5; PL 183, 1123-D. 
41 In Cantica, serm. 15, 6; PL 183, 846-D, 847-A, B. 
42 In vigil. Nat. Domini, serm. Ill, 10; PL 182, 100-A. 
43 Serm. in Nat. Mariae, 7; PL 183, 441-B. 



224 Aus dem Leben der Kirche 

• ... Meeresstern wird sie genannt, und dieser Name paßt trefflich für die Jungfrau-Mutter. 
Sie ist fürwahr ein wunderbarer Stern. Wie nämlich ein Stern ohne Schaden einen Strahl 
aussendet, so bringt die Jungfrau den Sohn ohne Verletzung (ihrer Jungfräulichkeit) zur 
Welt. Der Strahl vermindert nicht des Sternes Glanz; so hat auch der Sohn die Unversehrt- 
heit der Jungfrau nicht vermindert. Sie ist jener edle Stern aus Jakobs Stamm, dessen Strahl 
die ganze Welt erleuchtet, dessen Glanz im Himmel hervorleuchtet und bis in die Unterwelt 
dringt. ... Sie ist der herrlich glänzende Stern, hoch erhoben darum über dieses große und 
weite Meer, im Glanz der Verdienste und leuchtend als Vorbild. Wer immer du auch seist, 
wenn du merkst, daß du im Strudel dieses Lebens mehr vom Wind und Wetter hin- und 
hergeworfen wirst, als daß du auf fester Erde wandelst, dann wende deine Augen nicht ab 
von diesem glänzenden Gestirn, wenn du nicht von den Stürmen verschlungen werden 
willst. Erheben sich Stürme der Versuchung • wirst du auf die Klippen der Trübsal gewor- 
fen, sieh auf den Stern, rufe Maria! Wirst du von den Wogen des Stolzes, des Ehrgeizes, der 
Ohrenbläserei und Eifersucht hin- und hergeworfen, sieh auf den Stern, rufe Maria! 
Erschüttern Zorn und Habsucht oder fleischliche Lust das Schifflein deiner Seele, sieh auf zu 
Maria! Bedrückt dich große Schuld, verstört dich dein böses Gewissen, erschreckt dich die 
Angst vor dem Gericht, drohst du vom Abgrund der Traurigkeit oder der Verzweiflung ver- 
schlungen zu werden, denk an Maria! In Gefahren, in Ängsten und Zweifeln, denk an 
Maria, rufe" Maria an! Ihr Name weiche nicht von deinen Lippen, er weiche nicht aus deinem 
Herzen! Und damit du ihre Fürbitte erfährst, laß nicht ab vom Vorbild ihres Lebens. Wenn 
du ihr folgst, verfehlst du nicht den Weg, wenn du sie bittest, verzweifelst du nicht, wenn 
du an sie denkst, irrst du nicht. Wenn du dich an sie hältst, strauchelst du nicht, wenn sie 
dich führt, ermüdest du nicht, ist sie dir gnädig, dann gelangst du ans Ziel"44. 

Wir glauben aber, dieses Rundschreiben nicht besser beschließen zu können, als wenn wir 
mit den Worten des honigfließenden Lehrers alle zu einer immer eifrigeren Verehrung der 
Gottesmutter und jeden, entsprechend seinem Stand, zu einer ebenso tatkräftigen Nach- 
ahmung ihrer erhabenen hohen Tugenden einladen. Wenn bei Ausgang des 12. Jahrhunderts 
die Kirche und die menschliche Gesellschaft schwere Gefahren bedrängten, so sind die 
Gefahren unserer Zeit nicht geringer. Der katholische Glaube, der für die Menschen eine so 
reiche Quelle des Trostes und der Hilfe ist, nimmt in vielen Seelen ab und wird in einigen 
Ländern und bei manchen Völkern sogar öffentlich aufs heftigste bekämpft. Wenn die 
christliche Religion mißachtet oder in feindseliger Weise unterwühlt wird, so muß man mit 
Schmerz wahrnehmen, daß dann auch die privaten und öffentlichen Sitten vom rechten Wege 
abkommen und bisweilen sogar durch Verdrehung der Wahrheit in Laster verkehrt werden. 
An Stelle der Liebe, dieses Bandes der Vollkommenheit, der Eintracht und des Friedens, 
treten Haß, Streit und Zwietracht. Unruhe, Angst und Furcht befällt die Menschen. Wenn 
das Licht des Evangeliums im Geiste vieler allmählich nachläßt und schwächer wird und 
wenn es sogar von eben denselben Menschen ganz und gar abgewiesen wird • was noch 
schlimmer ist •, so ist zu befürchten, daß die Grundlagen des öffentlichen und häuslichen 
Zusammenlebens ins Wanken geraten und so noch schwerere und unglückseligere Zeiten 
heraufführen. 

Wie also der hl. Bernhard von Clairvaux Hilfe von der jungfräulichen Gottesmutter Maria 
erbat und sie für seine stürmisch bewegte Zeit erhielt, so wollen auch wir mit kindlichem 
Vertrauen und Flehen aufs inständigste von der Gottesmutter zu erwirken suchen, daß sie 
uns für das schon eingetretene oder noch zu befürchtende Unheil von Gott die geeigneten 
Heilmittel erlange. Sie, die Gütige und Mächtige, möge mit Gottes Hilfe geben, daß echter, 
dauernder und segensreicher Friede für Kirche, Völker und Nationen endlich einmal auf- 
leuchte. 

Dies sollen die überreichen, heilsamen Früchte sein, die, auf Fürbitten Bernhards, die 
Jahrhundertfeier seines seligen Heimgangs bringen mögen. Darum laß uns alle flehentlich 
bitten und uns bemühen, durch Betrachtung seines Beispiels seinen heiligsten Fußspuren 
eifrig und freudig zu folgen. 

Zur Vermittlung dieser Gnadenfrüchte erteilen wir euch, ehrwürdige Brüder, und den euch 
anvertrauten Herden, besonders aber denen, die im Orden des hl. Bernhard leben, aus gan- 
zem Herzen den Apostolischen Segen. 

44 Hom. II super •Missus est", 17; PL 183, 70-B, C, D, 71-A. 




