AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Papst Pius XIL: Der hl. Bernhard von Clairvaux (1090-1153)

Rundschreiben zum Geddchinis seines 800jihrigen Todestages (20. August 1958)

1. Seine Personlichkeit®

Der honigfliefiende Lehrer ist ,der letzte unter den Kirchenvitern, aber sicher den ersten
nicht ungleich®t. Er hatte von Natur so hervorragende Anlagen des Geistes und Herzens
und war von Gott mit so itberreichen himmlischen Gnaden beschenkt worden, dafl er in den
vielen, oft mehr als stiinmischen Wechselfdllen seiner Zeit wegen seiner Heiligkeit, Weisheit
und auflergewdhnlichen Klugheit in der Fithrung und Beratung praktischer Dinge unbe-
stritten als der beherrschende Kopf betrachtet wurde. Aus diesem Grunde wird er nicht nur
von Péapsten und katholischen Schriftstellern, sondern oft sogar von Hiretikern hoch gefeiert.
So schrieb unser Vorganger sel. Anged. Alexander I, als er ihn zur allgemeinen Freude
in das Verzeichnis der Heiligen aufnahm, folgende verchrungsvolle Worte: ,Wir haben
Uns das heilige und ehrwiirdige Leben dieses seligen Mannes vor Augen gefiihrt: wie er,
dank eines ganz besonderen- Gnadenvorzugs, nicht allein persénlich im Glanz der Heiligkeit
und Frémmigkeit strahlte, sondern in der ganzen Kirche das Licht seines Glaubens und
seiner Lehre auflenchten lief. Den Nutzeh, den er durch sein Wort und Beispiel im Haus
des Herrn stiftete, kennt die ganze Cbristenheit. Denn bis zu den entferntesten und unkulti-
viertesten Vélkern drang er mit seinen Klostergriindungen vor... und fithrte unzdhlige
Siinder . . . zur rechten christlichen Lebensordnung zuriick?. Er war wirklich, wie C. Baronius
schreibt — ein apostolischer Mann, ja ein wirklicher Apostel, von Gott gesandt, michtig in
Werk und Wort, der iiberall und vor allen, die seinem Apostolat folgten, im Glanz der
Whunder leuchtete, so dafl er sich nicht viel von den grofien Aposteln unterschied und eine
Zierde und Saule der ganzen katholischen Kirche genannt werden mufi“3.

An diese hohen Lobesduflerungen, die durch ungezihlte andere vermehrt werden konnten,
denken wir zuriick, da bald 800 Jahre voriiber sind, seit der Wiederhersteller und Verbreiter
des Cisterzienserordens in das ewige Leben cinging, nachdem er seine Zeit durch seine licht-
volle Lehre und seine strahlende Heiligkeit so glinzend erlenchtet hatte. Darum wollen
Wir gern seine auflerordentlichen Verdienste im Geiste wieder aufgreifen und schriftlich
so darlegen, dafl nicht nur seine Ordensbriider etwas davon haben, sondern auch alle ande- -
ren, die Freude am Wahren, Schénen und Heiligen empfinden, sich zur Nachahmung seines
strahlenden Tugendbeispiels angespornt fiihlen.

2. Seine Lehre

Seine Lehre ist fast ganz aus der Hl. Schrift und den Vitern geschopft; sie waren seine
Betrachtungsbiicher, die er Tag und Nacht zur Hand hatte; sie waren die Quellen, aus denen
er trank, nicht die scharfsinnigen Vernunftbeweise der Dialektiker und Philosophen, die er
mehr als einmal hintangesetzt zu haben scheintt. Dabei ist aber zu beachten, dafl er nicht die
Menschenweisheit verwirft, die den Namen Philosophie mit Recht verdient, weil sie ein Weg
zu Gott ist und zur rechten Lebensgestaltung und christlichen Weisheit hinfihrt; sondern nur
jene Weisheit der Welt zuriickweist, die sich mit ihrem leeren Geschwitz und blendenden
Gerede anmaflt, verwegen zum Goéttlichen aufzusteigen und alle Geheimnisse Gottes zu
ergriinden, und zwar so, dafl sie die Reinheit des Glaubens verletzt und in bedanernswerte
Hairesien abgleitet, was damals oft vorkam.

* Die Zwischentitel stammen vom Ubersetzer.

! Mabillon, Bernardi Opera, Praef. generalis, n. 23; PL 182, 26.

2 Litt. Apost. Contigit olim, XV cal. febr. an. 1174 Anagmae d.

3 Annal, t. XII, a. 1158, p. 385. D-E; Romae, ex Typographla Vaticana, MDCVII

4 ygl. Serm. in festo SS. Apost. Petri et Pauli, n. 3; PL 183, 407; et Serm. III in festo
Pentec. n. 5; PL 183, 332-B.



218 Aus dem Leben der Kirche

»Siehst du* — schreibt St. Bernhard selber — ,wie der Apostel Paulus (1 Kor 8, 2) Frucht
und Nutzen des Wissens in die Weise des Wissens verlegt? Was besagt aber die Weise des
Wissens? Doch nur, dafl man weif, in welcher Ordnung, mit welchem Eifer und zu welchem
Ziel alles gewufit werden mufl! In weldher Ordnung: an erster Stelle steht das Wissen um
das, was eher zum Heile fibhrt, — mit weldhem Eifer: mit groferer Glut soll man das wissen,
was stirker zur Liebe hindringt, — zu welchem Ziel: nicht des leeren Ruhmes wegen oder
aus Neugier und dhnlichen Griinden, sondern einzig zu deiner und des Nichsten Erbanung.
Es gibt Menschen, die nur wissen wollen, um zu wissen; das ist hifiliche Neugier. Es gibt
auch solche, die wissen wollen, um bekannt zu werden; das ist hafiliche Eitelkeit. Und andere
wieder wollen wissen, um ihr Wissen verkaufen zu konnen, z. B. fiir Geld oder fiir Ehrungen;
das ist hiflliche Gewinnsucht. Es gibt aber auch Menschen, die wissen wollen, um zu erbauen;
das ist wahre Liebe. Und ebenso gibt es solche, die wissen wollen, um erbaut zu werden; das
ist wahre Klugheit®s,

Die Lehre aber oder besser dic Weisheit, der er selbst folgt und die er leidenschaftlich
liebt, beschreibt Bernhard sehr gut mit folgenden Worten: ,Es ist der Geist der Weisheit
und des Verstandes, der, einer Biene gleich, die Wachs und Honig zusammentrigt, in Fiille
hat, um damit das Licht der Wissenschaft zu entziinden und die Siiligkeit der Gnade der
Seele einzugiefen. Keiner glaube also, den Kuf§ dieses Geistes empfangen zu haben, wenn er
die Wahrheit erkennt, aber nicht liebt, oder wenn er liebt, aber nicht erkennt“s. ,Was
bedeutet denn Bildung erreichen ohne Liebe? Sie bldht nur auf. Und was Liebe ohne
Bildung? Sie irrt“?. ,Nur leuchten ist nichtig, nur brennen zu wenig, brennen und lenchten
ist vollkommen“®. Woraus aber eine wahre und gesunde Lehre entspringen und wie sie mit
der Liebe verbunden sein mufl, legt Bernhard in folgenden Worten dar: ,,Gott ist die Weis-
heit, und er will nicht nor mit der Liebe des Herzens, sondern auch mit Weisheit geliebt
werden. Sehr leicht betriigt ja sonst der Geist des Irrtums deinen Eifer, wenn du das Wissen
vernachldssigst; der bose Feind hat kein wirksameres Mittel, um die Liebe aus dem Herzen
zu reiflen, als wenn er es erreicht, daf man in der Liebe unvorsichtig und unverniinftig vor-
angeht“?,

Aus diesen Worten geht deutlich hervor, dafl Bernhard in seinem Forschen und Betrachten
nur nach dem Einen gestrebt hat, von iiberall her die Strahlen der Wahrheit zu sammeln und
sie der hochsten Wahrheit zuzuwenden, — und dies mehr von der Liebe getrieben als von
scharfsinnigen menschlichen Meinungen. Von dieser Wahrheit erlangte er Licht fiir den
Geist, das Feuer der Liebe fiir das Herz und die rechten Grundsitze fiir das praktische
Handeln. Das ist in der Tat die wahre Weisheit, die alles Menschliche iibersteigt und alles
auf seinen Ursprung, auf Gott zuriickfiihrt, nm die Menschen ihm zuzuwenden. Der honig-
flieflende Lehrer arbeitet sich nicht — im Vertrauen auf seine eigene Geistesschirfe ~- durch
jene unsicheren oder nur schlecht gesicherten Windungen des griibelnden Verstandes schwer-
fillig hindurch und stiitzt sich auch nicht auf jene schwierigen und spitziindigen Syilogismen,
die viele Dialektiker seiner Zeit oftmals miflbrauchten. Er strebt vielmehr wie ein Adler,
der versucht, offenen Auges das Sonnenlicht zu schauen, in steilem Flug zum Gipfel der
Wahrheit. Denn die Liebe, von der er getrichen war, kennt keine Schranken und verleiht
dem Geist Fliigel. Fiir ihn war die Wissenschaft kein endgiiltiges Ziel, sondern nur Weg, der
zu Gott fithrt; sein Geist verweilt nicht eitel bei einem kalten Gegenstand, gleichsam im
Spiel mit sich selbst, gefangen gehalten von wedhselndem Licht, er wird vielmehr durch die
Liebe bewegt, getrieben und geleitet. Auf diese Weisheit gestiitzt, ersteigt Bernbard
betrachtend, beschauend und liebend den hochsten Gipfel der Mystik, wird er mit Gott selber
vereinigt und geniefit dabei bisweilen schon in diesem sterblichen Leben fast eine unbegrenzte
Seligkeit.

3. Der Lehrer der Mystik und der Liebe

Sein Stil ist lebendig, farbig, strémend, gekennzeichnet durch leuchtende Sentenzen und
von einer so siiflen und sanften Gewalt, dafl er den Leser fesselt, froh stimmt und zum Héch-
sten aufruft, die Frommigkeit weckt, nihrt und bildet, und endlich die Seele zum Streben
nach jenen Giitern antreibt, die nicht hinfillig und schwankend sind, sondern wirklich und

5 In cantica, serm. 36, 3; PL 183, 968-C, D. ¢ ebda., serm. 8, 6; PL 183, 813-A, B.
7 ebda., serm. 79, 2; PL 183, 1113-A. & In Nat. S. loan. Bapt., serm. 3; PL 183, 399-B.



Aus dem Leben der Kirche 219

ewig bleibend. Aus diesem Grund standen seine Schriften immer in hobem Ansehen. Die
Kirche selbst hat daraus nicht wenige Seiten, die den Geist des Himmels atmen und ghihende
Frommigkeit ausstromen, in die hl. Liturgie aufgenommen'?. Sie sind wie vom Hauch des
Heiligen Geistes belebt und strahlen einen Glanz aus, der durch die Jahrhunderte nicht aus-
geldscht werden kann, da er dem Geist eines Schriftstellers entstammt, der nach Wahrheit
und Liebe diirstete, der andere stirken und nach seinem Vorhild gestalten wollte'.

Wir méchten, ehrwiirdige Briider, zum allgemeinen Nutzen seinen Biichern einige der
schénsten Sitze iiber die Mystik entnehmen: ,Wir haben gelehrt, daB jede Seele, — sei sie
auch mit Siinden beladen, im Laster verstrickt, den Verlockungen erlegen, in der Gottferne
lebend, gefangen im Leibe. .. und infolgedessen verdammt und verzweifelt, dennoch etwas
in sich zu entdecken vermag, was sie nicht nur aufatmen 148t in der Hoffnung, sondern ihr
auch den Mut verleiht, nach der Hochzeit mit dem géttlichen Wort zu verlangen, sie nicht
zogern 1afit, sich mit Gott aufs innigste zu vereinigen, und sie nicht abhilt, mit dem Kénig
der Engel unter das siie Joch der Liebe zu gehen. Denn was sollte sie nicht ohne Furcht
demgegeniiber wagen, als dessen Bild sie sich ausgezeichnet sieht und dessen adlige Ahnlich-
keit sie in sich erkennt“'2. ,Eine solche Gleichférmigkeit vermahlt die Seele mit dem ewigen
Wort, indem sie die Ahnlichkeit der Natur dariiber hinaus noch zu einer Ahnlichkeit des
Willens erhebt, liebend, wie sie geliebt wurde. Wenn sie aber vollkommen liebt, ist die
Hodhzeit geschlossen. Was ist froher machend als diese Gleichférmigkeit? Was wiinschens-
werter als die Liebe, mit der du, o Seele, nicht zufrieden mit menschlicher Unterweisung,
von dir aus voll Vertrauen zum ewigen Wort eilst, ihm treu anhingst, mit ihm vertrauliche
Zwiesprache hiltst und dir dber alles Rat holst, so kiihn in deinem Verlangen, als dein Ver-
stand es fassen kann. Das ist wahrhaft ein ganz geistlicher und heiliger Ehevertrag. Vertrag
sagt noch zu wenig; es ist eine Umarmung, ein vollkommenes Umfassen, wo dasselbe-wollen
und -nicht-wollen aus zweien eins macht. Dabei ist nicht zu fiirchten, dafl die Ungleichheit
der Personen die Ubereinstimmung der Willen irgendwie 1ihmt, weil die Liebe die Distanz
der Ehrfurcht nicht kennt. Denn Liebe kommt von lieben, nicht von ehren ... Die Liebe ist
tiberflieflend und wo sie hindringt, wandelt sie alle Gefiihle in sich um und nimmt sie
gefangen. Deshalb: wer liebt, liebt und kennt nichts anderes“3.

Nachdem St. Bernhard betont hat, dafl Gott mehr und eher von den Menschen geliebt als
gefiirchtet und geehrt werden will, fiigt er scharfsinnig und treffend hinzu: ,Die Liebe ist
sich selber genug; sie hat Gefallen an sich und nur ibrer selbst wegen. Sie ist sich selbst
Verdienst und Lohn. Aufier sich selbst sucht die Liebe kein Motiv und keine Frucht. Sie ist
ihre eigene Frucht und ihr eigener Nutzen. Ich liebe, weil ich liebe; ich liebe, um zu lieben.
Etwas Grofles ist es um die Liebe. Denn wollte sie auf ihren Ursprung zuriickgehen, wollte
sie ihrem Ursprung sich zuwenden, ihrer Quelle entgegenquellen, so wiirde sie sich dennoch
immer gerade daraus schopfen, woraus sie ununterbrochen hervorquillt. Unter allen Regun-
gen, Empfindungen und Gefithlen der Seele ist es einzig die Liebe, durch die das Geschépf
seinem Schopfer, wenn auch nicht auf gleiche, so doch auf dhnliche Weise antworten und
vergelten kann“!4.

Da St. Bernhard diese gottliche Liebe, durch die wir aufs iunigste mit Gott vereinigt wer-
den kénnen, selbst so liberaus oft in der Beschavung und auf instindiges Flehen hin erfahren
hat, brechen aus scinem Herzen jene begeisterten Worte hervor: ,Glickliche Seele, die
gewiirdigt ward, vom Segen solcher Wonne iiberrascht zu werden! Selig, wer eine solche
Umarmung des Gliickes erfahren darf! Das ist die heilige und keusche, die milde und siifle
Liebe, von einer ebenso grofien Heiterkeit wie Lauterkeit, die wedhselseitige, tiefinnerliche
und starke Liebe, die nicht in einem Fleisch, sondern ganz offenbar in einem Geist verbindet,
und die bewirkt, daf} zwei schon nicht mehr zwei sind, sondern einer, wie Paulus sagt: Wer
Gott anhingt, ist ¢in Geist mit ihm (1 Kor 6, 17)%.

® In Cantica, serm. 19, 7; PL 183, 866-D.

10 ygl. Brev. Rom. in festo SS. Nom. Jesu; die III infra octavam Concept. Immaculatae
B.M. V.; in octava Assumptionis B. M. V.; in festo septem Dolor. B. M. V.; in festo sacrat.
Rosarii B. M. V.; in festo S. Josephi Sp. B. M. V_; in {festo S. Gabrielis Arch.

1 vegl. Fénelon, Panégyrique de St. Bernard.

12 Tn Cantica, serm. 83, 1; PL 183, 1181-C, D. 13 ehd. 3; PL 183, 1182-C, D.

14 ebda., 4; PL 183, 1183-B. 15 In Cantica, serm. 83, 6; PL 183, 1184-C.



220 Aus dem Leben der Kirche

Diese erhabene Lehre des Lehrers von Clairvaux iber die Mystik, die alles menschliche
Sebnen iibersteigt und erfilllen kann, scheint bisweilen in unserer Zeit entweder vernach-
ldssigt und geringgeschitzt zw werden, oder aber wenigstens in Vergessenheit geraten zu sein
bei jenen vielen, die von den Sorgen und Geschiften des Alltags abgezogen, nichts anderes -
suchen und wiinschen, als was fiir dieses sterbliche Leben niitzlich und gewinnbringend ist.
Kaum einer von ihnen richtet Auge und Geist zum Himmel; kanm einer schnt sich nach den
himmlischen unverginglichen Giitern.

Und doch gilt: auch wenn nicht alle jenen Gipfel géttlicher Beschauung erreichén kénnen,
von dem Bernhard mit so begeisterten Sdtzen und so hingerissenen Worten spricht, auch
wenn nicht alle sich so innig mit Gott zu vereinigen vermdgen, daf sie sich auf geheimnis-
volle Weise durch die Bande einer himmlischen Ehe dem héchsten Gut verbunden fithlen —
so kénnen und sollen doch alle ihr Herz von den irdischen Dingen zu den himmlischen
crheben und den hochsten Spender aller Gaben mit tatkraftigstem Willen lieben,

Da nun heute in so vielen Seelen die Liebe zu Gott immer mehr erkaltet oder nicht
selten ganz ausgeldscht ist, so sollten die Schriften des konigflieflenden Lekrers aufmerksam
meditiert werden. Von ihren Sitzen, die im iibrigen aus dem Evangelium stammen, kann
neue und dibernatirliche Kraft auf das personliche Leben des einzelnen wie auch auf das
Sffentliche Leben der menschlichen Gemeinschaft ausgehen, die die biirgerliche Sittlichkeit
zurechtweist und nach den Geboten des Christentums ausrichtet, und so fiir die iberaus zahl-
reichen und schwerwiegenden Ubel, von denen die Gesellschaft beimgesucht und zerriittet
wird, die geeigneten Heilmittel bereitstellen. Denn da die Menschen ihren Schépfer, von
dem alles berkommt, was sie besitzen, nicht gebiibrend lieben, so haben sie auch zueinander
keine Liebe, ja oft trennen sie sogar Hafl und Feindschaft, und sie bekdmpfen sich gegen-
seitig aufs heftigste. Gott aber ist unser aller liebenswertester Vater, und wir sind Briider in
Christus, fiir di€ er sein heiliges Blut vergofl und die er dadurch erléste. So oft wir den
liebenden Gott nicht wiederlieben, so oft wir dem géttlichen Vater unsere ehrfiirchtige
Anerkennung versagen, werden auch die Bande der briiderlichen Licbe jammervoll zerrissen;
statt dessen entstechen — wie man bisweilen schmerzlich beobachten kann — ungliickselige
Zwietracht, Streitigkeiten und Feindschaften, die sogar soweit gehen konnen, dafl die Grund-
lagen des menschlichen Gemeinschaftslebens untergraben und umgestiirzt werden.

Man muf also diese gottliche Liebe, von der der Lehrer von Clairvaux so heftig entbrannt
war, in allen Menschen wiederherstellen, wenn anders man will, daf wieder iberall die
caristlichen Sitten aufblithen, daf die katholische Religion ihre Aufgabe fruchtbar erfiillen
kann und dafl nach Bescitigung der Uneinigkeit, nach Wiederherstellung vor allem der
Gerechtigkeit und Billigkeit, iiber der ermiideten und verdngstigten Menschheit ein lichter
Friede aufleuchte.

Von dieser Liebe, durch die wir immer und aufs stiarkste mit Gott verbunden werden
miissen, mégen vor allem diejenigen erglithen, die dem Orden des honigfliefenden Lekrers
angehoren, — aber ebenso alle aus dem Priesterstand, deren besondere Pflicht es ist, auch
die iibrigen Menschen zu ermahnen und zur Erneuerung ihrer Goitesliebe aufzurufen.
Wenn irgendwann, so brauchen die Menschen diese Liebe — wie wir schon sagten — heute
ganz besonders, es branchen sie die Familien, es braucht sie die ganze menschliche Gesell-
schaft. Denn wenn sie brennt und die Herzen der Menschen zu Gott, ihrem hdchsten Ziel
hindringt, erstarken auch die iibrigen Tugenden. Wenn sie hingegen nachldfit oder aus-
geléscht wird, lassen allmihlich auch Ruhe, Friede, Freude und alle iibrigen Giiter, die
diesen Namen mit Recht fithren, nach oder verschwinden ganzlich, da sie ja von dem stam-
men, der die Liebe ist (1 Joh 4, 8).

Uber diese gottliche Liebe hat vielleicht keiner so klar, so tief, so glihend gesprochen, wie
St. Bernhard. ,Der Grund, Gott zu lieben®, sagt er, ,ist Gott; ihr Maf ist, ohne Maf zu
lieben“!s, Wo aber die Liebe herrscht, da gibt es keine Miihe, sondern nur Wohlge-
schmack“!?. Und er bekennt, er selbst habe das schon erfahren. So schreibt er: , O heilige und
keusche Liebe! O milde und siiffe Leidenschaft! ..., um so linder und siifler, da alles, was
man spiirt, von Gott herrithrt. So ergriffen zu werden, bedeutet vergéttlicht werden*8. Und
anderswo heifdt es: ,Es ist besser fiir mich, Herr, in der Drangsal dich zu umfangen und im

16 De diligendo Deo, c. I; PL 182, 974-A. 17 In Cantica, serm. 85, 8; PL 182, 1191-D.
18 De diligendo Deo, ¢. X., PL 182, 991-A



Aus dem Leben der Kirche 221

Feuerofen dich bei mir zu haben, als ohne dich selbst im Himmel zu sein“!®. Wenn er aber
zur hdchsten und vollkommenen Liebe gelangt, in der er mit Gott selbst in mystischer Ehe
aufs innigste vereint ist, geniefit er eine Freude und einen Frieden, wie sie grofer nicht sein
kénnen: ,O Stitte wahrer Ruhe, ... an dem man Gott nicht zornerfiillt und von Sorgen in
Anspruch genommen schaut, sondern wo sein Wille sich als gut, wohlgefillig und vollkom-
men erweist. Diese Schau erschreckt nicht, sondern besinftigt, sie ruft nicht unruhige Neu-
gier hervor, sondern stillt diese, sie ermiidet nicht die Sinne, sondern beschwingt sie. Hier
ruht man in Wahrheit. Der ruhende Gott berubigt alles, nnd den Ruhigen anschanen ist
schon ruhen“®.

Dennod ist diese vollkommene Ruhe nicht der Tod der Seele, sondern wahres Leben. ,Es
ist ein lebenspendender und wacher Schlaf, der den inneren Sinn stirker erlenchtet und,
nach Uberwindung des Todes, ewiges Leben verleiht. Es ist ndmlich ein wahres Schlummern,
das dennodi die Sinne nicht einschlifert, sondern aufhebt. Es ist auch ein Tod — das sage
ich ohne jeden Zweifel —, da der Apostel die noch im Fleische Lebenden mit folgenden
Worten mahnt: »Tot seid ihr, und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott« (Kol 8, 8)“21.

Diese vollkommene Rube des Geistes, in der wir den liebenden Gott geniefien, wenn wir
ihn wiederlieben, und in der wir uns und alles Unsrige zu ihm wenden und hinlenken, ver-
fithrt uns nicht zum Leichtsinn, zur Feigheit und nicht zur Untitigkeit, sondern fithrt uns zu
unermiidlichem, emsigem, tatkriftigem Eifer, womit wir uns mit Gottes Gnadenhilfe bemii-
hen, nnser eigenes Heil und das der Mitmenschen zu wirken. Diese. erhabene Beschauung
und Betrachtung, die von der gottlichen Liebe angeregt und beseelt wird, ,beherrscht die
Gefiihle und Empfindungen, lenkt das Handeln, berichtigt die Uberschreitungen, regelt die
Sitten, ehrt und ordnet das Leben und verleiht schlieflich gleicherweise géttliches und
menschliches Wissen. Sie klart das Dunkle, eint die Zwiespilte, sammelt das Zerstrente,
erforscht das Geheimnisvolle, erspiirt das Wabre, priift das Wahrscheinliche und entlarvt
Erdichtetes und Verfalschtes. Sie ist es, die das Zukiinftige vorherbedenkt, das Vollbrachte
iiberpriift, damit im Geist nichts zuriidkbleibe, was unrichtig ist oder der Verbesserung
bedarf. Sie ist es, die im Gliick sich das Ungliick vergegenwirtigt und darum das Ungliick
kaum noch spiirt; das erste ist Klugheit, das zweite Tapferkeit“®. :

4. Sein Apostolat

Trotz seines heiBen Wunsches, stindig und unverriickt in dieser hochsten und innigsten
Versenkung und Beschauuug zu verweilen und vom gottlichen Geiste geudhrt zu werden, hat
der Lehrer von Clairvaux sich nicht in die Winde seiner Zelle, die ihm bestindigen Trost
bereitete (Nachf. Chr. 1,20, 5), einschlieBen lassen, sondern wo immer die Sache der Kirche
anf dem Spiele stand, war er mit seinem Rat, mit Wort und Tat, bereitwilligst zur Stelle.
Er pflegte zu betonen, dafl man ,nicht fiir sich, sondern fiir alle lebe“®. Ahnlich schrieb er
auch iiber sich und die Seinigen noch folgendes: ,So sind wir den Briidern, mit denen wir
zusammenleben, anf Grund der Bruderschaft und des menschlichen Zusammenlebens zu Rat
und Hilfe verpflichtet“®s, Und als er voll Trauer die heilige Religion in Gefahr und durch
Heimsuchungen verwirrt sah, scheunte er keine Miihe, keine Wege, keine Sorgen, um sie mutig
zu verteidigen und ihr nach Moglichkeit zu helfen. ,Nichts von dem..., was als Gottes
Sache feststeht”, sagt er, ,liegt mir fern“®. An Ludwig, den Frankenkonig, aber schreibt er
erregt: , Wir, Sohne der Kirche, kénnen iiber das unserer Mutter angetane Unrecht, iber .
die Verachtung und Bedriidkung, auf keinen Fall mehr schweigen. .. Wir werden auf unse-
rem Posten sein, und, wenn nétig, bis zum Tod fiir unsere Mutter kimpfen, mit erlaubten
Waffen, nicht mit Schild und Schwert, sondern mit Bitten und Flehen zu Gott“2. Petrus,
dem Abt von Cluny, wieder bekennt er: ,Ich rithme mich der Drangsale, wenn ich gewiirdigt
werde, fiir die Kirche zu leiden. Das ist der Ruhm, der mein Haupt aufrichtet: der Triumph

19 In Ps 90, 16, serm. 17, 4; PL 183, 252-C.

20 Tn Cantica, serm. 23, PL 183, 893-A, B. 2! In Cantica, serm. 52, 3; PL 183, 1031-A.
22 De Consid. I, ¢. 7; PL 182, 737-A, B. 23 In Cantica, serm. 41, 6; PL, 183, 987-B.
24 De Adventu D., serm. 38, 5; PL 183, 45-D.

% Epist. 20 ad Card. Haimericum, PL 182, 123-B.

26 Epist. 221, 3; PL 182, 386-D, 387-A.



222 Aus dem Leben der Kirche

der Kirche. Denn wenn wir Genossen waren ihrer Drangsale, werden wir auch teilhaben an
ihrem Trost. So mufl man sich mit der Mutter abmithen und mit ihr leiden“%?.

Als aber der mystische Leib Jesn Christi durch ein unglickseliges Schisma so zerrissen
wurde, daf selbst die Guten anf beiden Seiten schwankten, da ging Bernhard ganz darin auf,
die Spaltungen zu beheben und die Einheit der Geister erfolgreich wiederherzustellen. Als
die Fiirsten im Ehrgeiz weltlicher Macht sich in schredklicher Zwietracht entzweiten und
grofle Schaden fir die Vélker darans erwachsen konnten, da trat er als Friedensstifter und
Vermittler gegenseitiger Eintracht anf. Als schlieflich die heiligen Statten in Palistina, die
der géttliche Erldser mit seinem Blut geheiligt hat, in hochste Gefahr gerieten und von
fremden Truppen heftig bedringt wurden, da rief er im Auftrag des Papstes die christlichen
Vélker mit weithin hallender Stimme und noch groflerer Liebe zu einem Kreuzzug auf. Wenn
dieser auch nicht gliicklich ansging, so war es sicher nicht seine Schuld.

Und als vor allem die Reinheit der katholischen Glaubens- und Sittenlehre, dieses heilige
Erbe der Vorzeit, hauptsachlich durch Abélard, sowie durch Arnold von Brescia und Gilbert
de la Porrée gefihrdet wurde, da versnchte er durch seine gelehrten Schriften und durch
beschwerliche Reisen alles, was er mit Hilfe der gottlichen Gnade vermochte, nm die lrr-
timer niederzuschlagen und verurteilen zu lassen und so die Irrenden nach Moglichkeit auf
den rechten Weg und zur Besserung ihres Lebens zuriickzufihren.

Da er aber erkannte, dafl in diesem Falle nicht so sehr die Gelehrsamkeit der Theologie
als vor allem die Autoritdt des romischen Papstes ansschlaggebend sei, bewirkte er deren
Einschreiten, die er in derartigen Streitfragen fiir die hochste und géanzlich irrtumsfreie hielt.
So schrieb er unserem Vorganger sel. Anged., Engen II1., der cinst sein Schiller gewesen war,
Sétze, die seine Liebe und tiefe Verehrung fiir ihn ausdriicken und von einer Freiheit des
Geistes zeugen, wie sie nur Heiligen ansteht: ,Die Liebe kennt keinen Herrn, anch in der
Tiara erkennt sie ibren Sohn. Ich ermahne dich daher nicht als Lehrmeister, sondern als
Mutter, ganz wie ein Liebender“?. Darauf ruft er ihm leidenschaftlich zn: ,Wer bist du?
Hoher Priester, Papst. Du Fiirst der Bischéfe, Erbe der Apostel ... durch die Gewalt Petrus,
durch, die Salbung Christus, du bist es, dem die Schliissel itbergeben, dem die Schafe anver-
trant sind. Zwar gibt es auch noch andere Himmelspfértner und Hirten der Herde; aber
du bist das um so ruhmreicher, als du auch einen Namen geerbt hast, der sich in beiderlei
Hinsicht unterscheidet. Jene haben die ibnen anvertrauten Herden je fiir sich. Dir sind sie
alle anvertraut, als eine einzige dem einen. Nicht nur iiber die Schafe, sondern auch iber
alle Hirten bist du der eine Hirt“?*. Und wiederum: ,Den Erdkreis miiflite verlassen, wer
etwas erforschen wollte, was nicht deiner Sorge untersteht“®.

Klar und treffend erkennt Bernhard, daff das Lichramt des rémischen Oberhirten unfehl-
bar ist, wenn es sich um Fragen des Glaubens und der Sitten handelt. Er erkennt anch die
Irrtiimer Abilards, der, ,wenn er von der Dreifaltigkeit redet, Arius nahe kommt, wenn
von der Gnade, Pelagius, wenn von der Person Christi, Nestorius“3, — ,der in der Drei-
faltigkeit Stufen annimmt, in der Majestit verschiedene Arten und in Bezug auf die Ewig-
keit eine zahlenmiflige Reihenfolge“32, und ,in dem die menschliche Vernunft alles fiir sich
beansprucht, ohne dem Glauben noch etwas zu lassen®33. Bernhard zerschligt, entkraftet und
widerlegt nicht nur seine spitzfindigen, verwickeltep und tanschenden Blendwerke und Trug-
schliisse, sondern schreibt anch an Unseren Vorganger unvergefll. Anged., Innozenz 11, avs
diesem Anlafl die bedeutsamen Worte: ,Vor eure apostolische Autoritdt milssen alle Gefah-
ren gebracht werden, ... besonders jene, die den Glanben betreffen. Denn ich halte es fiir
angebracht, dafl die Schiden des Glaubens dort am ehesten behoben werden, wo der Glaube
den Irrtum erkennen kann. Das aber ist das Vorrecht dieses Stubles... Es ist an der Zeit,
daf ihr, geliebter Vater, eure Vorrangstellung erkennt... Gerade darin vertretet ihr die
Stelle Petri, dessen Amtssitz ibr anch innehabt, dafl ihr durch eure Ermahnung die im Glau-
ben Schwankenden bestirkt und die Verderber des Glaubens mit eurer Lehrgewalt zn Schan-
den macht“®.

27 Epist. 417, 1; PL 182, 304-C, 305-A.

28 De Consid., Prolog.; PL 182, 727-A, 728-A, B. ¥ ebda, 1T, . 8; PL 182, 751-C, D.
30 epda., 111, c. 1; PL 182, 757-B. 31 Epist. 192; PL 182, 358-D, 359-A.

32 De error. Abaelardi, I, 2; PL 182, 1056-A. 33 FEpist. 188; PL 182, 353-A, B.
8t De error. Abaelardi, Praef., PL 182, 1053, 1054-D.



Aus dem Leben der Kirche ‘ 223

Woher dieser demiitige Mandh, der fast iiber keine menschlichen Mittel verfiigte, die Kraft
geschopft hat, um all die Schwierigkéiten, auch wenn sie uniibersteiglich schienen, zu iber-
winden, um die verwickeltsten Fragen zu l6sen und die ausweglosesten Streitfille beizu-
legen, das kann man nur dann begreifen, wenn man jene hohe Heiligkeit betrachtet, in der
sein Leben erstrahlte und die verbunden war mit einem angestrengten Streben nach Wahr-
heit. Er brannte vor allem von glithender Liebe zu Gott und zum Nichsten, die ja, wie ihr
wiflt, ehrwiirdige Bruder, das Hauptgebot und der Inbegriff des ganzen Evangeliums ist,
~— so sehr, daf er nicht nur mit dem himmlischen Vater auf mystische Weise ununterbrochen
verbunden war, sondern auch nichts mehr wiinschte, als die Menschen fiir Christus 21 gewin-
nen, die heiligen Rechte der Kirche zu schiitzen und die Unversehrtheit des katholischen Glau-
bens mit entschlossenem Herzen zu verteidigen.

5. Seine Frommigheit

Obwohl er bei Papsten, Firsten und Vélkern eine so grofle Gimst und Hodhschitzung
genofl, Giberhob er sich nicht und trachtete er nicht nach schwankendem und eitlem Menschen-
ruhm, sondern erglinzte immer in christlicher Demut, die ,die anderen Tugenden erwirbt . . .,
die erworbenen bewahrt ... und die bewahrten vollendet“, so dafl es ,ohne Demut keine
Tugend zu geben scheint*®, Daher ,wurde seine Seele durch Ehrenerweise nicht beriihrt,
noch sein Fufl angetrieben, sich eitlem Ruhm zuzuwenden; Tiara und Ring lockten thn aicht
mehr als Hadke und Karst“36. Obgleich er sich durch so viele und grofle Miihen zur Ehre
Gottes und zum Fortschritt des christlichen Glaubens aufrieb, bekannte er sich als ,nutzlosen
Knedt der Knechte“®, als ,elenden Wurm“, als ,unfruchtbaren Baum®®, als ,Siinder und
Staub“®. Diese christliche Demut und die anderen Tugenden wurden gendhrt durch bestin-
dige Betrachtung himmlischer Dinge, durch glithendes Bittgebet, durch das er fiir sich und
alle seine Unternehmungen und Arbeiten den géttlichen Beistand erwarh.

Vor allem zu Jesus Christus, dem géttlichen Erléser, brannte er von solcher Liebe, dafl
er durch sie angefeuert wurde, jene schénen und erhabenen Seiten zu schreiben, die noch
heute alle bewundern und die in den Herzen der Leser die Frommigkeit erneuern. ,Was
befruchtet so den Geist. .., kriftigt so die Tugenden, fordert so gute und ehrbare Sitte,
entziindet so die keusche Liebe? Trocken ist jede Seelenspeise, wenn sie nicht in dieses Ul
getaucht wird; geschmadklos ist sie, wenn sie nicht mit diesem Salz gewiirzt wird. Wenn du
disputierst oder Vortrige hiltst, ohne dafl der Name Jesus erklingt, schmedckt es mir nicht.
Jesus ist Honig fur den Mund, Musik fiir das Ohr, Jubel fiir das Herz. Er ist aber auch
Arznei. Ist einer unter euch traurig? Dann komme Jesus in sein Herz und springe von dort
auf die Lippen, und siche, sobald das Licht dieses Namens erstrablt, zerstiubt alles Gewdlk
und es wird hell. Fallt einer in Siinde und lduft in seiner Verzweiflung zum Todesstrick;
wird er nicht sofort neuen Lebensodem schopfen, wenn er den Namen des Lebens anruft?. ..
Wer hitte, in Gefahren zitternd und zagend, den michtigen Namen angerufen, ohne dafl
er ihm sogleich Zuversicht geschenkt und die Furcht vertrieben hitte? ... Nichts halt so
leicht die Aufwallungen des Zornes nieder, dampfi so die Regungen des Stolzes, heilt so die
Wunden des Neides . . .4,

Dieser glithenden Liebe zu Jesus Christus verband sich eine zartinnige Andacht zu seiner
erhabenen Mutter, die er wie eine inniggeliebte Mutter wieder liebte und eifrig verehrte.
Auf ihren michtigen Schutz vertraute er so, daBl er ohne Bedenken schrieb: ,Gott will, dafl
wir nichts besitzen, was nicht durch die Hinde Mariens gegangen wire“4?, Ebenso: ,Das ist
sein Wille, dafl wir alles durch Maria haben“43.

Wir méchten hier, ehrwiirdige Briider, jene Stelle allen zur Betrachtung vorlegen, die
zum Schinsten gehért, was zum Lob der jungfriulichen Gottesmutter geschriehen wurde,
wie kaum etwas anderes machtig und geeignet, unsere Licbe zu ibr zu entflammen, unsere
Andadht zu ibr zuw férdern und die Nachahmung ihres Tugendbeispiels zu belcben:

% De moribus et off. Episc., seu Epist. 42, 5, 17; PL 182, 821-A.

8% Vita Prima, II, 25; PL 185, 283-B. 37 Epist. 37; PL 182, 143-B.

3 Epist. 215; PL 182, 379-B. 39 Vita Prima, V. 12; PL 185, 358-D.
40 Tn Cantica, serm. 71, 5; PL 183, 1123-D.

41 In Cantica, serm. 15, 6; PL 183, 846-D, 847-A, B.

2 In vigil. Nat. Domini, serm. I1I, 10; PL 182, 100-A.

43 Serm. in Nat. Mariae, 7; PL 183, 441-B.



224 Aus dem Leben der Kirche

» + - - Meeresstern wird sie genannt, und dieser Name paft trefflich fiir die Jungfrau-Mutter.
Sie ist firwahr ein wunderbarer Stern. Wie nimlich ein Stern ohne Schaden einen Strahl
aussendet, so bringt die Jungfrau den Sohn ohne Verletzung (ihrer Jungfriulichkeit) zur
Welt. Der Strahl vermindert nicht des Sternes Glanz; so hat auch der Sohn die Unversebrt-
heit der Jungfrau nicht vermindert. Sic ist jener edle Stern aus Jakobs Stamm, dessen Strahl
die ganze Welt erleuchtet, dessen Glanz im Himmel hervorleuchtet und bis in die Unterwelt
dringt. ... Sie ist der herrlich glinzende Stern, hoch erhoben darum iiber dieses grofie und
weite Meer, im Glanz der Verdienste und lenchtend als Vorbild. Wer immer du audh seist,
wenn du merkst, dafl du im Strndel dieses Lebens mehr vom Wind und Wetter hin- und
hergeworfen wirst, als dafl du auf fester Erde wandelst, dann wende deine Augen nicht ab
von diesem glinzenden Gestirn, wenn du nicht von den Stitrmen verschlungen werden
willst. Erheben sich Stiirme der Versuchung — wirst du auf die Klippen der Tritbsal gewor-
fen, sieh auf den Stern, rufe Maria! Wirst du von den Wogen des Stolzes, des Ehrgeizes, der
Ohrenblaserei und Eifersucht hin- und hergeworfen, sich auf den Stern, rufe Maria!
Erschiittern Zorn und Habsucht oder fleischliche Lust das Schifflein deiner Seele, sieh anf zu
Maria! Bedriickt dich grofle Schuld, verstort dich dein béses Gewissen, erschreckt dich die
Angst vor dem Gericht, drohst du vom Abgrund der Traurigkeit oder der Verzweiflung ver-
schlungen zu werden, denk an Maria! In Gefahren, in Angsten und Zweifeln, denk an
Maria, rufe Maria an! Ihr Name weiche nicht von deinen Lippen, er weiche nicht aus deinem
Herzen! Und damit du ihre Firbitte erfihrst, laf nicht ab vom Vorbild ihres Lebens. Wenn
du ihr folgst, verfehlst du nicht den Weg, wenn du sie bittest, verzweifelst du nicht, wenn
du an sie denkst, irrst du nicht. Wenn du dich an sie hiltst, strauchelst du nicht, wenn sie
dich fiihrt, ermiidest du nicht, ist sie dir gnddig, dann gelangst du ans Ziel “4.

Wir glauben aber, dieses Rundschreiben nicht besser beschlieen zu konnen, als wenn wir
mit den Worten des konigfliefenden Lekrers alle zu einer immer eifrigeren Verehrung der
Gottesmutter und jeden, entsprechend seinem Stand, zu einer ebenso tatkriftigen Nach-
ahmung ihrer erhabenen hohen Tugenden einladen. Wenn bei Ausgang des 12. Jahrhunderts
die Kirche und die menschliche Gesellschaft schwere Gefahren bedringten, so sind die
Gefahren unserer Zeit nicht geringer. Der katholische Glaube, der fiir die Menschen eine so
reiche Quelle des Trostes und der Hilfe ist, nimmt in vielen Seelen ab und wird in einigen
Lindern und bei manchen Vélkern sogar dffentlich aufs heftigste bekidmpft. Wenn die
christliche Religion miflachtet oder in feindseliger Weise unterwithlt wird, so mufl man mit
Schmerz wahrnehmen, daff dann audh die privaten und 6ffentlichen Sitten vom rechten Wege
abkommen und bisweilen sogar durch Verdrehung der Wahrheit in Laster verkehrt werden.
An Stelle der Liebe, dieses Bandes der Vollkommenheit, der Eintracht und des Friedens,
treten Hafl, Streit und Zwietracht. Unruhe, Angst und Furcht befillt die Menschen. Wenn
das Licht des Evangeliums im Geiste vieler allmihlich nachlaft und schwicher wird und
wenn es sogar von eben denselben Menschen ganz und gar abgewiesen wird — was noch
schlimmer ist —, so ist zu befiirchten, daf} die Grundlagen des 6ffentlichen und hiuslichen
Zusammenlebens ins Wanken geraten und so noch schwerere und ungliickseligere Zeiten
herauffihren.

Wie also der hl. Bernhard von Clairvaux Hilfe von der jungfriulichen Gottesmutter Maria
erbat und sie fiir seine stiirmisch bewegte Zeit erhielt, so wollen auch wir mit kindlichem
Vertrauen und Flehen aufs instdndigste von der Gottesmutter zu erwirken suchen, daf} sie
uns fiir das schon eingetretene oder noch zu befiirchtende Unheil von Gott die geeigneten
Heilmittel erlange. Sie, die Giitige und Michtige, moge mit Gottes Hilfe geben, dafl eduter,
dauernder und segensreicher Friede fiir Kirche, Vélker und Nationen endlich einmal aunf-
leuchte. '

Dies sollen die iiberreichen, heilsamen Friichte sein, die, auf Firbitten Bernhards, die
Jahrhundertfeier seines seligen Heimgangs bringen mégen. Darum 1afl uns alle flehentlich
bitten und uns bemiihen, durch Betrachtung seines Beispiels seinen heiligsten FuBspuren
eifrig und freudig zu folgen.

Zur Vermittlung dieser Gnadenfriichte erteilen wir euch, ehrwiirdige Briider, und den euch
anvertrauten Herden, besonders aber denen, die im Orden des hl. Bernhard leben, aus gan-
zem Herzen den Apostolischen Segen.

4 Hom. II super ,Missus est, 17; PL 183, 70-B, C, D, 71-A.





