
Literaturbericht 231 

hineinzuziehen, dazu, daß manche alttesta- 
mentlichen Sachverhalte, um von schief ver- 
wendeten Einzeltexten ganz zu schweigen, 
zum mindesten allzu einseitig gesehen wer- 
den, so z. B., wenn das alttestamentliche Op- 
fer ganz dem Thema: Gebot der Gottesliebe, 
oder der Bund ganz dem Motiv Gemahl • 
Gemahlin untergeordnet wird (wenn das AT 
öfters einen bestimmten Aspekt des Bundes 
durch diese Metapher ausdrückt, so ist das 
nicht dasselbe, als wenn hier die Verhält- 
nisse umgekehrt werden!). Auf der anderen 
Seite führt diese fertige Systematik dazu, 
die Darstellung weiter voranzutreiben, als 
das AT zu folgen vermag. So vor allem in 
dem letzten Kapitel über die Reinigung der 
Seele durch Leiden. Da findet man schlecht- 
hin eine systematische Darstellung der ein- 
zelnen Stufen des Aufstiegs zum Berge Kar- 
mel. Die Zitate aus dem AT werden hier 
relativ selten und ganz nebensächlich. Ge- 
wiß werden Jeremias und Job als Beispiele 
der höchsten Stufe mystischer Reinigung 
vorgestellt, aber das AT versteht sie doch 
wohl nicht so. Die Beurteilung der Situation 
in Job würde hier zu weit führen. Aber die 
Leiden des Jeremias etwa in Kp. 15, 15•18 
sind keineswegs als mystische Wegführung 
durch Gott zu verstehen, sondern haben 
ihren Grund im wirklichen Versagen des 
Propheten in seinem Amt, wie Jer 15, 19 ff. 
deutlich genug sagt, und sind darum wesent- 
lich als Realisierung der Drohung von 1, 17 
durch Gott aufzufassen. Ebenso fragwürdig 
ist es, wenn in diesem Abschnitt das Leben 
Ruths als Darstellung mystischer Leiden 
und schließlicher Einigung verstanden, die- 
sem Buch also ein ähnlicher authentischer 
Symbolsinn zugeschrieben wird wie dem 
Hohen Lied. All das zeigt nur, daß das, was 

der Verfasser hier dem Zuge seiner Sy- 
stematik folgend darstellen möchte, im AT 
nicht mehr wirklich zu fassen ist, und sein 
Aufbau eben nicht aus dem AT als erster 
Quelle schöpft. 

Diese Feststellungen werfen keineswegs 
einen Schatten auf die Spiritualität des Kar- 
mel. Jede andere Schule des geistlichen Le- 
bens würde wohl ähnlichen Schwierigkeiten 
und Grenzen im AT begegnen. Denn, wie 
uns scheint, stoßen wir hier an eine grund- 
sätzliche Grenze solcher systematischer Ver- 
arbeitung des AT. Es läßt sich, wie über- 
haupt die ganze Gottesoffenbarung, nicht für 
eine bestimmte aszetische Schule ganz in 
Anspruch nehmen (der Verfasser scheint sich 
dessen übrigens wohl bewußt zu sein), und 
gerade da, wo die Besonderheiten einer 
Schule beginnen, versagt es seine eindeutige 
Unterstützung. Auf der anderen Seite ist es 
aber auch so weit und reich, daß die ver- 
schiedenen geistlichen- Schulen in ihm ein 
solides Fundament finden. Diese stehen ja 
nicht im Gegensatz zueinander, sondern he- 
ben sich nur durch eine Verschiedenheit des 
dominierenden Akzents, der das Gesicht des 
Ganzen bestimmt, von einander ab, und prä- 
gen damit nur eine bestimmte, vielleicht 
mehr oder weniger vordringliche, Teilansicht 
der in der Gottesoffettbarung enthaltenen 
geistlichen Weisung aus. Ein System, das 
ganz dem AT entspräche, ist wohl noch nicht 
gefunden, wird sich wahrscheinlich auch 
schwerlich finden, weil das AT selbst zu we- 
nig System ist. Es nimmt vielmehr teil an 
der universalen Weite und Fülle der Kirche 
selbst, in deren Schoß sich die verschiedenen 
Schulen des geistlichen Lebens als legitime 
Wege zu Gott ungestört nebeneinander ent- 
falten können. 

Die selige Dorothea von Montau 
Von Hans Westphal, Langeisheim (Kr. Gandersheim) 

Die Dorotheenforschung1 begann, als 1.863 
die deutsche Lebensbeschreibung2 (vom An- 
fang des 15. Jahrhunderts) und 1864 eine 
Monographie8 über den Beichtvater Doro- 
theas, Johannes Marienwerder, herausgege- 

1 Dorothea, 1347 in Montau an der Weich- 
sel geboren, begann 1353 heimliche und er- 
staunliche Bußwerke. 1363 an den wohlha- 
benden Schwertfeger Albrecht in Danzig 
verheiratet, schenkte sie ihm 9 Kinder, die 
früh, bis auf eins, starben. 1378 Beginn der 

ben wurde. Der verdienstvolle Autor des 
zweiten Werkes, der spätere Frauenburger 
Domherr Franz Hipler, blieb dem einmal 
erfaßten Gegenstande treu und betrieb mit 
Eifer die Edition der weiteren Quellen. Er 

Ekstasen; um dieselbe Zeit schwere Miß- 
handlungen durch ihren Mann. 1380 gegen- 
seitiges Versprechen der Enthaltsamkeit und 
sonntäglicher Kommunionempfang. 1384 in 
Aachen und bei den Einsiedeln im Finster- 
wald. 1385 empfängt sie ein •neues Herz". 



232 Liter aturberidit 

veranlaßte die Bollandisten zum Drucke 
zweier lateinischer Viten4 und veröffent- 
lichte selbst das Septililium und die Beich- 
ten6. Leider wurde sein Vorhaben nach sei- 
nem Tode (1898) nicht fortgesetzt, und so 
sind bis heute die große lateinische Vita, 
das Buch der Feste und der seit 1945 ver- 
schollene Processus canonizationis der Öf- 
fentlichkeit unbekannt. Vom Processus selbst 
sind nur Teile gerettet und der kurze Aus- 
zug, den Nieborowski6 in deutscher Sprache 
erscheinen ließ. Eine Drucklegung der 1952 
neu entdeckten •lere der hl. vrouwen Doro- 
thee an irre tachter" wird z. Z. von Richard 
Stachnik besorgt7. 

Bei einer so mißlichen Lage der Quellen 
blieb die Darstellung der Biographen not- 
wendig unzureichend; man kennt eben die 
ganze Dorothea nicht und kann darum nichts 
Rechtes über sie sagen8. Franz Hipler ge- 

1385•87 in Finsterwald. 1390 in Rom •um- 
wandelnde Vereinigung". 1391 (nach Al- 
brechts Tode) in Marienwerder unter der 
Leitung des Domdechanten Johannes. Seit 
dem 2. Mai 1393 Inkluse im Dom, ohne 
Schlaf, barfuß und die Besucher aufrichtend 
und zu Gott weisend. Gest. 25. Juni 1394. 

2 Max Toeppen: Das Leben der hl. Doro- 
thea in: Script, rer. Pruss. II, Leipzig 1863. 
S. 179•374. (Weit mehr als bloße Textaus- 
gabe.) 

3 Franz Hipler: Meister Johannes Marien- 
werder und die Klausnerin Dorothea von 
Montau in: Zs. f. Gesch. u. Alt. Ermlands 
(abgek.EZ) Mainz, Bd. III 1864, S. 166•299, 
und Braunsberg 1865 (Sonderdruck). 

4 Remigius de Buck: De beata Dorothea, 
vidua inclusa. Acta Sanct. Oct XIII. Paris 
18'83, p. 472•584. Mit vielen wertvollen Er- 
läuterungen. 

5 F. Hipler: Septililium b.DorotheaeMon- 
toviensis. Bruxellis 1885. 258 S. 

6 Paul Nieborowski: Die selige Dorothea 
von Preußen. Breslau 1933. 244 S. 

7 Richard Stachnik referierte über die ge- 
samte Literatur und Quellenfrage: Zum 
Schrifttum über die selige Dorothea von 
Montau. EZ Bd. 27. Braunsberg 1939, S. 
231•259. 

8 Ein Beispiel dafür liefert Ph. Funk 
(siehe Anm. 13), der nur die deutsche Vita 
kannte und meinte, bei Dorothea von einer 
auffallend erotischen Bildersprache sprechen 
zu dürfen, was Arnold Sckleiff aufgriff, vgl. 
Die Universität Prag in Preußen im 14. 
Jahrhundert, Hinweise für ein Kapitel einer 
neuen Kirchengeschichte Preußens. In: Jahr- 
buch f. opr. Kirchengeschichte VI, 1940, Kbg 
S. 5•22. Ders. Die Bedeutung des Johannes 

lang es noch am ehesten, Dorotheas einzig- 
artige Gestalt herauszustellen. Im Rahmen 
seines knappen Lebensabrisses führte er als 
ihre Haupteigenschaften Innerlichkeit, Wil- 
lensstärke und rein menschliche Güte an. Das 
Bild gewinnt dadurch, daß die Bedeutung 
ihres Beichtvaters ins rechte Licht gerückt 
wird. Johannes Marienwerder, Professor der 
Philosophie und Theologie in Prag, kam 
1387 in seine Vaterstadt Marienwerder zu- 
rück, wurde Domherr und -Dechant und war 
bald überall in Preußen als bedeutender Ge- 
lehrter und heiligmäßiger Mann bekannt. 
Er ist Verfasser eines in seiner Zeit sehr ge- 
schätzten und weit verbreiteten Symbolums, 
gilt als der größte Theologe des Ordens- 
landes und nimmt einen (wenn auch be- 
scheidenen) Platz unter den großen Lehrern 
des Mittelalters ein. Sein Reformeifer, 
der durch den Umgang mit Dorothea an 
Wärme und Tiefe zugenommen hatte, war 
mit Erfolg belohnt. Er wirkte durch neun 
Dorotheenschriften in breiteste Kreise hin- 
ein und weit über Preußen hinaus. F. Hip- 
lers Buch mutet so modern an, als sei es ge- 
stern geschrieben, weil es die geistesge- 
schichtlichen Zusammenhänge aufzeigt, und 
ist bis heute unüberholt. 

Wenn wir im folgenden die Grundzüge 
der geistlichen Gestalt Dorotheas nach dem 
heutigen Stand der Forschung aufzuzeigen 
versuchen, so ergibt sich folgendes Bild. 

/.  Umwelteinflüsse 

Dorothea steht in ihrer Zeit und wird von 
ihr weitgehend beeinflußt. Wir heben fünf 
Gegebenheiten heraus, die ihr Wesen <mit- 
gestaltet haben. 

1. Der franziskanische Armutsgedanke". 
In Dirschau waren Franziskaner, die ter- 
minierend bis Montau kamen, wie umge- 
kehrt die Montauer zum Dirschauer Gnaden- 
bild wallfahrteten. Aber davon abgesehen, 
war die Gestalt des seraphischen Heiligen 
und seine Armutsliebe allen bekannt. Doro- 
thea liebte den hl. Franz10 und seine Jün- 
gerin Elisabeth11 sehr, um so mehr, als ihre 

Marienwerder für Theologie und Frömmig- 
keit Preußens in: Zs. f. Kirchengeschichte X, 
1940, S. 49•66. 

9 Anneliese Birch-Hirschfeld: Die selige 
Dorothea v. Montau, Patronin des deutschen 
Ordenslandes Preußen, in: Kath. Frauen- 
bildung, Bd. 48, Paderborn 1935, S. 666•677 
und 753•765. 

10 Vgl. Buch der Feste (unediert), c. 117. 
11 Vgl. Buch der Feste, c. 128. 



Literaturbericht 233 

satte Umgebung in Reichtum und Luxus 
Genüge fand. Ihre Seele hatte nicht eher 
Ruhe, bis sie (nach dem Tode ihres Mannes) 
allen Besitz hingegeben hatte und in der 
Klause von Almosen lebte. 

2. Die reiche Hansestadt Danzig bot un- 
endlich viel religiöse Anregungen und be- 
deutete für Dorothea so viel wie eine Hoch- 
schule. Da waren die Dominikaner, deren 
Predigten sie so gern hörte und durch die 
ihr die Welt des Aquinaten vertraut wurde, 
wie aus zahlreichen Stellen hervorgeht. Fo- 
lianten des alten Elbinger Dominikaner- 
klosters zeigen, daß die Predigermönche 
Augustin, Anselm, die Viktoriner, Bernhard, 
Thomas u. a. studierten. A. Olbrich12 findet 
auch Hinweise auf Petrus Lombardus. 

3. Die gesamte Dorotheenforschung ist sich 
über den Einfluß der hl. Birgitta einig. Do- 
rothea hatte sie sich zum Vorbild erwählt 
und wollte ihr Leben nach ihrem Beispiel 
ausrichten. So beabsichtigte sie z. B. noch von 
Marienwerder aus ins Heilige Land zu pilgern. 
Nach Funk13 erinnern auch Dorotheens Ge- 
sichte an die große Schwedin, aber die Frau 
von Montau ist im allgemeinen weicher. 
Trotzdem beklagt und tadelt sie häufig 
scharf die Sittenverderbnis der Zeit. So 
schildert sie z. B. anschaulich, wie ein zur 
Hölle verdammter Hochmeister von den 
Teufeln vor ihre Klause gebracht wurde14. 

4. Der Wallfahrtsort Finsterwalde (czun 
eynsediln) spielt in ihrem Leben keine ge- 
ringe Rolle. Dorothea kommt immer wieder 
auf ihn zu sprechen, leider ohne genaue Orts- 
beschreibung. Fr. Hipler, die Acta Sancto- 
rum (Oct. XIII), das Lexikon f. Theologie 
und Kirche und der Verfasser15 suchen Fin- 
sterwald im schweizerischen Einsiedeln, A. 
Olbrich mit gewichtigen Gründen im Hol- 
ländischen.   Tatsache   ist,   daß   die   Texte 

12 Alex Olbrich: Das Vollkommenheits- 
streben der sei. Dorothea v. Preußen. Ein 
Beitrag zur Geschichte des rel. Lebens im 
Deutschen Ordensstaate des ausgehenden 
14. Jahrhunderts. Diss Rom 1941, S. 186. 
Teildruck: Die Bedeutung von Bußsakra- 
ment und Eucharistie im Vollkommenheits- 
streben der sei. Dorothea v. Preußen. Rom 
1941, 34 S. 

13 Philipp Funk: Zur Geschichte der Fröm- 
migkeit und Mystik im Dt. Ordensland 
Preußen, in: Kultur und Universalgeschichte, 
Leipzig 1927, S. 85 ff. 

14 Buch der Feste, c. 125, 126. 
15 H. Westphal: Dorothea v. Montau. 

Meitingen 1949, 69 S. 

schwer zu deuten sind. Nach Mitteilungen 
der Aachener und Kölner historischen Ver- 
eine gibt es in ihren weiteren Bezirken kei- 
nen Ort, auf den alle Angaben der Doro- 
theenquellen zuträfen. Aber auch Finster- 
walde am Dollart scheidet aus. Es hieß im 
Mittelalter Fynserwald u. ä. und hatte 
keine Marien-, sondern eine Nicolauskirche1'. 
Ein Marien- oder Wallfahrtsheiligtum hat 
dort auch nie bestanden. Weil das deutsche 
Wort •finster" sich in keiner niederländi- 
schen Mundart findet, müssen wir von Hol- 
land ganz absehen. Dagegen könnte ein Dorf 
im Elsaß zur Erörterung stehen17. Vorerst 
ist aber immer noch am wahrscheinlichsten, 
daß Dorothea in die Schweiz gewandert ist. 
Dabei liegt auf der Hand, daß sie in Süd- 
deutschland (besonders in Straßburg) mit der 
Gottesfreundebewegung in Berührung kam. 
Das Wort •Freund" ist denn auch in ihrem 
Wortschatz geläufig. 

5. Die Prager Kulturwelle war mit der 
Gegenstand der großen Untersuchung Franz 
Hiplers, der darstellte, wie Johannes Ma- 
rienwerder die böhmischen Reformgedanken 
nach Preußen mitnahm und dann im Leben 
der Seligen und nach ihrem Tode an der 
sittlich religiösen Besserung des Landes 
eifrig als Visitator, Schriftsteller und nicht 
zuletzt als Seelsorger mitwirkte. In Hiplers 
Spuren wandeln Funk und Schleiff, die mit 
Nachdruck hervorheben, daß sich damals im 
Dt. Ordensland keine Lokalgeschichte ab- 
gespielt habe, sondern ein Stück deutscher 
Kultur- und Geistesgeschichte. Die Bezie- 
hungen zu Prag zeigten sich auf allen Ge- 
bieten, auch in der Kunst, Wissenschaft und 
Religion. Schleiff versucht die Besonderhei- 
ten der Prager Theologie herauszuheben 
und rühmt den Erfolg der Reformbewegun- 
gen. 

//.  Das Verhältnis zwischen Johannes 
Marienwerder und Dorothea 

Das Verhältnis der beiden ist von Franz 
Hipler grundlegend dargestellt worden. Do- 
rothea hatte in Danzig sehnlichst nach einer 
Seelenführung verlangt, wie sie St. Bern- 

16 Brief des Archivars des Bistums Haarlem 
v. 12. Januar 1953 v. Prof. J. Hennemann. 

17 In Oberspechbach (Elsaß) bestand vom 
14. Jahrh. an eine Wallfahrt zur Mutter- 
gottes im finstern Wald (Brief v. Prof. Me- 
dard Barth, Boersch, Elsaß, v. 29. Nov. 1951, 
der aber selbst glaubt, daß Dorothea in die 
Schweiz gepilgert sei). 

18 Vita Latina I. 7. 



234 Literaturberidit 

hard und andere angeraten und wie sie Bir- 
gitta erfahren hatte. Sie fand in Nikolaus 
Hohenstein einen .guten Beichtvater, Aber 
Nikolaus traute sich in Fragen der Mystik 
kein Urteil zu und überhörte geflissentlich, 
was Dorothea ihm davon erzählte; denn er 
wollte als kluger Seelenleiter sie in der De- 
mut üben. Gleichwohl mußte er die Lauter- 
keit ihres Wesens und die Echtheit ihres Er- 
lebens anerkennen19. 

So lebte Dorothea in einer gewissen Un- 
sicherheit, ob sie auf dem rechten Wege sei 
und nicht getäuscht werde vom bösen 
Geiste20, und ob das, was sie erlebe, über- 
einstimme mit der Hl. Schrift. Nachdem sie 
vom 25. Januar 1385 an täglich die Stimme des 
Herrn hörte und noch erstaunlichere psycho- 
physische Phänomene erfuhr, wuchs ihre 
Sehnsucht nach der Hilfe einer Seelenfüh- 
rung nur um so mehr. Das Beglückende bei 
ihrer Begegnung mit Johannes Marienwerder 
war, daß dieser sie sofort verstand, beru- 
higte, bestärkte und verteidigte. 1392 be- 
gann er sogar, ihre Worte und Gesichte auf- 
zuzeichnen. 

Die Forderung, man solle an den Doro- 
theentexten scheiden, was von ihm und was 
von ihr stamme (Funk, Schleiff), geht am 
Kern des Problems vorbei; denn Johannes 
•zitierte" fortwährend wortwörtlich, was sie 
ihm sagte21. Wenn er, wie im Buch der Feste, 
•berichtet", erkennt man sofort darin die 
indirekte Wiedergabe ihrer Rede. Freilich 
bleiben ungelöste Reste. Hier soll man besser 
fragen: Woher hat Johannes manches, was 
er in den Viten vorträgt? Ist es immer von 
Dorothea oder von der Mutter, den Ver- 
wandten, dem Pfarrer Otto o. a.? Daneben 
heben sich Partien in den Büchern ab, die 
unmittelbar und nur von Johannes stam- 
men, Einschöbe, gelehrte Floskeln, die un- 
schwer zu erkennen sind, weil sie steif und 

18 Vita Lindana (Acta Sanct.) c. 45: •... mu- 
lierem, amore totaliter raptam nee sui cor- 
poris potestatem habentem propter vineula 
caritatis, percussisti", tadelt er 1388 ihren 
Mann. 

20 Nach dem hl. Johannes v. Kreuz ist 
diese Unsicherheit eine allgemeine Prüfung 
der mystischen Seelen, so daß er an der 
Echtheit der Gnade zweifelt, wofern man 
sich in Selbstsicherheit wiege. 

21 Der 1952 neu aufgefundene Brief Do- 
rotheas (lere, Anm. 7) unterscheidet sich in 
Wortschatz, Ton und Satzbildung nicht von 
dem, was Johannes Marienwerder von Doro- 
thea mitteilt. 

bedachtsam klingen gegenüber der Frische 
und lebendigen Anschaulichkeit Dorotheas. 

Ein weiteres: Dorothea bezeichnet sich als 
illiterata22, aber sie war eine geistig an- 
spruchsvolle Frau, die nicht bloß das Tiefste 
treffend, sondern auch oft in begeisterter 
schöner Rede sagen konnte. Daraus erklärt 
sich auch, warum sie den Anschluß an den 
gebildeten Klerus suchte. 

Und noch ein drittes: Seit 1385 hörte Do- 
rothea täglich die Stimme des Herrn und 
•lernte nur noch von ihm", nicht mehr von 
den Menschen. Johannes Marienwerder 
nimmt dies ebenso an, und das ist der Grund, 
warum er 1392 mit den Aufzeichnungen be- 
ginnt. Genau so, wie das 14. Jahrhundert 
überzeugt war, in den Revelationes Birgittae 
Offenbarungen vor sich zu haben, sah Jo- 
hannes Marienwerder in Dorotheens Worten 
und Lehren himmlische Anweisungen an 
seine Zeit23, von denen er fest glaubte, daß 
sie den Menschen großen Nutzen bringen 
würden. Es trifft also nicht zu, daß Johannes 
Dorothea nach einem festen scholastischen 
System emporzuführen gedachte, sondern 
umgekehrt: seine Theologia ascetica et my- 
stica ist das System Dorotheas, das er aus 
der Tradition unterbaut und sichert. 

Eine schwer zu entscheidende Frage ist, 
ob Johannes einen mäßigenden Einfluß auf 
Dorothea ausübte, die sich in äußeren Übun- 
gen und Strengheiten nicht genug tun konnte, 
oder ob sie aus sich darauf kam, in den letz- 
ten Jahren zu sagen: Der geistliche Fort- 
schritt liegt mehr in der Sehnsucht und dem 
Verlangen sich an Gott zu halten, als in den 
äußeren Werken. 

///. Das innere Leben Dorotheas 
Eine Gesamtdarstellung des inneren Le- 

bens Dorotheas erforderte zunächst Einzel- 
untersuchungen. Am gründlichsten ist in die- 
ser Beziehung das schon öfter genannte 
Werk Olbrichs, das in vorbildlicher Weise 
über Dorotheas Gebetsleben, Gebetshaltun- 
gen, Fasten, Nachtwachen, Wallfahrten, 
Disziplinen, Welt und Klause, Arbeit, Trä- 

22 Deutsche Vita, S. 273, A. 1. 
23 Daß er dabei nüchtern in seinem Urteil 

blieb, beweist die Stelle, wo Dorothea von 
4 Kreuznägeln erzählt und behauptet, Jesu 
Herz sei von der Lanze nicht berührt worden 
(Buch der Feste, c. 54). Johannes billigt das 
nicht. Die Mitteilung dieser Stelle verbürgt 
aber um so mehr die streng wahrheitsge- 
mäße und vollständige Aufzeichnung aller 
Offenbarungen. 



Literaturbericht 235 

nen, Beichte, Kommunion u. a. handelt und 
das Grundmotiv ihres Vollkommenheitsstre- 
bens, nämlich die Liebe, klar herausstellt. 
Erwähnenswert ist hier auch die Untersu- 
chung J. M. Höchts über die Wundmale un- 
serer Seligen24. Seine Darstellung leidet 
allerdings darunter, daß er sich auf den 
knappen und unklaren Auszug von Nie- 
borowski stützt, statt die Quellen heranzu- 
ziehen. 

Die besondere Geistigkeit Dorotheas läßt 
sich wohl folgendermaßen charakterisieren: 
Das Kennzeichen ihres inneren Lebens ist 
der reine und beständige Liebesdrang ihres 
Herzens im Hl. Geiste, der immer höher hin- 
ausstrebt in der Nachahmung des armen, 
demütigen und leidenden Herrn, und der 
sich stets von neuem entzündet an der hei- 
ligen Eucharistie. Dorothea ist eine eucha- 
ristische Selige. Sie empfing schließlich sogar 
täglich die heilige Kommunion; etwas 
Außerordentliches  für ihre Zeit. 

Gegen Ende ihres Lebens teilt sie Johan- 
nes Marienwerder mit, sie kenne und erlebe 
viele Grade der Liebe und könne sie mit 
Namen nennen. Mit fliegendem Griffel zeich- 
net der Magister diese Bezeichnungen auf 
und handelt später darüber ausführlich im 
ersten Buch des Septililiums. Die uns heute 
befremdende Art einer solchen Zählung ver- 
liert viel von dem Peinlichen, wenn wir hö- 
ren, daß die 36 Grade Dorotheas • soviel 
zählt Johannes • in etwa fünf Gruppen 
verliehen wurden, so z.B. 1353: 1•9, 1378: 
15•26, 1385: 28•34. Von ihnen sind durch- 
aus nicht alle affektiver Art; sie kennt auch 
spekulative Liebesgrade. So gibt es z. B. eine 
weise Liebe (29. Grad). 22 Grade sind affek- 
tiv, und diese fesseln unsere Aufmerksam- 
keit am meisten. Unter ihnen sind die 
Hauptstufen: 9 = Caritas fortis, womit die 
Beschauung, 15 = Caritas violenta, womit die 
Ekstase anfängt, 28=caritas supereffluens, 
die ein neues Herz verlieh, 35 = Caritas ex- 
cellenter magna mit der umwandelnden Ver- 
einigung und 36= •herzbrechende übe", die 
ihren Tod herbeiführte. Bei der Gradfolge 
korrespondieren sehnende und genießende 
Stufen. 

Nach dem hl. Thomas hat die Liebe vier 
Wirkungen (S. Th. 1.2. q.28a): liquefactio, 
fruito, languor, fervor. Das Dorotheenleben 
bietet hierzu eine reiche Illustration. 

24 Träger der Wundmale Christi, Wies- 
baden, 1951 (Dorothea v. Preußen, S. 97 
bis 101). 

Der •fervor" zeigt sich schon bei dem 
Kind Dorothea in dem Verlangen, •gots 
enphentlich" (dei capax) zu werden. Sie 
nennt das: begerunge, senunge, vorlangunge 
usw., auch sorge (sollicitudo), denn indem 
sie sich der Sorge um das Irdische begibt, 
will sie sich um so mehr um das Himmlische 
•sorgen". Die Sorge treibt zur äußersten 
Arbeit (labor externus), worunter Dorothea 
schwere Aszese neben Gebet und meditatio 
versteht. Ihre Aszese ist rigoros bis zum 
äußersten. Darin ist sie dem jungen Seuse 
ähnlich. Neben der sollicitudo spürt Doro- 
thea eine drängende impulsio divina, die 
schließlich den Zustand der •inneren Arbeit" 
(labor internus oder energia) bewirkt. Bei 
der Energie saugt der Affekt sozusagen alle 
seelischen und körperlichen •Kräfte" an, ent- 
flammt sie glühend und ruft viele körper- 
liche Erscheinungen (Tränen, Schweiß, 
Pulsschlag, Temperaturanstieg, Spannungs- 
erscheinungen an Muskulatur und Adern) 
hervor. Dies ist als identisch mit den dunk- 
len Nächten des hl. Johannes v. Kreuz an- 
zusehen. 

Nichts ist für die emotionale Dorothea so 
bezeichnend, wie die Worte: liquefactio = 
vlissen, hinvlissen, ingus, durchgen, irweicht 
usw., die überaus oft wiederkehren. Es gibt 
eine •Hingäbe" der Liebe und der Reue, des 
Mitleids und der Andacht. Am meisten 
spricht sie von der liquefactio devotionis. 
Es gibt dabei ein Hinfließen der Seele und 
des Leibes. Bei der echt fraulichen Dorothea 
spielen alle seelischen Regungen sofort in den 
Körper hinüber und bringen ebenfalls Aus- 
iruckshaltungen undBewegungenhervor,wie: 
Minenspiel, Tränen, Schweiß, aber auch die 
geheimnisvollen Erscheinungen der affluen- 
tia, effluentia, abundantia. Das heißt: lieb- 
licher Tau und Regen fließen in die Seele. 
•Güter" wie dulcedo erfüllen Seele und 
Leib, Glieder, Finger, Gesicht und Herz. 

Der languor zeigt sich in der Caritas vul- 
nerans und laraguens.Die verwundende Liebe 
(16) hat soviel Erscheinungen, daß nach Jo- 
hannes Marienwerder ein eigenes Buch dar- 
über nötig wäre (Sept. 46,37). Nach der 
hl. Therese treten die Liebeswunden erst 
bei der geistlichen Vermählung auf. Nach 
Johannes v. Kreuz seien sie äußerst selten 
und nur um der geistlichen Kinder willen 
da, auf die Gnade überströmen soll. Hieraus 
wird der Hinweis auf die Caritas scatens 
(1384) deutlich. Dorothea spricht später viel 
von geistlichen Kindern und von geistlichem 



236 Buchbesprechungen 

Gebären; ein ganzes Jahrhundert ist von 
ihrem Geiste befruchtet worden. Sie kennt 
pfile und spere, die sie geistlich und an allen 
Stellen vielfältig und so gut wie jeden Tag 
verwunden. 

Endlich hat Dorothea eine reiche Skala 
von Ausdrücken für die fruitio: geniten, ge- 
bruchunge, trost, vrolocken, iubilieren, 
vreude ... Ihre letzte mögliche Stufe ist die 
35., die vollkommene Liebe (denn die 36. 
ist einzig Sehnsucht nach Gott, auf die nur 
die Auflösung, der Tod folgen kann). Die 
35. oder auch obirswentlich große libe er- 
reicht das Höchste auf Erden: Leidensliebe, 
Schwinden der knechtlichen Furcht; die Seele 
ist ohne Scheu und Sorge und verkostet 
Gottes heilige Gegenwart in sich. 

Abschließend ist zu sagen, daß Dorothea 

einige hundert Worte der Mystik neu ge- 
prägt hat. Wo sich Parallelen zu den zeit- 
genössischen Mystikern finden, klingt Doro- 
theas Terminologie anscheinend doch nie 
entlehnt, sondern wie gewachsen. Germani- 
sten und Theologen fänden hier ein reiches 
Feld der Betätigung. 

Dorothea dürfte unserer Zeit viel zu sa- 
gen haben, weil sie das Leben einer ein- 
fachen Frau aus dem Volke • nicht einer 
großen gebildeten Dame • führte, weil sie 
sich freiwillig versagte, was unserer Welt 
allein als begehrenswert dünkt, weil sie den 
Finger auf die Wunden auch unserer Zeit 
legt und weil sie durchführte, was unser Herr 
und Meister lehrte: Suchet zuerst das Reich 
Gottes und seine Gerechtigkeit, so wird euch 
alles andere zugegeben werden! 

BUCHBESPRECHUNGEN 

HLSdirift 

Reuß, Joseph, Die Briefe des 
Apostels Paulus (Pastoralbriefe, 
Philemon, Hebräer). Die katholischen 
Briefe. • Schick, Eduard, Die Apo- 
kalypse. Die Heilige Schrift in deut- 
scher Übersetzung (Echter-Bibel). Würz- 
burg, Echter-Verlag 1952. 238 S., DM 
7,80. 

Die dritte Lieferung des Neuen Testa- 
ments der Echter-Bibel enthält im ersten 
Teil die Pastoralbriefe, den kleinen Phile- 
monbrief, den Brief an die Hebräer und die 
katholischen Briefe (135 S.), im zweiten die 
Apokalypse (102 S.). Man muß immer wie- 
der staunen, wie es möglich ist, auf so be- 
schränktem Raum eine zugleich wissenschaft- 
lich gut begründete und doch allgemein ver- 
ständliche Auslegung zu bieten. Den Ziel- 
setzungen der Echter-Bibel entsprechend 
werden die Einleitungsfragen nur kurz be- 
handelt, so daß der Leser nicht unnötig mit 
Problemen belastet wird, für die es noch 
keine sichere Lösung gibt. Trotzdem könnte 
man die Frage aufwerfen, ob es nicht u. U. 
angebracht wäre, manche von den älteren 
Auffassungen etwas einzuschränken und die 
ernsthaften Schwierigkeiten deutlicher her- 
vorzuheben. 

Die von Prof. E. Schick, Fulda, bearbeitete 
Apokalypse ist ein Werk, das unter den 
zahlreichen   Erklärungen   der   Offenbarung 

einen guten Platz beanspruchen darf. Es 
zeichnet sich aus durch eine lebendige, manch- 
mal sogar etwas zu aktuelle Sprache (•Bild- 
reportage", •Trommelfeuer des Himmels") 
und eine große Einfühlungsgabe in die ver- 
schiedenen literarischen Formen der Apoka- 
lypse. Die gesonderte Herausgabe des Kom- 
mentars in etwas erweiterter Form wäre sehr 
zu begrüßen. Fr. J. Schierse S. J. 

Herders Bibelkommentar, 
Band IVII, Die Bücher der Chronik oder 
Paralipomenon, übersetzt und erklärt 
von Hermann Bückers, CSSR., Groß- 
oktav, XII und 380 Seiten, Ln. DM 21,•, 
Subskriptionsausgabe Ln. DM 18.• / 
Band IV/2: Die Bücher Esdras, Kehe- 
mias, Tobias, Judith und Esther, über- 
setzt und erklärt von Hermann Bückers, 
CSSR., Großoktav, VIII und 400 Seiten, 
Kormalausgabe DM 21,•, brosch. DM 
17,50; Subskriptionsausgabe: Ln. DM 
18,•, brosch. DM 15,•. 

Die Bücher der Chronik gehören zu den 
Teilen des Alten Testaments, die weniger 
bekannt und geschätzt sind. Dem Leser, der 
aus der Schrift vor allem religiöse Anre- 
gung schöpfen will, werden die vielen Ge- 
schlechtsregister und Aufzählungen nicht 
viel bedeuten; und von den geschichtlichen 
Ereignissen bieten die Königsbücher oft eine 




