
Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

Man hat gesagt, wer Bernhard von Clairvaux kennenlernen wolle, der müsse 
seine Briefe lesen. Mit Recht. Hier schlägt sein Herz unmittelbarer als in seinen 
Traktaten, hier spricht er auch noch persönlicher als in seinen Ansprachen und Pre- 
digten. Das gilt vor allem von den geistlichen und seelsorglichen Briefen, die fast 
alle um das eine Thema seines Lebens kreisen, um Ordensstand und Mönchtum. 
Wir haben hier einige derselben ausgewählt, die uns besonders kennzeichnend 
schienen und die in ihrer Kürze vorzüglich den Briefstil Bernhards offenbaren. 
Ihre Sprache ist leidenschaftlich und voll innerer Glut. Die ganze Skala der Affekte 
ist in ihnen enthalten, von heiligem Zorn bis zu zärtlich inniger Liebe. Zugrunde 
gelegt wurde der Übersetzung die Ausgabe Mabillons von 1690, wie sie in 
Migne, Patrologia Latina, Band 182, vorliegt. Zu Rate gezogen wurden für eine 
Reihe von Briefen die deutsche Übertragung (Auswahl) der Briefe des Heiligen von 
Hedwig Michel (Briefe des heiligen Bernhard von Clairvaux, Mainz 1928), 
sowie die französisch übersetzten Stücke, die sich bei Etienne Gilson (Saint 
Bernard. Textes choisis et presentes, Paris 1949) finden. Die Zählung der Briefe 
erfolgt nach Migne. 

Brief 89, geschrieben um 1125 

An Ogier, einen Kanoniker von Mont-Saint-Eloi bei Arras 

Der Kanoniker und spätere Abt wollte mit Bernhard gern einen freundschaft- 
lichen Briefwechsel unterhalten. Als dieser wenig Neigung dazu zeigte, suchte er 
ihn durch mehr wissenschaftliche Fragen zu fesseln. Darauf antwortet nun der 
Heilige durch den vorliegenden Brief. 

Du wirst mir vielleicht böse sein oder, um es milder auszudrücken, Dich 
wenigstens wundern, statt eines längeren Briefes, wie Du erhofftest, nur ein 
paar Zeilen von mir zu erhalten. Aber bedenke mit dem Weisen, daß alles 
auf Erden seine Zeit hat: es gibt eine Zeit zu reden und eine Zeit zu schwei- 
gen (Pred 3, 1. 7). Wann aber soll das Schweigen seine Zeit haben, wenn 
unsere Unterhaltung selbst diese heiligen Tage der Quadragesima für sich in 
Anspruch nimmt, zumal die Unterhaltung so anstrengend ist? Ist es schon im 
mündlichen Gespräch nicht leicht, sich gegenseitig das zu sagen, was man 
will, so muß man sich brieflich erst recht sehr sorgfältig ausdrücken in bezug 
auf das, um was man einander bittet oder um was man gebeten wird. Wenn 
ich also fern von Dir nachdenke, formuliere, schreibe und Dir übersende, was 
Du dann liest, als sei ich gegenwärtig, wo bleibt da bitte noch die Muße, wo 
die Ruhe des Schweigens? 

Das alles, sagst Du, kannst Du doch tun, ohne ein Wort zu reden. Ich müßte 
mich wundern, wenn Du das aus Überzeugung antworten würdest. Denn 
welch eine Unruhe erfüllt den Schreibenden, da eine solche Menge von Aus- 



242 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

drücken in ihm aufklingen und so viele Worte mit ihrem jeweils verschiede- 
nen Sinn aufeinanderstoßen, wo man oft wieder verwirft, was einem in den 
Sinn kommt und wieder sucht, was einem entfallen ist, wo man eifrigst dar- 
auf achtet, welcher Ausdruck schöner, welche Ansicht folgerichtiger und was 
leichter zu verstehen ist, was dem Gewissen mehr Nutzen bringt, was besser 
vor- und was nachgesetzt wird? Wird nicht dieses und noch vieles andere 
von denen, die sich hierin auskennen, sorgfältig beachtet? Und Du sagst, ich 
hätte dabei Ruhe? Nennst Du das Schweigen, auch wenn die Zunge schweigt? 

Indes: es ist nicht nur eine Frage der Zeit, auch meinem Stand entspricht 
es nicht, mich mit dem abzugeben, was Du von mir verlangst, noch liegt es 
überhaupt in meiner Macht, Deinen Wunsch zu erfüllen. Denn ein Mönch, 
der ich zu sein scheine, und ein Sünder, der ich in Wirklichkeit bin, hat nicht 
die Aufgabe zu lehren, sondern zu trauern. Wenn dennoch ein Ungelehrter 
- und das bin ich - sich anmaßt, zu lehren, wovon er nichts versteht, so kann 
er nicht unweiser handeln. Ein Ungelehrter also kann nicht lehren, ein 
Mönch darf es nicht und ein Büßer mag es nicht. Gerade darum bin ich ja so 
weit fortgeflohen und lebe in der Einsamkeit und habe mir mit dem Prophe- 
ten vorgenommen, zu achten auf meine Wege, um nicht mit der Zunge zu 
sündigen (Ps 38, 2), weil nach demselben Propheten ein schwatzhafter Mann 
auf Erden nicht bestehen kann (Ps 139,12) und nach einem anderen Schrift- 
wort Tod und Leben in der Gewalt der Zunge sich befinden (Spr 18,21). Das 
Schweigen aber ist nach Isaias die Pflege der Gerechtigkeit (32, 17) und gut 
ist es, sagt Jeremias, das Heil Gottes im Schweigen zu erwarten (Klgl 3, 26). 
Zu dieser Pflege der Gerechtigkeit, der Mutter aller Tugenden, ihrer Nähre- 
rin und Hüterin, lade ich Dich also ein und alle, die wie Du in der Tugend 
voranzuschreiten wünschen, und rufe Dich auf, nicht durch das Wort meiner 
Lehre, wohl aber durch das Beispiel meines Schweigens, um schweigend Dich 
das Schweigen zu lehren, der Du redend mich lehren heißest, was ich nicht 
weiß. 

Doch was tue ich? Du hättest allen Grund zu lachen, daß ich, der das Viel- 
reden so sehr zu verurteilen scheint, mich in so vielen Worten geschwätzig 
ergehe, und während ich Dir das Schweigen anzuraten trachte, gegen dieses 
Schweigen durch Vielreden sündige. 

Unseren Guerric, aus dessen Unterhaltung und Bußgesinnung Du Trost 
zu empfangen wünschst, wirst Du, soweit ich aus seinen Taten ersehe, als 
einen Mann kennenlernen, der Gottes würdig lebt und würdige Früchte 
der Buße bringt. 

Das Büchlein, das Du erbittest, habe ich augenblicklich nicht zur Hand. 
Einer unserer Freunde, der von demselben Eifer wie Du beseelt ist, hält es 
schon lange bei sich zurück. Aber damit Dein frommes Verlangen nicht ganz 
leer ausgehe, schicke ich Dir etwas anderes, was ich neulich schrieb, einen 



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 243 

Lobpreis der jungfräulichen Mutter. Schick es mir, weil ich kein weiteres 
Exemplar besitze, sobald als möglich zurück, oder bring es selbst mit, falls 
Du früher nach hier kommen solltest. 

Brief 104, Datum ungewiß 

An den Magister Walter von Chaumont 

Walter zeigte Neigung zum Mönchtum, konnte aber nicht zu einem Entschluß 
kommen. Die Liebe zur Wissenschaft oder auch die Anhänglichkeit an seinen Lehr- 
stuhl und eine enge Bindung an seine Mutter hielten ihn immer wieder zurück. Da 
schreibt ihm Bernhard folgenden Brief: 

So oft die beglückende Erinnerung an Dich, geliebter Walter, durch meine 
Seele zieht, schmerzt es mich, wenn ich an Deine blühende Jugend denke, an 
Deinen scharfen Verstand, an den Schmuck Deines Wissens und Deiner Bil- 
dung und, was bei einem Christen mehr als all dies bedeutet, an Deine un- 
tadligen Sitten, daß Du die Zeit mit eitlen Studien vergeudest und mit so 
großen Gaben nicht Christus, ihrem Urheber, sondern vergänglichen Dingen 
dienst. Wehe, wenn ein plötzlicher Tod (was Gott verhüten möge!) Dich 
heimtückisch derselben beraubte! Im Nu würde alles, wie wenn ein glühen- 
der und rasender Sturm darüber führe, wie Heu verdorren und wie Gras da- 
hinschwinden. Was kannst Du von all Deiner Arbeit hier auf Erden mit- 
nehmen? Was wirst Du Gott vergelten für alles, was er Dir gegeben hat? 
Welchen Gewinn wirst Du Deinem Gläubiger für so viele Talente, die er Dir 
anvertraute, erstatten? Oh, wenn jener Deine Hand leer fände, der so be- 
reitwillig ist im Geben und so ungestüm im Fordern! Er kommt, ja, er kommt 
und zögert nicht, um mit Zinsen zu fordern, was sein ist. Er beansprucht als 
sein Eigentum, was durch glänzende, aber gefährliche Gunsterweise in Dei- 
ner Heimat Deinen Ruhm auszumachen scheint. Edle Abkunft, Leibeskraft, 
schönes Aussehen, ein behender Geist, Bildung, die von Nutzen ist, Ehrbar- 
keit der Sitten, sie bringen Ehre ein, aber nur dem, von dem sie stammen. 
Wenn Du sie Dir anmaßt, so ist einer, der sie einfordert und der richtet. 

Und selbst angenommen, Du könntest dies alles Dir zuschreiben, Du 
dürftest Dich in Deinem Ruhme sonnen, Dich von den Menschen Rabbi 
nennen lassen und Dir auf Erden einen großen Namen verschaffen. Was 
bliebe Dir von all dem nach dem Tode übrig als vielleicht einzig die Erinne- 
rung; und auch das nur auf dieser Erde. Steht doch geschrieben: Sie schliefen 
ihren Schlaf und es fanden nichts in ihren Händen die Männer des Reich- 
tums (Ps 75, 6). Wenn das das Ende all Deiner Mühe ist, nimm es mir nicht 
übel, was hast Du dann mehr als ein Lasttier? Denn von Deinem Reitpferd 
sagt man auch, wenn es tot ist, es sei ein edles Pferd gewesen. Was aber wirst 
Du vor dem furchtbaren Richterstuhl Gottes darauf antworten, daß Du Dei- 



244 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

nen Geist, und einen solchen Geist, vergeblich empfangen hast, wenn es sich 
herausstellt, daß Du für Deine unsterbliche und vernünftige Seele nicht mehr 
getan hast, wie jedes Stück Vieh für die seine? Eine Tierseele lebt ja nur so 
lange, als sie einen Leib beseelt; im selben Augenblick, wo sie darum nicht 
mehr beseelt, hört sie auch auf zu leben. Was hast Du nach Deiner Ansicht 
verdient, wenn Du, nach dem Bild Deines Schöpfers gebildet, die Würde 
einer solchen Majestät in Dir nicht verteidigst, und obwohl ein Mensch, Deine 
Würde aber nicht erkennend, mit den unvernünftigen Tieren verglichen 
werden müßtest, ihnen gleich geworden? Wenn Du nichts Geistiges und 
Ewiges erarbeitet hast, sondern gleich einer Tierseele, die vom Leibe und 
zusammen mit dem Leibe aufgelöst wird, mit leiblichen und irdischen Gütern 
zufrieden warst, dann bleibst Du ein tauber Hörer jenes evangelischen Rates: 
Mühet Euch nicht um vergängliche Speise, sondern um die Speise, die für das 
ewige Leben bleibt (Joh 6, 27). Steht doch geschrieben, daß nur zum Berge 
des Herrn aufsteigt, wer seine Seele nicht vergeblich empfangen hat. Und 
auch der nur, wenn er unschuldige Hände und ein reines Herz hat (Ps 23, 4). 
Wagst Du das auch von Deinen Werken und Deinen Gedanken zu sagen? 
Wenn nicht, dann bedenke, was die Sünde verdient, wenn schon das nutzlos 
verbrachte Leben zur Verdammung genügt! Dornen und Unkraut werden 
nicht sicher sein, wenn die Axt an den unfruchtbaren Baum gelegt wird. Wer 
schon dem Unfruchtbaren droht, wird auch den Stechenden nicht schonen. 
Wehe, abermals wehe, von wem gesagt wird: Ich erwartete Trauben und er 
brachte nur Herlinge (Is 5, 4). 

Ich weiß, das alles kannst Du Dir auch ohne mich klar und leicht zurecht- 
legen. Aber die Liebe zur Mutter, sagst Du, halte Dich gefangen, so daß Du 
nicht abwerfen könnest, was Du schon verachten gelernt habest. Was soll ich 
Dir darauf antworten? Sollst Du die Mutter verlassen? Das scheint unmensch- 
lich. Sollst Du bei ihr bleiben? Aber dann wäre sie ja die Ursache für das Ver- 
derben ihres Sohnes. Sollst Du vielleicht für die Welt und für Christus zu- 
gleich streiten? Doch niemand kann zwei Herren dienen. Deine Mutter will 
das, was Deinem und damit auch ihrem Heil entgegensteht. Wähle also von 
beiden, was Du willst. Entweder kommst Du nur dem Willen des einen nach, 
oder Du tust dem Heil beider Genüge. Wenn Du sie sehr liebst, dann verlaß 
sie um ihretwillen, damit sie nicht um Deinetwillen verloren gehe, wenn Du 
Christus verläßt, um bei ihr zu bleiben. Ohnedies hat sie, die Dir das Leben 
schenkte, um Dich nicht verdient, Deinetwillen ihr Heil zu verlieren. Wie 
aber sollte sie nicht verloren gehen, wenn sie den, den sie gebar, zugrunde 
richtet? Das möchte ich gesagt haben, um irgendwie auf die Stufe Deiner 
fleischlichen Denkart herabzusteigen und Deinem Gefühl entgegenzukom- 
men. Im übrigen ist es eine ewig gültige Wahrheit, die in jeder Weise be- 
herzigt zu werden verdient: Eine Mutter zu verachten ist gottlos, sie aber um 



Bernhard von Clairvaiix in seinen Briefen 245 

Christi willen nicht zu beachten, ist Gott wohlgefällig. Denn der da gesagt 
hat: Ehre Vater und Mutter (Mt 15, 4), hat auch das andere Wort geprägt: 
Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert (Mt 10, 37). 

Brief 110, geschrieben 1131 

An die Eltern Gottfrieds von Peronne 

Gottfried von Peronne, der Schatzmeister von St. Quentin, war einer jener jun- 
gen Edelleute, die Bernhard auf einer Reise nach Flandern (in Begleitung Inno- 
zenz II.) für das Mönchtum gewonnen hatte. Als sich Gottfrieds Eltern gegen den 
Eintritt ihres Sohnes wehrten, schrieb der Heilige ihnen folgenden Brief: 

Wenn Gott Euren Sohn zu dem seinen macht, was verliert ihr dann? Oder 
verliert er vielleicht etwas? Aus einem Reichen wird er ein Reicherer, aus 
einem Adligen ein noch Edlerer, aus einem Berühmten ein Hochberühmter, 
und, was mehr ist als all dies: aus einem Sünder wird er ein Heiliger. Er 
muß aber zunächst zugerüstet werden für das Reich, das ihm seit Anbeginn 
der Welt bereitet worden ist, und eben darum muß er die kurze Zeit, die ihm 
zu leben bestimmt ist, bei uns bleiben, bis der Schmutz der Welt abgewaschen 
und der Staub der Erde abgeschüttelt ist, und er so in die himmlische Heimat 
eintreten kann. Wenn Ihr ihn wirklich liebt, dann werdet Ihr Euch freuen, 
daß er zum Vater geht und zu einem solchen Vater. Er geht zwar fort zu 
Gott, dennoch verliert Ihr ihn nicht; im Gegenteil, durch ihn gewinnt Ihr 
viele Söhne. Wir alle, die in Clairvaux leben oder aus Clairvaux hervor- 
gegangen sind, nehmen ihn als Bruder an und euch als Eltern. 

Aber vielleicht fürchtet Ihr für seinen Leib das harte Leben, weil Ihr wißt, 
daß er zart und verwöhnt ist. Von solcher Furcht heißt es: Sie zitterten vor 
Furcht, wo nichts zu fürchten war (Ps 13, 5). Habt Vertrauen, seid getrost: ich 
will ihm Vater sein, und er soll mir ein Sohn sein, bis ihn aus meinen Hän- 
den der Vater der Erbarmungen und der Gott allen Trostes in seine Arme 
schließt. Trauert also nicht und weinet nicht, denn Euer Gottfried eilt der 
Freude entgegen, nicht der Trauer. Ich will ihm Vater und Mutter und Bru- 
der und Schwester sein. Was krumm ist, will ich ihm gerade machen, was un- 
eben zum ebenen Weg. Ich will für ihn alles so maßvoll abwägen und ein- 
richten, daß der Geist erstarkt und der Leib nicht geschwächt wird. So wird 
er dem Herrn in Freude und mit Jubel dienen und singend die Wege des 
Herrn gehen, denn groß ist des Herrn Ruhm. 

Brief 112, Datum ungewiß 

An Gottfried von Lisieux 

Der hier gemahnte junge Mönch begegnet uns im Leben des Heiligen sonst nicht 
mehr. Aber dieser und der folgende Brief sind bezeichnend für den seelsorglichen 



246 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

Eifer Bernhards, der auch den Unbekannten nachgeht und sie auf den rechten Weg 
und zu ihrem ursprünglichen Idealismus zurückzurufen sucht. 

Ich trauere um Dich, mein Sohn Gottfried, ich weine um Dich und habe 
allen Grund dazu. Wer sollte nicht weinen über Deine blühende Jugend, die 
Du zur Freude der Engel Gott unversehrt zum lieblichen Wohlgeruch dar- 
gebracht hattest, und die nun von den Dämonen zertreten, vom Schmutz der 
Laster und vom Unrat der Welt besudelt wird? Wie konntest Du, einmal 
von Gott gerufen, Satan folgen, der Dich wieder zurückrief? Wie konntest 
Du, da Dich Christus schon in seine Nachfolge gezogen hatte, plötzlich den 
Fuß wieder vom Eingang in die Herrlichkeit zurückziehen? An Dir erfahre 
ich nun die Wahrheit des Herrnwortes: Die Feinde des Menschen sind seine 
Hausgenossen (Mt 10, 36). Deine Freunde und Nächsten haben sich Dir ge- 
naht und sich wider Dich erhoben. Sie riefen Dich in den Rachen des Löwen 
zurück und stellten Dich wieder unter das Tor des Todes. Sie haben Dich in 
Finsternisse geworfen, gleich den ewig Gestorbenen (Ps 142, 3), und nur 
noch ein Schritt und Du steigst hinab in den Rachen der Hölle; schon will er 
Dich verschlingen und den brüllenden Löwen zum Fraß vorwerfen. 

Kehr um! Ich flehe Dich an, kehr um! bevor Dich der Abgrund verschlingt 
und die Tiefe über Dir ihren Rachen zuklappt; bevor Du gebunden an Hän- 
den und Füßen in die äußerste Finsternis geworfen wirst, wo Heulen und 
Zähneknirschen sein wird; bevor Du hinabgestoßen wirst in ein dunkles Ver- 
ließ, bedeckt von den Schatten des Todes. Du schämst Dich vielleicht zurück- 
zukehren, weil Du uns gerade erst verlassen hast. Schäme Dich der Flucht, 
aber schäme Dich nicht, nach der Flucht zurückzukehren in den Kampf und die 
Waffen wieder zu ergreifen. Noch ist der Kampf nicht zu Ende, noch sind die 
Schlachtreihen nicht auseinandergetreten, der Sieg ist noch in Deiner Hand. 
Wenn Du nur willst, so wollen wir nicht ohne Dich siegen und Deinen An- 
teil am Ruhm Dir nicht neiden. Voll Freude wollen wir Dir entgegeneilen, 
froh wollen wir Dich in die Arme schließen und dabei ausrufen: Ein Freuden- 
mahl muß gehalten werden, denn dieser unser Sohn war tot und lebt wieder, 
er war verloren und ist wiedergefunden worden (Lk 15, 32). 

Brief 114, Datum ungewiß 

An eine Klosterfrau 

Mit großer Freude erfahre ich, daß Du zur wahren und vollkommenen 
Freude hinstreben willst, zu einer Freude, die nicht von dieser Welt ist, son- 
dern vom Himmel stammt, die nicht in diesem Tale der Tränen zu Hause ist, 
sondern in jenem, das der gewaltige Strom der Gottesstadt erfreut. Und in 
der Tat, jene Freude allein ist wahr, die nicht von der Kreatur, sondern von 
Gott herrührt. Wenn Du sie besitzest, kann sie Dir niemand mehr nehmen. 



Bernhard von Clairvanx in seinen Briefen 247 

Mit ihr verglichen ist jede andere Annehmlichkeit Wehmut, jede Lieblich- 
keit Schmerz, alles Süße bitter, alles Schöne häßlich und überhaupt alles, 
was Genuß bereiten kann, beschwerlich. Du selbst sollst mir Zeuge dafür 
sein: frage Dich einmal, weil Du mit Dir vertrauter bist und Dir darum eher 
Glauben schenkst. Ruft es nicht der Heilige Geist in Deinem Herzen? Hat 
Er Dich nicht schon längst vor mir von dieser Wahrheit überzeugt? Wie war 
es denn damals, da Du als Frau und Mädchen, schön und adligen Blutes, mit 
solcher Leichtigkeit die Zartheit Deines Geschlechtes und Deines Alters über- 
wandest, da Du das Ansehen Deiner Gestalt und Deiner Herkunft verachte- 
test? Galt Dir nicht alles Sinnliche im Vergleich mit jenen Gütern, die Dich 
im Innern stark machten zum Sieg und Dich erfreuten, um das eine dem 
anderen vorziehen zu können, gering und wertlos? 

Und nicht zu Unrecht! Unbedeutend, vergänglich und irdisch ist, was 
Du verachtest; übergroß, ewig und himmlisch, was Du erstrebst. Mehr noch, 
und es ist wahr: Du verläßt die Finsternis und gehst ein in das Licht. Aus 
Wogestiefen tauchst Du empor zum Hafen; aus elender Knechtschaft atmest 
Du auf zu seliger Freiheit; vom Tod gehst Du zum Leben. Wenn Du bisher 
nach Deinem, nicht nach Gottes Willen gelebt und nach Deinem, nicht nach 
Gottes Gesetz gewandelt bist, dann warst Du lebend eine Tote, lebend für 
die Welt, aber tot für Gott; oder, um es noch wahrer zu sagen: weder für die 
Welt noch für Gott lebend. Wenn Du unter dem Kleid und mit dem Namen 
einer Ordensfrau wie jemand in der Welt leben wolltest, dann hast Du 
willentlich einzig Gott von Dir gestoßen. Aber Du konntest gar nicht, was Du 
wolltest; denn nicht Du hast die Welt, sondern die Welt hat Dich zurück- 
gestoßen. Gott also zurückstoßend und von der Welt zurückgestoßen bist Du 
sozusagen zwischen zwei Stühlen zusammengebrochen. Für Gott lebtest Du 
nicht, weil Du nicht wolltest, für die Welt nicht, weil Du nicht konntest. Das 
eine Mal war es Dein Wille, das andere Mal gegen Deinen Willen; in beiden 
Fällen aber warst Du tot. So muß es denen gehen, die etwas geloben, aber 
nicht halten, die etwas anderes zur Schau tragen, als sie innerlich anstreben. 
Doch nun beginnst Du mit Gottes Barmherzigkeit wieder aufzuleben, nicht 
für die Sünde, sondern für die Gerechtigkeit, nicht für die Welt, sondern für 
Christus, wissend, daß für-die-Welt-leben tot-sein, in-Christus-sterben aber 
Leben bedeutet. Selig nämlich sind die Toten, die im Herrn sterben. 

Von nun an wollen wir nicht mehr vorgeben, Deine Gelübde seien vergeb- 
lich gewesen und Deine Profeß ohne Frucht geblieben. Von nun an soll weder 
die Unversehrtheit des Leibes durch die Verderbnis der Seele entwertet noch 
der Name der Jungfräulichkeit durch innere Verkehrtheit verdunkelt wer- 
den. Von nun an sollst Du weder einen falschen Namen noch einen falschen 
Schleier tragen. Warum hat man Dich eigentlich bisher Nonne und Kloster- 
frau geheißen, wo Du doch unter dem Namen der Heiligkeit gar nicht heilig 



248 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

gelebt hast? Warum heuchelte der Schleier auf Deinem Haupte Ehrfurcht 
vor, wo doch die frechen Augen unter dem Schleier Schamlosigkeit kund- 
taten? Du trügest das Haupt zwar verhüllt, aber erhoben. Unter dem Zei- 
chen der Bescheidenheit hörte man unbescheidene Reden. Unbeherrschtes 
Lachen, tändelnder Gang, geziertes Kleid, mehr Kopftuch als Schleier: alles 
stimmte zusammen. Aber unter dem Antrieb Christi ist das Alte nun ver- 
gangen und alles beginnt neu zu werden, da Du die Pflege für das Äußere 
mit der für das Innere vertauschst und mehr danach strebst, ein ausgezeich- 
netes Leben zu führen, als ein schönes Kleid zu tragen. Du tust damit nur, 
was Deine Pflicht ist, ja, was Du schon längst hättest tun sollen; hast Du doch 
schon lange Deine Gelübde abgelegt. Aber der Geist, der weht, wo und wann 
er will, hatte noch nicht geweht. Darum kann man Dein bisheriges Tun viel- 
leicht entschuldigen. Solltest Du aber den brennenden Geist, von dem Dein 
innerstes Herz zweifelsohne nun erglüht ist, und das göttliche Feuer, das in 
Deinen Bestrebungen auflodert, wieder erlöschen lassen, dann wisse, daß 
du nichts anderes mehr zu erwarten hast als jenes Feuer, das nicht ausge- 
löscht werden kann. Doch lieber möge derselbe Geist die fleischlichen Be- 
gierden in Dir auslöschen, damit (was fern sei!) das neu entfachte heilige 
Verlangen von ihnen nicht erstickt werde, und Du nicht dem höllischen Feuer 
anheimfällst. 

Brief 108, geschrieben zwischen 1138 und 1145 

An Thomas von Saint Omer 

Thomas war von seinen Eltern durch ein Gelübde Gott versprochen worden und 
Oblate des Benediktinerklosters von Saint Bertin geworden. Die Mönche dieses 
Klosters beanspruchten ihn darum für sich. Bernhard aber mahnt ihn, sein persön- 
liches Versprechen wahr zu machen und in Clairvaux einzutreten; das Gelübde der 
Eltern sei dadurch mehr als erfüllt. 

Bruder Bernhard, genannt Abt von Clairvaux, seinem geliebten Sohn 
Thomas, auf daß er im Geist der Furcht wandle. 

Du tust gut daran, die Verpflichtung Deines Versprechens anzuerkennen 
und die Schuld der aufgeschobenen Einlösung nicht in Abrede zu stellen. 
Doch will ich, daß Du nicht nur überlegst, was, sondern wem Du Dein Ver- 
sprechen gemacht hast. Denn daraus, daß Du Dein Versprechen zwar vor mir, 
aber nicht mir gegeben hast, leite ich kein Recht für mich ab. Du brauchst also 
keinerlei Vorwürfe meinerseits wegen der unbegründeten Verzögerung zu 
fürchten; denn ich war zwar als Zeuge zugegen, bin aber nicht Herr Deines 
Gelübdes. Ich schaute zu und freute mich, und bitte darum, daß meine Freude 
vollkommen sei, was nicht der Fall ist, solange das Versprechen noch nicht 
eingelöst ist. Du hattest Dir einen Termin gesetzt, der nicht überschritten 



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 249 

werden durfte. Du hast ihn überschritten; was habe ich damit zu tun? Deinen 
Herrn trifft es, ob Du stehst oder fällst. Ich muß nur, angesichts der drohen- 
den Gefahr, nicht mit Schelten oder Drohungen, wohl aber mit Mahnungen 
in Dich dringen; und auch das nur, soweit Du es in Ruhe annimmst. Hörst 
Du auf mich, gut, wenn nicht: ich richte niemanden. Einer ist, der urteilt und 
richtet; der uns richtet, ist der Herr (1 Kor 4, 4). Und von daher hast Du 
mehr zu befürchten und zu beweinen; denn nicht einen Menschen, sondern 
Gott hast Du belogen. Auch wenn ich Dir, wie du es wünschst, die Schande 
vor den Menschen erspare, meinst Du etwa, die Schamlosigkeit, die Du vor 
Gott begangen hast, bliebe ungerächt? Was ist daran noch vernünftig, sich 
vor den Menschen zu schämen, das Angesicht Gottes aber nicht zu fürchten? 
Das Antlitz des Herrn steht wider die Frommen (Ps 33, 17). Du also fürch- 
test die Vorwürfe (der Menschen) mehr als die Plagen (Gottes)? Du, der 
zurückbebt vor der Zunge aus Fleisch, willst dem Schwert trotzen, das das 
Fleisch vernichtet? Ist dies etwa jene sittliche Schönheit, von der Du ge- 
formt sein willst durch die Aneignung einer Wissenschaft, für die Du vor 
Eifer und Liebe so glühst, daß Du Dich nicht scheust, Deinem heiligen Ent- 
schluß untreu zu werden? 

Aber was ist das für ein Merkmal der Tugend, was für ein Lob des Lehr- 
systems, was für ein Fortschritt in der Wissenschaft, was für eine Frucht des 
praktischen Wissens, vor Furcht zu zittern, wo kein Grund zur Furcht ist, und 
die Furcht des Herrn außer acht zu lassen? Wieviel heilsamer wäre es, Je- 
sus kennenzulernen, und zwar den gekreuzigten! Diese Wissenschaft er- 
langt man allerdings nicht leicht, es sei denn, man ist der Welt gekreuzigt. 
Du täuschst Dich, mein Sohn, Du täuschst Dich, wenn Du meinst, bei den Leh- 
rern der Welt zu finden, was einzig die Schüler Christi, d. h. diejenigen, die 
die Welt verachten, mit der Hilfe Gottes erlangen. Diese Wissenschaft ver- 
leiht nicht das Studium von Büchern, sondern die innere Salbung, nicht der 
Buchstabe, sondern der Geist, nicht gelehrte Bildung, sondern die Befolgung 
der Gebote des Herrn. Sät in Gerechtigkeit, heißt es, erntet die Hoffnung 
des Lebens, zündet euch an das Licht der Wissenschaft! (Osee 10, 12). Du 
siehst, daß man nicht zum Licht der Wissenschaft kommt, wenn nicht vorher 
der Same der Gerechtigkeit zur Seele gekommen ist, aus dem sich das Korn 
des Lebens bilden soll, nicht aber das Stroh eitlen Ruhmes. Was folgt also 
daraus? Noch hast Du nicht den Samen der Gerechtigkeit gesät, noch hast 
Du nicht die Garben der Hoffnung geerntet, und wähnst doch, der wahren 
Wissenschaft zu folgen! es sei denn, Du setztest an Stelle der wahren Wissen- 
schaft diejenige, die aufbläht. Und noch törichter irrst Du, indem Du Dein 
Geld nicht für Brot ausgibst und Deine Mühen nicht für die Sättigung ein- 
tauschst. Ich beschwöre Dich, geh in Dich und erkenne, daß das Jahr, die Frist, 
die Du Dir nachgiebig im Unrecht gegen Gott gewährt hast, kein Jahr der 



250 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

Versöhnung für den Herrn ist, sondern eine Saat der Zwietracht, ein An- 
reiz zum Zorn, eine Nahrung für den Abfall, der den Geist auslöscht, die 
Gnade abschneidet und jene Lauheit hervorbringt, die Gott für gewöhnlich 
zum Brechen reizt. 

O Entsetzen! Du scheinst mir im gleichen Geist zu wandeln, wie Du ja 
auch den gleichen Namen trägst, wie jener andere Thomas, ehedem Propst 
von Beverley (bei York), der sich ähnlich mit ganzem Verlangen unserem 
Orden und unserer Abtei geweiht hatte, dann aber anfing zu zögern und all- 
mählich zu erkalten, bis er von einem plötzlichen und furchtbaren Tod als 
Weltmensch und Pflichtvergessener, also zugleich in doppelter Weise ein 
Sohn der Hölle (was der barmherzige und gütige Gott, wenn möglich, von 
ihm abwenden möge!), hinweggerafft wurde. Ich habe noch einen Brief, den 
ich ihm schrieb, ohne etwas zu erreichen, es sei denn, daß ich meine eigene 
Seele befreite, indem ich ihm voraussagte, soviel ich nur konnte, was bald 
kommen mußte. Selig wäre er, wenn er auf mich gehört hätte! Er stellte sich 
taub: ich bin unschuldig an seinem Blut. Aber das ist mir nicht genug. Wenn 
ich auch meiner sicher bin, so drängt mich doch jene Liebe, die nicht das 
Ihre sucht, den zu beweinen, der nicht in Sicherheit starb, da er in einer trüge- 
rischen Sicherheit lebte. O unermeßlicher Abgrund der Gerichte Gottes! 
Furchtbar ist Gott in seinen Ratschlüssen über die Menschenkinder! Er gab 
ihm den Geist, den er ihm wieder entziehen mußte, auf daß er Sünde auf 
Sünde häufte; es kam die Gnade hinzu, damit die Sünde überfließe; dennoch 
war es nicht die Schuld des Gebers, sondern dessen, der die Übertretung hin- 
zufügte. Es war wahrlich sein Wille, da er frei war zum Bösen und die Frei- 
heit hatte, den Heiligen Geist zu betrüben, die Gnade zu mißachten und den 
Antrieb Gottes nicht zur Auswirkung kommen zu lassen, so daß er hätte 
sprechen können: Gottes Gnade war nicht vergeblich in mir (1 Kor 15, 10). 

Wenn Du weise bist, dann wird seine Torheit Dir zum Nutzen sein, Du 
wirst Deine Hände im Blute des Sünders waschen und Sorge tragen, Dich 
alsbald aus den Fallstricken des Verderbens zu befreien, und mich aus der 
entsetzlichen Angst. Denn ich gestehe, daß ich so unter Deiner Abwendung 
leide, als würde mir das Innerste herausgerissen: denn Du bist mir lieb ge- 
worden, und ich umarme Dich in väterlicher Liebe. Darum wird bei jeder 
Erinnerung an Dich meine Seele von dem Schwert dieser Furcht durchbohrt, 
und das um so schneidender, je weniger ich Dich in Furcht weiß. Weiß ich 
doch nur zu gut, daß von solchen geschrieben steht: Wenn die Leute rufen: 
Friede und Sicherheit, • siehe, da kommt es plötzlich über sie, das Verderben, 
wie Wehen über Hoffende, und sie können nicht entrinnen (1 Thess 5, 3). Da 
ich vieles erfahren habe, sehe ich auch vieles voraus, was Dir dem Zögern- 
den droht und - wenn Du es nur erkennen würdest! - Dich erschrecken und 
zur Besinnung bringen sollte. Glaube dem Erfahrenen, glaube dem Lieben- 



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 251 

den: von dem einen weißt Du, daß er sich nicht täuscht, von dem anderen, 
daß er andere nicht täuschen kann. 

Brief 228, geschrieben zwischen 1143 und 1144 

An Petrus, Abt von Cluny 

Mit Peter, dem Ehrwürdigen, verband Bernhard eine innige Freundschaft, die 
auch durch die heftigen Auseinandersetzungen zwischen den beiden Orden der 
Cluniazenser und Zisterzienser im Grunde nicht beeinträchtigt wurde. Beide Män- 
ner hatten voreinander eine aufrichtige Hochachtung und waren sich sowohl in 
ihrem persönlichen Ideal, wie auch in ihrem Bestreben, die Ordenszucht zu heben, 
eins. Sie schütteten sich darum oft genug ihr Herz aus; jeder konnte dem anderen 
von seinen Freuden und Leiden berichten, und auch in Streitfällen waren beide im- 
mer wieder darauf bedacht, sich ihre gegenseitige Liebe zu versichern. 

Bruder Bernhard, genannt Abt von Clairvaux, schenkt sich, so gering er 
auch ist, seinem hochwürdigen Vater und Herrn Peter, durch Gottes Gnade 
Abt von Cluny. 

Wollt Ihr Euch über mich lustig machen? Sehr höflich freilich und voller 
Liebenswürdigkeit: nun, möget Ihr spotten, wenn Ihr mich nur nicht ver- 
spottet! Wundert Euch bitte nicht, wenn ich so rede. Aber Eure so plötzliche 
und unerwartete Gunst kommt mir etwas verdächtig vor. Ist es doch noch 
nicht lange her, daß ich Euch schrieb und mit aller schuldigen Ehrerbietung 
Euer Gnaden meinen Gruß entbot, Ihr aber mit keiner Silbe antwortetet. 
Und nicht viel früher schrieb ich Euch schon einmal aus Rom, doch auch da- 
mals empfing ich kein Jota. Wundert Ihr Euch da, daß ich nach meiner kürz- 
lichen Rückkehr aus Spanien nicht noch einmal gewagt habe, Euch mit mei- 
nen nichtssagenden Dingen zu behelligen? Wenn es schon eine Schuld 
sein soll, aus was immer für einem Grund nicht geschrieben zu haben, 
dann ist derjenige sicher nicht unschuldig, der absichtlich nicht ant- 
wortet, um nicht zu sagen, es verschmäht zu antworten. Seht, hier spräche 
die Gerechtigkeit, auf die Ihr ja so kräftig pocht, für mich! Doch ich möchte 
lieber der Gnade, die Ihr mir von neuem schenkt, entgegeneilen und sie 
nicht verzögern, statt mich unnötig zu entschuldigen oder andere anzuklagen. 
Ich habe es auch nur gesagt, um nichts in meinem Geist zu verschließen, was 
ich nicht auch offen ausspreche; denn das würde einer wahren Freundschaft 
Abbruch tun. Da die Liebe alles glaubt (1 Kor,13, 7), soll nun aller Argwohn 
beiseite getan sein. Ich freue mich, daß Euer Herz, in Erinnerung an die alte 
Freundschaft wieder warm geworden ist und sogar den gekränkten Freund 
wieder zurückruft. Gerne komme ich wieder zu Euch. Ich bin glücklich, wieder 
gerufen zu werden. Ich erinnere mich schon gar keines Unrechtes mehr. Wohl- 
an, hier bin ich, der ich früher Eurer Heiligkeit ergebener Diener war, ich bin 



252 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 

es auch jetzt noch wie einst. Tausend Dank! Ich habe den besten Platz ge- 
funden, da ich von neuem Euer Vertrautester wurde, wie Ihr so gütig 
schriebt. Wenn ich etwa lau wurde, wie Ihr mir vorwerft, so werde ich ganz 
gewiß, umhegt von der Glut Eurer Liebe, bald wieder warm werden. 

Übrigens habe ich mit offenen Armen aufgenommen, was Ihr mir in Eurer 
Güte geschrieben habt. Begierig habe ich es überflogen, dann wiedergelesen 
und immer wieder möchte ich es zur Hand nehmen. Aufrichtig gesagt, Euer 
Scherzen gefällt mir. In seiner Geistreichigkeit ist es erquickend und fast noch 
gewichtiger in seinem Ernst. Ich weiß wirklich nicht, wie Ihr das macht, im 
Scherzen Eure Rede so wohlabgewogen zu formulieren, daß weder der 
Scherz Leichtfertigkeit atmet noch aber die darunter verborgene Tiefe 
die Anmut seiner Heiterkeit vermindert. Dabei wahrt Ihr Eure Würde auf 
solche Weise, daß man mit Recht auf Euch das Wort eines heiligen Mannes 
anwenden kann: Wenn ich je einmal lachte, glaubte man mir nicht (Job 
29,24). Wohlan, wir haben Euch geantwortet; ich meine, mit Recht fordern 
wir nun von Euch mehr, als Ihr versprächet. 

Es ist billig, daß Ihr wißt, wie es bei uns steht. Ich soll das Kloster nicht 
mehr verlassen, außer einmal im Jahr zum Generalkapitel der Zisterzienser 
in Citeaux. Gestützt auf Eure Gebete und getröstet durch Euren Segen, will 
ich hier die wenigen Tage, die ich noch im Kriegsdienst stehe, ausharren, bis 
meine Umwandlung kommt. Gott möge mir gnädig sein und mir nicht Euer 
Gebet und seine Barmherzigkeit entziehen. Ich bin gebrochen und habe einen 
gerechten Grund, nicht mehr so in der Welt herumzureisen, wie ich es 
gewohnt war. Ich möchte zur Ruhe kommen und schweigen, um vielleicht 
etwas von dem zu erfahren, was der heilige Prophet aus der Fülle innerer 
Süßigkeit hervorstammelt: Gut ist es, sagt er, den Herrn im Schweigen 'zu 
erwarten (Klgl3,26). Und damit Ihr Euch nicht nur über mich lustig gemacht 
zu haben scheint, so werdet Ihr in Zukunft, glaube ich, mich nicht mehr we- 
gen meines Schweigens tadeln und nicht mehr nach Eurer Redeweise Schlaf 
nennen, was nach meiner Ansicht viel angemessener und eigentlicher Isaias 
die Pflege der Gerechtigkeit (Is 32,17) nennt und worüber Ihr beim gleichen 
Propheten das Wort des Herrn findet: Im Schweigen und in der Hoffnung 
liegt unsere Kraft (Is30,15). Empfehlt mich dem Gebet des ehrwürdigen 
Konvents von Cluny, aber nicht ohne ihn vorher von mir, dem Diener aller, 
gegrüßt zu haben, wenn Ihr mich dieses Namens für würdig erachtet. 

Brief 310, geschrieben 1153, wenige Tage vor dem Tode 

An Ernald, Abt von Bonneval 

Ernald, einer der engsten Freunde Bernhards, ist Mitverfasser der ersten Le- 
bensbeschreibung des Heiligen, der sogenannten Vita prima. 



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 253 

Deine Liebesgaben habe ich in Liebe empfangen, doch nicht zum Genuß. 
Wie sollte ich Genuß empfinden können, wo doch alles nur noch Bitterkeit 
ist? Das einzige, was mir noch schmeckt, ist, nichts zu essen. Der Schlaf hat 
mich verlassen, damit nicht einmal in der Wohltat des Schlummers der 
Schmerz mich verlasse. Fast alles, was ich leide, rührt von der Magen- 
schwäche her. Tag und Nacht muß er immer wieder durch etwas Flüssiges 
gestärkt werden. Auf jede feste Nahrung rebelliert er unweigerlich. Das 
wenige, was er gnädig zuläßt, nimmt er nicht ohne Beschwerde an, aber er 
fürchtet noch größere, wenn er ganz leer bliebe. Wenn er sich bisweilen zu 
etwas mehr herbeigelassen hat, ist es am schlimmsten. Füße und Beine sind 
angeschwollen, wie es bei der Wassersucht zu sein pflegt. Und damit vom 
Zustand des Freundes dem besorgten Freunde nichts verborgen bleibe: bei 
alldem ist dem inneren Menschen nach (um weniger weise zu reden) der Geist 
willig im schwachen Fleische. 

Bitte den Heiland, der nicht den Tod des Sünders will, daß er das nahe 
Ende nicht verschiebe, sondern unter seinen Schutz nehme. Suche die Ferse, 
die vom Verdienst entblößt ist, durch Gelübde zu bedecken, damit der Feind 
keine Stelle finde, wo er den Zahn ansetze und mich verwunde. 
Dies habe ich selbst diktiert, damit Du in der Dir bekannten Hand meine 
Zuneigung erkennst. Ich hätte allerdings lieber geantwortet als nur ge- 
schrieben. 




