Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

Man hat gesagt, wer Bernhard von Clairvaux kennenlernen wolle, der miisse
seine Briefe lesen. Mit Recht. Hier schligt sein Herz unmittelbarer als in seinen
Traktaten, hier spricht er auch noch persénlicher als in seinen Ansprachen und Pre-
digten. Das gilt vor allem von den geistlichen und seelsorglichen Briefen, die fast
alle um das eine Thema seines Lebens kreisen, um Ordensstand und Ménchtum.
Wir haben hier einige derselben ausgewdhlt, die uns besonders kennzeichnend
schienen und die in ihrer Kiirze vorziiglich den Briefstil Bernhards offenbaren.
Ihre Sprache ist leidenschaftlich und voll inunerer Glut. Die ganze Skala der Affekte
ist in thnen enthalten, von heiligem Zorn bis zu zdrtlich inniger Liebe. Zugrunde
gelegt wurde der Ubersetzung die Ausgabe Mabillons von 1690, wie sie in
Migne, Patrologia Latina, Band 182, vorliegt. Zu Rate gezogen wurden fiir eine
Reihe von Briefen die deutsche Ubertragung (Auswahl) der Briefe des Heiligen von
Hedwig Michel (Briefe des heiligen Bernhard von Clairvaux, Mainz 1928),

. sowie die franzisisch iibersetzten Stiicke, die sich bei Etienne Gilson (Saint
Bernard. Textes choisis et présentés, Paris 1949) finden. Die Zihlung der Briefe
erfolgt nach Migne.

Brief 89, geschrieben um 1125
An Ogier, einen Kanoniker von Mont-Saint-Eloi bei Arras

Der Kanoniker und spitere Abt wollte mit Bernhard gern einen freundschaft-
lichen Briefwechsel unterhalten. Als dieser wenig Neigung daxu zeigte, suchie er
ihn durch mehr wissenschaftliche Fragen zu fesseln. Darauf antwortet nun der
Heilige durch den vorliegenden Brief.

Du wirst mir vielleicht bose sein oder, um es milder auszudriicken, Dich
wenigstens wundern, statt eines lingeren Briefes, wie Du erhofftest, nur ein
paar Zeilen von mir zu erhalten. Aber bedenke mit dem Weisen, dafl alles
auf Erden seine Zeit hat: es gibt eine Zeit zu reden und eine Zeit zu schwei-
gen (Pred 3,1. 7). Wann aber soll das Schweigen seine Zeit haben, wenn
unsere Unterhaltung selbst diese heiligen Tage der Quadragesima fiir sich in
Anspruch nimmt, zumal die Unterhaltung so anstrengend ist? Ist es schon im
miindlichen Gesprach nicht leicht, sich gegenseitig das zu sagen, was man
will, so mufl man sich brieflich erst recht sehr sorgfaltig ausdriicken in bezug
auf das, um was man einander bittet oder um was man gebeten wird. Wenn
ich also fern von Dir nachdenke, formuliere, schreibe und Dir itbersende, was
Du dann liest, als sei ich gegenwartig, wo bleibt da bitte noch die Mufle, wo
die Ruhe des Schweigens?

Das alles, sagst Du, kannst Du doch tun, ohne ein Wort zu reden. Ich miifite
mich wundern, wenn Du das aus Uberzeugung antworten wiirdest. Denn
welch eine Unruhe erfiillt den Schreibenden, da eine solche Menge von Aus-



242 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

driicken in jhm aufklingen und so viele Worte mit ihrem jeweils verschiede-
nen Sinn aufeinanderstoflen, wo man oft wieder verwirft, was einem in den
Sinn kommt und wieder sucht, was einem entfallen ist, wo man eifrigst dar-
auf achtet, welcher Ausdruck schoner, welche Ansicht folgerichtiger und was
leichter zu verstehen ist, was dem Gewissen mehr Nutzen bringt, was besser
vor- und was nachgesetzt wird? Wird nicht dieses und noch vieles andere
von denen, die sich hierin auskennen, sorgfaltig beachtet? Und Du sagst, ich
hitte dabei Ruhe? Nennst Du das Schweigen, auch wenn die Zunge schweigt?

Indes: es ist nicht nur eine Frage der Zeit, auch meinem Stand entspricht
es nicht, mich mit dem abzugeben, was Du von mir verlangst, noch liegt es
uberhaupt in meiner Macht, Deinen Wunsch zu erfiillen. Denn ein Mondh,
der ich zu sein scheine, und ein Siinder, der ich in Wirklichkeit bin, hat nicht
die Aufgabe zu lehren, sondern zu travern. Wenn dennoch ein Ungelehrter
— und das bin ich - sich anmaf}t, zu lehren, wovon er nichts versteht, so kann
er nicht unweiser handeln. Ein Ungelehrter also kann nicht lehren, ein
Ménch darf es nicht und ein Biifler mag es nicht. Gerade darum bin ich ja so
weit fortgeflohen und lebe in der Einsamkeit und habe mir mit dem Prophe-
ten vorgenommen, zu achten auf meine Wege, um nicht mit der Zunge zu
siindigen (Ps 388, 2), weil nach demselben Propheten ein schwatzhafter Mann
auf Erden nicht bestehen kann (Ps 189,12) und nach einem anderen Schrift-
wort Tod und Leben in der Gewalt der Zunge sich befinden (Spr 18,21). Das
Schweigen aber ist nach Isaias die Pflege der Gereditigkeit (32,17) und gut
ist es, sagt Jeremias, das Heil Gottes im Schweigen zu erwarten (Klgl 3, 26).
Zu dieser Pflege der Gerechtigkeit, der Mutter aller Tugenden, ihrer Nihre-
rin und Hiiterin, lade ich Dich also ein und alle, die wie Du in der Tugend
voranzuschreiten wiinschen, und rufe Dich auf, nicht durch das Wort meiner
Lehre, wohl aber durch das Beispiel meines Schweigens, um schweigend Dich
das Schweigen zu lehren, der Du redend mich lehren heiflest, was ich nicht
weif}.

Doch was tue ich? Du hittest allen Grund zu lachen, daf ich, der das Viel-
reden so sehr zu verurteilen scheint, mich in so vielen Worten geschwiitzig
ergehe, und wahrend ich Dir das Schweigen anzuraten trachte, gegen dieses
Schweigen durch Vielreden sindige.

Unseren Guerric, aus dessen Unterhaltung und Bufigesinnung Du Trost
zu empfangen wiinschst, wirst Du, soweit ich aus seinen Taten ersehe, als
einen Mann kennenlernen, der Gottes wiirdig lebt und wiirdige Friichte
der Bufle bringt.

Das Biichlein, das Du erbittest, habe ich augenblicklich nicht zur Hand.
Einer unserer Freunde, der von demselben Eifer wie Du beseelt ist, halt es
schon lange bei sich zuriick. Aber damit Dein frommes Verlangen nicht ganz
leer ausgehe, schicke ich Dir etwas anderes, was ich neulich schrieb, einen



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 243

Lobpreis der jungfriulichen Mutter. Schick es mir, weil ich kein weiteres
Exemplar besitze, sobald als moglich zuriick, oder bring es selbst mit, falls
Du friiher nach hier kommen solltest.

Brief 104, Datum ungewif}

An den Magister Walter von Chaumont

Whalter zeigte Neigung zum Minchtum, konnte aber nicht zu einem Entschluf
kommen. Die Liebe zur Wissenschaft oder auch die Anhdnglichkeit an seinen Lehr-
stuhl und eine enge Bindung an seine Mutter hielten ihn immer wieder zuriick. Da
schreibt ihm Bernhard folgenden Brief:

So oft die begliickende Erinnerung an Dich, geliebter Walter, durch meine
Seele zieht, schmerzt es mich, wenn ich an Deine blithende Jugend denke, an
Deinen scharfen Verstand, an den Schmuck Deines Wissens und Deiner Bil-
dung und, was bei einem Christen mehr als all dies bedeutet, an Deine un-
tadligen Sitten, dafl Du die Zeit mit eitlen Studien vergeudest und mit so
groflen Gaben nicht Christus, ihrem Urheber, sondern vergénglichen Dingen
dienst. Wehe, wenn ein plotzlicher Tod (was Gott verhiiten moge!) Dich
heimtiickisch derselben beraubte! Im Nu wiirde alles, wie wenn ein glithen-
der und rasender Sturm dariiber fithre, wie Heu verdorren und wie Gras da-
hinschwinden. Was kannst Du von all Deiner Arbeit hier auf Erden mit-
nehmen? Was wirst Du Gott vergelten fiir alles, was er Dir gegeben hat?
Welchen Gewinn wirst Du Deinem Glaubiger fir so viele Talente, die er Dir
anvertraute, erstatten? Oh, wenn jener Deine Hand leer fiande, der so be-
reitwillig ist im Geben und so ungestiim im Fordern! Er kommt, ja, er kommt
und zdgert nicht, um mit Zinsen zu fordern, was sein ist. Er beansprucht ‘als
sein Eigentum, was durch glidnzende, aber gefdhrliche Gunsterweise in Dei-
ner Heimat Deinen Ruhm auszumachen scheint. Edle Abkunft, Leibeskraft,
schones Aussehen, ein behender Geist, Bildung, die von Nutzen ist, Ehrbar-
keit der Sitten, sie bringen Ehre ein, aber nur dem, von dem sie stammen.
‘Wenn Du sie Dir anmafit, so ist einer, der sie einfordert und der richtet.

Und selbst angenommen, Du kénntest dies alles Dir zuschreiben, Du
diirftest Dich in Deinem Rubme sonnen, Dich von den Menschen Rabbi
nennen lassen und Dir auf Erden einen groflen Namen verschaffen. Was
bliebe Dir von all dem nach dem Tode iibrig als vielleicht einzig die Erinne-
rung; und auch das nur auf dieser Erde. Steht doch geschrieben: Sie schliefen
thren Schlaf und es fanden nichts in ihren Hdinden die Mdnner des Reich-
tums (Ps 75, 6). Wenn das das Ende all Deiner Miihe ist, nimm es mir nicht
tibel, was hast Du dann mehr als ein Lasttier? Denn von Deinem Reitpferd
sagt man auch, wenn es tot ist, es sei ein edles Pferd gewesen. Was aber wirst
Du vor dem furchtbaren Richterstuhl Gottes darauf antworten, dafl Du Dei-



244 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

nen Geist, und einen solchen Geist, vergeblich empfangen hast, wenn es sich
herausstellt, daff Du fiir Deine unsterbliche und verniinftige Seele nicht mehr
getan hast, wie jedes Stiick Vieh fiir die seine? Eine Tierseele lebt ja nur so
lange, als sie einen Leib beseelt; im selben Augenblick, wo sie darum nicht
mehr beseelt, hort sie auch auf zn leben. Was hast Du nach Deiner Ansicht
verdient, wenn Du, nach dem Bild Deines Schopfers gebildet, die Wiirde
einer solchen Majestdt in Dir nicht verteidigst, und obwohl ein Mensch, Deine
Wiirde aber nicht erkennend, mit den unverniinftigen Tieren verglichen
werden mifitest, ihnen gleich geworden? Wenn Du nichts Geistiges und
Ewiges erarbeitet hast, sondern gleich einer Tierseele, die vom Leibe und
zusammen mit dem Leibe anfgelast wird, mit leiblichen und irdischen Giitern
zufrieden warst, dann bleibst Du ein tauber Horer jenes evangelischen Rates:
Miihet Euch nicht um vergingliche Speise, sondern um die Speise, die fiir das
ewige Leben bleibt (Joh 6, 27). Steht doch geschrieben, dafl nur zum Berge
des Herrn aufsteigt, wer seine Seele nicht vergeblich empfangen hat. Und
auch der nur, wenn er unschuldige Héinde und ein reines Herz hat (Ps 23, 4).
Wagst Du das auch von Deinen Werken und Deinen Gedanken zu sagen?
Wenn nicht, dann bedenke, was die Siinde verdient, wenn schon das nutzlos
verbrachte Leben zur Verdammung gentigt! Dornen und Unkrant werden
nicht sicher sein, wenn die Axt an den unfruchtbaren Baum gelegt wird. Wer
schon dem Unfruchtbaren droht, wird anch den Stechenden nicht schonen.
Wehe, abermals wehe, von wem gesagt wird: Ich erwartete Trauben und er
brachte nur Herlinge (Is 5, 4).

Ich weifl, das alles kannst Du Dir anch ohne mich klar und leicht zurecht-
legen. Aber die Liebe zur Mutter, sagst Du, halte Dich gefangen, so daff Du
nicht abwerfen konnest, was Du schon verachten gelernt habest. Was soll ich
Dir daranf antworten? Sollst Du die Mutter verlassen? Das scheint unmensch-
lich. Sollst Du bei ihr bleiben? Aber dann wire sie ja die Ursache fiir das Ver-
derben ihres Sohnes. Sollst Du vielleicht fiir die Welt und fiir Christus zu-
gleich streiten? Doch niemand kann zwei Herren dienen. Deine Mutter will
das, was Deinem und damit auch ihrem Heil entgegensteht. Wihle also von
beiden, was Du willst. Entweder kommst Du nur dem Willen des einen nach,
oder Du tust dem Heil beider Geniige. Wenn Du sie sehr liebst, dann verlaf}
sie um ihretwillen, damit sie nicht um Deinetwillen verloren gehe, wenn Du
Christus verldft, um bei ihr zu bleiben. Ohnedies hat sie, die Dir das Leben
schenkte, um Dich nicht verdient, Deinetwillen ihr Heil zu verlieren. Wie
aber sollte sie nicht verloren gehen, wenn sie den, den sie gebar, zugrunde
richtet? Das mdchte ich gesagt haben, um irgendwie auf die Stufe Deiner
fleischlichen Denkart herabzusteigen und Deinem Gefiihl entgegenzukom-
men. Im iibrigen ist es eine ewig giiltige Wahrheit, die in jeder Weise be-
herzigt zu werden verdient: Eine Mutter zu verachten ist gottlos, sie aber um



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 245

Christi willen nicht zu beachten, ist Gott wohlgefallig. Denn der da gesagt
hat: Ehre Uater und Mutter (Mt 15, 4), hat auch das andere Wort gepragt:
Wer Uater und Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert (Mt 10, 87).

Brzef 110, geschrieben 1131
An die Eltern Gottfrieds von Peronne

Gotifried von Peronne, der Schatzmeister von St. Quentin, war einer jener jun-
gen Edelleute, die Bernhard auf einer Reise nach Flandern (in Begleitung Inno-
zenz I1.) fiir das Ménchtum gewonnen hatte. Als sich Gottfrieds Eltern gegen den
Eintritt thres Sohnes wehrten, schrieb der Heilige ihnen folgenden Brief:

Wenn Gott Euren Sohn zu dem seinen macht, was verliert ihr dann? Oder
verliert er vielleicht etwas? Aus einem Reichen wird er ein Reicherer, aus
einem Adligen ein noch Edlerer, aus einem Berithmten ein Hochberithmter,
und, was mehr ist als all dies: aus einem Stinder wird er ein Heiliger. Er
mufy aber zunachst zugeriistet werden fiir das Reich, das ihm seit Anbeginn
der Welt bereitet worden ist, und eben darum muf} er die kurze Zeit, die ihm
zu leben bestimmt ist, bei uns bleiben, bis der Schmutz der Welt abgewaschen
und der Staub der Erde abgeschiittelt ist, und er so in die himmlische Heimat
eintreten kann. Wenn Ihr ihn wirklich liebt, dann werdet IThr Euch freuen,
dafl er zum Vater geht und zu einem solchen Vater. Er geht zwar fort zu
Gott, dennoch verliert Thr ihn nicht; im Gégenteil, durch ihn gewinnt Ihr
viele Shne. Wir alle, die in Clairvaux leben oder aus Clairvaux hervor-
gegangen sind, nehmen ihn als Bruder an und euch als Eltern.

Aber vielleicht fiirchtet Ihr fiir seinen Leib das harte Leben, weil Thr wifit,
daf} er zart und verwohnt ist. Von solcher Furcht heif}t es: Sie zitterten vor
Furcht, wo nichts zu fiirchten war (Ps 13, 5). Habt Vertrauen, seid getrost: ich
will ihm Vater sein, und er soll mir ein Sohn sein, bis ihn aus meinen Han-
den der Vater der Erbarmungen und der Gott allen Trostes in seine Arme
schliefit. Trauert also nicht und weinet nicht, denn Euer Gottfried eilt der
Freude entgegen, nicht der Trauer. Ich will ihm Vater und Mutter und Bru-
der und Schwester sein. Was krumm ist, will ich ihm gerade machen, was un-
eben zum ebenen Weg. Ich will fiir ihn alles so mafivoll abwégen und ein-
richten, daf} der Geist erstarkt und der Leib nicht geschwacht wird. So wird
er dem Herrn in Freude und mit Jubel dienen und singend die Wege des
Herrn gehen, denn grof ist des Herrn Ruhm.

Brief 112, Datum ungewif§
An Gottfried von Lisieux

Der hier gemahnte junge Minch begegnet uns im Leben des Heiligen sonst nicht
mehr. Aber dieser und der folgende Brief sind bezeichnend fiir den seelsorglichen



246 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

Eifer Bernhards, der auch den Unbekannten nachgeht und sie auf den rechten Weg
und 2u ithrem urspriinglichen Idealismus zuriickzurufen sucht.

Ich trauere um Dich, mein Sohn Gottfried, ich weine um Dich und habe
allen Grund dazu. Wer sollte nicht weinen iiber Deine blithende Jugend, die
Du zur Freude der Engel Gott unversehrt zum lieblichen Wohlgeruch dar-
gebracht hattest, und die nun von den Diamonen zertreten, vom Schmutz der
Laster und vom Unrat der Welt besudelt wird? Wie konntest Du, einmal
von Gott gerufen, Satan folgen, der Dich wieder zurilickrief? Wie konntest
Du, da Dich Christus schon in seine Nachfolge gezogen hatte, plotzlich den
Fufl wieder vom Eingang in die Herrlichkeit zuriickziehen? An Dir erfahre
ich nun die Wahrheit des Herrnwortes: Die Feinde des Menschen sind seine
Hausgenossen (Mt 10, 86). Deine Freunde und Nachsten haben sich Dir ge-
nahit und sich wider Dich erhoben. Sie riefen Dich in den Rachen des Lowen
zuriick und stellten Dich wieder unter das Tor des Todes. Sie haben Dich in
Finsternisse geworfen, gleich den ewig Gestorbenen (Ps 142, 3), und nur
noch ein Schritt und Du steigst hinab in den Rachen der Hélle; schon will er
Dich verschlingen und den briillenden Léwen zum Frafl vorwerfen.

Kehr um! Ich flehe Dich an, kehr um! bevor Dich der Abgrund verschlingt
und die Tiefe liber Dir ihren Rachen zuklappt; bevar Du gebunden an Hin-
den und Fiflen in die duflerste Finsternis geworfen wirst, wo Heulen und
Zahneknirschen sein wird; bevor Du hinabgestoflen wirst in ein dunkles Ver-
lie}, bedeckt von den Schatten des Todes. Du schimst Dich vielleicht zuriick-
zukehren, weil Du uns gerade erst verlassen hast. Schime Dich der Flucht,
aber schame Dich nicht, nach der Flucht zuriickzukehren in den Kampf und die
Waffen wieder zu ergreifen. Noch ist der Kampf nicht zu Ende, noch sind die
Schlachtreihen nicht auseinandergetreten, der Sieg ist noch in Deiner Hand.
Wenn Du nur willst, so wollen wir nicht ohne Dich siegen und Deinen An-
teil am Ruhm Dir nicht neiden. Voll Freude wollen wir Dir entgegeneilen,
froh wollen wir Dich in die Arme schlieen und dabei ausrufen: Ein Freuden-
mahl mufl gehalten werden, denn dieser unser Sohn war tot und lebt wieder,
er war verloren und ist wiedergefunden worden (Lk 15, 32).

Brief 114, Datum ungewif}
An eine Klosterfrau

Mit grofler Freude erfahre ich, dafl Du zur wahren und vollkommenen
Freude hinstreben willst, zu einer Freude, die nicht von dieser Welt ist, son-
dern vom Himmel stammt, die nicht in diesem Tale der Trianen zu Hause ist,
sondern in jenem, das der gewaltige Strom der Gottesstadt erfreut. Und in
der Tat, jene Freude allein ist wahr, die nicht von der Kreatur, sondern von
Gott herrithrt. Wenn Du sie besitzest, kann sie Dir niemand mehr nehmen.



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 247

Mit ihr verglichen ist jede andere Annehmlichkeit Wehmut, jede Lieblich-
keit Schmerz, alles Siife bitter, alles Schone héfilich und iiberhaupt alles,
was Genufl bereiten kann, beschwerlich. Du selbst sollst mir Zeuge dafiir
sein: frage Dich einmal, weil Du mit Dir vertrauter bist und Dir darum eher
Glauben schenkst. Ruft es nicht der Heilige Geist in Deinem Herzen? Hat
Er Dich nicht schon lingst vor mir von dieser Wahrheit iiberzeugt? Wie war
es denn damals, da Du als Frau und Madchen, schon und adligen Blutes, mit
solcher Leichtigkeit die Zartheit Deines Geschlechtes und Deines Alters tiber-
wandest, da Du das Ansehen Deiner Gestalt und Deiner Herkunft verachte-
test? Galt Dir nicht alles Sinnliche im Vergleich mit jenen Giitern, die Dich
im Innern stark machten zum Sieg und Dich erfreuten, um das eine dem
anderen vorziehen zu konnen, gering und wertlos?

Und nicht zu Unrecht! Unbedeutend, verganglich und irdisch ist, was
Du verachtest; iibergroff, ewig und himmlisch, was Du erstrebst. Mehr noch,
und es ist wahr: Du verlidft die Finsternis und gehst ein in das Licht. Aus
Wogestiefen tauchst Du empor zum Hafen; aus elender Knechtschaft atmest
Du auf zu seliger Freiheit; vom Tod gehst Du zum Leben. Wenn Du bisher
nach Deinem, nicht nach Gottes Willen gelebt und nach Deinem, nicht nach
Gottes Gesetz gewandelt bist, dann warst Du lebend eine Tote, lebend fiir
die Welt, aber tot fiir Gott; oder, um es noch wahrer zu sagen: weder fiir die
Welt noch fiir Gott lebend. Wenn Du unter dem Kleid und mit dem Namen
einer Ordensfrau wie jemand in der Welt leben wolltest, dann hast Du
willentlich einzig Gott von Dir gestoflen. Aber Du konntest gar nicht, was Du
wolltest; denn nicht Du hast die Welt, sondern die Welt hat Dich zuriick-
gestoRen. Gott also zuriickstoflend und von der Welt zuriickgestofien bist Du
sozusagen zwischen zwei Stithlen zusammengebrochen. Fiir Gott lebtest Du
nicht, weil Du nicht wolltest, fiir die Welt nicht, weil Du nicht konntest. Das
eine Mal war es Dein Wille, das andere Mal gegen Deinen Willen; in beiden
Fillen aber warst Du tot. So mufl es denen gehen, die etwas geloben, aber
nicht halten, die etwas anderes zur Schau tragen, als sie innerlich anstreben.
Doch nun beginnst Du mit Gottes Barmherzigkeit wieder aufzuleben, nicht
fiir die Siinde, sondern fiir die Gerechtigkeit, nicht fur die Welt, sondern fiir
Christus, wissend, dafl fiir-die-Welt-leben tot-sein, in-Christus-sterben aber
Leben bedeutet. Selig nimlich sind die Toten, die im Herrn sterben.

Von nun an wollen wir nicht mehr vorgeben, Deine Geliibde seien vergeb-
lich gewesen und Deine Profef§ ohne Frucht geblieben. Von nun an soll weder
die Unversehrtheit des Leibes durch die Verderbnis der Seele entwertet noch
der Name der Jungfriulichkeit durch innere Verkehrtheit verdunkelt wer-
den. Von nun an sollst Du weder einen falschen Namen noch einen falschen
Schleier tragen. Warum hat man Dich eigentlich bisher Nonne und Kloster-
frau geheifien, wo Du doch unter dem Namen der Heiligkeit gar nicht heilig



248 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

gelebt hast? Warum heuchelte der Schleier auf Deinem Haupte Ehrfurcht
vor, wo doch die frechen Augen unter dem Schleier Schamlosigkeit kund-
taten? Du trugest das Haupt zwar verhiillt, aber erhoben. Unter dem Zei-
chen der Bescheidenheit horte man unbescheidene Reden. Unbeherrschtes
Lachen, tindelnder Gang, geziertes Kleid, mehr Kopftuch als Schleier: alles
stimmte zusammen. Aber unter dem Antrieb Christi ist das Alte nun ver-
gangen und alles beginnt neu zu werden, da Du die Pflege fiir das Auflere
mit der fiir das Innere vertauschst und mehr danach strebst, ein ausgezeich-
netes Leben zu fithren, als ein schones Kleid zu tragen. Du tust damit nur,
was Deine Pflicht ist, ja, was Du schon lingst hittest tun sollen; hast Du doch
schon lange Deine Geliibde abgelegt. Aber der Geist, der weht, wo und wann
er will, hatte noch nicht geweht. Darum kann man Dein bisheriges Tun viel-
leicht entschuldigen. Solltest Du aber den brennenden Geist, von dem Dein
innerstes Herz zweifelsohne nun ergliiht ist, und das géttliche Feuer, das in
Deinen Bestrebungen auflodert, wieder erloschen lassen, dann wisse, daf
du nichts anderes mehr zu erwarten hast als jenes Feuer, das nicht ausge-
16scht werden kann. Doch lieber mége derselbe Geist die fleischlichen Be-
gierden in Dir ausléschen, damit (was fern sei!) das neu entfachte heilige
Verlangen von ihnen nicht erstickt werde, und Du nicht dem héllischen Feuer
anheimfallst.

Brief 108, geschrieben zwischen 1138 und 1145

An Thomas von Saint Omer

Thomas war von seinen Eltern durch ein Geliibde Gott versprochen worden und
Oblate des Benediktinerklosters von Saint Bertin geworden. Die Méndhe dieses
Klosters beanspruchten ihn darum fiir sich. Bernhard aber mahnt ihn, sein person-
liches Uersprechen wahr 2u machen und in Clairvaux einzutreten; das Gelibde der
Eltern sei dadurch mehr als erfiillt.

Bruder Bernhard, genannt Abt von Clairvaux, seinem geliebten Sohn
Thomas, auf dafl er im Geist der Furcht wandle. .

Du tust gut daran, die Verpflichtung Deines Versprechens anzuerkennen
und die Schuld der aufgeschobenen Einlésung nicht in Abrede zu stellen.
Doch will ich, dafl Du nicht nur iiberlegst, was, sondern wem Du Dein Ver-
sprechen gemacht hast. Denn daraus, dal Du Dein Versprechen zwar vor mir,
aber nicht mir gegeben hast, leite ich kein Recht firr mich ab. Du brauchst also
keinerlei Vorwiirfe meinerseits wegen der unbegriindeten Verzogerung zu
fiirchten; denn ich war zwar als Zeuge zugegen, bin aber nicht Herr Deines
Geliibdes. Ich schaute zu und freute mich, und bitte darum, daff meine Freude
vollkommen sei, was nicht der Fall ist, solange das Versprechen noch nicht
eingelost ist. Du hattest Dir einen Termin gesetzt, der nicht iiberschritten



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 249

werden durfte. Du hast ihn tiberschritten; was habe ich damit zu tun? Deinen
Herrn trifft es, ob Du stehst oder fillst. Ich muf nur, angesichts der drohen-
den Gefahr, nicht mit Schelten oder Drohungen, wohl aber mit Mahnungen
in Dich dringen; und auch das nur, soweit Du es in Ruhe annimmst. Horst
Du auf mich, gut, wenn nicht: ich richte niemanden. Einer ist, der urteilt und
richtet; der uns richtet, ist der Herr (1 Kor 4, 4). Und von daher hast Du
mehr zu befiirchten und zu beweinen; denn nicht einen Menschen, sondern
Gott hast Du belogen. Auch wenn ich Dir, wie du es wiinschst, die Schande
vor den Menschen erspare, meinst Du etwa, die Schamlosigkeit, die Du vor
Gott begangen hast, bliebe ungeracht? Was ist daran noch verniinftig, sich
vor den Menschen zu schimen, das Angesicht Gottes aber nicht zu firchten?
Das Antlitz des Herrn steht wider die Frommen (Ps 33, 17). Du also fiirch-
test die Vorwiirfe (der Menschen) mehr als die Plagen (Gottes)? Du, der
zurlickbebt vor der Zunge aus Fleisch, willst dem Schwert trotzen, das das
Fleisch vernichtet? Ist dies etwa jene sittliche Schonheit, von der Du ge-
formt sein willst durch die Aneignung einer Wissenschaft, fiir die Du vor
Eifer und Liebe so glithst, dafl Du Dich nicht scheust, Deinem heiligen Ent-
schluf untreu zu werden?

Aber was ist das fiir ein Merkmal der Tugend, was fiir ein Lob des Lehr-
systems, was fiir ein Fortschritt in der Wissenschaft, was fir eine Frucht des
praktischen Wissens, vor Furcht zu zittern, wo kein Grund zur Furcht ist, und
die Furcht des Herrn aufler acht zu lassen? Wieviel heilsamer wire es, Je-
sus kennenzulernen, und zwar den gekreuzigten! Diese Wissenschaft er-
langt man allerdings nicht leicht, es sei denn, man ist der Welt gekreuzigt.
Du tiuschst Dich, mein Sohn, Du tauschst Dich, wenn Du meinst, bei den Leh-
rern der Welt zu finden, was einzig die Schiiler Christi, d. h. diejenigen, die
die Welt verachten, mit der Hilfe Gottes erlangen. Diese Wissenschaft ver-
leiht nicht das Studium von Biichern, sondern die innere Salbung, nicht der
Buchstabe, sondern der Geist, nicht gelehrte Bildung, sondern die Befolgung
der Gebote des Herrn. Sét in Gerechtigkeit, heildt es, erntet die Hoffnung
des Lebens, ziindet euch an das Licht der Wissenschaft! (Osee 10, 12). Du
sichst, dafl man nicht zum Licht der Wissenschaft kommt, wenn nicht vorher
der Same der Gerechtigkeit zur Seele gekommen ist, aus dem sich das Korn
des Lebens bilden soll, nicht aber das Stroh eitlen Ruhmes. Was folgt also
daraus? Noch hast Du nicht den Samen der Gerechtigkeit gesdt, noch hast
Du nicht die Garben der Hoffnung geerntet, und wéhnst doch, der wahren
Wissenschaft zu folgen! es sei denn, Du setztest an Stelle der wahren Wissen-
schaft diejenige, die aufbldaht. Und noch torichter irrst Du, indem Du Dein
Geld nicht fir Brot ausgibst und Deine Miihen nicht fiir die Sittigung ein-
tauschst. Ich beschwore Dich, geh in Dich und erkenne, dafl das Jahr, die Frist,
die Du Dir nachgiebig im Unrecht gegen Gott gewahrt hast, kein Jahr der



250 Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen

Versohnung fir den Herrn ist, sondern eine Saat der Zwietracht, ein An-
reiz zum Zorn, eine Nahrung fiir den Abfall, der den Geist ausldscht, die
Gnade abschneidet und jene Lauheit hervorbringt, die Gott fiir gewShnlich
zum Brechen reizt.

O Entsetzen! Du scheinst mir im gleichen Geist zu wandeln, wie Du ja
auch den gleichen Namen trégst, wie jener andere Thomas, ehedem Propst
von Beverley (bei York), der sich dhnlich mit ganzem Verlangen unserem
Orden und unserer Abtei geweiht hatte, dann aber anfing zu zégern und all-
mahlich zu erkalten, bis er von einem plotzlichen und furchtbaren Tod als
Weltmensch und Pflichtvergessener, also zugleich in doppelter Weise ein
Sohn der Hélle (was der barmherzige und giitige Gott, wenn méglich, von
ihm abwenden maoge!), hinweggerafft wurde. Ich habe noch einen Brief, den
ich ihm schrieb, ohne etwas zu erreichen, es sei denn, dafl ich meine eigene
Seele befreite, indem ich ihm voraussagte, soviel ich nur konnte, was bald
kommen mufite. Selig wire er, wenn er auf mich gehort hatte! Er stellte sich
taub: ich bin unschuldig an seinem Blut. Aber das ist mir nicht genug. Wenn
ich auch meiner sicher bin, so drangt mich doch jene Liebe, die nicht das
Ihre sucht, den zu beweinen, der nicht in Sicherheit starb, da er in einer triige-
rischen Sicherheit lebte. O unermefilicher Abgrund der Gerichte Gottes!
Furchtbar ist Gott in seinen Ratschlissen iiber die Menschenkinder! Er gab
ihm den Geist, den er ihm wieder entziehen mufite, auf dafl er Siinde auf
Stinde hiufte; es kam die Gnade hinzu, damit die Siinde tberfliefle; dennoch
war es nicht die Schuld des Gebers, sondern dessen, der die Ubertretung hin-
zufiigte. Es war wahrlich sein Wille, da er frei war zum Bésen und die Frei-
beit hatte, den Heiligen Geist zu betriiben, die Gnade zu miflachten und den
Antrieb Gottes nicht zur Auswirkung kommen zu lassen, so daf er hitte
sprechen konnen: Gottes Gnade war nicht vergeblich in mir (1 Kor 15, 10).

Wenn Du weise bist, dann wird seine Torheit Dir zum Nutzen sein, Du
wirst Deine Hiande im Blute des Siinders waschen und Sorge tragen, Dich
alsbald aus den Fallstricken des Verderbens zu befreien, und mich aus der
entsetzlichen Angst. Denn ich gestehe, dafl ich so unter Deiner Abwendung
leide, als wiirde mir das Innerste herausgerissen: denn Du bist mir lieb ge-

- worden, und ich umarme Dich in viterlicher Liebe. Darum wird bei jeder
Erinnerung an Dich meine Seele von dem Schwert dieser Furcht durchbohrt,
und das um so schneidender, je weniger ich Dich in Furcht weifl. Weif ich
doch nur zu gut, da von solchen geschrieben steht: Wenn die Leute rufen:
Friede und Sicherheit, - siehe, da kommt es plitzlich iiber sie, das Uerderben,
wie Wehen iiber Hoffende, und sie konnen nicht entrinnen (1 Thess 5, 3). Da
ich vieles erfahren habe, sehe ich auch vieles voraus, was Dir dem Zégern-
den droht und — wenn Du es nur erkennen wiirdest! — Dich erschrecken und
zur Besinnung bringen sollte. Glaube dem Erfahrenen, glaube dem Licben-



Bernhard von Clairvaux in seinen Briefen 251

den: von dem einen weifit Du, dafl er sich nicht tduscht, von dem anderen,
daf er andere nicht tiuschen kann.

Brief 228, geschrieben zwischen 1143 und 1144

An Petrus, Abt von Cluny

Mit Peter, dem Ehrwiirdigen, verband Bernhard eine innige Freundschaft, die
auch durch die heftigen Auseinandersetzungen zwischen den beiden Orden der
Cluniazenser und Zisterzienser im Grunde nicht beeintrichtigt wurde. Beide Mdn-
ner hatten voreinander eine aufrichtige Hochachtung und waren sich sowohl in
ihrem persénlichen Ideal, wie auch in ihrem Bestreben, die Ordenszucht zu heben,
eins. Sie schiitteten sich darum oft genug ihr Herz aus; jeder konnte dem anderen
von seinen Freuden und Leiden berichien, und audch in Streitfillen waren beide im-

mer wieder darauf bedacht, sich ihre gegenseitige Liebe zu versichern,

Bruder Bernhard, genannt Abt von Clairvaux, schenkt sich, so gering er
auch ist, seinem hochwiirdigen Vater und Herrn Peter, durch Gottes Gnade
Abt von Cluny. :

Wollt Thr Euch iiber mich lustig machen? Sehr hoflich freilich und voller
Liebenswiirdigkeit: nun, moget Ihr spotten, wenn Ihr mich nur nicht ver-
spottet! Wundert Fuch bitte nicht, wenn ich so rede. Aber Eure so pldtzliche
und unerwartete Gunst kommt mir etwas verdachtig vor. Ist es doch noch
nicht lange her, daf} ich Euch schrieb und mit aller schuldigen Ehrerbietung
Euer Gnaden meinen Gruf} entbot, Ihr aber mit keiner Silbe antwortetet.
Und nicht viel frither schrieb ich Euch schon einmal aus Rom, doch auch da-
mals empfing ich kein Jota. Wundert Thr Euch da, daf ich nach meiner kiirz-
lichen Riickkehr aus Spanien nicht noch einmal gewagt habe, Euch mit mei-
nen nichtssagenden Dingen zu behelligen? Wenn es schon eine Schuld
sein soll, aus was immer fiir einem Grund nicht geschrieben zu haben,
dann ist derjenige sicher nicht unschuldig, der absichtlich nicht ant-
wortet, um nicht zu sagen, es verschmaht zu antworten. Seht, hier sprache
die Gerechtigkeit, auf die Ihr ja so kraftig pocht, fiir mich! Doch ich mdchte
lieber der Gnade, die Thr mir von neuem schenkt, entgegeneilen und sie
nicht verzogern, statt mich unnotig zu entschuldigen oder andere anzuklagen.
Ich habe es auch nur gesagt, um nichts in meinem Geist zu verschlieflen, was
ich nicht auch offen ausspreche; denn das wirde einer wahren Freundschaft
Abbruch tun. Da die Liebe alles glaubt (1 Kor,13, 7), soll nun aller Argwohn
beiseite getan sein. Ich freue mich, dafl Euer Herz, in Erinnerung an die alte
Freundschaft wieder warm geworden ist und sogar den gekrankten Freund
wieder zurtickruft. Gerne komme ich wieder zu Euch. Ich bin gliicklich, wieder
gerufen zu werden. Ich erinnere mich schon gar keines Unrechtes mehr. Wohl-
an, hier bin ich, der ich frither Eurer Heiligkeit ergebener Diener war, ich bin



252 Bernhard von Clairvaux in seinen Bricfen

es auch jetzt noch wie einst. Tausend Dank! Ich habe den besten Platz ge-
funden, da ich von neuem FEuer Vertrautester wurde, wie Ihr so giitig
schriebt. Wenn ich etwa lau wurde, wie Thr mir vorwerft, so werde ich ganz
gewif}, umhegt von der Glut Eurer Liebe, bald wieder warm werden.

Ubrigens habe ich mit offenen Armen aufgenommen, was Ihr mir in Eurer
Giite geschrieben habt. Begierig habe ich es tiberflogen, dann wiedergelesen
und immer wieder mochte ich es zur Hand nehmen. Aufrichtig gesagt, Euer
Scherzen gefallt mir. In seiner Geistreichigkeit ist es erquickend und fast noch
gewichtiger in seinem Ernst. Ich weifl wirklich nicht, wie Ihr das macht, im
Scherzen Eure Rede so wohlabgewogen zu formulieren, dafl weder der
Scherz Leichtfertigkeit atmet noch aber die darunter verborgene Tiefe
die Anmut seiner Heiterkeit vermindert. Dabei wahrt lhr Eure Wiirde aunf
solche Weise, dafl man mit Recht auf Euch das Wort eines heiligen Mannes
anwenden kann: Wenn ich je einmal lachte, glaubte man mir nicht (Job
29,24). Wohlan, wir haben Euch geantwortet; ich meine, mit Recht fordern
wir nun von Euch mehr, als [hr versprachet.

Es ist billig, daf} Ihr wifit, wie es bei uns steht. Ich soll das Kloster nicht

mehr verlassen, aufler einmal im Jahr zum Generalkapitel der Zisterzienser
~in Citeaux. Gestiitzt auf Eure Gebete und getréstet durch Euren Segen, will
ich hier die wenigen Tage, die ich noch im Kriegsdienst stehe, ausharren, bis
meine Umwandlung kommt. Gott mége mir gnédig sein und mir nicht Euver
Gebet und seine Barmherzigkeit entziehen. Ich bin gebrochen und habe einen
gerechten Grund, nicht mehr so in der Welt herumzureisen, wie ich es
gewohnt war. Ich moéchte zur Ruhe kommen und schweigen, um vielleicht
etwas von dem zu erfahren, was der heilige Prophet aus der Fiille innerer
Sufigkeit hervorstammelt: Gut is¢ es, sagt er, den Herrn im Schweigen zu
erwarten (Klgl 3,26). Und damit Ihr Euch nicht nur tiber mich lustig gemacht
zu haben scheint, so werdet Thr in Zukunft, glaube ich, mich nicht mehr we-
gen meines Schweigens tadeln und nicht mehr nach Eurer Redeweise Schlaf
nennen, was nach meiner Ansicht viel angemessener und eigentlicher Isaias
die Pflege der Gerechtigkeit (Is32,17) nennt und worliber Ihr beim gleichen
Propheten das Wort des Herrn findet: Im Schweigen und in der Hoffnung
liegt unsere Kraft (Is30,15). Empfehlt mich dem Gebet des ehrwiirdigen
Konvents von Cluny, aber nicht ohne ihn vorher von mir, dem Diener aller,
gegrifit zu haben, wenn Ihr mich dieses Namens fiir wiirdig erachtet.

Brief 310, geschrieben 1153, wenige Tage vor dem Tode

An Ernald, Abt von Bonneval

Ernald, einer der engsten Freunde Bernhards, ist Mitverfasser der ersten Le-
bensbeschreibung des Heiligen, der sogenannten Uita prima.



Bernhard von Clairvaux in seinen Bricfen 253

Deine Liebesgaben habe ich in Liebe empfangen, doch nicht zum Genufl.
Wie sollte ich Genufl empfinden konnen, wo doch alles nur noch Bitterkeit
ist? Das einzige, was mir noch schmeckt, ist, nichts zu essen. Der Schlaf hat
mich verlassen, damit nicht einmal in der Wohltat des Schlummers der
Schmerz mich verlasse. Fast alles, was ich leide, rithrt von der Magen-
schwiche her. Tag und Nacht mufl er immer wieder durch etwas Fliissiges
gestarkt werden. Auf jede feste Nahrung rebelliert er unweigerlich. Das
wenige, was er gnadig zuldft, nimmt er nicht ohne Beschwerde an, aber er
fiirchtet noch groflere, wenn er ganz leer bliecbe. Wenn er sich bisweilen zu
etwas mehr herbeigelassen hat, ist es am schlimmsten. Fiife und Beine sind
angeschwollen, wie es bei der Wassersucht zu sein pflegt. Und damit vom
Zustand des Freundes dem besorgten Freunde nichts verborgen bleibe: bei
alldem ist dem inneren Menschen nach (um weniger weise zu reden) der Geist
willig im schwachen Fleische.

Bitte den Heiland, der nicht den Tod des Siinders will, dafy er das nahe
Ende nicht verschiebe, sondern unter seinen Schutz nehme. Suche die Ferse,
die vom Verdienst entblofit ist, durch Gelitbde zu bedecken, damit der Feind
keine Stelle ‘ﬁnde, wo er den Zahn ansetze und mich verwunde.

Dies habe ich selbst diktiert, damit Du in der Dir bekannten Hand meine
Zuneigung erkennst. Ich hitte allerdings lieber geantwortet als nur ge-
schrieben.






