Menschentum und Heiligkeit

Zum 800jihrigen Todestag des hl. Bernhard von Clairvaux (1153—1953)

Von Hans Wolter S. J., Frankfurt a. M.

Wie das Meer seine Gezeiten hat, so stehen auch Kenntnis und Verehrung der
Heiligen in der Kirchengeschichte unter dem Gesetz von Riickgang und Wiederkehr.
Die Bedingungen eines solchen Wandels sind so mannigfaltig wie das Leben selbst.
Manchmal wiederholen sich weltpolitische Konstellationen, die den Groflen der
christlichen Geschichte eine neue und machtige Gegenwart verleihen, oder es treten
ganze Orden nach Perioden der Zuriikdrangung mit neuen Impulsen ausgestattet
wieder stirker in Erscheinung, vielleicht erinnert auch ein Jahrtag an vergangene
Leistung.

Alles das trifft fiir Bernhard von Clairvaux zu, dessen 800jihrigen Todestag wir
in diesen Tagen feierlich begehen. Wiederum erbebt Europa unter der weltpoliti-
schen Spannung von Ost und West, wie zur Zeit der Kreuzziige, da sich der Ring
des Islam ein zweites Mal um die Christenheit zu schlieRen begann. Die Wieder-
geburt des monastischen Lebenswillens in unseren Tagen hat allen “benediktini-
schen Familien, auch der zisterziensischen Observanz beider Richtungen, einen
erfrenlichen Aufstieg erméglicht. Was Wunder, wenn sich Wissenschaft und From-
migkeit jenes Mannes erinnern, der nicht nur dem eigenen Orden, sondern einer
ganzen Epoche abendldndischer Geschichte seinen Geist aufgepragt hat. Erstaunlich
daran ist nur, in welchem Ausmafl — weit iiber den engeren kirchlichen Raum hin-
aus — die Gestalt Bernhards die Gemiiter wieder bewegt. In Burgund und in der
Champagne, am Rhein und in Flandern, in Usterreich, Spanien und Italien, an
Universitiaten und Hochschulen, an Domen und Abteikirchen, in Ruinen und wieder-
erstandenen Kléstern, wo immer Bernhard von Clairvaux gelebt, gewirkt und
gekampft, gebetet und gelitten hat, wo sein Einflufl spiirbar gewesen ist, wie in
Irland und England, in Skandinavien, Polen, Palistina und Sizilien, ersteht heute
vor aller Augen erneut seine imponierende und bezwingende Grofie.

Ist es die Rétselhaftigkeit seines Wesens, die Spannweite seines Herzens — von
scheinbarer Brutalitit bis zur innigsten Liebesmystik —, Ménnliches und Weibliches
gleich stark in sich vereinigend, die das Interesse so sehr erregen? Ist es die unaus-
gesprochene Sehnsucht nach einer groflen, geschichtsmachtigen Personlichkeit, die
nicht aus dem Machthunger einer gewalttitigen Natur, sondern ans der Gottesliebe
ihre Impulse erfahrt? Abt Sighard Kleiner! sieht in der Einheit von Kontemplation
und Wirken in der Welt, wie sie Bernhard verwirklichte, die Ausstrahlung einer
Kraft, die heute von allen Seiten zur Uberwindung der Krise in Welt und Kirche
gefordert wird. Wir kénnen diesen Fragen hier im einzelnen nicht nachgehen. Wir
wollen im folgenden nur ein skizzenhaftes Bild Bernhards entwerfen, das darum
notgedrungen der letzten Abrundung entbehrt, anderseits aber dentlich madht, daf§
Bernhard nicht mit gewdhnlichen menschlichen Maflen zu messen ist und jede be-

! ,Anima“. Vierteljahrsschrift f. prakt. Seelsorge. Olten (Schweiz) 8 (1958) 2—4.



Menschentum und Heiligkeit 255

queme, alles harmonisierenwollende Synthese seines Lebens Liigen straft. Das Rat-
sel menschlicher Heiligkeit bleibt dabei fitr den Verstand nicht ganz 18sbar, fur den
Glauben aber verehrungswiindig und fiir den Tatwillen des Christen ein Ansporn.

Auch dieser Abt ist ein Mensch

Peter Abilard (1079—1142) war auf dem Konzil von Sens (1140) verurteilt wor-
den. Er appellierte nach Rom, aber Innozenz 1. verwarf ,sanctorum canonum aucto-
ritate’ alle seine Irrtiimer und legte ihm als Ketzer ewiges Stillschweigen auf2, Die
treibende Kraft dieses Konzils und auch der pépstlichen Entscheidung war Bernhard
von Clairvaux3. Abilards Schiller Peter Berengar von Poitierst schrieb daraufhin
eine tberaus scharfe Apologie fiir seinen Meisters. Ein Sturm der Entriistung ging
durch Frankreich, als man die satirische Darstellung der Vorginge in Sens zu lesen
bekam. Man nahm Anstofl an dem ehrfurchtslosen Ton, in dem Berengar dem Abt
von Clairvaux vorwarf, heidnischer als die Heiden gehandelt zu haben. Als Paulus
nach Rom appellierte, habe er nach Rom gehen diirfen; das heidnische Rom kannte
noch Respekt vor dem Recht. Bernhard indes habe sinngemafl zu Abilard gesagt:
,Caesarem appellasti, ad Caesarem znon ibis‘é; so wurde das Urteil gesprochen iiber
einen, der abwesend war, den man nicht gehort und dann doch verworfen hatte.

. Gegen den Zorn der offentlichen Meinung suchte Berengar Schutz bei Bischof

Wilhelm von Mende (1109—1150). Er schrieb: ,Ist denn nicht auch dieser Abt ein
Mensch? Segelt nicht auch er mit uns iiber das weite Meer, darin es wimmelt ohne
Zahl von Tieren grofl und klein?, ist nicht auch sein Schiff, wenngleich gliickhafter
gebaut, vom gleichen Ungestiim der See bedroht? ... Auch ich glaube, dafl der Abt
eine brennende und leuchtende Lampe ist, aber sicher doch auch in einem irdenen
Gefafl! Tut es denn dem Gold Abbruch, wenn man es lobt, seine Schlacken aber
ablehnt?*s.

Man spiirt deutlich, wie fern Bernhard von Clairvaux schon um diese Zeit, die
seine groften Triumphe noch nicht kannte, der Kritik geriickt schien; man wollte
keine Schlacken mehr sehen am goldenen Bild des Ideals, das im ,Lichten Tal® aunf-
gerichtet wurde. Und trotzdem blieb Bernhard ein Mensch, liebenswiirdig und

2 Reskript Innozenz IL., ep. 194 (PL 182, 361 B); ep. steht fortan fiir epistola Bernardi aus
der Sammlung Migne, PL 182, 62—662.

% Die mafigebende Verdffentlichung zum Leben Bernhards von Clairvaux (1090—1153)
hat die geschichtliche Kommission des Zisterzienserordens heransgebracht: Bernard de Clair-
vaux, Alsatia, Paris 1953. Bisher galt als klassische Gesamtdarstellung die, wenn auch im
einzelnen zu korrigierende Biographie von E. Vacandard: Vie de saint Bernard, abhé de
Clairvaux, I/II, Paris 1895 (deutsch von M. Sierp, 1. 1897, IL. 1898); wir zitieren Bernhards
Werke nach der Ausgabe von Mabillon bei Migne, PL 182-185 und die (bisher 6 Binde)
Schriften des hl. Bernbard, deutsche Gesamtansgabe von A. Wolters und E Friedrich, Witi-
lich 1984—1938. Zum Kampf gegen Abzlard vgl. epp. 188—191. 193. 330—338.

4 Ein sonst unbekannter ,scholasticus®, vielleicht in Poitiers lehrend. Man besitzt von ihm
nur drei Schriften, die zwischen 1140 und 1150 verfafit wurden. Vgl. O. Lottin zn Bérenger
im DictHistGéogEccl 8 (1985) 379 f.

% Berengarii scolastici Apologeticus contra Bernardum Claraevallensem abbatem et alios
qui condemnaverunt Petrum Abaelardum (PL 1857—1870).

¢ PL 178, 1861 AB.

7 Ps 103, 25.

& PL 178, 1871 BC.



256 Hans Wolter

fehlerhaft, trotz aller heroischen Bemithungen um Gottesnihe und Weltferne, trotz
mystischer Versenkungen in die Liebe des Gottmenschen Jesus Christus.

Sollte das Jubilium nur dic Konturen des Heiligen nachzichen, den Encrgien
nachspiiren, welche den steilen Aufstieg des jungen burgundischen Adligen in die
Welt Gottes ermoglichten, die Erfolge verzeichnen, die der eifernde Reformer der
benediktinischen Lebensform allenthalben in Europa erreichte? Wird das Bild nicht
noch gewichtiger und darum anspornender, wenn wir zugleich den menschlichen
Rahmen kennenlernen, in dem der Heilige und seine Heiligkeit sich entfaltet, denn
,ist nicht auch dieser Abt ein Mensch?* _

Die Uberhéhung der Gestalt des Abtes von Clairvaux schon zu seiner Zeit 148t
leicht vergessen, dafl der Weg seiner Aszese hart und der seiner Erfolge von Riick-
schldgen begleitet war, dafl die Mittel seiner Wirksamkeit, welche sich um die Rein-
heit, Freiheit und Geistigkeit der Kirche bemithte, manchmal dem Arsenal der Welt
entnommen zu sein schienen, die Bernhard verachtéte und die er von seinen Abteien
fernzuhalten bestrebt war. Er blieb nicht nur bis zu seinem Tod ein Kind seiner
Epoche, sondern konnte sie auch nur dann wirksam gestalten, wenn er bewuft in sic
einging?®.

Geheimnisvolles Burgund

In Burgund war Bernhard daheim; auf einem Hiigel, der die herzogliche Haupt-
stadt Dijon iiberblickt, stand das viterliche Schlo Fontaine-lés-Dijon. Um die
Wende zu unserem Jahrhundert hat man einen Kuppelbau von zweifelbafter archi-
tektonischer Schonheit iiber seiner Geburtsstitte errichtet, aber das tut dem erin-
nernden Blick keinen Abbruch. Nach Dijon hin weckt die ehemalige Abteikirche von
St. Bénigne den Gedanken an einen anderen benediktinischen Reformer, Wilhelm
von Volpiano; nach Siiden gewandt, weilt man bei dem unfernen Citeaux in der
ehemaligen Sumpflandschaft der Vauge.

Die Heimat Bernhards liegt an der Grenze der beiden Burgund; jenseits der
Sadne die aus dem Konigreich sich 16sende Freigrafschaft, zum Reich gehérend, dies-
seits das franzésische Lehnsherzogtum unter einer Nebenlinie der Kapetinger. Man
kann Burgund als Traditionslandschaft bezeichnen, an der mehr als ein Volk, an der
Europa im ganzen Anteil hat!®. Ahnlich wie die Lombardei und Bohmen ist sie in
die Geschicke der benachbarten Vélker und Linder hineinverflochten. Franzésisch
kann man um die Zeit Bernhards Burgund noch nicht nennen, denn die Oberhoheit
der Krone schlofl cine weitgehende Selbstindigkeit des Landes nicht aus. Die Herr-
schaft des werdenden Frankreich iiber das westliche Burgund stellte noch auf lange
Zeit hin mehr einen Anspruch als eine politische Wirklichkeit von festem Bestand
dar. Nicht das Hinecinwachsen in die franzésische Nation, sondern die Gestalt-
werdung einer besonderen feudalen Gruppenpersonlichkeit Bourgogne mit eigenem
territorialen Patriotismus ist die zundchst entscheidende Entwicklung!1,

% Vgl. tber Zeitverhaftung und Uberzeitlichkeit Bernhards das Kapitel: Bernhard von
Clairvaux — Die Schimire des Jahrhunderts in Friedrich Heer, Aufgang Europas, Wien
1949, S. 182—235,

1 Vgl. Max Hildebert B6hm, Geheimnisvolles Burgund. Werden und Vergehen eines
europiischen Schicksalslandes, Miinchen 1944, S. 3.

1 Bohm, S. 95.



Menschentum und Heiligkeit 257

Fiir Bernhard sind Kaiser und Reich eine universale, alle christlichen Vélker um-
spannende Macht!?; der Schutzherr der Gesamtkirche ist eingesetzt ,ad operandum
etiam nunc salutem in medio terrae. Er fihlt sich ihm als ,fidelis* genau so ver-
bunden!4 wie dem franzosischen Kénig, den er allerdings gelegentlich — Bernhard
nahm es als Rhetoriker nicht immer allzu genau — sogar als den ersten unter den
Konigen begriifit, ,aut certe inter primos‘15,

Wenn Bernhard auch kein Franzose war, besafl er doch franzésischen Geist, die
Klarheit franzgsischer Diktion und die Eleganz franzosischer Humanisten; er hatte
in Orléans erzogen sein konnen18. Er war auch kein Deutscher, obwohl sein blondes
Haar, sein rétlicher Bart, seine blauen Augen die Herkunft aus dem ,hochbegabten
Volk von Bornholm verraten, das iiber Worms in diese letzte Heimat zwischen
Lothringen und Savoyen, zwischen dem Hauptmassiv der Alpen und den Gebieten
von Langres und dem Nivernais' gekommen wart?, Deutsch mutete auch die bis zur
schroffen Unduldsamkeit und kdmpferischen Radikalitit gehende Weise seines poli-
tischen Spiels an, die unnachgiebige Konsequenz seines aszetischen Denkens. Im
Grunde aber war er immer zuerst ein Kind der Kirche, die universal und volker-
verbindend keine Grenze kannte zwischen Volk und Volk, Nation und Nation, war
er der ,homo fidelis“ des rémischen Papstes, in dessen Hand, wie er meinte, die
Schwerter der geistlichen und der weltlichen Gewalt vereint waren?s,

Auf der Hohe des Mittelalters erweist sich wie kaum zuvor die iiberragende Be-
deutung Burgunds als abendlidndischer Landschaft. Das weltentlegene Kluny im
westlichen Burgund strahlt fiir eine Zeitlang einen Glanz aus, der ihm den Ruf
eines ,zweiten Rom® eintrigt; das weltweite Werk des unweit gelegenen Citeaux,
des Mutterklosters des Zisterzienserordens, breitet sich bis nach Livland, Irland und
Sizilien aus.

In dem Augenblick, da Kluny unter Hugo d. Groflen den Gipfel seiner Macht
erreicht und Robert von Molesme nach Citeaux zieht in das Abenteuer des ,ein-
fachen Lebens nach dem Buchstaben der Regel Benedikts, wichst in Fontaine-1&s-
Dijon und Chatillon-sur-Seine Bernhard heran und erwirbt jene literarische Bil-
dung, die spéater so ganz unzisterziensisch wirkt, aber ein Korpus von Briefen und
- Traktaten gestalten hilft, das auch im humanistisch so reichen und stolzen 12. Jahr-
hundert an erster Stelle steht'®, obwohl es im Grunde immer nur Gelegenheits-

12 ep. 139 an Lothar I11. (a 1135) (PL 182, 203—295).
13 epda. {(PL 182, 293 B).
1 ebda. {PL 182, 295 A): ,pauper sum ego: fidelis tamen vester®.

15 ep. 255 an Ludwig VI. den Dicken (a. 1134): ,regum primus aut.certe inter primos®
(463 A); ,Ludovico... regi... Bernardus ... abbas, fidelis suus, salutem‘ (462 C).

18 Vgl. E. Lesne, Les écoles de 1a fin du VIIIe siécle 4 1a fin du XIie, Lille 1940, S. 189:
I’école d’Orléans est particnlierement réputée pour I'étude . ., des classiques®.

17 Bohm, S. 18.

8 De consideratione IV, c. 3, nr. 7 (PL 182, 776) und ep. 256 an Eugen III. (PL 182,
463 f.). Vgl. Wilhelm Levison, Die mittelalterliche Lehre von den beiden Schwertern, Deut-
sches Archiv 9 (1951) 14—42, bes. 32 f. nnd Joseph Lecler, L’argument des deux glaives,
Recherches de science religieuse 21 (1931) 299 ff. und 22 (1932) 151 ff. 280 ff.

1® Vgl. Joseph de Ghellinck, L’Essor de la Littérature latine an XIIe siecle, I/II, Briissel
1946, S. 177: La trés ample production littéraire de I'écrivain (Bernard) le place au premier

Geist und Leben 1V, 17



258 Hans Wolter

schriften sind, gesprochenes oder hastig diktiertes Wort20. Wer den Menschen Bern-
hard kennen lernen will, mufl seine Briefe lesen, hier offenbart sich seine Seele in
allen ihren Gezeiten, Stimmungen, Hohen und Tiefen.

Aus der Welt Burgunds stromt dem Abt von Clairvaux auch der ritterliche Geist
zu, der ihn so sehr kennzeichnet, Er bekundet sich in der Vertrautheit mit den
Lebensformen der mittelalterlichen Feudalitit, die nach einem Wort Friedrich
Heers in der Weise der alten, ,politischen Religiositdt das starkste Band sind, das
Bernhard mit den Méchten der Erde verbindet’?l. Dahinter steht aber ein inneres
Ethos, wie es sich nicht nur in Bernhards Sorge um Form und Geist der Tempel-
herren2? und in dem ans Heroische grenzenden Elan bei der Predigt des zweiten
Kreuzznges offenbart, sondern selbst, bei aller Harte im einzelnen, in seinem Kampf
mit Abilard, mit dem er sich durch Vermittlung des befreundeten Peter von Kluny
schlieflich wieder aussohnt?S. Ritterlichkeit im hdchsten Sinn bt Bernhard auch in
seiner Marienminne, in der sein eigentliches Herz schligt, und die eine ganz neue
Periode marianischer Frommigkeit in der Christenheit einleitet. Nicht umsonst 1afit
Dante in seiner Divina Commedia auf dem Hohepunkt der Himmelswanderung den
Doktor Marianus auftreten, der des Dichters Blick von Beatrice weg auf Maria
lenkt. In Mariens Dienst, eingetaucht in ihre strahlende Reinheit, steht Bernhard
unmittelbar vor dem Throne Gottes und hat Zugang zu scinen innersten Geheim-

nissen.
Eifernder Dienst

,Wie ein Waldbrand iber Berge und durch Tiler in verzehrender Glut sich aus-
breitet, erst das Nachste erfafit und dann sich ins Ferne erstreckt, so begann im Her-
zen des Heiligen der Eifer fiir den Dienst Gottes zu glithen‘?4, nachdem die doppelte
Geburt sich vollzogen hatte im Raum von Dijon: die Geburt in die Welt der Jahr-
hundertwende hinein und die Wiedergeburt zum Stand der Vollkommenheit2s in
Citeaux.

Es ist das Schicksal aller Reform, dafd sie sich zwar zunidchst der Innerlichkeit
zuwendet, dafl sie abstreift alles Weltliche, was ihrem Streben nach Gottesniahe
hindernd im Wege steht, dafl sie aber dann die Uberfille des Gesehenen und Er-
lebten nicht aufzuspeichern vermag, sondern wie einen Sturzbach der Gnade iiber-
schiumen lafit in die eben verlassene Welt. Schon vor dem Eintritt in Citeaux

rang des auteurs médiévaux; S. 180: cette ceuvre considérable, écrite d’un style original,
clair, correct élégamment martelé, qui place saint Bernard parmi les meilleurs représentants
médiévaux de la langue latine.

20 Das gilt von Traktaten ebenso wie von seinen Predigten.

1 Anfgang Europas, Wien 1949, S. 105.

22 De lande novae militiae ad milites Templi (1133/36) (PL 182, 921—940); der Anteil
Bernhards an der Abfassung der Templerregel ist umstritten.

% epp. Petri Ven. IV ep. 4 an Innozenz I1I. (PL 189, 306 A).

24 Vita prima (Wilhelm v. St. Thierry), c. 3, nr. 10 (PL 185, 252 AB).

25 et quasi baptismus quibus est in amore Molismus®, schreibt Ordericus Vitalis in seiner
Historia Ecclesiastica von den Anfingen der zisterziensischen Bewegung (PL 188, 636 D).
Vgl. Bernhard, Schriften 4, S. 54—57 iiber des Ménches Wiedertaufe. Die professio des
Moénches als zweite Taufe ist ein uralter monastischer Gedanke.



Menschentum und Heiligheit 259

gewinnt Bernhard die eigenen Briider, Vettern und Freunde fir das neue Leben
der Innerlichkeit?¢. Er bringt sie als Genossen mit ins Noviziat, darf sie mitnehmen
(1115) als Mitbegriinder von Clairvaux, das zu einem neuen Brandherd wird fiir die
Reform??. Ein heiliger Eifer, dessen Mafl die mafllose Gottesliebe war2e, treibt
Bernhard voran. Er wirbt fiir sein eigenes Ordensideal mit iberwiltigendem Erfolg?®
(Citeaux schien vor seinem Eintritt zum Untergang verurteilt)s, bei seinem Tod
findet man 888 Profefformeln von Chorménchen in Clairvaux, fast ebenso viele
oder noch mehr Laienbriider (conversi) miissen dazugekommen sein.

Der Eifer firr das ,Haus Gottes’ bleibt aber nicht auf den Bezirk seiner Abtei
oder seines Ordens beschrinkt. Sein Freund, Peter der Ehrwiirdige, Abt von Kluny

(1122—1156), wirbt, davon ergriffen, im eigenen Verband um eine Reform im
bernhardinischen Sinn®!.

Im brennenden Eifer fiir die Reinheit der Kirche — Freiheit hat fir Bernhard
einen bitteren Beigeschmack3® — wird jene Kritik an fast allen geistlichen und welt-
lichen Groflen der Zeit wach, die auch Freunde nicht schont 33 und deren Form von
dem so leicht erregbaren Temperament des Heiligen vielfiltigstes Zeugnis ablegt.
Zwar ist es durchweg eine ehrfiirchtige Kritik, wenn auch hdufig ohne Finsicht in die
zeitgeschichtlichen Bedingungen, die etwa den angeprangerten Zentralismus und
Legalismus der rémischen Kurie34 heraufgefiihrt hatten, ohne Einsicht auch in die
sachliche Notwendigkeit etwa der Représentation, wie sie den Bischofen durch ihre
Stellung im Feudalgefiige des Zeitalters erwuchs. .

Bei der durch stindige Krankheit geplagten iiberaus reizbaren Gemiitslage Bern-
hards und der jedem menschlichen Charakter innewohnenden Einseitigkeit der
Blickrichtung, konnte es nicht ausbleiben, daf der Reform- und Friedenseifer des
Zisterzienserabtes manchmal Formen annahm, die dem neuzeitlichen Ideal von
Heiligkeit, als einer in allen Tugenden heroisch vollendeten und harmonisch sich
gebenden Einheit in Liebe und Hingabe, zu widersprechen scheinen. Wie beun-
ruhigend gewalttiitig in der Verfolgung seiner Ziele sich Bernhard geben konnte,
mag am Beispiel des Kampfes um die Besetzung des Bistums Langres erlautert wer-
den, in dessen Jurisdiktionsbezirk Clairvaux lag, und das er moglichst mit einem
nahen Freund des Ordens besetzt wissen wollte.

6 Vita prima, I, c. 3. nr. 10—17 (PL 185, 232—237).

27 Bei Bernhards Tod besitzt Clairvaux 68 Tochtergriindungen.

28 PL. 182, 974 D aus dem Traktat iiber die Gottesliebe, dem Kardmal Haimerich gew1d-
met (c. 1126) c. 1: ,et ego: causa diligendi Deum Deus est, modus: sine modo diligere®.

20 Vgl. Anselme Dimier, Saint Bernard, ,Pécheur de Dieu®, 1. Paris 1953. D. behandelt hier
ausfiihrlich die Werbung fiir Clairvaux.

30 Vita prima I. c. 8. nr. 18 (PL 185, 236 D — 237 A); vielleicht etwas zu schwarz gemalt,
um den Aufschwung nach Bernhards Eintritt stirker hervortreten zu lassen.

31 Vgl. den aufschlufireichen Bericht von Ordericus Vitalis, Historia Ecclesiastica (PL 188,
955 f) B. 13, c. 4: ,petrus... Cistercienses... aemulatus rudibus ausibus insistit sed ab
incoeptis desistere ad praesens erubuit’.

32 Weil er meint, Abteien suchten die Freiheit (von der Jurisdiktion der Bischéfe) des
eigenen Nutzens willen; so etwa in der Apologia (PL 182, 895 ff.).

3 Etwa den Erzbischof von Lyon und Peter d. Ehrw. von Kluny; ep. 168 (PL 182, 328 AB)

3 De consideratione I, ¢. 10 (PL 182, 740 A—C).



260 Hans Wolter
Der Sturm von Langres

,Das Tier aus der Tiefe’ war tot35. Hundert Meter vor dem Ziel hatte Bernhard
seinen Triumph {iber Anaklet II. dem Herrn iiber Leben und Tod iiberlassen miissen.
Das Schisma war damit praktisch zu Ende; die acht Jahre unerbittlichen Ringens
{1130—1138) um die Einheit der Kirche hatten Bernhard zu einer Gestalt von euro-
péischer Geltung werden lassen. Er war es gewesen, der die Entscheidung Frankreichs
auf dem Konzil von Etampes (1130) fiir lnnozenz II., die Kreatur seines Freundes,
des Kanzlers Haimerich, herbeizufiithren wuflte3s, er hatte Lothar III. und Heinrich 1.
von England gewonnen®; Wilhelm von Aquitanien hatte unter dramatischen Um-
stinden seinem wiederholten Dringen schliefilich nachgegeben®® und in letzter
Swunde hatte sich auch Kardinal Peter von Pisa von ihm iiberzeugen lassen, daf nicht
formales Recht, sondern das Gewicht der Tatsachen fiir Innozenz sprichen. In der
,Totenklage® auf den dahingegangenen Gegenpapst zittert die Erregung des langen
Kampfes noch nach. Man kann es kaum begreifen, daf} sie den zum Verfasser hat,
der in so ergreifender Weise immer und immer wieder das hohe Lied der Liebe ge-
sungen hat. , Jener, jener Schindliche, der Israel siindigen lieB, ist vom Tod geholt
und in den Abgrund der Hélle gestiirzt worden. Er hatte einen Bund mit dem Tod
geschlossen und mit der Hélle ein Abkommen getroffen3?, daher ist er, wie Ezechiel
sagt, verdorben und wird in Ewigkeit nicht gerettet werden. Auch jener andere
grofte und abscheulichste Feind (Gerard von Angouléme) ist gleicherweise da-
hin ... von den iibrigen erhoffen wir bald ein gleiches Schicksal‘4®. Es war nicht
gerade tak.voli, dafl ausgerechnet Peter der Ehrwiirdige diesen Brief erhielt, denn
Anaklet hatte .n seiner Jugend die Kukulle von Kluny getragen.

‘In dieser Siegesstimmung bereitete man in Rom die Wahl des neuen Bischofs von
Langres vor. Nur nach Einholung des Rates der benachbarten Bischéfe und Abte
sollte das Kapitel die Wahl titigen. Der Metropolit, Erzbischof Petrus von Lyon,
war einverstanden. Verbrieft und gesiegelt lag das Abkommen fest. Bernhard
konnte ruhig nach Clairvaux zuriickkehren. Aber die Dinge entwickelten sich anders.
Das Abkommen wurde nicht eingehalten, wie auch Kardinal Haimerich sich iiber
das Wahlabkommen nach dem Tode Honorius II. hinweggesetzt hattett, Was aber
damals recht war, erschien heute durchaus nicht als billig. Denn wieder war es ein
Kluniazenser, der den Wiinschen Bernhards widersprach; der Kandidat des Herzogs
von Burgund, des Metropoliten von Lyon und des Abtes von Kluny erhielt von
Ludwig V11. (am 15. 8. oder 9.9.1138) in Le Puy die Investitur und wurde dann
vom Erzbischof von Lyon geweiht.

% Bernhard belegte den Gegner gern mit apokalyptischen Namen; vgl. ep. 124 an Hilde-
pert v. Tours (PL 182, 368 C): Antichristus; ep. 125 an Magister Gottfried (PL 182, 270 A):
Bestia illa de Apocalypsi, cui datum est os loquens blasphemias et bellum gerens cum sanctis,
Petrus cathedram occupat.

36 Vita Ia, B. Il. c. 1, nr. 3 (PL 185, 270 CD).

37 ebda. nr. 4 (PL 185, 271 A).

3 ebda. c. 6, nr. 38 (PL 185, 290 CD).

M Is 28, 15.

4 ep. 14, an Peter d. Ehrw. von Kluny (PL 182, 305 AB).

4 vgl. E. Mithlbacher, Die streitige Papstwahl des Jahres 1130, 1876,

3



Menschentum und Heiligkeit 261

Berphard lief es sich nicht einfallen, so iiberspielt zu werden. Er mobilisierte die
Kurie, verdichtigte in allgemeinen, aber vielsagenden Ausdriicken, gegen das Ur-
teil Peters des Ehrwiirdigen, den burgundischen Kandidaten!?, unterstellte eigen-
siichtige Motive bei den anderen und verbreitete sich ausfiihrlich iber die Ungesetz-
mifigkeit der Wahl. Die gewaltigen Gotter der Erde haben sich ungestiim erhoben,
ich spreche vom Erzhischof von Lyon und dem Abt von Kluny. Im Bewufitsein ihrer
Macht und voll Vertrauen auf ihren Reichtum haben sie sich gegen mich erhoben,
und nicht nur gegen mich, sondern gegen eine grofle Zahl von Dienern Gottes, auch
gegen Euch (die Mitglieder der romischen Kurie) . .. gegen Gott3, Peter von Kluny
hatte den Kandidaten persénlich geprift, und wir haben kein Recht, das durchaus
positive Ergebnis seiner Untersuchung anzuzweifeln. Der Abt von Kluny schreibt
an Bernhard, und dabei wird ganz offen auch das hinter allen groflen Worten der
Verhandlungen sich verbergende Anliegen des Abtes von Clairvaux genannt: ,Ich
begreife, dafl die Geriichte dich erschreckt haben, aber du durftest nicht vergessen,
dafl dieselben ebenso gut falsch als wahr sein konnten. Du hittest bedenken miissen,
dafl der, den man in schlechten Ruf bringen wollte, der Sohn des Abtes war, den
du liebst. Ich habe ihn kommen lassen ... er ist unschuldig an all den Verbrechen,
die man ihm zur Last legt. Er ist ein frommer, weiser und wohlunterrichteter
Ordensmann‘. Dann fihrt der Abt fort: ;Warum sollen die Zisterzienser einen
Kluniazenser fiirchten? Warum sollten Ménche einem Ménch mifitrauen? Dessen
darfst du sicher sein, der Bischof von Langres wird die Zisterzienser und alle Monche
lieben‘44.

Doch Bernhard wufite, was er wollte; er appellierte nach Rom? und lief appel-
lierents,

Was konnte Innozenz I1., der dem Abt von Clairvaux schlieflich das Papsttum
verdankte, anders tun, als fir Bernhard zu entscheiden? Die Wahl wurde umge-
stoflen, ohne Riicksicht anf die bereits erfolgte Weihe. Das Domkapitel wurde nach
Rom berufen. Doch Bernhard verhinderte klug die Reise; er wiirde zwischen ihnen
die Einigkeit schon herstellen und dafir sorgen, dafl ihre Wahl dem Rat weiser
Minner folgen werde, die der Papst selbst bezeichnen mége. Und wer wurde jetzt
gewihlt? Alle Stimmen fielen auf Bernhard, doch der lehnte ab. Man einigte sich
auf den Vetter Bernhards, Gottfried de la Roche, den Prior von Clairvaux. ,Veri-
tatem dico, non mentior‘, schreibt Bernhard an Kénig Ludwig VII., ,quod Lingonis
de Priore nostro factum est praeter spem, praeter intentionem episcoporum et meam
factum est. Nun safl sein ,anderes Ich’, ;den ich liebe wie mich selbst'4?, auf dem
Stuhl von Langres. Der Fifer des Heiligen hatte gesiegt, mit menschlichen Mitteln.

42 Ein nicht genannter Ménch von Kluny.

4 ep. 168 (LP 182, 328 AB).

4 epp. Petri Ven. I, ep. 29 (PL 189, 159 C — 161 A).
43 ep. 164 an Innozenz II. (PL 182, 324 D — 325 A).

46 Fs appellierten Falco v. Lyon, Pontius v. Langres, Bonus-Amicus v. Langres, die beiden
Zisterzienser Bruno und Gottfried.

47 ¢p, 170 (PL 182, 829 BC).



262 Hans Wolter
Gegen die Welt

Kurt Dietrich Schmidt hat einmal vom hohen Mittelalter gesagt: ,Die Beherr-
schung der Welt durch die Kirche ist die Form, in der nach dem Glauben der da-
maligen Zeit, neben anderen Formen freilich, die Verneinung der Welt sich voll-
zieht“48, Hier liegt ein Schliissel zum Verstdndnis der seltsamen Spannung in Bern-
hard, die ihn gleichzeitig als ,Aszeten, Monch und Weltherrscher, Politiker, spiri-
tualen Humanisten und Geschaftsmann‘®? erscheinen 1afit. Fiir ihn ist die Welt zwar
auch Schopfung Gottes, ein wunderbares Werk seiner Hinde, ein willkommenes
Budh, darin Gottes Weisheit zu lesen ist5, aber sie ist durch die Siinde zum Atrium
des Teufels gewordenst, regiert vom ,Fiirsten dieser Welt's2. Zwar hat Christus die
Welt besiegt’s, doch mufl dieser Sieg immer wieder von den Christen und Heiligen
neu erstritten werden. In diesem Kampf5t kenut Bernhard keine Menschenriicksicht.
doch manchmal maochte es scheinen, dafl er auch die Mittel der Welt aufgreift, um
die Welt mit den eigenen Waffen zu schlagen. Er verwirft den Miflbrauch der
Appellationen’s, doch wer vermag zu sageu, wie oft er schnell und grindlich selbst
diesen Weg eingeschlagen hat, um zu seinem Ziel zu kommen? Keiner hat klarere
und hirtere Worte gegen Unwahrhaftigkeit und {ible Nachrede gefunden als Bern-
hardsé, doch nicht einmal die Heiligen waren vor seiner scharfen Polemik sicher?.

Der Streit um die richtigen Mittel im Kampf gegen die Welt fithrte zu der be-
kannten Auseinandersetzung Bernhards mit Kluny. Obwohl er grundsitzlich den
benediktinischen Mitbriidern das Recht auf eigenen Stil und eigene Gebrauche zu-
gestehts8 und es den Seinen verbietet, vorschnell zu urteilen®®, wird der Kampf dann
von Bernhard mit solcher Harte gefiihrt, daff nach Heer ,selbst der grofie Bewunde-
rer Bernhards, Gilson, sich hier eines gewissen Schauders nicht erwehren kann‘so.
Die Freundschaft Bernhards mit Peter dem Ehrwiirdigen von Kluny mildert kaum
etwas an der Wucht der Vorwiirfe, die Peter von Kluny immer wieder auf ihr rech-
tes Mafl zuriickzufiihren sucht®l.

4 Grundrif8 der Kirchengeschichte, II (1950), 73 (bzw. 215).

4 Friedrich Heer, Aufgang Europas, Kommentarband, Wien 1949, S. 92.

8 Sermo 9 de diversis, Schriften 4, nr. 9, S. 47 {. Vgl. Paul Sinz, Die Naturbetrachtung des
hl. Bernard. ,Anima‘. Viertelsjahrsschrift fiir praktische Seelsorge, 8 (1953) 30-51.

51 ep. 190 an Innozenz 1I. (S. Bernardi opera, Paris 1572, S. 366 H).

52 Joh 12, 31; 14, 80; 16,11.

53 Joh 16, 33; bei Bernhard passim, etwa ep. 1 (PL 182, 79 B).

% Vgl die eindringliche Schilderung dieses Kampfes in ep. 1 an Robert, seinen nach Kluny
gefliichteten Neffen (oder Vetter) (PL 182, 78 B — 79 C).

% De consideratione I1I, c. 2, nr. 6—12 (PL 182, 761—764).

5 sermo 20 super cantica (Schriften 5, 149); passim.

57 U. a. sei erinnert an Bernhards Feldzug gegen den Bischofskandidaten von York,
den hl. Wilhelm Fitzherbert, Vgl. David Knowles, The Case of Saint William of York,
Cambridge Historical Journal, 5 (1936) 162—177. Berphard ruhte nicht, bis er von Heinrich
Murdach, einem Méndh von Clairvaux, verdringt worden war. Erst nach dem Tod von Bern-
bard, Eugen III. und Heinrich Murdach konnte Wilhelm den Erzstuhl von York besteigen.
Vgl. ep. 235. 238. 240. 252. 346. 347.

38 Apologia ad ad Guillelmum (Wilhelm Abt von Saint-Thierry zn Reims), ¢. 1—4 (PL
182, 895—904).

8 ehda. c. 5-6 (PL 182, 904 D — 907 A).

® Aunfgang Europas, Kommentarband, S. 99.

81 ep, 221 des Petrus Ven. an Bernhard (PL 182, 398—417 A).



Menschentum und Heiligkeit 263

Auch gegen den Einbruch der Welt in die Bezirke des Klerus, des niederens? wie
des hoherenss, versucht Berihard machtvoll anzugehen. Es wiirde hier zu weit fih-
ren, die unermiidlichen Reden und Briefe, die Traktate und Mahnungen zu analy-
sieren. Dafl Bernhard ein durchaus monastisches Ideal entwickelt fiir alle Stinde
der hierarchischen Kirche, mag selbstverstiandlich sein, doch wird niemand die darin
gegebene Einseitigkeit iibersehen wollen.

Das zu Bernhards Zeit sich langsam entfaltende Ethos des ritterlichen Menschen
hat er in aszetische Bahnen zu lenken versucht, um auch hier die Welt in ihrem
ureigenen Bezirk auf die Grenzen des wahrhaft Christlichen hinzuweisens4,

,Sie sagen, nicht Thr waret Papst, sondern ich sei es, und von allen Seiten stromen
sie zn mir mit ihren Anliegen'ss, schreibt Bernhard an den Zisterzienserpapst
Fugen IIL. (a. 1145). Seine Autoritit im Kampf um die Reinerhaltung der Kirche
von der Welt erreicht ihren Gipfel und wird dann schnell verzehrt in dem Einsatz
auf einer Frontlinie, auf der sich der innere mit dem dufieren Kampf ins Tragische
verschlingt. Der Miflerfolg des zweiten Kreuzzuges, dessen Prediger Bernhard zwei
Jahre lang (1146/47) mit ungeheuerem Erfolg gewesen ist, fallt menschlich ge-
sprochen, auf ihn zuriick®. Man hat seine Apologie im 2. Budh iiber ,die Besinnung*
das klassische Dokument seiner vornehmen Gesinnung genannt®?, aber zugleichkonnte
man sie als ein resigniertes Gestandnis der Vergeblichkeit seiner jahrzehntelangen Be-
mithungen um die Uberwindung der Welt in der Christenheit bezeichnen. Denn
woran ist nach Bernhard der Kreuzzug gescheitert? An der Zwietracht der Fiirsten,
am Kleinmut der Ritter, ,qui semper revertebantur, cum ambularent‘s8, am siindigen
Herzen der Kreuzfahrer. Der Kampf gegen die dufleren Feinde der Christenheit
kann nicht gewonnen werden, wenn nicht der innere Feind, Siinde, Tod und Teufel,
,die bésen Geister der unsichtbaren Welt* zuvor iiberwunden sind®. Manche sagen,
dieser Kreuzzug hitte scheitern miissen, weil auch fiir Bernbard ,die wahren Kreuz-
ziige nicht auf den Schlachtfeldern der Aufien-, sondern der Innenwelt ausgekampfi
wiirden®, Bernhard babe als ,Fiihrer der spiritual-humanistischen Bewegung all-
zusehr bereits auf die Umbauung der feudalen religios-politischen Gesellschaft alten
Stils hingearbeitet'™, um dem leibhaftigen Kreuzzug ins Heilige Land den zum

62 Vgl. die Ansprache Bernhards an die Kleriker von Paris 1140 (PL 182, 833—856).

8 Vgl. ep. 42 an den Erzbischof Heinrich Sanglier von Sens (c. 1127) ,De moribus ct officio
episcoporum*® (PL 182, 309—834).

8 Vgl die Gegeniberstellung der weltlichen Ritterschaft und der Ritter Christi in der
Schrift: De laude novae militiae, c. 2 nnd c. 3 (PL 182, 928 B — 925 C). Hier wird ganz
deutlich, daf} im Grunde nur der Ordensritter, wie Bernhard ihn mitentworfen hat, als christ-
licher Ritter angesehen werden kann. Weltliche Ritterschaft ist Siindendienst, weil bei ibr
Luxus, Leichtfertigkeit, nnverniinftige Zorneswallung, Verlangen pach leerem Ruhm oder
Gier nach irdischem Besitz vorherrscht.

o5 ep. 239 (PL 182, 431 A).

6 Vgl. Erich Caspar, Bernhard von Clairvaux {Meister der Politik, hg. von E. Marcks und
K. A. Miiller, III, Stuttgart 1923) 216 f.

8 Wolfram von den Steinen, Vom heiligen Geist des Mittelalters, Breslau 1926, S. 172.

& de consid. II, ¢ I (PL 182, 743 CD), ep. 188 an Bernhards Onkel, den Templerritter
Andreas (PL 182, 493 B — 494 C): ,Vae principibns nostris . .. incredibilem exercent mali-
tiam*, ,

® de laude novae militae, c. 1, c. 8, c. 4 (PL 182, 921. 924 f.).

7 Friedrich Heer, Aufgang Europas, S. 189.



264 Hans Wolter

Sieg notwendigen Impuls haben geben zu kénnen. So dachte Bernhard nicht, fiir ihn
war die Einsicht von Auflen und Innen noch genaun so gesichert wie dem 11. Jahr-
hundert; der Kampf gegen die Welt mufite zugleich auf beiden Linien gefiihrt
werden, und er hat es getan mit der ganzen Glut burgundischer Leidenschaftlich-
keit und zisterziensischen Reformwillens. Er hat in dem schon erwahnten Buch ,De
consideratione’, das auf Bitten Papst Eugens I11.7 geschrieben wurde, wie in einem
geistlichen und kirchenpolitischen Testament?2 die Grundzige der Kirche und des
Papsttums entwickelt, wie sie nicht als weltferne, sondern weltiberwindende Machte
sich darstellen sollen. Weder das Papsttum noch die Kirche haben .in den Gene-
rationen unmittelbar nach Bernhards Tod daraus gelernt. Sein Kampfruf gegen die
Welt schien zu verhallen.

Lieder der Liebe

Die innerste Kraft im Lebenskampf des Heiligen von Clairvaux war die Liebe.
Nur von hierher kann das bisher Gesagte eigentlich verstanden werden, Ohne De-
mut und Liebe bliebe Bernhard ein Machtpolitiker. ,Etwas Grofles’, sagt er, ,ist es
nm die Liebe’, ,die reine Liebe schopft ihre Kraft nicht aus der Hoffnung, spiirt aber
auch fehlgeschlagene Hoffnungen nicht. Das ist die Liebe der Braut‘’4, ,Die Liebe
ist far sich selbst genug, sie geféllt von selbst und um ihrer selbst willen‘, ,wenn
Gott liebt, verlangt er dafiir nichts anderes als Gegenliebe. Er liebt nur, um geliebt
zu werden . . . und er weif}, dafl alle, die ihn lieben, in ihrer Liebe selig sind‘?s.

Die Gottesliebe durchstrahlte sein ganzes Leben und wirkte Wunder der Hingabe
an ihn, weil die Menschen spirten, dafl sie von Bernhard geliebt wurden, wie Chri-
stus die Seinen liebt: ,Christus ist ein zértlicher Freund, ein kluger Ratgeber und ein
starker Helfer‘76. Die werbenden Worte an den Fliichtling Robert sind ganz ernst
gemeint: sie nahmen mir (mit Dir ndmlich) die Freude meines Herzens, die Frucht
meines Geistes, die Krone meiner Hoffnung und die Hilfte meiner Seele‘?.

Die Totenklage auf seinen Bruder Gerhard™ innerhalb der Predigtreihe iber
das Hohe Lied ist ein ergreifender Beweis fiir die Tiefe der menschlichen Liebes-
kraft, die Bernhard besafl. Anselme Dimier hat diec zahllosen Stellen aus dem
literarischen Werk Bernhards und aus den Quellen iiber Bernhard zusammengetra-
gen™®, die iiberaus eindrucksvoll die liebenswerte Gestalt des Abtes, seine unermiid-
lichen Liebesbeweise und die aus allen Kreisen von Kirche, Adel und Volk ihm zu-
stromende Liebe dartun und das einmalige Bild dessen erstchen lassen, was ein
begnadeter Mensch aus den Energien seiner Natur zu leisten vermag.

71 Vgl. Prolog zu ,De consideratione” (PL 182, 727 A): ,hoc ipsum non praecipis, sed petis’.

72 Erich Caspar, Bernhard von Clairvaux, S. 218.

73 Als Quellen sind heranzuziehen die 86 Predigten iiber das Hohe Lied (Schriften 5 und
6), der dem Kardinal Haimerich gewidmete Traktakt ,De diligendo Deo* (PL 182, 973 —
1000} und der Brief an den Kartauserprior Guigo von Chastell (ep. 11, PL 182, 108—115).

74 Schriften 6, 300 f. (sermo 83).

75 ebda.

76 Schriften 5, 148 (sermo 20).

7 ep. 1 (PL 182, 76 C).

7 Schriften 5, 208—222 (sermo 26).

7 Saint Bernard, Pécheur de Dieu, Paris 1953.



Menschentum und Heiligkeit 265

Wie eine Mutter hat er die Mdnche von Clairvaux geliebts®, und wer die Abtei
verlassen mufite, um den nenen Griindungen zu helfen oder ihnen vorzustehen, war
nur zu oft von dem einen Wansch erfiillt, wieder heimkehren zu diirfens.

Die tiefe Wirkung seiner Kapitelsansprachen iiber das Hohe Lied kann nur so
erklirt werden, dafl die Liebe, von der Bernhard sprach, in seinem Herzen auch
wirklich brannte. )

Uber Clairvaux hinaus strahlte diese Hingabe Bernhards an die Menschen um
Gottes willen. Im hart von ihm getadelten Kluny erbat und empfing Peter der
Ehrwiirdige die Liebe des Abtes von Clairvauxs2. Die Kartause erhielt von Bern-
hard demiitigste Erweise briderlicher Freundschaftss.

Die Versicherungen Bernhards an die ermahnten Bischéfe und Fiirsten, dafl nicht
kleinliche Kritiksucht, sondern eifernde Liebe fiir die Braut Christi ihm die Feder
fishre, kénnen ohne schliissige Gegenbeweise nicht angezweifelt werden. Doch bleibt
dabei wahr, daf} die grofle Liebe Bernhards dicht neben fast abgrindig anmuten-
dem Haf} zu strahlen scheint8s. Die augustinische Unterscheidung von Siinde und
Siinder, vom HaB gegen das Unrecht und von der Liebe fiir den Unrecht tuenden
Mitbruder tritt bei ihm zuriick.

In infirmitate virtus

Bernhard wire der Letate gewesen, der seine menschlichen Schwichen und Gren-
zen geleugnet hitte. Er kannte die Krisen seiner leiblichen Krifte nur zu gut und
wufdte, daBl in den Stunden der damit verbundenen seelischen Niedergeschlagen-
heit Reizbarkeit und Mifimut seiner Herr za werden drohten. Manche Widerspriiche
in seinen Briefen diirfen anf die von ihm selbst beklagte Schwiche seines Gedacht-
nisses zuriickgefiihrt werdenss. Er war darauf bedacht, daran zu erinnern, dafl auch
er nur ein Mensch sei, wenn das Lob iiberschwenglich wurde, mit dem seine Freunde
ihn iiberschiittetenss.

Unter dem Schleier der humanistischen Bescheidenheitstopiks?, den er bestindig
in den Briefen iiber seine Persaon wirft, birgt sich echte Demut. ,Ich machte Dich in-
stindig um Dein Gebet bitten‘, schreibt er an Hugo von Amiens, den Erzbischof
von Rouen, ,weil ich ohne Unterlaf} siindige‘ss.

8 Vita prima L, c. 5, nr. 26 (PL 185, 242 A); ep. 208 an Fugen IIL. (PL 182, 466 B).

8t 7. B. epp. 208—210 (PL 182, 466—468).

82 ep. 147—149. 228. 265. 267. 364. 387. 389.

8 ep. 11 (PL 182, 10§—115).

84 Friedrich Heer, Aufgang Europas, Kommentarband, S. 92a. ,Der gréfite Lichende des
12. Jahrhunderts ist vielleicht auch der gréfite Hasser des 12. Jahrhunderts gewesen®.

8 ep. 63 an Bischof Heinrich von Verdun (a. 1128): ,inspectam quippe habeo meam, quam
novi, labilem memoriam‘ (PL 182, 168 C).

8¢ ep.Bl)l an Prior Guigo v. Chastell, Kartause: ,non sum talis qualis putor vel dicor® (PL
182, 115 B).

87 passim, etwa ¢p. 76, an den Abt von St.-Petrus-de-Monte: ,nostram parvitatem’ (PL
182, 192 A), ep. 244 an Konig Konrad IIL: ,factus sum insipiens, qui sim vilis ignobilisque
persona‘ (PL 182, 442 B). Vgl. Ernst Robert Curtius, Europaische Literatur und lateinisches
Mittelalter, Bern 1948, S. 91—93 (Bescheidenheitstopik).

8 ep. 25 (PL 182, 130 C).



266 Hans Wolter

Ernald von Bonneval, der Verfasser des zweiten Buches der Vita prima, braucht
einmal im Zusammenhang der Schilderung von Bernhards aszetischem Werdegang
das Bild vom gottlichen Silberschmied. ,Um ihn immer glanzvoller und reiner wer-
den zu lassen, hat Gott ihn tiglich im Schmelzofen gepriift; um auch den letzten
Rosthauch zu tilgen, hat er ihn unablissig auf den Ambof} gelegt und mit hdufigen
Hammerschligen gehimmert, geziichtigt und getadelt — nicht um ihn fiir Vergehen
zu bestrafen, sondern um der ,virtus‘ willen zu seiner Ehre. Nie fehlte ihm der
Stachel der Krankheit. Da er aber wufite, dafl die Kraft (Gottes) in der Schwachheit
zu voller Auswirkung kommt®, sah er es als Gnade an, da} die Feile taglicher Heim-
suchung alles ungewéhnliche Verhalten an thm abschliff*oe.

Auch dieser Abt war nur ein Mensch. Er lebte in sich die Spannung der ver-
schiedensten geistigen und seelischen Anlagen, die sich ihre Eigenstindigkeit manch-
mal fast gewaltsam zu wahren versuchten. Nahe beieinander lagen Liebe und Haf,
Traum, Versenkung und Tat, selbstvergessene Kontemplation und bisweilen jéhe,
immer aber schnelle Aktion, Demut und ein Selbstwertbewufitsein, das sich nicht
scheut, von sich aus unmittelbar eine Linie iiber den Papst zu Gott zu ziechen?®!. Der
stille Beter und Nachfolger des milden und sanften Herrn ist zugleich der drohende
Mahner von Pipsten und Konigen. Der Liebling der Massen kennt seine Macht
und setzt sie ungescheut ein%2, wo Friede und Recht der Kirche es zu fordern scheinen.

Wenn jemals das paulinische Wort von der ,Kraft in der Schwachheit® Wirk-
lichkeit wurde, dann in Bernhard von Clairvaux. In dem vom Fasten geschwich-
ten Korper herrscht die ,virtus“ des Willens; der menschlich herrscherliche Wille
aber, der Griinder oder doch Erbauer des zisterziensischen Staates im Staat der
Kirche, wurde schwach vor der gottlichen Gewalt der Liebe, die allen, nicht zu
leugnenden Irrwegen seines empfindsamen und iiberschiumenden Temperamentes
immer wieder die rechte Bahn wies. Gottesliebe hat die Gestalt des heiligen Bern-
hard zum Zeichen erhoben iber die christlichen Vélker des Abendlandes, nun be-
reits acht Jahrbunderte lang.

Darum gelten die Feiern, die allenthalben ihm zu Ehren abgehalten werden,
letztlich der Gnade und Liebe Gottes, die den ganzen Menschen Bernhard, mit all
seinen Kriiften, in ihren Dienst nahm und ihn zu wandeln vermochte. So sehr Bern-
hard auf den ersten Blidk mehr aus einem urgewaltigen, naturhaften Grund zu
leben und zu wirken scheint, als aus einem gnadenhaft gewandelten Herzen, so ist doch
Ietztlich sein ganzes Menschentum in die Liebe und in die Demut eingeschmolzen
worden. Menschentum und Heiligkeit bilden bei ihm ein unteilbares Ganzes. Es gibt
keine Heiligkeit in sich, losgelost von der konkreten menschlichen Natur, so sehr
manches abstrakte Heiligkeitsschema alter nnd neuer Zeit ¢in solches Ideal vorzu-
tiuschen versucht. Wo Heiligkeit ist, da wird der ganze Mensch ergriffen, auch wenn
der Schein dagegen spricht. Heiligkeit tragt aber auch immer und notwendig das

8 2 Kor 12, 9.

% Vita prima II, c. 4, nr. 26 (L 185, 283 A).

® ep. 168 an die romische Kurie (a. 1138) (PL 182, 328 AB), vgl. Anm. 43.

92 ep. 170 an Kénig Ludwig VII. (a. 1138), in dem Bernhard zum Schlufl unverhohlen mit
einem ,Aufstand der Massen® droht, wenn Ludwig nicht endlich Gotifried de la Roche als
Bischof von Langres bestitigen und den Gegenkandidaten fallen lassen wiirde.



Ich, Klara, die kleine Pflanze des hl. Vaters Franziskus 267

signum der menschlichen Natur, d. h. aber auch der Schwiche und Siindhaftigkeit
an sich. Das scheint eine Binsenwahrheit zu sein und wird doch so oft im eigenen
Leben wie auch in der Fithrung anderer miflachtet. Wirkt nicht darum das Streben
nach Heiligkeit oft so wenig mitreifiend, weil es so blutleer geworden ist, weil es
mehr auf Bewahrung vor der Siinde als auf den Einsatz aller Krifte bedacht ist.
Wer Gott liebt, wirklich selbstlos liebt, braucht seine Schwichen nicht zu fiirchten;
sie dienen ithm hochstens zur groferen Demut. Auch Bernhard war nur ein Mensch.
Aber dieser Mensch glithte und eiferte in all seinen Bereichen fiir den Herrn, in
der Stille der Zelle ebenso wie auf den Straflen der grofien Welt, in der Predigt des
Friedens ebenso wie im Kampf um die Freiheit der Kirche, im Versagen wie im Sie-
gen, im Weinen wie im Triumphieren. Er war nur ein Mensch, aber darin auch ein
Heiliger.

Ich, Klara, die kleine Pflanze des hl. Vaters Franziskus
Zum 700. Gedenktag des Todes der hl. Klara am 11. August

Von Engelbert G rau OFM, Minchen

Stellt der erste Orden des hl. Franziskus von Assisi eine autonome, selbstindige
geistige Bewegung dar, so hat sein zweiter Orden einen erginzenden, komplemen-
tiren Charakter. Er bedeutet die Anpassung und Anwendung des Ideals, das Fran-
ziskus an sich und an seinen Jiingern verwirklichte, auf die Frauenwelt. Diese An-
gleichung einzigartig und beispielbaft zu vollziehen, dafiir war die hl. Klara von
Assisi das auserlesene Werkzeug Gottes.

Naturgemifl nimmt dann Klara im zweiten Orden nicht die Stelle ein, die Fran-
zirkus im ersten Orden zukommt. Sie selbst kann sich nicht genugtun, immer wieder
2u betonen, dafl nicht sie, sondern Franziskus der Griinder des Ordens der Armen
Frauen, d. h. der Klarissen, ist!. Die geistigen Grundlagen ihres Lebens und ihres
Ordens stammen von Franziskus; es sind die ndmlichen, die Franziskus seinen Brii-
dern und dem ersten Orden gab. Klara ist die getreue Jingerin und Schillerin des
seraphischen Patriarchen und wollte nie etwas anderes sein und scheinen.

Franziskus und Klara

.Nachdem der allerhéchste himmlische Vater sich gewiirdigt hatte, mein Herz
durch seine Barmherzigkeit und Gnade zu erleuchten, dafl ich nach dem Beispiel
. und der Lehre unseres hochseligen Vaters Franziskus Bufle tue, habe ich bald nach
seiner eigenen Bekehrung ihm freiwillig zusammen mit einigen Schwestern, die mir
der Herr bald nach meiner Bekehrung gegeben hatte, Gehorsam versprochen, so wie
uns der Herr durch sein preiswiirdiges Leben und seine Lehre das Licht seiner

1 Leben und Schriften der hl. Klara von Assisi. Einfihrung, Ubersetzung, Erlduterungen
von Engelbert Grau OFM., Werl i.W. 1952, 71, 18 (= Scite 71, Zeile 13); 72, 23 {; 90, 15-17;
91, 28 f; 94, 10—14.





