
Menschentum und Heiligkeit 

Zum 800jährigen Todestag des hl. Bernhard von Clairvaux (1153•1953) 

Von Hans  Wolter  S. J., Frankfurt a. M. 

Wie das Meer seine Gezeiten hat, so stehen auch Kenntnis und Verehrung der 
Heiligen in der Kirchengeschichte unter dem Gesetz von Rückgang und Wiederkehr. 
Die Bedingungen eines solchen Wandels sind so mannigfaltig wie das Leben selbst. 
Manchmal wiederholen sich weltpolitische Konstellationen, die den Großen der 
christlichen Geschichte eine neue und mächtige Gegenwart verleihen, oder es treten 
ganze Orden nach Perioden der Zurückdrängung mit neuen Impulsen ausgestattet 
wieder stärker in Erscheinung, vielleicht erinnert auch ein Jahrtag an vergangene 
Leistung. 

Alles das trifft für Bernhard von Clairvaux zu, dessen 800jährigen Todestag wir 
in diesen Tagen feierlich begehen. Wiederum erbebt Europa unter der weltpoliti- 
schen Spannung von Ost und West, wie zur Zeit der Kreuzzüge, da sich der Ring 
des Islam ein zweites Mal um die Christenheit zu schließen begann. Die Wieder- 
geburt des monastischen Lebenswillens in unseren Tagen hat allen "benediktini- 
schen Familien, auch der zisterziensischen Observanz beider Richtungen, einen 
erfreulichen Aufstieg ermöglicht. Was Wunder, wenn sich Wissenschaft und Fröm- 
migkeit jenes Mannes erinnern, der nicht nur dem eigenen Orden, sondern einer 
ganzen Epoche abendländischer Geschichte seinen Geist aufgeprägt hat. Erstaunlich 
daran ist nur, in welchem Ausmaß • weit über den engeren kirchlichen Raum hin- 
aus • die Gestalt Bernhards die Gemüter wieder bewegt. In Burgund und in der 
Champagne, am Rhein und in Flandern, in Österreich, Spanien und Italien, an 
Universitäten und Hochschulen, an Domen und Abteikirchen, in Ruinen und wieder- 
erstandenen Klöstern, wo immer Bernhard von Clairvaux gelebt, gewirkt und 
gekämpft, gebetet und gelitten hat, wo sein Einfluß spürbar gewesen ist, wie in 
Irland und England, in Skandinavien, Polen, Palästina und Sizilien, ersteht heute 
vor aller Augen erneut seine imponierende und bezwingende Größe. 

Ist es die Rätselhaftigkeit seines Wesens, die Spannweite seines Herzens • von 
scheinbarer Brutalität bis zur innigsten Liebesmystik •, Männliches und Weibliches 
gleich stark in sich vereinigend, die das Interesse so sehr erregen? Ist es die unaus- 
gesprochene Sehnsucht nach einer großen, geschichtsmächtigen Persönlichkeit, die 
nicht aus dem Machthunger einer gewalttätigen Natur, sondern aus der Gottesliebe 
ihre Impulse erfährt? Abt Sighard Kleiner1 sieht in der Einheit von Kontemplation 
und Wirken in der Welt, wie sie Bernhard verwirklichte, die Ausstrahlung einer 
Kraft, die heute von allen Seiten zur Überwindung der Krise in Welt und Kirche 
gefordert wird. Wir können diesen Fragen hier im einzelnen nicht nachgehen. Wir 
wollen im folgenden nur ein skizzenhaftes Bild Bernhards entwerfen, das darum 
notgedrungen der letzten Abrundung entbehrt, anderseits aber deutlich macht, daß 
Bernhard nicht mit gewöhnlichen menschlichen Maßen zu messen ist und jede be- 

1 •Anima". Vierteljahrsschrift f. prakt. Seelsorge. Ölten (Schweiz) 8 (1953) 2•4. 



Menschentum und Heiligkeit 255 

queme, alles harmonisierenwollende Synthese seines Lebens Lügen straft. Das Rät- 
sel menschlicher Heiligkeit bleibt dabei für den Verstand nicht ganz lösbar, für den 
Glauben aber verehrungswürdig und für den Tatwillen des Christen ein Ansporn. 

Auch dieser Abt ist ein Mensch 

Peter Abälard (1079•1142) war auf dem Konzil von Sens (1140) verurteilt wor- 
den. Er appellierte nach Rom, aber Innozenz II. verwarf ,sanctorum canonum aucto- 
ritate' alle seine Irrtümer und legte ihm als Ketzer ewiges Stillschweigen auf2. Die 
treibende Kraft dieses Konzils und auch der päpstlichen Entscheidung war Bernhard 
von Clairvaux3. Abälards Schüler Peter Berengar von Poitiers4 schrieb daraufhin 
eine überaus scharfe Apologie für seinen Meister5. Ein Sturm der Entrüstung ging 
durch Frankreich, als man die satirische Darstellung der Vorgänge in Sens zu lesen 
bekam. Man nahm Anstoß an dem ehrfurchtslosen Ton, in dem Berengar dem Abt 
von Clairvaux vorwarf, heidnischer als die Heiden gehandelt zu haben. Als Paulus 
nach Rom appellierte, habe er nach Rom gehen dürfen; das heidnische Rom kannte 
noch Respekt vor dem Recht. Bernhard indes habe sinngemäß zu Abälard gesagt: 
.Caesarem appellasti, ad Caesarem non ibis'6; so wurde das Urteil gesprochen über 
einen, der abwesend war, den man nicht gehört und dann doch verworfen hatte. 

Gegen den Zorn der öffentlichen Meinung suchte Berengar Schutz bei Bischof 
Wilhelm von Mende (1109•1150). Er schrieb: ,Ist denn nicht auch dieser Abt ein 
Mensch? Segelt nicht auch er mit uns über das weite Meer, darin es wimmelt ohne 
Zahl von Tieren groß und klein7, ist nicht auch sein Schiff, wenngleich glückhafter 
gebaut, vom gleichen Ungestüm der See bedroht? ... Auch ich glaube, daß der Abt 
eine brennende und leuchtende Lampe ist, aber sicher doch auch in einem irdenen 
Gefäß! Tut es denn dem Gold Abbruch, wenn man es lobt, seine Schlacken aber 
ablehnt?'8. 

Man spürt deutlich, wie fern Bernhard von Clairvaux schon um diese Zeit, die 
seine größten Triumphe noch nicht kannte, der Kritik gerückt schien; man wollte 
keine Schlacken mehr sehen am goldenen Bild des Ideals, das im ,Lichten Tal' auf- 
gerichtet wurde.  Und trotzdem blieb Bernhard ein Mensch,  liebenswürdig und 

2 Reskript Innozenz II., ep. 194 (PL 182, 361 B); ep. steht fortan für epistola Bernardi aus 
der Sammlung Migne, PL 182, 62•662. 

3 Die maßgebende Veröffentlichung zum Leben Bernhards von Clairvaux (1090•1153) 
hat die geschichtliche Kommission des Zisterzienserordens herausgebracht: Bernard de Clair- 
vaux, Alsatia, Paris 1953. Bisher galt als klassische Gesamtdarstellung die, wenn auch im 
einzelnen zu korrigierende Biographie von E. Vacandard: Vie de saint Bernard, abbe de 
Clairvaux, I/II, Paris 1895 (deutsch von M. Sierp, I. 1897, II. 1898); wir zitieren Bernhards 
Werke nach der Ausgabe von Mabillon bei Migne, PL 18'2-185 und die (bisher 6 Bände) 
Schriften des hl. Bernhard, deutsche Gesamtausgabe von A. Wolters und E Friedrich, Witt- 
lich 1934•1938. Zum Kampf gegen Abälard vgl. epp. 188•191. 193. 330•338. 

4 Ein sonst unbekannter .scholasticus', vielleicht in Poitiers lehrend. Man besitzt von ihm 
nur drei Schriften, die zwischen 1140 und 1150 verfaßt wurden. Vgl. O. Lottin zu Berenger 
im DictHistG6ogficcl 8 (1935) 379 f. 

* Berengarii scolastici Apologeticus contra Bernardum Claraevallensem a'bbatem et alios 
qui condemnaverunt Petrum Abaelardum (PL 1857•1870). 

8 PL 178, 1861 AB. 
7 Ps 103, 25. 
8 PL 178, 1871 BC. 



256 Hans Wolter 

fehlerhaft, trotz aller heroischen Bemühungen um Gottesnähe und Weltferne, trotz 
mystischer Versenkungen in die Liebe des Gottmenschen Jesus Christus. 

Sollte das Jubiläum nur die Konturen des Heiligen nachziehen, den Energien 
nachspüren, welche den steilen Aufstieg des jungen burgundischen Adligen in die 
Welt Gottes ermöglichten, die Erfolge verzeichnen, die der eifernde Reformer der 
benediktinischen Lebensform allenthalben in Europa erreichte? Wird das Bild nicht 
noch gewichtiger und darum anspornender, wenn wir zugleich den menschlichen 
Rahmen kennenlernen, in dem der Heilige und seine Heiligkeit sich entfaltet, denn 
,ist nicht auch dieser Abt ein Mensch?' 

Die Überhöhung der Gestalt des Abtes von Clairvaux schon zu seiner Zeit läßt 
leicht vergessen, daß der Weg seiner Aszese hart und der seiner Erfolge von Rück- 
schlägen begleitet war, daß die Mittel seiner Wirksamkeit, welche sich um die Rein- 
heit, Freiheit und Geistigkeit der Kirche bemühte, manchmal dem Arsenal der Welt 
entnommen zu sein schienen, die Bernhard verachtete und die er von seinen Abteien 
fernzuhalten bestrebt war. Er blieb nicht nur bis zu seinem Tod ein Kind seiner 
Epoche, sondern konnte sie auch nur dann wirksam gestalten, wenn er bewußt in sie 
einging9. 

Geheimnisvolles Burgund 

In Burgund war Bernhard daheim; auf einem Hügel, der die herzogliche Haupt- 
stadt Dijon überblickt, stand das väterliche Schloß Fontaine-les-Dijon. Um die 
Wende zu unserem Jahrhundert hat man einen Kuppelbau von zweifelhafter archi- 
tektonischer Schönheit über seiner Geburtsstätte errichtet, aber das tut dem erin- 
nernden Blick keinen Abbruch. Nach Dijon hin weckt die ehemalige Abteikirche von 
St. Benigne den Gedanken an einen anderen benediktinischen Reformer, Wilhelm 
von Volpiano; nach Süden gewandt, weilt man bei dem unfernen Citeaux in der 
ehemaligen Sumpflandschaft der Vauge. 

Die Heimat Bernhards liegt an der Grenze der beiden Burgund; jenseits der 
Saone die aus dem Königreich sich lösende Freigrafschaft, zum Reich gehörend, dies- 
seits das französische Lehnsherzogtum unter einer Nebenlinie der Kapetinger. Man 
kann Burgund als Traditionslandschaft bezeichnen, an der mehr als ein Volk, an der 
Europa im ganzen Anteil hat10. Ähnlich wie die Lombardei und Böhmen ist sie in 
die Geschicke der benachbarten Völker und Länder hmeinverfiochten. Französisch 
kann man um die Zeit Bernhards Burgund noch nicht nennen, denn die Oberhoheit 
der Krone schloß eine weitgehende Selbständigkeit des Landes nicht aus. Die Herr- 
schaft des werdenden Frankreich über das westliche Burgund stellte noch auf lange 
Zeit hin mehr einen Anspruch als eine politische Wirklichkeit von festem Bestand 
dar. Nicht das Hineinwachsen in die französische Nation, sondern die Gestalt- 
werdung einer besonderen feudalen Gruppenpersönlichkeit Bourgogne mit eigenem 
territorialen Patriotismus ist die zunächst entscheidende Entwicklung11. 

9 Vgl. über Zeitverhaftung und Überzeitlichkeit Bernhards das Kapitel: Bernhard von 
Clairvaux • Die Schimäre des Jahrhunderts in Friedrich Heer, Aufgang Europas, Wien 
1949, S. 182•235. v 

10 Vgl. Max Hildebert Böhm, Geheimnisvolles Burgund. Werden und Vergehen eines 
europäischen Schicksalslandes, München 1944, S. 3. 

11 Böhm, S. 95. 



Menschentum und Heiligkeit 257 

Für Bernhard sind Kaiser und Reich eine universale, alle christlichen Völker um- 
spannende Macht12; der Schutzherr der Gesamtkirche ist eingesetzt ,ad operandum 
etiam nunc salutem in medio terrae'13. Er fühlt sich ihm als ,fidelis' genau so ver- 
bunden14 wie dem französischen König, den er allerdings gelegentlich • Bernhard 
nahm es als Rhetoriker nicht immer allzu genau • sogar als den ersten unter den 
Königen begrüßt, ,aut certe inter primos'15. 

Wenn Bernhard auch kein Franzose war, besaß er doch französischen Geist, die 
Klarheit französischer Diktion und die Eleganz französischer Humanisten; er hätte 
in Orleans erzogen sein können18. Er war auch kein Deutscher, obwohl sein blondes 
Haar, sein rötlicher Bart, seine blauen Augen die Herkunft aus dem .hochbegabten 
Volk von Bornholm verraten, das über Worms in diese letzte Heimat zwischen 
Lothringen und Savoyen, zwischen dem Hauptmassiv der Alpen und den Gebieten 
von Langres und dem Nivernais' gekommen war17. Deutsch mutete auch die bis zur 
schroffen Unduldsamkeit und kämpferischen Radikalität gehende Weise seines poli- 
tischen Spiels an, die unnachgiebige Konsequenz seines aszetischen Denkens. Im 
Grunde aber war er immer zuerst ein Kind der Kirche, die universal und völker- 
verbindend keine Grenze kannte zwischen Volk und Volk, Nation und Nation, war 
er der •homo fidelis" des römischen Papstes, in dessen Hand, wie er meinte, die 
Schwerter der geistlichen und der weltlichen Gewalt vereint waren18. 

Auf der Höhe des Mittelalters erweist sich wie kaum zuvor die überragende Be- 
deutung Burgunds als abendländischer Landschaft. Das weltentlegene Kluny im 
westlichen Burgund strahlt für eine Zeitlang einen Glanz aus, der ihm den Ruf 
eines •zweiten Rom" einträgt; das weltweite Werk des unweit gelegenen Citeaux, 
des Mutterklosters des Zisterzienserordens, breitet sich bis nach Livland, Irland und 
Sizilien aus. 

In dem Augenblick, da Kluny unter Hugo d. Großen den Gipfel seiner Macht 
erreicht und Robert von Molesme nach Citeaux zieht in das Abenteuer des •ein- 
fachen Lebens" nach dem Buchstaben der Regel Benedikts, wächst in Fontaine-les- 
Dijon und Chätillon-sur-Seine Bernhard heran und erwirbt jene literarische Bil- 
dung, die später so ganz unzisterziensisch wirkt, aber ein Korpus von Briefen und 
Traktaten gestalten hilft, das auch im humanistisch so reichen und stolzen 12. Jahr- 
hundert an erster Stelle steht19, obwohl es im Grunde immer nur Gelegenheits- 

12 ep. 139 an Lothar III. (a 1135) (PL 182, 293•295). 
13 ebda. (PL 182, 293 B). 
14 ebda. (PL 182, 295 A): ,pauper sum ego: fidelis tarnen vester'. 
15 ep. 255 an Ludwig VI. den Dicken (a. 1134): ,regum primus aut certe inter primos' 

(463 A); ,Ludovico . .. regi .. . Bernardus . . . abbas, fidelis suus, salutem' (462 C). 
•* Vgl. E. Lesne, Les ecoles de la fin du VIIL siede ä la fin du XIL, Lille 1940, S. 189: 

•L'ecole d'Orleans est particulierement reputee pour l'etude. . . des classiques". 
17 Böhm, S. 13. 
18 De consideratione IV, c. 3, nr. 7 (PL 182, 776) und ep. 256 an Eugen III. (PL 182, 

463 f.). Vgl. Wilhelm Levison, Die mittelalterliche Lehre von den beiden Schwertern, Deut- 
sches Archiv 9 (1951) 14•42, bes. 32 f. und Joseph Lecler, L'argument des deux glaives, 
Recherches de science religieuse 21 (1931) 299 ff. und 22 (1932) 151 ff. 280 ff. 

19 Vgl. Joseph de Ghellinck, L'Essor de la Litterature latine au XIIe siecle, I/II, Brüssel 
1946, S. 177: La tres ample production litteraire de l'ecrivain (Bernard) le place au premier 

Geist und Leben IV,    17 



258 Hans Wolter 

sdiriften sind, gesprochenes oder hastig diktiertes Wort20. Wer den Menschen Bern- 
hard kennen lernen will, muß seine Briefe lesen, hier offenbart sich seine Seele in 
allen ihren Gezeiten, Stimmungen, Höhen und Tiefen. 

Aus der Welt Burgunds strömt dem Abt von Clairvaux auch der ritterliche Geist 
zu, der ihn so sehr kennzeichnet. Er bekundet sich in der Vertrautheit mit den 
Lebensformen der mittelalterlichen Feudalität, die nach einem Wort Friedrich 
Heers in der Weise der alten, .politischen Religiosität das stärkste Band sind, das 
Bernhard mit den Mächten der Erde verbindet'21. Dahinter steht aber ein inneres 
Ethos, wie es sich nicht nur in Bernhards Sorge um Form und Geist der Tempel- 
herren22 und in dem ans Heroische grenzenden Elan bei der Predigt des zweiten 
Kreuzzuges offenbart, sondern selbst, bei aller Härte im einzelnen, in seinem Kampf 
mit Abälard, mit dem er sich durch Vermittlung des befreundeten Peter von Kluny 
schließlich wieder aussöhnt28. Ritterlichkeit im höchsten Sinn übt Bernhard auch in 
seiner Marienminne, in der sein eigentliches Herz schlägt, und die eine ganz neue 
Periode marianiischer Frömmigkeit in der Christenheit einleitet. Nicht umsonst läßt 
Dante in seiner Divina Commedia auf dem Höhepunkt der Himmelswanderung den 
Doktor Marianus auftreten, der des Dichters Blick von Beatrice weg auf Maria 
lenkt. In Mariens Dienst, eingetaucht in ihre strahlende Reinheit, steht Bernhard 
unmittelbar vor dem Throne Gottes und hat Zugang zu seinen innersten Geheim- 
nissen. 

Eifernder Dienst 

,Wie ein Waldbrand über Berge und durch Täler in verzehrender Glut sich aus- 
breitet, erst das Nächste erfaßt und dann sich ins Ferne erstreckt, so begann im Her- 
zen des Heiligen der Eifer für den Dienst Gottes zu glühen'24, nachdem die doppelte 
Geburt sich vollzogen hatte im Raum von Dijon: die Geburt in die Welt der Jahr- 
hundertwende hinein und die Wiedergeburt zum Stand der Vollkommenheit25 in 
Citeaux. 

Es ist das Schicksal aller Reform, daß sie sich zwar zunächst der Innerlichkeit 
zuwendet, daß sie abstreift alles Weltliche, was ihrem Streben nach Gottesnähe 
hindernd im Wege steht, daß sie aber dann die Überfülle des Gesehenen und Er- 
lebten nicht aufzuspeichern vermag, sondern wie einen Sturzbach der Gnade über- 
schäumen läßt in die eben verlassene Welt. Schon vor dem Eintritt in Citeaux 

rang des auteurs m6dievaux; S. 180: cette oeuvre considerable, imtt d'un style original, 
clair, correct £legamment martele, qui place saint Bernard parmi les meilleurs repr&entants 
me'dievaux de la langue latine. 

20 Das gilt von Traktaten ebenso wie von seinen Predigten. 
21 Aufgang Europas, Wien 1949, S. 105. 
22 De laude novae militiae ad milites Templi (1133/36) (PL 182, 921•940); der Anteil 

Bernhards an der Abfassung der Templerregel ist umstritten. 
23 epp. Petri Ven. IV ep. 4 an Innozenz III. (PL 189, 306 A). 
24 Vita prima (Wilhelm v. St. Thierry), c. 3, nr. 10 (PL 185, 232 AB). 
25 ,et quasi baptismus quibus est in amore Molismus', schreibt Ordericus Vitalis in seiner 

Historia Ecclesiastica von den Anfängen der zisterziensischen Bewegung (PL 188, 636 D). 
Vgl. Bernhard, Schriften 4, S. 54•57 über des Mönches Wiedertaufe. Die professio des 
Möndies als zweite Taufe ist ein uralter monastischer Gedanke. 



Menschentum und Heiligkeit 259 

gewinnt Bernhard die eigenen Brüder, Vettern und Freunde für das neue Leben 
der Innerlichkeit28. Er bringt sie als Genossen mit ins Noviziat, darf sie mitnehmen 
(1115) als Mitbegründer von Clairvaux, das zu einem neuen Brandherd wird für die 
Reform27. Ein heiliger Eifer, dessen Maß die maßlose Gottesliebe war28, treibt 
Bernhard voran. Er wirbt für sein eigenes Ordensideal mit überwältigendem Erfolg29 

(Citeaux schien vor seinem Eintritt zum Untergang verurteilt)30, bei seinem Tod 
findet man 888 Profeßformeln von Chormönchen in Clairvaux, fast ebenso viele 
oder noch mehr Laienbrüder (conversi) müssen dazugekommen sein. 

Der Eifer für das ,Haus Gottes' bleibt aber nicht auf den Bezirk seiner Abtei 
oder seines Ordens beschränkt. Sein Freund, Peter der Ehrwürdige, Abt von Kluny 
(1122•1156), wirbt, davon ergriffen, im eigenen Verband um eine Reform im 
bernhardinischen Sinn31. 

Im brennenden Eifer für die Reinheit der Kirche • Freiheit hat für Bernhard 
einen bitteren Beigeschmack32 • wird jene Kritik an fast allen geistlichen und welt- 
lichen Großen der Zeit wach, die auch Freunde nicht schont 38 und deren Form von 
dem so leicht erregbaren Temperament des Heiligen vielfältigstes Zeugnis ablegt. 
Zwar ist es durchweg eine ehrfürchtige Kritik, wenn auch häufig ohne Einsicht in die 
zeitgeschichtlichen Bedingungen, die etwa den angeprangerten Zentralismus und 
Legalismus der römischen Kurie34 heraufgeführt hatten, ohne Einsicht auch in die 
sachliche Notwendigkeit etwa der Repräsentation, wie sie den Bischöfen durch ihre 
Stellung im Feudalgefüge des Zeitalters erwuchs. 

Bei der durch ständige Krankheit geplagten überaus reizbaren Gemütslage Bern- 
hards und der jedem menschlichen Charakter innewohnenden Einseitigkeit der 
Blickrichtung, konnte es nicht ausbleiben, daß der Reform- und Friedenseifer des 
Zisterzienserabtes manchmal Formen annahm, die dem neuzeitlichen Ideal von 
Heiligkeit, als einer in allen Tugenden heroisch vollendeten und harmonisch sich 
gebenden Einheit in Liebe und Hingabe, zu widersprechen scheinen. Wie beun- 
ruhigend gewalttätig in der Verfolgung seiner Ziele sich Bernhard geben konnte, 
mag am Beispiel des Kampfes um die Besetzung des Bistums Langres erläutert wer- 
den, in dessen Jurisdiktionsbezirk Clairvaux lag, und das er möglichst mit einem 
nahen Freund des Ordens besetzt wissen wollte. 

26 Vita prima, I, c. 3. nr. 10•17 (PL 185, 232•237). 
27 Bei Bernhards Tod besitzt Clairvaux 68 Tochtergründungen. 
28 PL 182, 974 D aus dem Traktat über die Gottesliebe, dem Kardinal Haimerich gewid- 

met (c. 1126) c. 1: •et ego: causa diligendi Deum Deus est, modus: sine modo diligere". 
29 Vgl. Anselme Dimier, Saint Bernard, •Pecheur de Dieu", I. Paris 1953. D. behandelt hier 

ausführlich die Werbung für Clairvaux. 
30 Vita prima I. c. 3. nr. 18 (PL 185, 236 D • 237 A); vielleicht etwas zu schwarz gemalt, 

um den Aufschwung nach Bernhards Eintritt stärker hervortreten zu lassen. 
31 Vgl. den aufschlußreichen Bericht von Ordericus Vitalis, Historia Ecclesiastica (PL 188, 

955 f) B. 13, c. 4: ,petrus ... Cistercienses... aemulatus rudibus ausibus insistit sed ab 
incoeptis desistere ad praesens erubuit'. 

32 Weil er meint, Abteien suchten die Freiheit (von der Jurisdiktion der Bischöfe) des 
eigenen Nutzens willen; so etwa in der Apologia (PL 182, 895 ff.). 

33 Etwa den Erzbischof von Lyon und Peter d. Ehrw. von Kluny; ep. 168 (PL 182, 328 AB) 
34 De consideratione I, c. 10 (PL 182, 740 A•C). 



260 Hans Wolter 

Der Sturm von Langres 

,Das Tier aus der Tiefe' war tot35. Hundert Meter vor dem Ziel hatte Bernhard 
seinen Triumph über Anaklet II. dem Herrn über Leben und Tod überlassen müssen. 
Das Schisma war damit praktisch zu Ende; die acht Jahre unerbittlichen Ringens 
(1130•1138) um die Einheit der Kirche hatten Bernhard zu einer Gestalt von euro- 
päischer Geltung werden lassen. Er war es gewesen, der die Entscheidung Frankreichs 
auf dem Konzil von Etampes (1130) für Innozenz II., die Kreatur seines Freundes, 
des Kanzlers Haimerich, herbeizuführen wußte36, er hatte Lothar III. und Heinrich I. 
von England gewonnen37; Wilhelm von Aquitanien hatte unter dramatischen Um- 
ständen seinem wiederholten Drängen schließlich nachgegeben38 und in letzter 
Siunde hatte sich auch Kardinal Peter von Pisa von ihm überzeugen lassen, daß nicht 
formales Recht, sondern das Gewicht der Tatsachen für Innozenz sprächen. In der 
,Totenklage' auf den dahingegangenen Gegenpapst zittert die Erregung des langen 
Kampfes noch nach. Man kann es kaum begreifen, daß sie den zum Verfasser hat, 
der in so ergreifender Weise immer und immer wieder das hohe Lied der Liebe ge- 
sungen hat. Jener, jener Schändliche, der Israel sündigen ließ, ist vom Tod geholt 
und in den Abgrund der Hölle gestürzt worden. Er hatte einen Bund mit dem Tod 
geschlossen und mit der Hölle ein Abkommen getroffen39, daher ist er, wie Ezechiel 
sagt, verdorben und wird in Ewigkeit nicht gerettet werden. Auch jener andere 
größte und abscheulichste Feind (Gerard von Angouleme) ist gleicherweise da- 
hin . . . von den übrigen erhoffen wir bald ein gleiches Schicksal'40. Es war nicht 
gerade tak.voli, daß ausgerechnet Peter der Ehrwürdige diesen Brief erhielt, denn 
Anaklet hatte in seiner Jugend die Kukulle von Kluny getragen. 

In dieser Siegesstimmung bereitete man in Rom die Wahl des neuen Bischofs von 
Langres vor. Nur nach Einholung des Rates der benachbarten Bischöfe und Äbte 
sollte das Kapitel die Wahl tätigen. Der Metropolit, Erzbischof Petrus von Lyon, 
war einverstanden. Verbrieft und gesiegelt lag das Abkommen fest. Bernhard 
konnte ruhig nach Clairvaux zurückkehren. Aber die Dinge entwickelten sich anders. 
Das Abkommen wurde nicht eingehalten, wie auch Kardinal Haimerich sich über 
das Wahlabkommen nach dem Tode Honorius II. hinweggesetzt hatte41. Was aber 
damals recht war, erschien heute durchaus nicht als billig. Denn wieder war es ein 
Kluniazenser, der den Wünschen Bernhards widersprach; der Kandidat des Herzogs 
von Burgund, des Metropoliten von Lyon und des Abtes von Kluny erhielt von 
Ludwig VII. (am 15. 8. oder 9. 9. 1138) in Le Puy die Investitur und wurde dann 
vom Erzbischof von Lyon geweiht. 

35 Bernhard belegte den Gegner gern mit apokalyptischen Namen; vgl. ep. 124 an Hilde- 
nert v. Tours (PL 182, 368 C): Antichristus; ep. 125 an Magister Gottfried (PL 182, 270 A): 
Bestia illa de Apocalypsi, cui datum est os loquens blasphemias et bellum gerens cum sanctis, 
Petrus cathedram occupat. 

36 Vita K B. II. c. 1, nr. 3 (PL 185, 270 CD). 
37 ebda. nr. 4 (PL 185, 271 A). 
38 ebda. c. 6, nr. 38 (PL 185, 290 CD). 
3(1 Is 28, 15. 
40 ep. 14/ an Peter d. Ehrw. von Kluny (PL 182, 305 AB). 
41 vgl. E. Mühlbacher, Die streitige Papstwahl des Jahres 1130, 1876. 



Menschentum und Heiligkeit 261 

Bernhard ließ es sich nicht einfallen, so überspielt zu werden. Er mobilisierte die 
Kurie, verdächtigte in allgemeinen, aber vielsagenden Ausdrücken, gegen das Ur- 
teil Peters des Ehrwürdigen, den burgundischen Kandidaten42, unterstellte eigen- 
süchtige Motive bei den anderen und verbreitete sich ausführlich über die Ungesetz- 
mäßigkeit der Wahl. ,Die gewaltigen Götter der Erde haben sich ungestüm erhoben, 
ich spreche vom Erzbischof von Lyon und dem Abt von Kluny. Im Bewußtsein ihrer 
Macht und voll Vertrauen auf ihren Reichtum haben sie sich gegen mich erhoben, 
und nicht nur gegen mich, sondern gegen eine große Zahl von Dienern Gottes, auch 
gegen Euch (die Mitglieder der römischen Kurie) ... gegen Gott'43. Peter von Kluny 
hatte den Kandidaten persönlich geprüft, und wir haben kein Recht, das durchaus 
positive Ergebnis seiner Untersuchung anzuzweifeln. Der Abt von Kluny schreibt 
an Bernhard, und dabei wird ganz offen auch das hinter allen großen Worten der 
Verhandlungen sich verbergende Anliegen des Abtes von Clairvaux genannt: ,Ich 
begreife, daß die Gerüchte dich erschreckt haben, aber du durftest nicht vergessen, 
daß dieselben ebenso gut falsch als wahr sein konnten. Du hättest bedenken müssen, 
daß der, den man in schlechten Ruf bringen wollte, der Sohn des Abtes war, den 
du liebst. Ich habe ihn kommen lassen ... er ist unschuldig an all den Verbrechen, 
die man ihm zur Last legt. Er ist ein frommer, weiser und wohlunterrichteter 
Ordensmann'. Dann fährt der Abt fort: ,Warum sollen die Zisterzienser einen 
Kluniazenser fürchten? Warum sollten Mönche einem Mönch mißtrauen? Dessen 
darfst du sicher sein, der Bischof von Langres wird die Zisterzienser und alle Mönche 

lieben'44. 

Doch Bernhard wußte, was er wollte; er appellierte nach Rom45 und ließ appel- 
lieren48. 

Was konnte Innozenz II., der dem Abt von Clairvaux schließlich das Papsttum 
verdankte, anders tun, als für Bernhard zu entscheiden? Die Wahl wurde umge- 
stoßen, ohne Rücksicht auf die bereits erfolgte Weihe. Das Domkapitel wurde nach 
Rom berufen. Doch Bernhard verhinderte klug die Reise; er würde zwischen ihnen 
die Einigkeit schon herstellen und dafür sorgen, daß ihre Wahl dem Rat weiser 
Männer folgen werde, die der Papst selbst bezeichnen möge. Und wer wurde jetzt 
gewählt? Alle Stimmen fielen auf Bernhard, doch der lehnte ab. Man einigte sich 
auf den Vetter Bernhards, Gottfried de la Roche, den Prior von Clairvaux. ,Veri- 
tatem dico, non mentior', schreibt Bernhard an König Ludwig VII., ,quod Lingonis 
de Priore nostro factum est praeter spem, praeter intentionem episcoporum et meam 
factum est'. Nun saß sein .anderes Ich', ,den ich liebe wie mich selbst'47, auf dem 
Stuhl von Langres. Der Eifer des Heiligen hatte gesiegt, mit menschlichen Mitteln. 

42 Ein nicht genannter Mönch von Kluny. 
43 ep. 168 (LP 182, 328 AB). 
44 epp. Petri Ven. I, ep. 29 (PL 18*9, 159 G • 161 A). 
45 ep. 164 an Innozenz II. (PL 182, 324 D • 325 A). 
46 Es appellierten Falco v. Lyon, Pontius v. Langres, Bonus-Amicus v. Langres, die beiden 

Zisterzienser Bruno und Gottfried. 
" ep. 170 (PL 182, 329 BC). 



262 Hans Wolter 

Gegen die Welt 

Kurt Dietrich Schmidt hat einmal vom hohen Mittelalter gesagt: •Die Beherr- 
schung der Welt durch die Kirche ist die Form, in der nach dem Glauben der da- 
maligen Zeit, neben anderen Formen freilich, die Verneinung der Welt sich voll- 
zieht"48. Hier liegt ein Schlüssel zum Verständnis der seltsamen Spannung in Bern- 
hard, die ihn gleichzeitig als ,Aszeten, Mönch und Weltherrscher, Politiker, spiri- 
tualen Humanisten und Geschäftsmann'49 erscheinen läßt. Für ihn ist die Welt zwar 
auch Schöpfung Gottes, ein wunderbares Werk seiner Hände, ein willkommenes 
Buch, darin Gottes Weisheit zu lesen ist50, aber sie ist durch die Sünde zum Atrium 
des Teufels geworden51, regiert vom .Fürsten dieser Welt'52. Zwar hat Christus die 
Welt besiegt53, doch muß dieser Sieg immer wieder von den Christen und Heiligen 
neu erstritten werden. In diesem Kampf54 kennt Bernhard keine Menschenrücksicht, 
doch manchmal möchte es scheinen, daß er auch die Mittel der Welt aufgreift, um 
die Welt mit den eigenen Waffen zu schlagen. Er verwirft den Mißbrauch der 
Appellationen55, doch wer vermag zu sagen, wie oft er schnell und gründlich selbst 
diesen Weg eingeschlagen hat, um zu seinem Ziel zu kommen? Keiner hat klarere 
und härtere Worte gegen Unwahrhaftigkeit und üble Nachrede gefunden als Bern- 
hard56, doch nicht einmal die Heiligen waren vor seiner scharfen Polemik sicher57. 

Der Streit um die richtigen Mittel im Kampf gegen die Welt führte zu der be- 
kannten Auseinandersetzung Bernhards mit Kluny. Obwohl er grundsätzlich den 
benediktmischen Mitbrüdern das Recht auf eigenen Stil und eigene Gebräuche zu- 
gesteht58 und es den Seinen verbietet, vorschnell zu urteilen59, wird der Kampf dann 
von Bernhard mit solcher Härte geführt, daß nach Heer .selbst der große Bewunde- 
rer Bernhards, Gilson, sich hier eines gewissen Schauders nicht erwehren kann'60. 
Die Freundschaft Bernhards mit Peter dem Ehrwürdigen von Kluny mildert kaum 
etwas an 'der Wucht der Vorwürfe, die Peter von Kluny immer wieder auf ihr rech- 
tes Maß zurückzuführen sucht61. 

48 Grundriß der Kirchengeschichte, II (1950), 73 (bzw. 215). 
48 Friedrich Heer, Aufgang Europas, Kommentarband, Wien 1949, S. 92. 
60 Senno 9 de diversis, Schriften 4, nr. 9, S. 47 f. Vgl. Paul Sinz, Die Naturbetrachtung des 

hl. Bernard. ,Anima'. Viertels Jahrsschrift für praktische Seelsorge, 8 (1953) 30-51. 
51 ep. 190 an Innozenz II. (S. Bernardi opera, Paris 1572, S. 366 H). 
52 Joh 12,31; 14,30; 16,11. 
63 Joh 16, 33; bei Bernhard passim, etwa ep. 1 (PL 18'2, 79 B). 
54 Vgl. die eindringliche Schilderung dieses Kampfes in ep. 1 an Robert, seinen nach Kluny 

geflüchteten Neffen (oder Vetter) (PL 182, 78 B • 79 C). 
55 De consideratione III, c. 2, nr. 6•12 (PL 182, 761•764). 
58 sermo 20 super cantica (Schriften 5, 149); passim. 
57 U. a. sei erinnert an Bernhards Feldzug gegen den Bischofskandidaten von York, 

den hl. Wilhelm Fitzherbert. Vgl. David Knowles, The Case of Saint William of York, 
Cambridge Historical Journal, 5 (1936) 162•177. Bernhard ruhte nicht, bis er von Heinrich 
Murdach, einem Mönch von Clairvaux, verdrängt worden war. Erst nach dem Tod von Bern- 
hard, Eugen III. und Heinrich Murdach konnte Wilhelm den Erzstuhl von York besteigen. 
Vgl. ep. 235. 238. 240. 252. 346. 347. 

58 Apologia ad ad Guillelmum (Wilhelm Abt von Saint-Thierry zu Reims), c. 1•4 (PL 
182, 895•904). 

» ebda. c. 5-6 (PL 182, 904 D • 907 A). 
60 Aufgang Europas, Kommentarband, S. 99. 
81 ep. 221 des Petrus Ven. an Bernhard (PL 182, 398•417 A). 



Menschentum und Heiligkeit 263 

Auch gegen den Einbruch der Welt in die Bezirke des Klerus, des niederen62 wie 
des höheren83, versucht Bernhard machtvoll anzugehen. Es würde hier zu weit füh- 
ren, die unermüdlichen Reden und Briefe, die Traktate und Mahnungen zu analy- 
sieren. Daß Bernhard ein durchaus monastisches Ideal entwickelt für alle Stände 
der hierarchischen Kirche, mag selbstverständlich sein, doch wird niemand die darin 

gegebene Einseitigkeit übersehen wollen. 
Das zu Bernhards Zeit sich langsam entfaltende Ethos des ritterlichen Menschen 

hat er in aszetische Bahnen zu lenken versucht, um auch hier die Welt in ihrem 
ureigenen Bezirk auf die Grenzen des wahrhaft Christlichen hinzuweisen84. 

,Sie sagen, nicht Ihr wäret Papst, sondern ich sei es, und von allen Seiten strömen 
sie zu mir mit ihren Anliegen'65, schreibt Bernhard an den Zisterzienserpapst 
Eugen III. (a. 1145). Seine Autorität im Kampf um die Reinerhaltung der Kirche 
von der Welt erreicht ihren Gipfel und wird dann schnell verzehrt in dem Einsatz 
auf einer Frontlinie, auf der sich der innere mit dem äußeren Kampf ins Tragische 
verschlingt. Der Mißerfolg des zweiten Kreuzzuges, dessen Prediger Bernhard zwei 
Jahre lang (1146/47) mit ungeheuerem Erfolg gewesen ist, fällt menschlich ge- 
sprochen, auf ihn zurück66. Man hat seine Apologie im 2. Buch über ,die Besinnung' 
das klassische Dokument seiner vornehmen Gesinnung genannt67, aber zugleich könnte 
man sie als ein resigniertes Geständnis der Vergeblichkeit seiner jahrzehntelangen Be- 
mühungen um die Überwindung der Welt in der Christenheit bezeichnen. Denn 
woran ist nach Bernhard der Kreuzzug gescheitert? An der Zwietracht der Fürsten, 
am Kleinmut der Ritter, ,qui semper revertebantur, cum ambularent'68, am sündigen 
Herzen der Kreuzfahrer. Der Kampf gegen die äußeren Feinde der Christenheit 
kann nicht gewonnen werden, wenn nicht der innere Feind, Sünde, Tod und Teufel, 
,die bösen Geister der unsichtbaren Welt' zuvor überwunden sind6». Manche sagen, 
dieser Kreuzzug hätte scheitern müssen, weil auch für Bernhard ,die wahren Kreuz- 
züge nicht auf den Schlachtfeldern der Außen-, sondern der Innenwelt ausgekämpft 
würden', Bernhard habe als .Führer der spiritual-humanistischen Bewegung all- 
zusehr bereits auf die Umbauung der feudalen religiös-politischen Gesellschaft alten 
Stils hingearbeitet'70, um dem leibhaftigen Kreuzzug ins Heilige Land den zum 

62 Vgl. die Ansprache Bernhards an die Kleriker von Paris 1140 (PL 182, 833•856). 
63 Vgl. ep. 42 an den Erzbischof Heinrich Sanglier von Sens (c. 1127) ,De moribus et officio 

episcoporum" (PL 182, 809•834). 
64 Vgl die Gegenüberstellung der weltlichen Ritterschaft und der Ritter Christi in der 

Schrift? De laude novae militiae, c. 2 und c. 3 (PL 182, 923 B - 925 C). Hier wird ganz 
deutlich, daß im Grunde nur der Ordensritter, wie Bernhard ihn mitentworfen hat, als christ- 
licher Ritter angesehen werden kann. Weltliche Ritterschaft ist Sündendienst, weil bei ihr 
Luxus, Leichtfertigkeit, unvernünftige Zorneswallung, Verlangen nach leerem Ruhm oder 
Gier nach irdischem Besitz vorherrscht. 

65 ep. 239 (PL 182, 431 A). 
66 Vgl. Erich Caspar, Bernhard von Clairvaux {Meister der Politik, hg. von E. Marcks und 

K. A. Müller, III, Stuttgart 1923) 216 f. 
67 Wolfram von den Steinen, Vom heiligen Geist des Mittelalters, Breslau 1926, S. 172. 
68 de consid. II, c I. (PL 182, 743 CD), ep. 188 an Bernhards Onkel, den Templerritter 

Andreas (PL 182, 493 B - 494 C): •Vae principibus nostris... incredibilem exercent mali- 
tiam". 

•» de laude novae militae, c. 1, c. 3, c. 4 (PL 182, 921. 924 f.). 
70 Friedrich Heer, Aufgang Europas, S. 189. 



264 Hans Wolter 

Sieg notwendigen Impuls haben geben zu können. So dachte Bernhard nicht, für ihn 
war die Einsicht von Außen und Innen noch genau so gesichert wie dem 11. Jahr- 
hundert; der Kampf gegen die Welt mußte zugleich auf beiden Linien geführt 
werden, und er hat es getan mit der ganzen Glut burgundischer Leidenschaftlich- 
keit und zisterziensischen Reformwillens. Er hat in dem schon erwähnten Buch ,De 
consideratione', das auf Bitten Papst Eugens III.71 geschrieben wurde, wie in einem 
geistlichen und ,kirchenpolitischen Testament"72 die Grundzüge der Kirche und des 
Papsttums entwickelt, wie sie nicht als weltferne, sondern weltüberwindende Mächte 
sich darstellen sollen. Weder das Papsttum noch die Kirche haben in den Gene- 
rationen unmittelbar nach Bernhards Tod daraus gelernt. Sein Kampfruf gegen die 
Welt schien zu verhallen. 

Lieder der Liebe 

Die innerste Kraft im Lebenskampf des Heiligen von Clairvaiux war die Liebe73. 
Nur von hierher kann das bisher Gesagte eigentlich verstanden werden. Ohne De- 
mut und Liebe bliebe Bernhard ein Machtpolitiker. ,Etwas Großes', sagt er, ,ist es 
um die Liebe', ,die reine Liebe schöpft ihre Kraft nicht aus der Hoffnung, spürt aber 
auch fehlgeschlagene Hoffnungen nicht. Das ist die Liebe der Braut'74. ,Die Liebe 
ist für sich selbst genug, sie gefällt von selbst und um ihrer selbst willen', ,wenn 
Gott liebt, verlangt er dafür nichts anderes als Gegenliebe. Er liebt nur, um geliebt 
zu werden . . . und er weiß, daß alle, die ihn lieben, in ihrer Liebe selig sind'75. 

Die Gottesliebe durchstrahlte sein ganzes Leben und wirkte Wunder der Hingabe 
an ihn, weil die Menschen spürten, daß sie von Bernhard geliebt wurden, wie Chri- 
stus die Seinen liebt: ,Christus ist ein zärtlicher Freund, ein kluger Ratgeber und ein 
starker Helfer'76. Die werbenden Worte an den Flüchtling Robert sind ganz ernst 
gemeint: ,sie nahmen mir (mit Dir nämlich) die Freude meines Herzens, die Frucht 
meines Geistes, die Krone meiner Hoffnung und die Hälfte meiner Seele'77. 

Die Totenklage auf seinen Bruder Gerhard78 innerhalb der Predigtreihe über 
das Hohe Lied ist ein ergreifender Beweis für die Tiefe der menschlichen Liebes- 
kraft, die Bernhard besaß. Anselme Dimier hat die zahllosen Stellen aus dem 
literarischen Werk Bernhards und aus den Quellen über Bernhard zusammengetra- 
gen79, die überaus eindrucksvoll die liebenswerte Gestalt des Abtes, seine unermüd- 
lichen Liebesbeweise und die aus allen Kreisen von Kirche, Adel und Volk ihm zu- 
strömende Liebe dartun und das einmalige Bild dessen erstehen lassen, was ein 
begnadeter Mensch aus den Energien seiner Natur zu leisten vermag. 

71 Vgl. Piolog zu •De consideratione" (PL 182, 727 A): ,hoc ipsum non praecipis, sed petis'. 
72 Erich Caspar, Bernhard von Clairvaux, S. 218. 
73 Als Quellen sind heranzuziehen die 8"6 Predigten über das Hohe Lied (Schriften 5 und 

6), der dem Kardinal Haimerich gewidmete Traktakt ,De diligendo Deo' (PL 182, 973 • 
1000) und der Brief an den Kartäuserprior Guigo von Chastell (ep. 11, PL 182, 108•115). 

74 Schriften 6, 300 f. (sermo 83). 
75 ebda. 
76 Schriften 5, 148 (sermo 20). 
77 ep. 1 (PL 182, 76 C). 
78 Schriften 5, 208•222 (sermo 26). 
79 Saint Bernard, Pecheur de Dieu, Paris 1953. 



Menschentum und Heiligkeit 265 

Wie eine Mutter hat er die Mönche von Clairvaux geliebt80, und wer die Abtei 
verlassen mußte, um den neuen Gründungen zu helfen oder ihnen vorzustehen, war 
nur zu oft von dem einen Wunsch erfüllt, wieder heimkehren zu dürfen81. 

Die tiefe Wirkung seiner Kapitelsansprachen über das Hohe Lied kann nur so 
erklärt werden, daß die Liebe, von der Bernhard sprach, in seinem Herzen auch 
wirklich brannte. 

Über Clairvaux hinaus strahlte diese Hingabe Bernhards an die Menschen um 
Gottes willen. Im hart von ihm getadelten Kluny erbat und empfing Peter der 
Ehrwürdige die Liebe des Abtes von Clairvaux82. Die Kartause erhielt von Bern- 
hard demütigste Erweise brüderlicher Freundschaft83. 

Die Versicherungen Bernhards an die ermahnten Bischöfe und Fürsten, daß nicht 
kleinliche Kritiksucht, sondern eifernde Liebe für die Braut Christi ihm die Feder 
führe, können ohne schlüssige Gegenbeweise nicht angezweifelt werden. Doch bleibt 
dabei wahr, daß die große Liebe Bernhards dicht neben fast abgründig anmuten- 
dem Haß zu strahlen scheint84. Die augustinische Unterscheidung von Sünde und 
Sünder, vom Haß gegen das Unrecht und von der Liebe für den Unrecht tuenden 
Mitbruder tritt bei ihm zurück. 

In infirmitate virtus 

Bernhard wäre der Letzte gewesen, der seine menschlichen Schwächen und Gren- 
zen geleugnet hätte. Er kannte die Krisen seiner leiblichen Kräfte nur zu gut und 
wußte, daß in den Stunden der damit verbundenen seelischen Niedergeschlagen- 
heit Reizbarkeit und Mißmut seiner Herr zu werden drohten. Manche Widersprüche 
in seinen Briefen dürfen auf die von ihm selbst beklagte Schwäche seines Gedächt- 
nisses zurückgeführt werden85. Er war darauf bedacht, daran zu erinnern, daß auch 
er nur ein Mensch sei, wenn das Lob überschwenglich wurde, mit dem seine Freunde 

ihn überschütteten86. 
Unter dem Schleier der humanistischen Bescheidenheitstopik87, den er beständig 

in den Briefen über seine Person wirft, birgt sich echte Demut. ,Ich möchte Dich in- 
ständig um Dein Gebet bitten', schreibt er an Hugo von Amiens, den Erzbischof 
von Rouen, ,weil ich ohne Unterlaß sündige'88. 

80 Vita prima I, c. 5, nr. 26 (PL 185, 242 A); ep. 208 an Eugen III. (PL 182, 466 B). 
81 z. B. epp. 208•210 (PL 182, 466•468). 
82 ep. 147•149. 228. 265. 267. 364. 387. 389. 
83 ep. 11 (PL 182, 108•115). 
84 Friedrich Heer, Aufgang Europas, Kommentarband, S. 92a. ,Der größte Liebende des 

12. Jahrhunderts ist vielleicht auch der größte Hasser des 12. Jahrhunderts gewesen'. 
85 ep. 63 an Bischof Heinrich von Verdun (a. 1128): ,inspectam quippe häbeo meam, quam 

novi, labilem memoriam' (PL 182, 168 C). 
8<i ep. 11 an Prior Guigo v. Chastell, Kartause: ,non sum talis qualis putor vel dicor' (PL 

182, 115 B). 
87 passim, etwa ep. 76, an den Abt von St.-Petrus-de-Monte: ,nostram parvitatem' (PL 

182, 192 A), ep. 244 an König Konrad III.: ,factus sum insipiens, qui sim vilis ignobilisque 
persona' (PL 182, 442 B). Vgl. Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches 
Mittelalter, Bern 1948, S. 91•93 (Bescheidenheitstopik). 

88 ep. 25 (PL 182, 130 C). 



266 Hans Wolter 

Ernald von Bonneval, der Verfasser des zweiten Buches der Vita prima, braucht 
einmal im Zusammenhang der Schilderung von Bernhards aszetischem Werdegang 
das Bild vom göttlichen Silberschmied. ,Um ihn immer glanzvoller und reiner wer- 
den zu lassen, hat Gott ihn täglich im Schmelzofen geprüft; um auch den letzten 
Rosthauch zu tilgen, hat er ihn unablässig auf den Amboß gelegt und mit häufigen 
Hammerschlägen gehämmert, gezüchtigt und getadelt • nicht um ihn für Vergehen 
zu bestrafen, sondern um der , virtus' willen zu seiner Ehre. Nie fehlte ihm der 
Stachel der Krankheit. Da er aber wußte, daß die Kraft (Gottes) in der Schwachheit 
zu voller Auswirkung kommt89, sah er es als Gnade an, daß die Feile täglicher Heim- 

suchung alles ungewöhnliche Verhalten an ihm abschliff'90. 
Auch dieser Abt war nur ein Mensch. Er lebte in sich die Spannung der ver- 

schiedensten geistigen und seelischen Anlagen, die sich ihre Eigenständigkeit manch- 
mal fast gewaltsam zu wahren versuchten. Nahe beieinander lagen Liebe und Haß, 
Traum, Versenkung und Tat, selbstvergessene Kontemplation und bisweilen jähe, 
immer aber schnelle Aktion, Demut und ein Selbstwertbewußtsein, das sich nicht 
scheut, von sich aus unmittelbar eine Linie über den Papst zu Gott zu ziehen91. Der 
stille Beter und Nachfolger des milden und sanften Herrn ist zugleich der drohende 
Mahner von Päpsten und Königen. Der Liebling der Massen kennt seine Macht 
und setzt sie ungescheut ein92, wo Friede und Recht der Kirche es zu fordern scheinen. 

Wenn jemals das paulinische Wort von der •Kraft in der Schwachheit" Wirk- 
lichkeit wurde, dann in Bernhard von Clairvaux. In dem vom Fasten geschwäch- 
ten Körper herrscht die •virtus" des Willens; der menschlich herrscherliche Wille 
aber, der Gründer oder doch Erbauer des zisterziensischen Staates im Staat der 
Kirche, wurde schwach vor der göttlichen Gewalt der Liebe, die allen, nicht zu 
leugnenden Irrwegen seines empfindsamen und überschäumenden Temperamentes 
immer wieder die rechte Bahn wies. Gottasliebe hat die Gestalt des heiligen Bern- 
hard zum Zeichen erhoben über die christlichen Völker des Abendlandes, nun be- 

reits acht Jahrhunderte lang. 
Darum gelten die Feiern, die allenthalben ihm zu Ehren abgehalten werden, 

letztlich der Gnade und Liebe Gottes, die den ganzen Menschen Bernhard, mit all 
seinen Kräften, in ihren Dienst nahm und ihn zu wandeln vermochte. So sehr Bern- 
hard auf den ersten Blick mehr aus einem urgewaltigen, naturhaften Grund zu 
leben und zu wirken scheint, als aus einem gnadenhaf t gewandelten Herzen, so ist doch 

letztlich sein ganzes Menschentum in die Liebe und in die Demut eingeschmolzen 
worden. Menschentum und Heiligkeit bilden bei ihm ein unteilbares Ganzes. Es gibt 
keine Heiligkeit in sich, losgelöst von der konkreten menschlichen Natur, so sehr 
manches abstrakte Heiligkeitsschema alter und neuer Zeit ein solches Ideal vorzu- 
täuschen versucht. Wo Heiligkeit ist, da wird der ganze Mensch ergriffen, auch wenn 
der Schein dagegen spricht. Heiligkeit trägt aber auch immer und notwendig das 

89 2 Kor 12, 9. 
89 Vita prima II, c. 4, nr. 26 (L 185, 283 A). 
91 ep. 168 an die römische Kurie (a. 1138) (PL 182, 328 AB), vgl. Anm. 43. 
92 ep. 170 an König Ludwig VII. (a. 1138), in dem Bernhard zum Schluß unverhohlen mit 

einem .Aufstand der Massen' droht, wenn Ludwig nicht endlich Gottfried de la Roche als 
Bischof von Langres bestätigen und den Gegenkandidaten fallen lassen würde. 



Ich, Klara, die kleine Pflanze des hl. Vaters Franziskus 267 

Signum der menschlichen Natur, d. h. aber auch der Schwäche und Sündhaftigkeit 
an sich. Das scheint eine Binsenwahrheit zu sein und wird doch so oft im eigenen 
Leben wie auch in der Führung anderer mißachtet. Wirkt nicht darum das Streben 
nach Heiligkeit oft so wenig mitreißend, weil es so blutleer geworden ist, weil es 
mehr auf Bewahrung vor der Sünde als auf den Einsatz aller Kräfte bedacht ist. 
Wer Gott liebt, wirklich selbstlos liebt, braucht seine Schwächen nicht zu fürchten; 
sie dienen ihm höchstens zur größeren Demut. Auch Bernhard war nur ein Mensch. 
Aber dieser Mensch glühte und eiferte in all seinen Bereichen für den Herrn, in 
der Stille der Zelle ebenso wie auf den Straßen der großen Welt, in der Predigt des 
Friedens ebenso wie im Kampf um die Freiheit der Kirche, im Versagen wie im Sie- 
gen, im Weinen wie im Triumphieren. Er war nur ein Mensch, aber darin auch ein 

Heiliger. 

Ich, Klara, die kleine Pflanze des hl. Vaters Franziskus 
Zum 700. Gedenktag des Todes der hl. Klara am 11. August 

Von Engelbert Grau OFM, München 

Stellt der erste Orden des hl. Franziskus von Assisi eine autonome, selbständige 
geistige Bewegung dar, so hat sein zweiter Orden einen ergänzenden, komplemen- 
tären Charakter. Er bedeutet die Anpassung und Anwendung des Ideals, das Fran- 
ziskus an sich und an seinen Jüngern verwirklichte, auf die Frauenwelt. Diese An- 
gleichung einzigartig und beispielhaft zu vollziehen, dafür war die hl. Klara von 
Assisi das auserlesene Werkzeug Gottes. 

Naturgemäß nimmt dann Klara im zweiten Orden nicht die Stelle ein, die Fran- 
zirkus im ersten Orden zukommt. Sie selbst kann sich nicht genugtun, immer wieder 
zu betonen, daß nicht sie, sondern Franziskus der Gründer des Ordens der Armen 
Frauen, d. h. der Klarissen, ist1. Die geistigen Grundlagen ihres Lebens und ihres 
Ordens stammen von Franziskus; es sind die nämlichen, die Franziskus seinen Brü- 
dern und dem ersten Orden gab. Klara ist die getreue Jüngerin und Schülerin des 
seraphischen Patriarchen und wollte nie etwas anderes sein und scheinen. 

Franziskus ,und Klara 

•Nachdem der allerhöchste himmlische Vater sich gewürdigt hatte, mein Herz 
durch seine Barmherzigkeit und Gnade zu erleuchten, daß ich nach dem Beispiel 

und der Lehre unseres hochseligen Vaters Franziskus Buße tue, habe ich bald nach 
seiner eigenen Bekehrung ihm freiwillig zusammen mit einigen Schwestern, die mir 
der Herr bald nach meiner Bekehrung gegeben hatte, Gehorsam versprochen, so wie 
uns der Herr durch sein preiswürdiges Leben und seine Lehre das Licht seiner 

1 Leben und Schriften der hl. Klara von Assisi. Einführung, Übersetzung, Erläuterungen 
von Engelbert Grau OFM., Werl i.W. 1952, 71, 13 (= Seite 71, Zeile 13); 72, 23 f; 90, 15-17; 
91, 28 f; 94, 10•14. 




