Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu
fiir unser Gottesverhiltnis

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

I

Im ersten Heft dieses Jahres haben wir einige Prolegomena der Herz-Jesu-
Verehrung zu bedenken versucht!. Heute sei unser Bemiihen einer Frage gewidmet,
die gewissermafen am anderen Ende dieser geistigen Bewegung der personlichen
Frommigkeit liegt, die wir den Kult des Herzens des Herrn nennen. Wenn wir
iiber die Herz- Jesu-Verehrung in der Theologie nachdenken, dann suchen wir zu
sagen, was Herz im allgemeinen und was Herz des Herrn im besonderen bedeutet,
dann sprechen wir davon, wie dieses Herz die urspriingliche Quelle aller Heilstaten
des Herrn ist, dann denken wir vielleicht dariiber nach, warum dieses Herz im gan-
zen der Person Christi einer besonderen, eigens artikulierten anbetenden Verehrung
wiirdig ist und was sie fiir uns bedeuten kann. Wir ibersehen dann, so mochte ich
meinen, eine Frage, die schwer und dunkel ist, nicht nur hinsichtlich der Antwort
darauf, sondern so, daf} schon ihre Formulierung und ihre Verdeutlichung miihsam
ist, die Frage — sie muf} noch ausfiihrlich verdeutlicht werden —: erreicht eigent-
lich unsere Verehrung in ihrem wirklichen Vollzug dasjenige, was wir Herz des
Herrn nennen? Um zu verstehen, was diese Frage besagen will, miissen wir etwas
weiter ausholen.

Der Mensch hat mit vielen Dingen und Personen zu tun, zu tun in der mannig-
faltigsten Weise. Er erfihrt das Haus und das Land, in dem er lebt, erlebt die Per-
sonen, mit denen er umgeht. Er hat es auch mit Gott zu tun. Man kann vielleicht
sagen, dafl sich sogar alles, was so das Umgangene ist, in zwei Gruppen teilt und
letztlich nur in zwei Gruppen. Wir haben ja auch zwei Namen dafiir: Welt und
Gott. Zu Welt als unserer Umwelt riickt alles zusammen, was sich selber unmittel-
bar bei uns meldet, was in seinem eigenen Sein in den Raum unserer Erfahrung
eintritt, von sich aus und in sich. Gott dagegen ist der Jenseitige, ist gerade der, der
bekannt ist als der Ferne, der gegeben ist durch seine Ungegebenheit, der anwest
durch seine Unbegreiflichkeit und sein Schweigen. Zwar hat er den Christen in sei-
ner Offenbarung angesprochen; er hat sich selbst hier unten bei uns bemerkbar
gemacht bis zum handgreiflichen Fleisch seines wesensgleichen Sohnes. Aber alle
diese Signale sind doch immer auch gerade die Aufforderung ut per visibilia ad
invisibilium amorem rapiamur (damit wir durch die sichtbaren Dinge zur Liebe des
Unsichtbaren hingerissen werden). Er heiligt und erldst zwar die Welt, sie selber,
aber doch ebenso, dafl er sie aufsprengt und uns .den Dynamismus verleiht (iiber-
natiirlich glaubende Liebe genannt), uns in die Dunkelheit seines eigenen Lichtes
anbetend hinauszuschwingen.

Und nun die erste Frage: wohin gehoren denn bei dieser Grundeinteilung des-
sen, mit dem umgehend wir zu tun haben, die Heiligen, die Engel, die verklirte

1, Geist und Leben 26 (1953) 32-38



280 ‘ Karl Rahner

Menschheit Christi, sein Herz? Objektiv gehoren sie alle zur Welt, sofern man
darunter den Inbegriff des Geschaffenen versteht und insofern wir von ihnen durch
den Glauben, die Erfahrung oder sonstwie etwas wissen. Aber ,wissen von etwas®
und ,real mit etwas zu tun haben®, ,real sich auf etwas bezichen®, die Existenz von
etwas annehmen mit der theoretischen Vernunft und existentiell, d. h. liecbend mit
" etwas umgehen, sich an es weggeben sind zweierlei Dinge. Was das zweite angeht,
so gehoren diese Personen, von denen wir uns fragen, wohin sie gehoren, eher zu
Gott. Sie sind ja nicht durch sich selbst immer bei uns; sie melden sich ja nicht von
selbst, sie sind fir unsere Erfahrung dort, wo Gott ist, sie kommen ja gerade in
unserem religiéser Verhalten vor und sonst nicht. Unter dem Gesichtspunkt der Er-
fahrung gehoren sie also nicht zu unserer uns umwaltenden Welt, sondern, weil
sonst gar kein Platz fiir sie wire, zu Gott.

Aber hier beginnt nun die Schwierigkeit und die zweite Frage. Konnen sie zu
Gott gehoren? Nicht als ob gefragt wire, ob sie existieren. Sondern ob wir sie
erreichen, wenn wir sie in jener Richtung suchen, in der wir uns religits auf Gott
hin bewegen. Wiederum ist dies nicht gemeint in dem objektivistischen Sinn, dafl
gefragt wiirde, ob sie etwas von uns, unseren Akten, die auf sie zielen, unseren
Gebeten usw. willlten. Das alles sei als selbstverstandlich vorausgesetzt. Sondern
gemeint ist, ob wir sic mit unseren Akten erreichen, sie nicht nur theoretisch wissen,
sondern sie — mit ihnen umgehend — in ihrer Existenz realisieren kénnen. Oder
ist es s0: wenn wir sie in jenem Erfahrungsjenseits suchen, in dem Gott ist und wo
er sein muf}, um Gott sein zu kénnen, dann verschwimmen sie uns gleichsam, schei-
nen Schall und Name zu werden, gleichsam sich aufzulésen, nur fiir uns natiirlich,
aber so wirklich, in diesem alles verschlingenden, namenlosen und weglosen Dunkel,
das wir Gott nennen —7?

Man sage nicht, das sei doch blof} eine kiinstlich erqualte Subtilitat; wir wiifiten
doch, daf es diese Personen und Wirklichkeiten gibt, dafl wir uns intentional auf
sie beziehen konnen, dafl dies einen Sinn und einen Nutzen habe. Und iiberdies:.
das schlichte Faktum sei ja eben, dafl wir es nicht nur kénnen, sondern auch tat-
sdchlich tun. Und gegen eine Tatsache sei nicht zu argumentieren. Aber die Frage
ist ja gerade: fun wir das wirklich, was wir zu tun meinen? Oder sind die Namen
der Heiligen, die Namen der Engel, der Menschheit Christi fiir uns ebenso viele
wechselnde Etiketten, mit denen wir — quoad nos — immer nur das eine und selbe
beschworend meinen: Gott?

Stellen wir diese Frage nicht theoretisch fiir alle Zeiten, sondern fiir uns heute!
Als solche ist sie nicht so leicht zu beantworten. Der Mensch fritherer Zeiten zwar
mag eine sehr handfeste Fahigkeit solcher Realisation numinoser Miachte und Per-
sonen aufler Gott gehabt haben, so sehr, daf er dauernd in Gefahr war, in einen
theoretischen oder wenigstens praktischen Polytheismus abzugleiten. Aber wir? Ist
es da nicht gerade umgekehrt? Ist da nicht all das, was wir aus der objektiven
Glaubenslehre in dieser Hinsicht beibehalten, nur wechselnde Namen, die immer
dasselbe meinen: Gott, das eine und einzige, das als fiir unsere sinnliche Welt-
erfahrung jenseitig geblieben ist, das uns aus dem Schwund der numinosen Wirk-
lichkeiten noch iibriggelassen worden ist? Tranen wir nicht zu rasch der Fassade



Die ewige Bedeutung der Mensdhheit Jesu fiir unser Gottesverhdlinis 281

und dem traditionellen Komment unserer Frommigkeit! Ein paar Fragen: wer von
uns hat im Confiteor schon einmal wirklich echt realisiert, dafl er dem hl. Erz-
‘engel Michael seine Siindigkeit bekennt und dafl dies wirklich nicht nur eine rheto-
rische Amplifikation eines Bekenntnisses an Gott ist? Sind uns nicht unsere eigenen
verstorbenen Angehérigen real abhanden gekommen? Wir beten vielleicht fiir sie,
weil das so Brauch ist und man sonst irgendwie ein schlechtes Gewissen hitte. Aber
sonst sind sie uns doch, wenn wir ehrlich sind, inexistent geworden. Ontologisch
und existentiell aber wire das nicht méglich, wenn bei uns das Verhiltnis zu den
Heiligen wirklich gegeben wire, das wir zu haben meinen; denn dieses ruht grund-
. sitzlich auf jenem allgemeinen Verhiltnis auf zu den jenseitig gewordenen Men-
schen. Betrachten wir einmal einen durchschnittlichen theologischen Traktat iiber
die letzten Dinge, iiber die ewige Gliickseligkeit! Ist da auch nur mit einem Wort
die Rede vom menschgewordenen Herrn? Ist nicht vielmehr alles verschlungen von
der visio beatifica, der seligen Anschauung, dem unmittelbaren Verhaltnis zur
nackten Essenz Gottes, das zwar geschichtlich bedingt ist durch ein vergangenes
Ereignis — Christi nimlich —, aber nicht jetz¢ vermittelt ist durch Jesus Christus?’
Zeigt diese Beobachtung der itblichen heutigen Theologie (die sich darin von der
alten unterscheidet) nicht auch, daB fiir unser wirkliches Realisationsvermogen alle
Welt (im objektiven Sinne) inexistent und gleichsam fir uns (nicht in sich!) ver-
‘schlungen wird vom lodernden Abgrund Gottes, auch wenn wir das uns nicht ein-
gestehen und die gegenteilige Terminologie beibehalten, aber fast so, wie wir von
Amor mit seinen Pfeilen reden? Wer aus der jingeren Generation betet heute
wirklich noch zu den Heiligen? Zu seinem Namenspatron, zum Schutzengel? Man
verehrt vielleicht noch (und das ist etwas ganz anderes) einen Heiligen, den man
geschichtlich kennt, in seiner geschichtlichen Wirklichkeit, wie die Heiden ihre
geschichtsmichtigen Grofien verchren. Aber ist einem der jetzt lebende Heilige eine !
realisierte, d. h. nicht nur theoretisch akzeptierte, Wirklichkeit neben und aufler
Gott, die ihre eigenstindige Aktualitat hat, von deren Wohlwollen etwas abhingt,

zu der man einen personlichen Kontakt sucht, die man in seine real erfahrene Welt
hineinzuziehen sucht? Oder sagt man einmal Engel, das andere Mal Maria oder
Herz-Jesu oder hl. Josef und realisiert bei all dem immer das gleiche: die Un-
begreiflichkeit und inappellable Souverinitat Gottes, der man sich restlos — erzit-
ternd und licbend zugleich — ausliefert? Kommt uns nicht dieses und nur dieses
als der religiose Akt vor und alles andere nur als farbiger Abglanz des immer
selben Finen, als prismatische Brechung des einen weiflen Lichtes Gottes, die in:
sich keinen eigenen Bestand hat? Warum anders tun wir uns heute schwer, an die
Legion von Teufeln zu glauben und warum reden wir licber abstrakt iber ,das
Dimonische®, so wie unsere heidnischen Zeitgenossen, denen wir hinter einer ver-
balen Fassade orthodoxer Worte oft mehr gleichen als uns lieb sein sollte, sehr
gerne iiber ,das Heilige“, ,das Géttliche* reden? Warum stellen wir iiberrascht
fest, dal man bei Hilderlin oder Rilke eine Fahigkeit der Realisation numinoser
Maichte, der Gotter, der Engel bemerken kann, eine Fahigkeit, die wir als stirker
denn unsere eigene empfinden? Wir wissen z. B., dafl die Engel bei Rilke allerletzt-
lich doch eine literarische Staffage sind im Vergleich zum dhristlichen Glanben an



282 Karl Rahkner

die Engel, wie dieser sein sollte. Aber wir empfinden gleichzeitig, dafl diese Engel
bei Rilke doch stirker sind, als sie bei uns faktisch im tatsachlich vollzogenen Glau-
ben michtig werden.

Vielleicht verstehen wir nun, was hinsichtlich des Herzens des Herrn mit der
Eingangsfrage gemeint ist. Dieses Herz ist — wenn es nicht zu einem anderen, far-
bigeren Wort fiir Gott und die Unbegreiflichkeit seiner grenzenlosen Liebe wird —
ein menschliches Herz. Es darf nicht nur gerithmt werden in dem, was einst aus ihm
heraus getan wurde. Es darf nicht nur Gegenstand riickwirts blickender Verehrung
sein, die den geschichtlichen Herrn meint in seinem Erdenleben. Dieses Herz, das
jetzt ist, das nicht mehr zu dieser uns umwaltenden Welt gehirt, das wie verloren
scheint in den Fernen Gottes, es soll verehrt, angebetet und geliebt werden. Es soll
in unserer Frommigkeit realisiert werden, es soll nicht nur ein Name, ein Stiick des
farbigen Abglanzes sein, das den immer selben Grundakt auf Gott und ihn allein
hin begleitet. Ist es so selbstverstindlich, daff uns dies gelingt? Nochmals: dafl
dieses Herz an sich ist, dafl wir von ithm wissen nund dafl wir der theoretischen Ein-
sicht hinsichtlichk seiner Verehrungswirdigkeit fahig sind, daf wir meinen, es zu
verehren, und es verehren wollen, all das ist noch keine unbedingt sichere beja-
hende Antwort auf diese Frage. Man mufl nur einmal scharfer auf gewisse For-
mulierungen horen, die bei solcher gut gemeinten und beabsichtigten Herz- Jesu-
Verehrung vorkommen, die aber tatsichlich eine mit diesen Worten etikettisierte
monotheistische Gottesverehrung ist, dann kann man merken, daf eine solche Frage
nicht so leicht mit Ja beantwortet werden kann. Man kénnte bei solchen Formu-
lierungen einfach fiir Herz Christus und fiir Christus nochmals Gott einsetzen, ohne
dafl etwas am Sinn oder an der existentiellen Intentionalitit des Gebetes sich ver-
andern wiirde, ein Zeichen, daf} das Gesagte nicht ernsthaft religiés realisiert ist.

Die gestellte Frage verwandelt sich natiirlich sofort in eine praktische Frage:
wenn es nicht selbstverstindlich ist, dafl der religiése Akt das Herz des Herrn, es
selber im Unterschied von Gott, erreicht, wie kann dies dann gelingen? Denn wir
wissen ja schon von vornherein, dafl die Aufgabe und der Versuch, daff dieses
gelinge, berechtigt ist. Hat es doch eine latreutische Verehrung der Menschheit
Christi und eine Verehrung der Heiligen und der Engel zu geben.

11

Bei der Beantwortung dieser Frage miissen wir den schwersten Teil einer erfor-
derlichen Antwort von vornherein ausklammern: die Frage, die nach der subjek-
tiven Seite des Problems fragt, die Frage also nach der Uberwindung der Schrump-
fung des existentiellen Realisationsvermogens echt numinoser und doch von Gott
verschiedener Machte und Wirklichkeiten. Man konnte sagen: weil wir nicht mehr
in Gefahr sind, Polytheisten zu sein, sind wir in Gefahr, das geschaffene Heilige
nicht mehr verehren zu kdnnen und darum auch in Gefahr, dafl Gott verblafit zu
einem abstrakten Postulat der theoretischen oder praktischen Vernunft, das even-
tuell noch christlich drapiert ist. Aber, wie gesagt, wie dieses urmenschliche, gewis-
sermaflen vorchristliche adventistische Vermogen der Realisation eines echt und
wahrhaft pluralen religidsen Weltjenseits mit Engeln, Heiligen, Verstorbenen,



Die ewige Bedeutz;ng der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhiiltnis 283

Damonen geweckt, gepflegt und entwickelt werden kann und zwar als mensdhliches
Vermdgen, als natiirliche Potenz, davon kann hier nun nicht die Rede sein. Eine
solche existentielle Mieutik ist eine Aufgabe, die hier unsere Krafte und unsere
Zeit iberfordern wiirde.

Wir kdnnen hier nur von den objektiven Sachverhalten her ein weniges zur
Beantwortung unserer Frage beizutragen versuchen. Es handelt sich um zwei Uber-
legungen: eine allgemeine und grundsdtzliche iiber das Verhdltnis geschaffener
{numinoser) Wirklichkeiten iiberhaupt zu Gott; und eine solche iiber die Menschheit
Christi und sein menschliches Herz im besonderen.

Unsere existentielle Unempfindlichkeit und die Schwiche unseres Realisations-
vermdgens gegeniiber auflergottlichen Wirklichkeiten, die in den Bereich religioser
Akte fallen oder fallen sollten, rithrt mindestens zum Teil von einem falschen, im
Grunde unchristlichen, pantheistischen oder theopanistischen Gottesbegriff her. Der
wahre Gott ist nicht derjenige, der totet, um selber lebendig zu sein. Er ist nicht
»das Eigentliche“, das vampyrartig die Eigentlichkeit der von ihm verschiedenen
Dinge an sich zieht und gewissermaflen aussaugt; er ist nicht das esse omnium. Je
niher man thm kommt, um so wirklicher wird man; je mehr er in einem und vor
einem wachst, um so eigenstandiger wird man selber. Das von ihm Geschaffene ist
nicht Maja, der Schleier, das sich wie Nebel vor der Sonne Aufldsende, je mehr man
das Absolute erkennt, je mehr man also religios wird. So empfinden wir zwar und
es wire wichtig, die Frage zu beantworten, warum wir so empfinden. Aber diese
existentielle Grundbefindlichkeit ist selbst noch einmal, so tief, ja so demiitig sie zu
sein scheint, erbsiindliche Hybris und zutiefst unchristlich. Man liebt ,das Absolute*,
aber nicht den Gott, der Schopfer Himmels und der Erde ist. Man hafit im Grunde
das geschaffene Wirkliche, weil es nicht das von sich aus Unbedingte ist; man nennt
es das Relative, das Kontingente, das, bezogen auf Gott, nur negativ Bestimmbare,
die blofie Eingrenzung des an sich unendlichen Seins, auf das es allein ankommt, und
vergifit, dafl eben dieses Bedingte das unbedingt vom Unbedingten Geliebte ist, das
daher eine Giiltigkeit hat, die es zu mehr macht als zum bloff Vorlaufigen, zu einem
sich vor Gott Aufldsenden, dafl dieses geschaffen Unbedingte uns verbietet (trotz
aller Philosophie, die auch bei uns noch nicht genug getauft ist), es auch blof in Bezug
zu Gott rein negativ zu werten.

Man darf nicht sagen, das seien selbst nur ontologische Aussagen, die fiir .den
religiosen Akt unerheblich wiren. Nein, gerade wenn wir vor den Absoluten in
unserem Daseinsvollzug, also religids geraten, und wenn wir das christlich und nicht
platonisch tun (und darin ist auch aller Aristotelismus und alle abendlindische Philo-
sophie bis zum deutschen Idealismus noch viel zu platonisch), dann, also mitten im
religiosen Akt, kommen wir vor jene Liebe absoluter Ernsthaftigkeit zu dem von
ihr Geschaffenen, dem Giiltigen, dem Ewigen, dem Lebendigen, dem wahrhaft
Seienden, gerade weil — nicht obwohl — es durch diese Liebe ist, dem selber
Bedeutsamen, dem Nichtiiberspringbaren, dem nicht einfachhin eminenter schon in
Gott selbst allein Auffindbaren (sonst hitte er es eben nicht wirksam und wahrhaft
frei schopferisch geliebt). Wenn wir aber so religiés zu diesem Gott der wahrhaft
ernsthaften und bedingungslosen Liebe zum Geschaffenen kommen, miissen wir ihn



284 Kar! Rahner

lieben, wie er ist, diirfen wir ihn in unserem religiésen Akt nicht frevlerisch zu dem
machen wollen, der er eben nicht ist, zum Weltlosen, miissen wir das von ihm Ge-
liebte mit seiner Liebe lieben, also gerade nicht als das Vorlaufige, als die Wolke,
die vor der uns aufgehenden Unendlichkeit, thre Konturen auflésend, vergeht, son-
dern als das vor Gott Giiltige, ewig Gerechtfertigte, also als das vor Gott numinos
und religiés Bedeutsame.

Vor dem Gott des Christentums hat eine plurale Welt des Numinosen ihren Sinn
und ihre Berechtigung. Die Anstrengung, die das festzuhalten uns kostet, ist die
Anstrengung der Uberwindung unserer Unchristlichkeit und der erbsiindigen Ver-
fallenheit an das siindige Dilemma: Gott oder Welt. Eine polytheistische oder
polytheistisch tingierte versklavende Verehrung der Michte und Gewalten dieser
Welt ist nur die andere Seite desselben schuldhaften Dilemmas: Numinositit der
Welt ohne den einen lebendigen Gott. Aber das Gegenteil entspringt derselben
Gespaltenheit: Gott-losigkeit der Welt. Wir heute sind in Gefahr, Gott zu ver-
chren (es wenigstens zu wollen) und die Welt selber gott-los sein zu lassen. Christ-
lich aber wire, sie als gott-gewollt und -geliebt zu verehren, abgestuft, weil diese
ihr geschenkte Liebe selbst gestuft ist; und darum dort in einem wahren Sinn relj-
gids zu verehren, wo sie in den morgendlichen und abendlichen Gipfeln ihrer gei-
stigen Geschichte schon die Endgiiltigkeit ihrer ewigen Giiltigkeit vor Gott gefun-
den hat, in den Engeln und Heiligen. Es wiire somit eine Aufgabe der Theologie,
noch viel tiefer und lebendiger als bisher zu durchdenken, warum, wie und
in welcher Abhingigkeit vom religidsen Grundakt auf Gott dasjenige, was
sie dulia (Verehrung) im Gegensatz zur latria (Anbetung) nennt, in Wahr-
heit ein echter religioser Akt ist, und wie er als solcher eigenstindiger und
nicht sich in dem der latria einfach aufhebender vollzogen werden kann und muS.
Wie schwer solche Verchristlichung des religiésen Uraktes vor Gott ist, zeigt sich
ja bis in die Theorie der christlichen Mystik hinein. Sie ist immer in Versuchung
gewesen (bis in Johannes vom Kreuz hinein), im mystischen Akt alles vor Gott
verschwinden zu lassen, so dafl es immer wieder nachtriglicher Korrekturen cines
solchen panentheistischen Grundansatzes bedurfte, um daran festhalten zu kénnen,
dafl der Mystiker sich noch mit der Menschheit Christi beschiftigen diirfe und

kénne.

Man sieht jedenfalls, daff die Frage der Fahigkeit, im religiésen Akt andere
Wirklichkeiten als die Gottes noch ernst nehmen und realisieren zu kénnen, eine
Frage von hochstem Rang und Gewicht im Christentum ist. Daf sie das in einer
Vulgirfrémmigkeit nicht wird, ist kein Gegenargument. FEine Vulgirfrommigkeit,
fiir die Gott eben von vornherein eine Wirklichkeit neben vielen andern ist, emp-
findet natiirlich keine Schwierigkeit, den hl. Antonius neben dem Hl. Geist fiir
eine hochst beachtliche, wichtige und wirksame Gréfle zu halten. Aber es geschicht
dann eben auf Kosten Gottes und des wahren Verhiltnisses zu thm, der keine
fremden Gétter neben sich duldet (auch nicht solche, bei denen man vorsichtig den
Namen Gott vermeidet). Wenn aber Gott fiir uns wirklich in wachsendem Mafle
Gott wird, das verzehrende Feuer, der einmal Unvergleichliche, der in seiner
Gnade aus radikalster Ferne Nahegewordene, dann — in dieser lodernden Flamme



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhdlinis 285

und in diesem blendenden Licht noch zu erkennen und zu vollzichen, dafl jetzt erst
recht die fibrige, von ihm geliebte Wirklichkeit wirklich, wahr und giltig wird, daf}
in diesem unendlichen Feuermeer unendlichen Grades nicht alles vernichtet, sondern
alles erst eigentlich lebendig wird und zwar nicht blof in sich, sondern auch fiir
uns: das zu erkennen und zu vollziechen ist einzig der christlichen Reife des Gott-
verhiltnisses moglich. Aber weil solche Reife auch selige Aufgabe unserer religiosen
Entwicklung in Gottes wahrhafter Gnade ist, die immer anders wirkt, als wir es
von uns aus dichten, darum sollten wir uns um sie bemiihen.

Das Lassen der Kreatur ist die erste und fiir uns Siinder immer neue Phase des
Findens Gottes. Aber auch nur die erste. Der Dienst an der Kreatur, gesandt von
Gott weg zuriick in die Welt, mag die zweite Phase sein. Aber es gibt noch eine
dritte: die Kreatur, sie selbst in ihrer Entsprungenheit und Selbstindigkeit in Gott
zu finden, mitten in der eifersiichtig lodernden Unerbittlichkeit seines Alles-in-
allem-seins; da mitten drin diese Kreatur noch zu finden, das Kleine im Groflen,
das Umgrenzte in der Grenzenlosigkeit, das Geschdpf (es selbst!) im Schopfer: das
ist erst die dritte und hochste Phase unseres Gottverhiltnisses. Da namlich kehren
wir, die von der Welt aus zu Gott gegangen sind, mit ihm um in seinem Ausgang
in die Welt und sind dort am nichsten bei ithm, wo er sich selbst am fernsten ist in
seiner wahrhaften Liebe zur Welt, dort und darin am nichsten bei ihm, weil, wenn
Gott die Liebe ist, man ihr dort am niichsten kommt, wo sie sich als die an die Welt
ver-liebte am fernsten ist.

In diesem Zusammenhang muf} die besondere Frage der Verehrung der Mensch-
heit Christi im allgemeinen und seines menschlichen Herzens im besonderen
gesehen werden. Dafl Gott selber Mensch ist, das ist ja der einmalige Gipfel und
der letzte Urgrund zugleich fir das Verhiltnis Gottes zu seiner Schopfung, in dem
er und sie in gleichem Mafle (nicht im umgekehrten) wachsen. Diese Positivitit der
Schéopfung, nicht nur gemessen am Nidhts, sondern auch vor Gott, erhilt darum in
Christus seine qualitativ einmalige Aufgipfelung, weil nach dem Zeugnis des Glau-
bens diese geschaffene Menschheit der indispensable und bleibende Durchgangs-
punkt ist, durch den alles Geschopfliche hindurch muf, soll es die Vollendung seiner
ewigen Giiltigkeit vor Gott finden. Er ist das Tor und die Tiir, das A und das Q,
das Umfassende, in dem als dem Menschgewordenen die Schépfung ihren Bestand
hat. Wer ihn sieht, sieht den Vater, und wer ihn, den Menschgewordenen nicht
sieht, sieht auch Gott nicht. Wir konnen iiber das Absolute reden ohne das nicht-
absolute Fleisch des Sohnes, aber den Absoluten wahrhaft finden kann man nur in
ihm, in dem die Fiille der Gottheit in der irdenen Scherbe seiner Menschheit
geborgen ist. Ohne ihn ist schlieflich alles Absolute, von dem wir reden oder das
wir in mystischem Aufschwung zu erreichen meinen, nur das nie erreichte objektive
Korrelat zu jener leeren und hohlen, finstern und verzweifelt in sich selbst sich
verzehrenden Unendlichkeit, die wir selber sind, die Unendlichkeit der unzufrie-
denen Endlichkeit, nicht aber die selige Unendlichkeit wahrhaft schrankenloser
Fille. Diese aber ist nur dort zu finden, wo Jesus von Nazareth ist, dieser endlich
Konkrete, Zufillige, der bleibt in Ewigkeit.



286 Karl Rahner

Entscheidend aber fiir die Grundfrage unserer ganzen Uberlegung ist dies: Jesus
‘der Mensch war nicht nur einmal von entscheidender Bedeutung fiir unser Heil,
d. h. fiir das wirkliche Finden des absoluten Gottes, durch seine historischen und
jetzt vergangenen Taten des Kreuzes usw., sondern er ist jetzt und in Ewigkeit als
der Menschgewordene und Geschopfgebliebene die dauernde Offenheit unserer
Endlichkeit auf den lebendigen Gott unendlichen, ewigen Lebens, und er ist darum
auch in seiner Menschheit die geschaffene, im Akt unserer Religion stehende Wirk-
lichkeit fiir uns, derart, dafl ohne diesen Akt auf seine Menschheit hin und durch
sie hindurch (implizit oder explizit) der religiose Grundakt auf Gott gar nicht sein
Ziel erreicht. Man sieht in Ewigkeit den Vater nur durch ihn hindurch. Gerade so
unmittelbar, denn die Unmittelbarkeit der Gottesschau ist keine Leugnung des
ewigen Mittlertums Christi als des Menschen. Man wird sagen miissen, dafl diese
Wabhrheit objektiven und subjektiven Mittlertums Christi des Menschen fiir immer
und ewig einerseits wohl kaum in Gefahr kommt, von jemand, der Christ ist, in
thesi geleugnet zu werden, dafl sie aber anderseits noch lange nicht so durchdacht
und begrifflich ausgearbeitet ist, wie sie es sein miifite. Wir rellektieren meistens
» nur auf das historische, moralische Mittlertum des Menschenschnes in seinem Frden-
leben. Danach wird in unserem durchschnittlichen religiosen Glaubensbewufitsein
die Menschheit Christi unwichtig. Wir wissen irgendwo in unserem begrifflichen
Glaubenswissen, dafl es sie noch gibt, daf sie selig und verklart ist und im Besitz
der visio beatifica. Man wird vielleicht einmal einen frommen Gedanken darauf in
der Betrachtung (natirlich nicht in der Dogmatik!) verwenden, dafl man ,neben®
der visio beatifica (worin ja alle andere Erkenntnis und Seligkeit supereminenter
gegeben ist, so dafl man nicht recht sieht, was einen sonst noch interessieren kénnte)
doch auch noch eine ,akzidentelle® Freude an der Menschheit Christi einmal im
Himmel haben kénnte. Aber wo ist das deutliche und in ontologischer Begrifflich-
keit artikulierte Wissen davon, daf es ewig wahr bleibt: niemand erkennt den
Vater aufler der Sohn und wem es dieser offenbaren will: wer ihn sieht, sieht den
Vater —? Wo ist das deutliche Bewuf}tsein, dafl je jetzt und immer mein Heil,
meine Gnade, meine Gotteserkenntnis aufruht anf dem Wort in unserm Fleisch?
Dafl es sehr schwer ist, all das in metaphysischen Begriffen genau zu formulieren,
zu begriinden und einigermaflen verstindlich zu machen, ist kein Grund, diese
Dinge mit Stillschweigen zu iibergehen. Es ist leichter, scheinbar zu zeigen, dafl
dies nicht méglich ist. Aber so ist es doch bei allen Wahrheiten des Glaubens. Und
die Theologen sind nicht immun gegen die Gefahr, mit rationalistischen Philo-
sophemen dann Wahrheiten des Glaubens zu leugnen oder totzuschweigen, wenn
sie durchaus bemerkbar im unreflexen Glaubensbewufitsein der Kirche, aber noch
nicht ausdriicklich im ,Denzinger” stehen.

Versuche, diese Wahrheit zu deutlicherer Gegebenheit zu bringen, sind da und
miifiten ausgebaut und vertieft werden. Die Lehre von der ewigen Liturgie und
Interzession Christi im Himme) gehort hierher. Fragen miifite man sich einmal von
diesem ,Sitz im Leben“ her, ob nicht die Lehre von der physisch instrumentalen
Ursichlichkeit der Menschheit Christi fir alle Gnade in vielleicht problematischer
Weise und in einer Art, die ihre eigenen Voraussetzungen noch nicht erreicht hat,



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhilinis 287

eine Wahrheit sieht, dic unbedingt zu bewahren ist. Fragen lassen miifite sich jeder
Theologe: hast du eine Theologie, in der das Wort, das Mensch ist und insofern es
dies ist, nicht nur frither einmal in der Vergangenheit, sondern jetzt und in Ewig-
keit der notwendige und bleibende Mittler allen Heiles ist, so daB er als dieser
Gott-Mensch auch mit seiner Menschheit so im religiosen Akt steht, dafl dieser
(bewuflt oder unbewufit) durch diese Menschheit hindurch auf Gott geht und so
diese Menschheit wesentlich und immer das mittlerische Objekt des einen latreu-
tischen Aktes ist, der zielhaft sich auf Gott richtet? Er wire darauf aufmerksam zu
machen, dafl mit dieser Christus-frage an den religiésen Grundakt nicht bloff
gemeint ist, dafl man ,auch“ den Menschgewordenen anbeten kénne und zwar
»auch® in seiner Menschheit. Das steht glicklicherweise in jeder Dogmatik. Aber
leider steht nicht in jeder Dogmatik, dafl der religiose Akt éberhaupt und immer,
wenn er Gott wirklich erreichen will, genauso diese ,inkarnatorische“ Struktur hat
und haben muf, die subjektiv dem objektiven Grundbestand parallel sein muf:
daBl ndmlich Gott sich in dem Menschgewordenen der Welt mitgeteilt hat, und
dieser darum der Christus bleibt in Ewigkeit. Mit dieser inkarnatorischen Struktur
des religidsen Aktes iiberhaupt ist natiirlich nicht gesagt, dafl diese immer ausdriick-
lich bewuft sein miifite, oder daf} es bei der Enge unseres irdischen Bewuftseins
méglich und férderlich und erforderlich wire, diese Ausdriicklichkeit des Durchgangs
durch den Menschgewordenen immer und in jedem Akt anzustreben.

Niemand wird erwarten, dafl wir hier diese postulierte Theologie ausarbeiten.
Es geniigt hier, wenigstens angedeutet zu haben, dafl es so etwas geben kann und
geben sollte. Ist dies aber der Fall, dann 1afit sich die Ausgangsfrage unserer Uber-
legungen wenigstens ein Stiick weit beantworten. Wenn mit ,Herz-Jesu“ die ur-
spriingliche Mitte der menschlichen Wirklichkeit des Sohnes Gottes gemeint ist,
dann mufl es einen religidsen Grundakt geben, der durch diese Mitte hindurch ver-
mittelt auf Gott geht. Dann kann und darf in diesem Akt ,das Herz“ nicht nur ein
Name und ein leeres Wort sein, dessen realer, religiés realisierter Inhalt die unum-
schreibbare, namenlose Wirklichkeit Gottes allein wire. ,Herz“ sagt dann wirklich
menschliches Herz. Es ist wirklich gemeint, auf es beziechen sich wirklich unsere
Akte, es ist wirklich ,fiir uns“, nicht nur an sich da. Es in seiner Endlichkeit, in der
umschreibbaren Eindeutigkeit seiner Liebe, in der es unterschieden — obzwar un-
getrennt — ist von der Unheimlichkeit der géttlichen Liebe, die an sich im abgrin-
digen Ursprung Gnade und Gericht, Erbarmen und Zorn bergen kann und die fiir
uns erst eindeutige Liebe wird, wenn und weil sie sich inkarniert hat im Herzen
Jesu aus Fleisch von unserm Fleisch in der Endlichkeit unseres Daseins. Dieses Herz
ist gemeint und zwar es selbst als Gegenstand und Ziel oder besser: als vermit-
telnde Mitte, als Mitte der Vermittlung, durch die all unsere Bewegung hindurch
muf}, soll sie wirklich zu Gott kommen. Ut apertum cor ... piis esset requies et
poenitentibus pateret salutis refugiom . . . (Damit das gedffnete Herz . .. den From-
men eine Ruhestitte wire und den Biilenden als Zoflucht des Herzens offen stiinde.)
Ein solches Wort ist nicht irgendeine fromme Vagheit und Uberschwenglichkeit,
sondem ein absolut genaues Wort, das die Schultheologie noch gar nicht cingeholt
hat. Das Herz ist nicht nur die urspriingliche Mitte des menschlichen Daseins des



288 Karl Wennemer

Herrn, sondern darin auch die Mitte der Vermittlung, ohne die es keinen Zugang
gibt zu Gott. Und zwar so, dafl man diesen Zugang — hier werden die mensch-
lichen Worte in héchstem Mafl inaddquat — nie hinter sich zuriicklassen kann. Man
gelangt nur dauernd an, indem man dauernd durch diese vermittelnde Mitte der
Mensdhheit Christi hindurchgeht, genau so wie man ja selbst nie aufhért, Kreatur
zu sein, wenn man der Gottheit teilhaftig wird. Man kann Christ sein, ohne jemals
etwas vom Herzen Jesu in menschlichen Worten gehort zu haben. Aber man kann
nicht Christ sein, ohne dauernd in der Bewegung des Geistes im HI. Geist durch
die Menschheit Christi hindurchzugehen und darin durch deren einigende Mitte,
die wir das Herz nennen.

»Jedoch ist weder die Frau ohne den Mann noch der Mann
ohne die Frau im Herrn«

Von Karl Wennemer S. J., Frankfurt a. M.

Durch die Diskussion iber die Angleichung der Gesetzgebung an den Artikel 3
Abs. 2 des Bonner Grundgesetzes (,Ménner und Frauen sind gleichberechtigt®) sind
die biblischen Texte iiber die Stellung von Mann und Frau (Gen 1—3; 1Kor 11,
2—16; Eph 5,22—33; Kol 3,18—19; Tim 2,8—15; 1 Petr 3,1—7) von neuem in
den Umkreis unserer besonderen Beachtung geriickt worden, Das moderne Denken
findet sich mit einigen dieser Texte nicht leicht ab, weil sie die Stellung der Frau
iiber Gebithr herabzudriicken scheinen. Vor allem stoft man sich an der Ausfiih-
rung des heiligen Paulus iiber die Frage des Frauenschleiers (1 Kor 11, 2—16).
Johannes Weifl schreibt zum Beispiel in seinem Kommentar zu 1 Kor: ,Die Klimax
Gott (Christus), Mann, Weib weist dem Weibe eine nicht nur dem Manne unter-
geordnete, sondern auch von Christus und Gott entferntere Stellung an. Sie be-
kommt eben nicht den Ehrentitel eikén kai doxa tou theou, sondern nur den
doxa tou andros. Dariiber 1t sich nicht wegkommen, und wir miissen zugeben,
dafl v. 3 unter dem Niveau von Gal 3, 28 bleibt, in echt jiidisch-rabbinischer Ge-
ringschatzung des Weibes“!. Ein dhnliches Urteil liest man bei Gerhard Delling:
»Die Frau ist (nach Paulus) nur Abglanz des Mannes, nicht direkt Abglanz oder
gar Ebenbild Gottes ... Sie ist ein Mensch zweiter Klasse“, Der Schleier ist dem
Apostel ein ,Ausdruck der Minderwertigkeit der Frau“2. Bestehen solche Urteile
zu Recht? Nur eine gewissenhafte Prufung des Textes wird uns Antwort zu geben
vermaogen.

Der Abschnitt Gber den Frauenschleier {1 Kor 11,2—16) bereitet der Exegese
manche Schwierigkeiten. Schon der Ausgangspunkt und Anlaf zur Stellungnahme
des Apostels ist nicht leicht bis ins Letzte zu kliren. Deutlich ist aber, dafl in Korinth
entgegen dem von Paulus in seinen Gemeinden aus urgemeindlicher Tradition ein-

t Krit. exeget. Kommentar uber das N. T., Géttingen 1910, S. 270.
2 Paulus’ Stellung zu Frau und Ehe®, Stuttgart 1931, S. 108—109.





