
Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu 
für unser Gottesverhältnis 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Im ersten Heft dieses Jahres haben wir einige Prolegomena der Herz-Jesu- 
Verehrung zu bedenken versucht1. Heute sei unser Bemühen einer Frage gewidmet, 
die gewissermaßen am anderen Ende dieser geistigen Bewegung der persönlichen 
Frömmigkeit liegt, die wir den Kult des Herzens des Herrn nennen. Wenn wir 
über die Herz-Jesu-Verehrung in der Theologie nachdenken, dann suchen wir zu 
sagen, was Herz im allgemeinen und was Herz des Herrn im besonderen bedeutet, 
dann sprechen wir davon, wie dieses Herz die ursprüngliche Quelle aller Heilstaten 
des Herrn ist, dann denken wir vielleicht darüber nach, warum dieses Herz im gan- 
zen der Person Christi einer besonderen, eigens artikulierten anbetenden Verehrung 
würdig ist und was sie für uns bedeuten kann. Wir übersehen dann, so möchte ich 
meinen, eine Frage, die schwer und dunkel ist, nicht nur hinsichtlich der Antwort 
darauf, sondern so, daß schon ihre Formulierung und ihre Verdeutlichung mühsam 
ist, die Frage • sie muß noch ausführlich verdeutlicht werden •: erreicht eigent- 
lich unsere Verehrung in ihrem wirklichen Vollzug dasjenige, was wir Herz des 
Herrn nennen? Um zu verstehen, was diese Frage besagen will, müssen wir etwas 

weiter ausholen. 
Der Mensch hat mit vielen Dingen und Personen zu tun, zu tun in der mannig- 

faltigsten Weise. Er erfährt das Haus und das Land, in dem er lebt, erlebt die Per- 
sonen, mit denen er umgeht. Er hat es auch mit Gott zu tun. Man kann vielleicht 
sagen, daß sich sogar alles, was so das Umgangene ist, in zwei Gruppen teilt und 
letztlich nur in zwei Gruppen. Wir haben ja auch zwei Namen dafür: Welt und 
Gott. Zu Welt als unserer Umwelt rückt alles zusammen, was sich selber unmittel- 
bar bei uns meldet, was in seinem eigenen Sein in den Raum unserer Erfahrung 
eintritt, von sich aus und in sich. Gott dagegen ist der Jenseitige, ist gerade der, der 
bekannt ist als der Ferne, der gegeben ist durch seine Ungegebenheit, der anwest 
durch seine Unbegreiflichkeit und sein Schweigen. Zwar hat er den Christen in sei- 
ner Offenbarung angesprochen; er hat sich selbst hier unten bei uns bemerkbar 
gemacht bis zum handgreiflichen Fleisch seines wesensgleichen Sohnes. Aber alle 
diese Signale -sind doch immer auch gerade die Aufforderung ut per visibilia ad 
invisibilium amorem rapiamur (damit wir durch die sichtbaren Dinge zur Liebe des 
Unsichtbaren hingerissen werden). Er heiligt und erlöst zwar die Welt, sie selber, 
aber doch ebenso, daß er sie aufsprengt und uns den Dynamismus verleiht (über- 
natürlich glaubende Liebe genannt), uns in die Dunkelheit seines eigenen Lichtes 
anbetend hinauszuschwingen. 

Und nun die erste Frage: wohin gehören denn bei dieser Grundeinteilung des- 
sen, mit dem umgehend wir zu tun haben, die Heiligen, die Engel, die verklärte 

•Geist und Leben" 26 (1953) 32-38 



280 karl Rahner 

Menschheit Christi, sein Herz? Objektiv gehören sie alle zur Welt, sofern man 
darunter den Inbegriff des Geschaffenen versteht und insofern wir von ihnen durch 
den Glauben, die Erfahrung oder sonstwie etwas wissen. Aber •wissen von etwas" 
und •real mit etwas zu tun haben", •real sich auf etwas beziehen", die Existenz von 
etwas annehmen mit der theoretischen Vernunft und existentiell, d. h. liebend mit 
etwas umgehen, sich an es weggeben sind zweierlei Dinge. Was das zweite angeht, 
so gehören diese Personen, von denen wir uns fragen, wohin sie gehören, eher zu 
Gott. Sie sind ja nicht durch sich selbst immer bei uns; sie melden sich ja nicht von 
selbst, sie sind für unsere Erfahrung dort, wo Gott ist, sie kommen ja gerade in 
unserem religiösen Verhalten vor und sonst nicht. Unter dem Gesichtspunkt der Er- 
fahrung gehören sie also nicht zu unserer uns umwaltenden Welt, sondern, weil 
sonst gar kein Platz für sie wäre, zu Gott. 

Aber hier beginnt nun die Schwierigkeit und die zweite Frage. Können sie zu 
Gott gehören? Nicht als ob gefragt wäre, ob sie existieren. Sondern ob wir sie 
erreichen, wenn wir sie in jener Richtung Suchen, in der wir uns religiös auf Gott 
hin bewegen. Wiederum ist dies nicht gemeint in dem objektivistischen Sinn, daß 
gefragt würde, ob sie etwas von uns, unseren Akten, die auf sie zielen, unseren 
Gebeten usw. wüßten. Das alles sei als selbstverständlich vorausgesetzt. Sondern 
gemeint ist, ob wir sie mit unseren Akten erreichen, sie nicht nur theoretisch wissen, 
sondern sie • mit ihnen umgehend • in ihrer Existenz realisieren können. Oder 
ist es so: wenn wir sie in jenem Erfahrungsjenseits suchen, in dem Gott ist und wo 
er sein muß, um Gott sein zu können, dann verschwimmen sie uns gleichsam, schei- 
nen Schall und Name zu werden, gleichsam sich aufzulösen, nur für uns natürlich, 
aber so wirklich, in diesem alles verschlingenden, namenlosen und weglosen Dunkel, 
das wir Gott nennen •? 

Man sage nicht, das sei doch bloß eine künstlich erquälte Subtilität; wir wüßten 
doch, daß es diese Personen und Wirklichkeiten gibt, daß wir uns intentional auf 
sie beziehen können, daß dies einen Sinn und einen Nutzen habe. Und überdies: 
das schlichte Faktum sei ja eben, daß wir es nicht nur können, sondern auch tat- 
sächlich tun. Und gegen eine Tatsache sei nicht zu argumentieren. Aber die Frage 
ist ja gerade: tun wir das wirklich, was wir zu tun meinen? Oder sind die Namen 
der Heiligen, die Namen der Engel, der Menschheit Christi für uns ebenso viele 
wechselnde Etiketten, mit denen wir • quoad nos • immer nur das eine und selbe 
beschwörend meinen: Gott? 

Stellen wir diese Frage nicht theoretisch für alle Zeiten, sondern für uns heute! 
Als solche ist sie nicht so leicht zu beantworten. Der Mensch früherer Zeiten zwar 
mag eine sehr handfeste Fähigkeit solcher Realisation numinoser Mächte und Per- 
sonen außer Gott gehabt haben, so sehr, daß er dauernd in Gefahr war, in einen 
theoretischen oder wenigstens praktischen Polytheismus abzugleiten. Aber wir? Ist 
es da nicht gerade umgekehrt? Ist da nicht all das, was wir aus der objektiven 
Glaubenslehre in dieser Hinsicht beibehalten, nur wechselnde Namen, die immer 
dasselbe meinen: Gott, das eine und einzige, das als für unsere sinnliche Welt- 
erfahrung jenseitig geblieben ist, das uns aus dem Schwund der numinosen Wirk- 
lichkeiten noch übriggelassen worden ist? Trauen wir nicht zu rasch der Fassade 



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis 281 

und dem traditionellen Komment unserer Frömmigkeit! Ein paar Fragen: wer von 
uns hat im Confiteor schon einmal wirklich echt realisiert, daß er dem hl. Erz- 
engel Michael seine Sündigkeit bekennt und daß dies wirklich nicht nur eine rheto- 
rische Amplifikation eines Bekenntnisses an Gott ist? Sind uns nicht unsere eigenen 
verstorbenen Angehörigen real abhanden gekommen? Wir beten vielleicht für sie, 
weil das so Brauch ist und man sonst irgendwie ein schlechtes Gewissen hätte. Aber 
sonst sind sie uns doch, wenn wir ehrlich sind, inexistent geworden. Ontologisch 
und existentiell aber wäre das nicht möglich, wenn bei uns das Verhältnis zu den 
Heiligen wirklich gegeben wäre, das wir zu haben meinen; denn dieses ruht grund- 
sätzlich auf jenem allgemeinen Verhältnis auf zu den jenseitig gewordenen Men- 
schen. Betrachten wir einmal einen durchschnittlichen theologischen Traktat über 
die letzten Dinge, über die ewige Glückseligkeit! Ist da auch nur mit einem Wort 
die Rede vom menschgewordenen Herrn? Ist nicht vielmehr alles verschlungen von 
der visio beatifica, der seligen Anschauung, dem unmittelbaren Verhältnis zur 
nackten Essenz Gottes, das zwar geschichtlich bedingt ist durch ein vergangenes 
Ereignis • Christi nämlich •, aber nicht jetzt vermittelt ist durch Jesus Christus? 
Zeigt diese Beobachtung der üblichen heutigen Theologie (die sich darin von der 
alten unterscheidet) nicht auch, daß für unser wirkliches Realisationsvermögen alle 
Welt (im objektiven Sinne) inexistent und gleichsam für uns (nicht in sich!) ver- 

• schlungen wird vom lodernden Abgrund Gottes, auch wenn wir das uns nicht ein- 
gestehen und die gegenteilige Terminologie beibehalten, aber fast so, wie wir von 
Amor mit seinen Pfeilen reden? Wer aus der jüngeren Generation betet heute 
wirklich noch zu den Heiligen? Zu seinem Namenspatron, zum Schutzengel? Man 

verehrt vielleicht noch (und das ist etwas ganz anderes) einen Heiligen, den man 
geschichtlich kennt, in seiner geschichtlichen Wirklichkeit, wie die Heiden ihre 
geschichtsmächtigen Großen verehren. Aber ist einem der jetzt lebende Heilige eine! 
realisierte, d. h. nicht nur theoretisch akzeptierte^ Wirklichkeit neben und außer 
Gott, die ihre eigenständige Aktualität hat, von deren Wohlwollen etwas abhängt, 
zu der man einen persönlichen Kontakt sucht, die man in seine real erfahrene Welt 
hineinzuziehen sucht? Oder sagt man einmal Engel, das andere Mal Maria oder 
Herz-Jesu oder hl. Josef und realisiert bei all dem immer das gleiche: die Un- 
begreiflichkeit und inappellable Souveränität Gottes, der man sich restlos • erzit- 
ternd und liebend zugleich • ausliefert? Kommt uns nicht dieses und nur dieses 
als der religiöse Akt vor und alles andere nur als farbiger Abglanz des immer 
selben Einen, als prismatische Brechung des einen weißen Lichtes Gottes, die in 
sich keinen eigenen Bestand hat? Warum anders tun wir uns heute schwer, an die 
Legion von Teufeln zu glauben und warum reden wir lieber abstrakt über •das 

Dämonische", so wie unsere heidnischen Zeitgenossen, denen wir hinter einer ver- 

balen Fassade orthodoxer Worte oft mehr gleichen als uns lieb sein sollte, sehr 

gerne über •das Heilige", •das Göttliche" reden? Warum stellen wir überrascht 
fest, daß man bei Hölderlin oder Rilke eine Fähigkeit der Realisation numinoser 

Mächte, der Götter, der Engel bemerken kann, eine Fähigkeit, die wir als stärker 

denn unsere eigene empfinden? Wir wissen z. B., daß die Engel bei Rilke allerletzt- 

lich doch eine literarische Staffage sind im Vergleich zum christlichen Glauben an 



282 Karl Rahner 

die Engel, wie dieser sein sollte. Aber wir empfinden gleichzeitig, daß diese Engel 
bei Rilke doch stärker sind, als sie bei uns faktisch im tatsächlich vollzogenen Glau- 
ben mächtig werden. 

Vielleicht verstehen wir nun, was hinsichtlich des Herzens des Herrn mit der 
Eingangsfrage gemeint ist. Dieses Herz ist • wenn es nicht zu einem anderen, far- 
bigeren Wort für Gott und die Unbegreiflichkeit seiner grenzenlosen Liebe wird • 
ein menschliches Herz. Es darf nicht nur gerühmt werden in dem, was einst aus ihm 
heraus getan wurde. Es darf nicht nur Gegenstand rückwärts blickender Verehrung 
sein, die den geschichtlichen Herrn meint in seinem Erdenleben. Dieses Herz, das 
jetzt ist, das nicht mehr zu dieser uns umwaltenden Welt gehört, das wie verloren 
scheint in den Fernen Gottes, es soll verehrt, angebetet und geliebt werden. Es soll 
in unserer Frömmigkeit realisiert werden, es soll nicht nur ein Name, ein Stück des 
farbigen Abglanzes sein, das den immer selben Grundakt auf Gott und ihn allein 
hin begleitet. Ist es so selbstverständlich, daß uns dies gelingt? Nochmals: daß 
dieses Herz an sich ist, daß wir von ihm wissen und daß wir der theoretischen Ein- 
sicht hinsichtlich seiner Verehrungswürdigkeit fähig sind, daß wir meinen, es zu 
verehren, und es verehren wollen, all das ist noch keine unbedingt sichere beja- 
hende Antwort auf diese Frage. Man muß nur einmal schärfer auf gewisse For- 
mulierungen hören, die bei solcher gut gemeinten und beabsichtigten Herz-Jesu- 
Verehrung vorkommen, die aber tatsächlich eine mit diesen Worten etikettisierte 
monotheistische Gottesverehrung ist, dann kann man merken, daß eine solche Frage 
nicht so leicht mit Ja beantwortet werden kann. Man könnte bei solchen Formu- 
lierungen einfach für Herz Christus und für Christus nochmals Gott einsetzen, ohne 
daß etwas am Sinn oder an der existentiellen Intentionalität des Gebetes sich ver- 
ändern würde, ein Zeichen, daß das Gesagte nicht ernsthaft religiös realisiert ist. 

Die gestellte Frage verwandelt sich natürlich sofort in eine praktische Frage: 
wenn es nicht selbstverständlich ist, daß der religiöse Akt das Herz des Herrn, es 
selber im Unterschied von Gott, erreicht, wie kann dies dann gelingen? Denn wir 
wissen ja schon von vornherein, daß die Aufgabe und der Versuch, daß dieses 
gelinge, berechtigt ist. Hat es doch eine latreutische Verehrung der Menschheit 
Christi und eine Verehrung der Heiligen und der Engel zu geben. 

II 

Bei der Beantwortung dieser Frage müssen wir den schwersten Teil einer erfor- 
derlichen Antwort von vornherein ausklammern: die Frage, die nach der subjek- 
tiven Seite des Problems fragt, die Frage also nach der Überwindung der Schrump- 
fung des existentiellen Realisationsvermögens echt numinoser und doch von Gott 
verschiedener Mächte und Wirklichkeiten. Man könnte sagen: weil wir nicht mehr 
in Gefahr sind, Polytheisten zu sein, sind wir in Gefahr, das geschaffene Heilige 
nicht mehr verehren zu können und darum auch in Gefahr, daß Gott verblaßt zu 
einem abstrakten Postulat der theoretischen oder praktischen Vernunft, das even- 
tuell noch christlich drapiert ist. Aber, wie gesagt, wie dieses urmenschliche, gewis- 
sermaßen vorchristliche adventistische Vermögen der Realisation eines echt und 
wahrhaft pluralen religiösen Weltjenseits mit Engeln, Heiligen, Verstorbenen, 



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Goltesverhältnis 283 

Dämonen geweckt, gepflegt und entwickelt werden kann und zwar als menschliches 
Vermögen, als natürliche Potenz, davon kann hier nun nicht die Rede sein. Eine 
solche existentielle Mäeutik ist eine Aufgabe, die hier unsere Kräfte und unsere 
Zeit überfordern würde. 

Wir können hier nur von den objektiven Sachverhalten her ein weniges zur 
Beantwortung unserer Frage beizutragen versuchen. Es handelt sich um zwei Über- 
legungen: eine allgemeine und grundsätzliche über das Verhältnis geschaffener 
(numinoser) Wirklichkeiten überhaupt zu Gott; und eine solche über die Menschheit 
Christi und sein menschliches Herz im besonderen. 

Unsere existentielle Unempfindlichkeit und die Schwäche unseres Realisations- 
vermögens gegenüber außergöttlichen Wirklichkeiten, die in den Bereich religiöser 
Akte fallen oder fallen sollten, rührt mindestens zum Teil von einem falschen, im 
Grunde unchristlichen, pantheistischen oder theopanistischen Gottesbegriff her. Der 
wahre Gott ist nicht derjenige, der tötet, um selber lebendig zu sein. Er ist nicht 
•das Eigentliche", das vampyrartig die Eigentlichkeit der von ihm verschiedenen 
Dinge an sich zieht und gewissermaßen aussaugt; er ist nicht das esse omnium. Je 
•näher man ihm kommt, um so wirklicher wird man; je mehr er in einem und vor 
einem wächst, um so eigenständiger wird man selber. Das von ihm Geschaffene ist 
nicht Maja, der Schleier, das sich wie Nebel vor der Sonne Auflösende, je mehr man 
das Absolute erkennt, je mehr man also religiös wird. So empfinden wir zwar und 
es wäre wichtig, die Frage zu beantworten, warum wir so empfinden. Aber diese 
existentielle Grundbefindlichkeit ist selbst noch einmal, so tief, ja so demütig sie zu 
sein scheint, erbsündliche Hybris und zutiefst unchristlich. Man liebt •das Absolute", 
aber nicht den Gott, der Schöpfer Himmels und der Erde ist. Man haßt im Grunde 
das geschaffene Wirkliche, weil es nicht das von sich aus Unbedingte ist; man nennt 
es das Relative, das Kontingente, das, bezogen auf Gott, nur negativ Bestimmbare, 
die bloße Eingrenzung des an sich unendlichen Seins, auf das es allein ankommt, und 
vergißt, daß eben dieses Bedingte das unbedingt vom Unbedingten Geliebte ist, das 
daher eine Gültigkeit hat, die es zu mehr macht als zum bloß Vorläufigen, zu einem 
sich vor Gott Auflösenden, daß dieses geschaffen Unbedingte uns verbietet (trotz 
aller Philosophie, die auch bei uns noch nicht genug getauft ist), es auch bloß in Bezug 
zu Gott rein negativ zu werten. 

Man darf nicht sagen, das seien selbst nur ontologische Aussagen, die für den 
religiösen Akt unerheblich wären. Nein, gerade wenn wir vor den Absoluten in 
unserem Daseinsvollzug, also religiös geraten, und wenn wir das christlich und nicht 
platonisch tun (und darin ist auch aller Aristotelismus und alle abendländische Philo- 
sophie bis zum deutschen Idealismus noch viel zu platonisch), dann, also mitten im 
religiösen Akt, kommen wir vor jene Liebe absoluter Ernsthaftigkeit zu dem von 
ihr Geschaffenen, dem Gültigen, dem Ewigen, dem Lebendigen, dem wahrhaft 
Seienden, gerade weil • nicht obwohl • es durch diese Liebe ist, dem selber 
Bedeutsamen, dem Nichtüberspringbaren, dem nicht einfachhin eminenter schon in 
Gott selbst allein Auffindbaren (sonst hätte er es eben nicht wirksam und wahrhaft 
frei schöpferisch geliebt). Wenn wir aber so religiös zu diesem Gott der wahrhaft 
ernsthaften und bedingungslosen Liebe zum Geschaffenen kommen, müssen wir ihn 



284 Karl Rahner 

lieben, wie er ist, dürfen wir ihn in unserem religiösen Akt nicht frevlerisch zu dem 
machen wollen, der er eben nicht ist, zum Weltlosen, müssen wir das von ihm Ge- 
liebte mit seiner Liebe lieben, also gerade nicht als das Vorläufige, als die Wolke, 
die vor der uns aufgehenden Unendlichkeit, ihre Konturen auflösend, vergeht, son- 
dern als das vor Gott Gültige, ewig Gerechtfertigte, also als das vor Gott numinos 
und religiös Bedeutsame. 

Vor dem Gott des Christentums hat eine plurale Welt des Numinosen ihren Sinn 
und ihre Berechtigung. Die Anstrengung, die das festzuhalten uns kostet, ist die 
Anstrengung der Überwindung unserer Unchristlichkeit und der erbsündigen Ver- 
fallenheit an das sündige Dilemma: Gott oder Welt. Eine polytheistische oder 
polytheistisch tingierte versklavende Verehrung der Mächte und Gewalten dieser 
Welt ist nur die andere Seite desselben schuldhaften Dilemmas: Numinosität der 
Welt ohne den einen lebendigen Gott. Aber das Gegenteil entspringt derselben 
Gespaltenheit: Gott-losigkeit der Welt. Wir heute sind in Gefahr, Gott zu ver- 
ehren (es wenigstens zu wollen) und die Welt selber gott-los sein zu lassen. Christ- 
lich aber wäre, sie als gott-gewollt und -geliebt zu verehren, abgestuft, weil diese 
ihr geschenkte Liebe selbst gestuft ist; und darum dort in einem wahren Sinn reli- 
giös zu verehren, wo sie in den morgendlichen und abendlichen Gipfeln ihrer gei- 
stigen Geschichte schon die Endgültigkeit ihrer ewigen Gültigkeit vor Gott gefun- 
den hat, in den Engeln und Heiligen. Es wäre somit eine Aufgabe der Theologie, 
noch viel tiefer und lebendiger als bisher zu durchdenken, warum, wie und 
in welcher Abhängigkeit vom religiösen Grundakt auf Gott dasjenige, was 
sie dulia (Verehrung) im Gegensatz zur latria (Anbetung) nennt, in Wahr- 
heit ein echter religiöser Akt ist, und wie er als solcher eigenständiger und 
nicht sich in dem der latria einfach aufhebender vollzogen werden kann und muß. 
Wie schwer solche Verchristlichung des religiösen Uraktes vor Gott ist, zeigt sich 
ja bis in die Theorie der christlichen Mystik hinein. Sie ist immer in Versuchung 
gewesen (bis in Johannes vom Kreuz hinein), im mystischen Akt alles vor Gott 
verschwinden zu lassen, so daß es immer wieder nachträglicher Korrekturen eines 
solchen panentheistischen Grundansatzes bedurfte, um daran festhalten zu können, 
daß der Mystiker sich noch mit der Menschheit Christi beschäftigen dürfe und 
könne. 

Man sieht jedenfalls, daß die Frage der Fähigkeit, im religiösen Akt andere 
Wirklichkeiten als die Gottes noch ernst nehmen und realisieren zu können, eine 
Frage von höchstem Rang und Gewicht im Christentum ist. Daß sie das in einer 
Vulgärfrömmigkeit nicht wird, ist kein Gegenargument. Eine Vulgärfrömmigkeit, 
für die Gott eben von vornherein eine Wirklichkeit neben vielen andern ist, emp- 
findet natürlich keine Schwierigkeit, den hl. Antonius neben dem Hl. Geist für 
eine höchst beachtliche, wichtige und wirksame Größe zu halten. Aber es geschieht 
dann eben auf Kosten Gottes und des wahren Verhältnisses zu ihm, der keine 
fremden Götter neben sich duldet (auch nicht solche, bei denen man vorsichtig den 
Namen Gott vermeidet). Wenn aber Gott für uns wirklich in wachsendem Maße 
Gott wird, das verzehrende Feuer, der einmal Unvergleichliche, der in seiner 
Gnade aus radikalster Ferne Nahegewordene, dann • in dieser lodernden Flamme 



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis 285 

und in diesem blendenden Licht noch zu erkennen und zu vollziehen, daß jetzt erst 
recht die übrige, von ihm geliebte Wirklichkeit wirklich, wahr und gültig wird, daß 
in diesem unendlichen Feuermeer unendlichen Grades nicht alles vernichtet, sondern 
alles erst eigentlich lebendig wird und zwar nicht bloß in sich, sondern auch für 
uns: das zu erkennen und zu vollziehen ist einzig der christlichen Reife des Gott- 
verhältnisses möglich. Aber weil solche Reife auch selige Aufgabe unserer religiösen 
Entwicklung in Gottes wahrhafter Gnade ist, die immer anders wirkt, als wir es 
von uns aus dächten, darum sollten wir uns um sie bemühen. 

Das Lassen der Kreatur ist die erste und für uns Sünder immer neue Phase des 
Findens Gottes. Aber auch nur die erste. Der Dienst an der Kreatur, gesandt von 

Gott weg zurück in die Welt, mag die zweite Phase sein. Aber es gibt noch eine 
dritte: die Kreatur, sie selbst in ihrer Entsprungenheit und Selbständigkeit in Gott 
zu finden, mitten in der eifersüchtig lodernden Unerbittlichkeit seines Alles-in- 
allem-seins; da mitten drin diese Kreatur noch zu finden, das Kleine im Großen, 
das Umgrenzte in der Grenzenlosigkeit, das Geschöpf (es selbst!) im Schöpfer: das 
ist erst die dritte und höchste Phase unseres Gottverhältnisses. Da nämlich kehren 

wir, die von der Welt aus zu Gott gegangen sind, mit ihm um in seinem Ausgang 
in die Welt und sind dort am nächsten bei ihm, wo er sich selbst am fernsten ist in 
seiner wahrhaften Liebe zur Welt, dort und darin am nächsten bei ihm, weil, wenn 

Gott die Liebe ist, man ihr dort am nächsten kommt, wo sie sich als die an die Welt 

ver-üebte am fernsten ist. 
In diesem Zusammenhang muß die besondere Frage der Verehrung der Mensch- 

heit Christi im allgemeinen und seines menschlichen Herzens im besonderen 
gesehen werden. Daß Gott selber Mensch ist, das ist ja der einmalige Gipfel und 

der letzte Urgrund zugleich für das Verhältnis Gottes zu seiner Schöpfung, in dem 
er und sie in gleichem Maße (nicht im umgekehrten) wachsen. Diese Positivität der 
Schöpfung, nicht nur gemessen am Nichts, sondern auch vor Gott, erhält darum in 
Christus seine qualitativ einmalige Aufgipfelung, weil nach dem Zeugnis des Glau- 
bens diese geschaffene Menschheit der indispensable und bleibende Durchgangs- 
punkt ist, durch den alles Geschöpfliche hindurch muß, soll es die Vollendung seiner 
ewigen Gültigkeit vor Gott finden. Er ist das Tor und die Tür, das A und das Q, 
das Umfassende, in dem als dem Menschgewordenen die Schöpfung ihren Bestand 
hat. Wer ihn sieht, sieht den Vater, und wer ihn, den Menschgewordenen nicht 
sieht, sieht auch Gott nicht. Wir können über das Absolute reden ohne das nicht- 
absolute Fleisch des Sohnes, aber den Absoluten wahrhaft finden kann man nur in 

ihm, in dem die Fülle der Gottheit in der irdenen Scherbe seiner Menschheit 
geborgen ist. Ohne ihn ist schließlich alles Absolute, von dem wir reden oder das 
wir in mystischem Aufschwung zu erreichen meinen, nur das nie erreichte objektive 
Korrelat zu jener leeren und hohlen, finstern und verzweifelt in sich selbst sich 

verzehrenden Unendlichkeit, die wir selber sind, die Unendlichkeit der unzufrie- 
denen Endlichkeit, nicht aber die selige Unendlichkeit wahrhaft schrankenloser 
Fülle. Diese aber ist nur dort zu finden, wo Jesus von Nazareth ist, dieser endlich 

Konkrete, Zufällige, der bleibt in Ewigkeit. 



28'6 Karl Rahner 

Entscheidend aber für die Grundfrage unserer ganzen Überlegung ist dies: Jesus 
der Mensch war nicht nur einmal von entscheidender Bedeutung für unser Heil, 
d. h. für das wirkliche Finden des absoluten Gottes, durch seine historischen und 
jetzt vergangenen Taten des Kreuzes usw., sondern er ist jetzt und in Ewigkeit als 
der Menschgewordene und Geschöpfgebliebene die dauernde Offenheit unserer 
Endlichkeit auf den lebendigen Gott unendlichen, ewigen Lebens, und er ist darum 
auch in seiner Menschheit die geschaffene, im Akt unserer Religion stehende Wirk- 
lichkeit für uns, derart, daß ohne diesen Akt auf seine Menschheit hin und durch 
sie hindurch (implizit oder explizit) der religiöse Grundakt auf Gott gar nicht sein 
Ziel erreicht. Man sieht in Ewigkeit den Vater nur durch ihn hindurch. Gerade so 
««mittelbar, denn die Unmittelbarkeit der Gottesschau ist keine Leugnung des 
ewigen Mittlertums Christi als des Menschen. Man wird sagen müssen, daß diese 
Wahrheit objektiven und subjektiven Mittlertums Christi des Menschen für immer 
und ewig einerseits wohl kaum in Gefahr kommt, von jemand, der Christ ist, in 

thesi geleugnet zu werden, daß sie aber anderseits noch lange nicht so durchdacht 
und begrifflich ausgearbeitet ist, wie sie es sein müßte. Wir reflektieren meistens 
nur auf das historische, moralische Mittlertum des Menschensohnes in seinem Erden- 
leben. Danach wird in unserem durchschnittlichen religiösen Glaubensbewußtsein 
die Menschheit Christi unwichtig. Wir wissen irgendwo in unserem begrifflichen 
Glaubenswissen, daß es sie noch gibt, daß sie selig und verklärt ist und im Besitz 
der visio beatifica. Man wird vielleicht einmal einen frommen Gedanken darauf in 
der Betrachtung (natürlich nicht in der Dogmatik!) verwenden, daß man •neben" 
der visio beatifica (worin ja alle andere Erkenntnis und Seligkeit supereminenter 
gegeben ist, so daß man nicht recht sieht, was einen sonst noch interessieren könnte) 
doch auch noch eine •akzidentelle" Freude an der Menschheit Christi einmal im 
Himmel haben könnte. Aber wo ist das deutliche und in ontologischer Begrifflich- 
keit artikulierte Wissen davon, daß es ewig wahr bleibt: niemand erkennt den 
Vater außer der Sohn und wem es dieser offenbaren will: wer ihn sieht, sieht den 
Vater •? Wo ist das deutliche Bewußtsein, daß je jetzt und immer mein Heil, 
meine Gnade, meine Gotteserkenntnis aufruht auf dem Wort in unserm Fleisch? 
Daß es sehr schwer ist, all das in metaphysischen Begriffen genau zu formulieren, 
zu begründen und einigermaßen verständlich zu machen, ist kein Grund, diese 
Dinge mit Stillschweigen zu übergehen. Es ist leichter, scheinbar zu zeigen, daß 

dies nicht möglich ist. Aber so ist es doch bei allen Wahrheiten des Glaubens. Und 

die Theologen sind nicht immun gegen die Gefahr, mit rationalistischen Philo- 
sophemen dann Wahrheiten des Glaubens zu leugnen oder totzuschweigen, wenn 

sie durchaus bemerkbar im unreflexen Glaubensbewußtsein der Kirche, aber noch 
nicht ausdrücklich im •Denzinger" stehen. 

Versuche, diese Wahrheit zu deutlicherer Gegebenheit zu bringen, sind da und 
müßten ausgebaut und vertieft werden. Die Lehre von der ewigen Liturgie und 
Interzession Christi im Himmel gehört hierher. Fragen müßte man sich einmal von 

diesem •Sitz im Leben" her, ob nicht die Lehre von der physisch instrumentalen 

Ursächlichkeit der Menschheit Christi für alle Gnade in vielleicht problematischer 
Weise und in einer Art, die ihre eigenen Voraussetzungen noch nicht erreicht hat, 



Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis 287 

eine Wahrheit sieht, die unbedingt zu bewahren ist. Fragen lassen müßte sich jeder 
Theologe: hast du eine Theologie, in der das Wort, das Mensch ist und insofern es 
dies ist, nicht nur früher einmal in der Vergangenheit, sondern jetzt und in Ewig- 
keit der notwendige und bleibende Mittler allen Heiles ist, so daß er als dieser 
Gott-Mensch auch mit seiner Menschheit so im religiösen Akt steht, daß dieser 
(bewußt oder unbewußt) durch diese Menschheit hindurch auf Gott geht und so 
diese Menschheit wesentlich und immer das mittlerische Objekt des einen latreu- 
tischen Aktes ist, der zielhaft sich auf Gott richtet? Er wäre darauf aufmerksam zu 
machen, daß mit dieser Christus-frage an den religiösen Grundakt nicht bloß 
gemeint ist, daß man •auch" den Menschgewordenen anbeten könne und zwar 
•auch" in seiner Menschheit. Das steht glücklicherweise in jeder Dogmatik. Aber 
leider steht nicht in jeder Dogmatik, daß der religiöse Akt überhaupt und immer, 
wenn er Gott wirklich erreichen will, genauso diese •inkarnatorische" Struktur hat 
und haben muß, die subjektiv dem objektiven Grundbestand parallel sein muß: 
daß nämlich Gott sich in dem Menschgewordenen der Welt mitgeteilt hat, und 
dieser darum der Christus bleibt in Ewigkeit. Mit dieser inkarnatorischen Struktur 
des religiösen Aktes überhaupt ist natürlich nicht gesagt, daß diese immer ausdrück- 
lich bewußt sein müßte, oder daß es bei der Enge unseres irdischen Bewußtseins 
möglich und förderlich und erforderlich wäre, diese Ausdrücklichkeit des Durchgangs 
durch den Menschgewordenen immer und in jedem Akt anzustreben. 

Niemand wird erwarten, daß wir hier diese postulierte Theologie ausarbeiten. 
Es genügt hier, wenigstens angedeutet zu haben, daß es so etwas geben kann und 
geben sollte. Ist dies aber der Fall, dann läßt sich die Ausgangsfrage unserer Über- 
legungen wenigstens ein Stück weit beantworten. Wenn mit •Herz-Jesu" die ur- 
sprüngliche Mitte der menschlichen Wirklichkeit des Sohnes Gottes gemeint ist, 
dann muß es einen religiösen Grundakt geben, der durch diese Mitte hindurch ver- 
mittelt auf Gott geht. Dann kann und darf in diesem Akt •das Herz" nicht nur ein 
Name und ein leeres Wort sein, dessen realer, religiös realisierter Inhalt die unum- 
schreibbare, namenlose Wirklichkeit Gottes allein wäre. •Herz" sagt dann wirklich 
menschliches Herz. Es ist wirklich gemeint, auf es beziehen sich wirklich unsere 
Akte, es ist wirklich •für uns", nicht nur an sich da. Es in seiner Endlichkeit, in der 
umschreibbaren Eindeutigkeit seiner Liebe, in der es unterschieden • obzwar un- 
getrennt • ist von der Unheimlichkeit der göttlichen Liebe, die an sich im abgrün- 
digen Ursprung Gnade und Gericht, Erbarmen und Zorn bergen kann und die für 
uns erst eindeutige Liebe wird, wenn und weil sie sich inkarniert hat im Herzen 
Jesu aus Fleisch von unserm Fleisch in der Endlichkeit unseres Daseins. Dieses Herz 
ist gemeint und zwar es selbst als Gegenstand und Ziel oder besser: als vermit- 
telnde Mitte, als Mitte der Vermittlung, durch die all unsere Bewegung hindurch 
muß, soll sie wirklich zu Gott kommen. Ut apertum cor ... piis esset requies et 
poenitentibus pateret salutis refugium ... (Damit das geöffnete Herz ... den From- 
men eine Ruhestätte wäre und den Büßenden als Zuflucht des Herzens offen stünde.) 
Ein solches Wort ist nicht irgendeine fromme Vagheit und Überschwenglichkeit, 
sondern ein absolut genaues Wort, das die Schultheologie noch gar nicht eingeholt 

hat. Das Herz ist nicht nur die ursprüngliche Mitte des menschlichen Daseins des 



288 Karl Wennemer 

Herrn, sondern darin auch die Mitte der Vermittlung, ohne die es keinen Zugang 
gibt zu Gott. Und zwar so, daß man diesen Zugang • hier werden die mensch- 
lichen Worte in höchstem Maß inadäquat • nie hinter sich zurücklassen kann. Man 
gelangt nur dauernd an, indem man dauernd durch diese vermittelnde Mitte der 
Menschheit Christi hindurchgeht, genau so wie man ja selbst nie aufhört, Kreatur 
zu sein, wenn man der Gottheit teilhaftig wird. Man kann Christ sein, ohne jemals 
etwas vom Herzen Jesu in menschlichen Worten gehört zu haben. Aber man kann 
nicht Christ sein, ohne dauernd in der Bewegung des Geistes im Hl. Geist durch 
die Menschheit Christi hindurchzugehen und darin durch deren einigende Mitte, 
die wir das Herz nennen. 

»Jedoch ist weder die Frau ohne den Mann noch der Mann 
ohne die Frau im Herrn« 

Von Karl  Wennemer  S. J., Frankfurt a. M. 

Durch die Diskussion über die Angleichung der Gesetzgebung an den Artikel 3 
Abs. 2 des Bonner Grundgesetzes (•Männer und Frauen sind gleichberechtigt") sind 
die biblischen Texte über die Stellung von Mann und Frau (Gen 1•3; 1 Kor 11, 
2•16; Eph 5,22•33; Kol 3,18•19; Tim 2,8•15; 1 Petr 3,1•7) von neuem in 
den Umkreis unserer besonderen Beachtung gerückt worden. Das moderne Denken 
findet sich mit einigen dieser Texte nicht leicht ab, weil sie die Stellung der Frau 
über Gebühr herabzudrücken scheinen. Vor allem stößt man sich an der Ausfüh- 
rung des heiligen Paulus über die Frage des Frauenschleiers (1 Kor 11, 2•16). 
Johannes Weiß schreibt zum Beispiel in seinem Kommentar zu 1 Kor: •Die Klimax 
Gott (Christus), Mann, Weib weist dem Weibe eine nicht nur dem Manne unter- 
geordnete, sondern auch von Christus und Gott entferntere Stellung an. Sie be- 
kommt eben nicht den Ehrentitel eikon kai doxa tou theou, sondern nur den 
doxa tou andros. Darüber läßt sich nicht wegkommen, und wir müssen zugeben, 
daß v. 3 unter dem Niveau von Gal 3, 28 bleibt, in echt jüdisch-rabbinischer Ge- 
ringschätzung des Weibes"1. Ein ähnliches Urteil liest man bei Gerhard Delling: 
•Die Frau ist (nach Paulus) nur Abglanz des Mannes, nicht direkt Abglanz oder 
gar Ebenbild Gottes ... Sie ist ein Mensch zweiter Klasse". Der Schleier ist dem 
Apostel ein •Ausdruck der Minderwertigkeit der Frau"2. Bestehen solche Urteile 
zu Recht? Nur eine gewissenhafte Prüfung des Textes wird uns Antwort zu geben 
vermögen. 

Der Abschnitt über den Frauenschleier (1 Kor 11, 2•16) bereitet der Exegese 
manche Schwierigkeiten. Schon der Ausgangspunkt und Anlaß zur Stellungnahme 
des Apostels ist nicht leicht bis ins Letzte zu klären. Deutlich ist aber, daß in Korinth 
entgegen dem von Paulus in seinen Gemeinden aus urgemeindlicher Tradition ein- 

1 Krit. exeget. Kommentar über das N. T., Göttingen 1910, S. 270. 
2 •Paulus' Stellung zu Frau und Ehe". Stuttgart 1931, S. 108•109. 




