IM S PIEGEL DER ZETIT

Laienchrist und neue Frommigkeit

Von Joh. B.L otz S.]., Pullach b. Minchen

Die Formel vom ,Ende der Neuzeit®, die
Guardini gepragt hat, wird iiberall aufge-
nommen, weil sie offenbar einem wirklichen
Vorgang Ausdruck verleiht. Zu Ende geht
das Zeitalter der individualistischen Person-
lichkeit und heraufkommt etwas Neues, des-
sen Umrisse man ahnt, aber ia vielem noch
nicht eindeutig zu bestimmen vermag. Auf
:jeden Fall gewinnen die iberindividuellen
Geschichtsmachte ein neues Gewicht, freilich
oft bereits in einer Gestalt, die ein Abgleiten
in kollektivistische Entartungserscheinungen
besagt.

Unter den iiberindividuellen Geschichts-
michten nimmt das Christentum einen be-
sonderen Rang ein. Auch an ihm a8t sich
deutlich die Wende von der Neuzeit weg und
in ein Kommendes hinein feststellen. Davon
geben in unseren Tagen schon eine Reihe von
Schriften Kunde. So hat etwa H. U. von Bal-
thasar ein kleines Buch veroffentlicht, das
gedankenreich, kithn und voll von dridngen-
dem Leben ist, das die Stunde scharfblickend
durchdringt und zugleich mit sicherem Griff
den heutigen geschichtlichen Auftrag des
Christentums in neuer Schau umreifit. Es
trigt den bezeichnenden Titel ,Schleifung
der Bastionen®'; dazu hat kein geringerer
als Reinhold Schneider eine Wiirdigung ge-
schrieben, und zwar mit Recht unter der Pa-
role ,Durchbruch“? Die Kirche ist daran, die
Bastionen, die sie jahrhundertelang zur
Verteidigung gegen die Welt aufgerichtet
hat, zu schleifen und sich zur Welt hin zu
6ffnen, um sie nicht mit rauschenden Sieges-

bannern, sondern im Kreuz Christi heimzu-
holen. Dieselbe Haltung sprach schon aus
dem bedeutsamen Nachwort, das Balthasar
als Interpret Claudels seiner deutschen Uber-
setzung von dessen ,Seidenem Schuh®® bei-
gegeben hatte.

1 Christ heute 11, 9. Einsiedeln 1952
2 Schweizer Rundschan 53 (1953) 49 f.
3 5. Aufl. Salzburg 1950

In verwandten Bahnen bewegt sich Walter
Dirks. Das zeigt etwa sein Buch ,Die Ant-
wort der Ménche®?: geistvoll eréffnet er um-
fassende geschichtliche Perspektiven, wobet
es ihm aus tiefem Verstehen der Zeit und
ernster christlicher Verantwortung nicht in
erster Linie darauf ankommt zu zeigen, wie
es wirklich gewesen ist, sondern wie wir
geworden sind. An Benedikt, Franziskus,
Dominikus und Ignatius, den groflen Or-
densstiftern, wird dentlich, wie sie am Be-
ginn einer Epoche ,die christliche Antwort”
(108) gaben, die von ihrer Situation der
Welt her — je durch Schwert, Geld, Geist,
Freiheit gekennzeichnet — verlangt war. Der
Heilige ,verstebt zum erstenmal, dafl eine
Epoche anzubrechen beginnt, und er macht
vor, wie diese aussehen soll, als eine christ-
liche Zeit“ (ebd.). Allerdings ,niemals bis-
her ist ihm diese Zeit gefolgt” (ebd.). Trotz-
dem haben die Heiligen Geschichte gemacht;
ihr Erbe geht als bestimmende und formende
Kraft in die kommenden Jahrhunderte ein,
so dal auch wir Menschen der Gegenwart
davon gepragt sind. Beispielhaft hat sich in
jenen Ordensstiftern jedesmal eine entschei-
dende Begegnung von Kirche und Welt voll-
zogen, ein Meistern der Welt in einer be-
stimmten Epoche vom Christlichen her.

Nun scheint es fir die Neuzeit charak-
teristisch zu sein, daf in ihr nach einem letz-
ten grofartigen Aufflammen im Barodk Kir-
che und Welt auseinanderbrechen. Diesen
Vorgang sieht Dirks als die letzte Phase der
von ihm so genannten ,konstantinischen Epo-
che* (215), in der immer wieder ,Sikulari-
sterungen® oder Verweltlichungen durch
~Spiritualisierungen® oder geistliche Lebens-
formen ,als Gegenaktionen und dann auch
als Gegengewichten® (ebd.) ausgeglichen wur-
den. Infolgedessen liegt am Ende der Neu-
zeit auch die Uberwindung der konstantini-

4 Frankfurt, Verlag der Frankfurter Hefte
1952.



Im Spiegel der Zeit

schen Epoche, was damit gleichbedeutend ist,
dafl die Kirche ,ein neues Verhaltnis zur
Welt zn leben“ (ebd.) beginnt. ,Siec wird so
genuin und so eschatologisch sein wie die
vrchristliche Gemeinde, aber sie wird® die
Welt, d. h. ,die Gesellschaft und die Ge-
schichte als mitmenschliche Wirklichkeit in
sich aufnehmen® (ebd.). Auflerhalb der
Kirche steht namlich nur die Welt ,in dem
engeren paulinischen Sinn: die unerldste
Kreatur, der Unglanbe“ (84). Gegen die
Welt als Schépfung hingegen, ,gegen das
Profane, gegen Staat, Wirtschaft, Wissen-
schaft, Kunst, Politik, gegen die Profange-
schichte* (ebd.) setzt sich die Kirche nicht ab;
vielmehr schliefit sie alles dies ein. Thre Auf-
gabe ist daher, ,die ganze Mensdiheit in
allen ihren Lebensauflerungen... in glau-
bige und ans dem Glauben lebende Mensdh-
heit“ (ebd.) zu verwandeln. ,Dafl dieser Ver-
such, die ganze Welt in Kirche zu verwan-
deln, in letzter Instanz nicht gelingen wird®
(85), nimmt keineswegs diese gewaltige For-
derung von uns.

Die eben umrissene Eigenart der jetzigen
geschichtlichen Stunde ruft in besonderer
Weise den Laien in der Kirche. Darin sind
sich Balthasar® und Dirks einig. Den Vor-
stof in Neuland hinein oder das Wort der
Geschichte findet der Laie nicht nur in den
anderen, ,in den nichtchristlichen Geschichts-
tragern, sondern auch in sich selbst: der
Christ ist als Geschépf, als Mensch... ge-
nau so Geschichtstrager wie der Nichtchrist®
(96). Deshalb geht die Linie zwischen dem
Wort der Geschichte und der christlichen
Antwort darauf mitten durch das Herz des
Laien; ,der Christ in ihm hat dem Ge-
schichtstrager in ihm zu antworten“ (ebd.).
Christus will durch ihn die Geschichte und
damit auch die Profanbereiche mit seiner
Formkraft durchdringen. So zeigt sich der
positive ,Geschichtsdienst“ (ebd.) als Recht
und Pflicht des Laien. Doch kann ihm auch
auferlegt sein, sich negativ zu einem be-
stimmten Ereignis oder zum Geschehen einer
‘ganzen Epoche zu verhalten, namlich ,durch
Enthaltung, passiven oder aktiven Wider-
stand oder gar durch das Martyrium®; aber
auch dieses Nein zu einer Geschichte ist Ge-

5 Vgl. Grofle und Grenze des Amtes:
Schweizer Ruondschan 52 (1952) 617-622;
Wandlungen im Ordensgedanken: ebd. 679-
684; frither: Der Laie und der Ordensstand

(Christ heute I, 2), Einsiedeln 1947.

305

schichte“ (ebd.), trdgt auf seine Weise zur
christlichen Gestaltung der Welt bei.

Im Gegensatz zu dieser Sendung des Laien
gilt es, ,die Begrenzung des kirchlichen
Amtes“ (95) zu erkennen und zu beachten.
»Das Amt ist nun einmal nicht dafir da, den
Menschheitsweg anzufithren,, sondern der
Menschheit auf diesem Weg die Wahrheit
des Heils anzubieten und ihnen die Weg-
zehrung zu geben® (94 f.). Es trigt ,eine
auferordentliche Verantwortung fiir die
Reinheit der Lehre, fir die Eintracht der
Glaubigen® und ist deshalb , von der beson-
deren Verantwortung fir den Verlauf der
Geschichte dispensiert® (94). Das schliefit
aber nicht aus, dafl Verwalter des kirchlichen
Amtes ,geschichtsniher sein kénnen als
flave Laien“ (97). Bleiben doch auch jene,
denen das Amt anvertraut ist, als Menschen
und als Kinder ihrer Zeit in das Geschehen
verflochten; daher kénnen sie und miissen
sie manchmal sogar am ,Geschichtsdienst“
teilnehmen. Wenn es einerseits wichtig ist,
die grundsdtzliche Andersartigkeit des bei-
derseitigen Auftrags zu sehen und durchzu-
fithren, so wire anderseits eine reinliche
Scheidung im tatsdchlichen Zusammenwirken
weder wiinschenswert noch méglich.

Die bisherigen Darlegungen bieten den
unerlaflichen Hintergrund fiir das volle Ver-
stehen der Frage nach einer nenen Frommig-
keit, die im Titel unseres Berichtes steht.
Dirks hat seine Gedanken nach dieser Rich-
tung hin in einem Aufsatz fortgefihrt®. Da-
rin geht es um den Laienchristen, der den
Dienst an der Geschichte oder die Verant-
wortung fir die Welt ernst nimmt und sich
ganz dafiir einsetzt. IThm entspricht das Bild
»einer verhaltenen und weltnahen Frommig-
keit“, die Dirks ,als den Beginn eines christ-
lichen Bewufitseins® sieht, ,das dazu be-
stimmt ist, das vorwiegende und die Epoche
bestimmende BewufBtsein zu werden® (374).
Dahinter scheint ihm ,eine theologische Auf-
fassung zu stehen, von der er meint, daf sie
»erst in unserer Zeit moglich sei® (ebd.).

Kehren wir zunachst noch einmal zu dem
Auseinanderbrechen von Kirche und Welt in
der Neuzeit zuriick. Die Folge davon war,
dafl einerseits die Welt allzn weltlich und
immer weltlicher wurde und sich schlieflich
fern von dem bestimmenden Einfluf und der
Formkraft des Christentums entfaltete. An-

8 Wandlungen der Frommigkeit: Die Be-
sinnung 7 (1952) 369-377.



306

dererseits aber verlor das Christentum allzw
sechr und immer mehr die Verbindung mit
den Profanbereichen des menschlichen Da-
seins, weshalb es sich in einem erschreckenden
Mafle auf das rein Sakrale, auf Christi
Wahrheit und Gnade, auf die Verchrung
Gottes und die Sorge fiir das ewige Heil des
Menschen zuriickzog. Christentum und Kirche
wurden auf die Religion beschrankt und oft
von den anderen ,Religionen‘ nicht hinrei-
chend abgehoben, ja ihnen fast oder ganz
gleichgestellt. Die Arbeit an der Welt trat
so sehr zuriick, dafl Christsein sich, iiberspitzt
ausgedriickt, im Vollzug von Religion oder
religiésen Betitigungen erschdopfte. Dieser
Entwicklung leistete ein unverhiltnismifliges
Uberwiegen der Triger des kirchlichen
Amtes itber die Laien Vorschub, wodurch im
christlichen Dasein der Auftrag der Laien
weithin durch den der Kleriker verdeckt
wurde; so pragten dic ausgesprochen reli-
gidsen Ziige zu ausschlieflich das Antlitz der
Kirche, wihrend darin ihre Weltverbunden-
heit und Geschichtsmachtigkeit kaum mehr
zum Vorschein kam.

Inzwischen haben wir ganz neu eingeschen
und erfahren, dafl das Christentum ,gar
keine Religion“ (372) ist; diese zunichst
iiberraschende Formuliernng soll sagen, daf}
das Christentum nicht den Nur-Religionen
beigezihlt werden kann, die es iiberwunden
_ hat. Was durch die Inkarnation mit Christus
in der Welt beginnt, ist ,realer, konkreter,
umfassender, geschichtlicher® als diese Reli-
gionen, ,ist die Geschichte selbst, ...die
Wirklichkeit selbst, der Sauerteig der an-
gebrochenen eigentlichen Wirklichkeit in der
heillosen ersten Wirklichkeit der gefallenen
Menschheit“ (872). Das in Christus anhe-
bende Reich Gottes ist nicht auf die Religion
und ihre Betidtigungen beschrankt; vielmehr
geschieht es ,sowohl in der Religion als anch
in der Kunst, als auch in der Politik, als auch
in der werktaglichen Mitmenschlichkeit®
(871). Allerdings stehen diese Bereiche kei-
neswegs gleichgeordnet nebeneinander, son-
dern die Religion bildet ,mindestens die
Mitte des Reiches Gottes“ (372).

Es fragt sich, inwiefern es berechtigt ist zu
sagen, diese theologische Auffassung sei
»€rst in unserer Zeit méglich® geworden.
Man konnte einwenden, das eben skizzierte
Selbstverstandnis des Reiches Gottes finde
sich bereits im Urchristentum und habe wih-
rend des Mittelalters in der damaligen Ein-

Im Spiegel der Zeit

heit und Durchdringung von Kirche und
Welt eine groflartige Verwirklichung erlebt.
Dirks sieht diese Jahrhunderte als die ,kon-
stantinische Epoche* und damit als immer
neues Widerspiel von Sakularisierungen und
Spiritualisierungen. Das trifft wohl zu, so-
lange man die Geschichte unter der Riicksicht
der ,Antwort der Ménche® betrachtet; doch
wird dabei vielleicht die auch damals schon
sich vollziehende Auswirkung des Auftrags
der Laien unterschitzt. Allerdings wird man
zugestehen, dall die in jener Auswirkung
liegende Einheit von Kirche und Welt mit
einer gewissen Selbstverstindlichkeit oder
als etwas, das sich sozusagen von selbst ver-
stand, heranwuchs, dafl sie trotz der Ausein-
andersetzungen zwischen Kaiser und Papst
noch nicht eigentlich die reflexe Bewuftheit
erreicht hatte. Diese konnte erst auf Grund
des neuzeitlichen Auseinanderbrechens rei-
fen; erst nachdem sich Kirche und Welt, der
Auftrag des Klerikers und der des Laien
voneinander abgesetzt hatten, wurde es még-
lich, beider Einheit von ihrer Wurzel her zu
begreifen und ausdriicklich als Leitbild fir
die Zukunft des Gottesreiches herauszustel-
len. In diesem Sinne scheint hier tatsichlich
cine neue, frither noch nicht vollziehbare
theologische Auffassung vorzuliegen; sie
richtet eine umfassende These auf, die der
fortgeschrittenen Differenzierung entspricht.

Innerhalb der Erlosungswirklichkeit, die
den ganzen Meuschen mit all seinen Lebens-
bereichen umspannt, gibt es ,eine Abgren-
zung und Organisation der Glaubenden®
(372), also Kirche im engeren Sinne und da-
mit geregelte Formen kirchlicher Frommig-
keit. Das fordert ,ausgesonderte Menschen,
ausgesonderte Riume, ausgesonderte Stun-
den: den Bezirk ,Kirche* in Welt, Gesell-
schaft und Geschichte, ,die Religion‘® (372);
dazu gehoren Hierarchie, Kult, Dogma und
Theologie (vgl. 872). Oben hief} es, die Reli-
gion bilde die Mitte des Gottesreiches; hier
erscheint die Kirche als Tragerin der Reli-
gion; daher ist die Kirche als die Mitte des
Gottesreiches anzusprechen. In diesem Zu-
sammenhang wird die Kirche als die sicht-
bare Gemeinschaft genommen, die Christi
Erbe auf Erden verwaltet; sie ist die Mitte
des Reiches Gottes, weil alles, was am
irgendeine Weise dazu gehdrt, von ihr aus-
strahlt, entweder durch das sichtbare Wirken
ihrer Glieder oder durch das unsichtbare
Wirken ibres Hauptes. (Es gibt also nicht
zuerst das Reich Gottes, als dessen Mitte



Im Spiegel der Zeit

nachtriglich die Kirche zusammengeschlossen
witrde.)

Die eben umschriebene Kirche vereint
Geistliche und Laien in sich und 148t des-
halb beider Auftrag aus ihrer Fruchtbarkeit
hervorgehen. Insofern das Gottesreich als
Religion geschieht, ist es von den Geistlichen
und uvnter deren Fithrung von den Laien zu
verwirklichen; insofern es aber in den ande-
ren Kulturbereichen geschieht, ist es in die
Hinde der Laien gelegt, die dabei nur in-
direkt, nimlich mittels des Religids-Sitt-
lichen, unter der Leitung der Hierarchie ste-
hen. Danach wire die Kirche nicht mit Reli-
gion gleichzusetzen (was den Formulierungen
von Dirks zun widersprechen scheint); denn
der Auftrag der Laien, die ja ebenfalls
Kirche sind, reicht iiber die Religion hinaus.
Die Verchristlichung der Welt ist also Sache
nicht allein der Kirche im weiteren Sinne
oder des Gottesreiches, sondern auch der
Kirche im engeren Sinne; sonst wird diese
zu sehr nur als Priesterkirche gesehen und
nicht ganz mit der Kirche der Laien ernst
gemacht.

Indem nun Christentum und Gottesreich
(als Erlésungs- oder Heilswirklichkeit), eben-
so (auf ihre Weise) die Kirche in ihrer iiber
die Religion hinausreichenden Bedentung
neu gesichtet werden, kommt es zur ,Eman-
zipation von der Ubermacht der Religion im
gliubigen modernen Menschen® (374). Er
nimmt Weltlichkeit und Menschlichkeit als
Heilsanliegen ganz ernst und wird gerade
durch seine tief gliubige Geistlichkeit in die
Profanitit und Mitmenschlichkeit hinein-
gefithrt, um sie als solche ins Heil zu brin-
gen. ,In dem Ernst dieses Heilsgeschehens
in Gesellschaft und Geschichte: will es ihm
manchmal scheinen, als konnte ,die-Religion®
ein Hindernis sein, etwas, dessen liebevolle
Pflege dem Willen Gottes im Wege steht”
(876). Er meint: ich muf in dieser Hinsicht
einschrinken, ,um auf meine Weise Gott
dienén zu kénmen, ich brauche meine Zeit,
Kraft und vor allem meine Phantasie, um
anderswo maximal fir Gott engagiert sein
zu kénnen® (873). Deshalb distanziert er sich
vielfach von ,der geprigten Formenwelt der
Religion® (freilich nicht von deren Kernbe-
stand wie Sonntagsmesse und Empfang der
Sakramente), um ihr ,weniger Zeit, Kraft
und Liebe* (870) zu opfern. Doch soll das
keineswegs Lauheit besagen; vielmehr sucht
- er ,seine religiGse Praxis karger, zentraler,
wesentlicher zu machen® (373).

307

Damit ist das Bild der neuen ,verhaltenen
und weltnahen®, aber echten und tiefen
Frommigkeit gekennzeichnet. Sie entspringt
vor allem daraus, daf den modernen Laien-
christen die Einsicht wie ein Blitz getroffen

" hat, das Gottesreich sei nicht nur in den

Ubungen der Frémmigkeit, sondern auch in’
der werktitigen Mitmenschlichkeit, sowie in
allen Profanbereichen des Daseins und der
Kultur zu verwirklichen. Die hier sich 6ffnen-
den Aufgaben und der so an ihn herantre-
tende Gottesauftrag packen ihn als das heute
vordringliche Anliegen, das seinen ungeteil-
ten Einsatz und seine volle Kraft verlangt.
Deshalb hat er beim besten Willen nicht
mehr so viel Zeit und Hingabe fiir die Be-
titigung des Religiésen zur Verfiigung, wie
das in einer anderen Situation das Gegebene
ware; wegen der Begrenztheit alles Mensch-
lichen bringt eben eine Steigerung in einer
Hinsicht notwendig eine Minderung in einer
anderen mit sich. Von hier aus versteht man,
dafl eine solche Minderung nicht ohne weite-
res den SchluB auf ein geringeres Mafl an
Frémmigkeit erlavbt. Ebenso wird begreif-
lich, daf die ,Emanzipation von der Uber-
macht der Religion® einen richtigen Sinn hat.
Wenn die Religion die Krifte auch des
Laienchristen véllig bindet und fiir die Ar-
beit an der Welt keinen Raum 14ft, hat sie
tatsachlich eine ,Ubermacht“ erreicht, von
der man sich um eines wahren Gottesanftrags
willen freimachen kann, die einem klaren
Gotteswillen im Wege steht.

In dieselbe Richtung wie die eben angefihr-
ten Motive fithrt nach Dirks die Beobachtung,
dal der moderne Laienchrist ,nicht sehr
religids begabt (373) und sein ,Bediirfnis
nach ,Religion® geringer als iiblich entwik-
kelt“ (371) sei. Die religiése Begabung weise
eben dhnlich wie die kiinstlerische, wissen-
schaftliche oder politische sehr verschiedene
Grade auf; aber ,nichts zwingt uns dazu an-
zunehmen, Gott ziehe die religiésen Naturen
den andern vor. Bei diesen iberwiegt die
Religion, bei jenen die Kunst, bei den dritten
die Politik“ (371). - Solange man nicht leug-
net, dafl alle Christen schon als Menschen,
erst recht aber als von Gott gerufene, Ge-
taufte und Begnadete einen Zugang zum
Religiosen haben, kann man zugeben, daf
es mehr oder weniger religios Begabte in
sehr vielen Abstufungen gibt. Dabei kann
die Gottesndhe, die in Glaube, Liebe und
Hingabe besteht, in allen gleich vollendet
sein. Thre im tiefsten gradmifig nicht not-



308

wendig verschiedene Frémmigkeit ist nur
dem Typus nach jeweils anders, so dafl sie
sich enisprechend der jeweiligen Sonderbe-
gabung vornehmlich in der religiésen oder in
der kiinstlerischen oder in der politischen
Sphére auswirkt. Wenn wirklich der vorwie-
gend religiése Typ heute seltener, der anders
geartete Typ hingegen zahlreicher ist, so
wire damit die Kirche der nichsten Zukunft
von Gott selbst in erster Linie auf die Arbeit
an der Welt verwiesen.

Ein letztes Moment spielt fiir die neue
Prdgung der Frémmigkeit des modernen
Latenchristen eine entscheidende Rolle. Es
handelt sich dabei um die Uberwindung
jenes ,Unwesens der Religion®, in das deren
Wesen nur allzu leicht abgleitet, wie Bern-
hard Welte in einer ungemein lebendigen
vnd tiefgriindigen Schrift entwickelt hat’.
Die echte Religion hat ihre Wurzel in jenem
Glauben, der sich selbst mit ganzem Ernst
dem ganz ernst genommenen Gott hingibt.
Sobald dieser Glaube nicht mehr erreicht
wird; stellen sich Pseudoformen des reli-
giésen Lebens ein, die das Fehlen des echten
7 Vom Wesen und Unwesen der Religion.
Frankfurt 1952; Dirks bezieht sich darauf,
gibt aber als Autor filschlich E. Walter an.

Buchbesprechungen

Kernes durch ,die multiplikative und stei-
gernde Wucherung® sowie durch ,die zelo-
tische Anscharfung“® zu verschleiern und aus-
zugleichen versucht. Das neue Aufglithen der
inneren Hingabe wird zum Abbau solcher
Pseudoformen fithren, wird das religise
Leben zwar karger“, dafir aber ,zen-
traler und wesentlicher” gestalten. Vieles
spricht dafirr, daf der moderne Christ, der
Priester so gut wie der Laie, in ein ganz
neues Gespiir fiir die Echtheit des Religiosen
hineinreift, wobei eine Minderung der reli-
giosen Betitigung gerade ein Zeichen fiir die
neu gewonnene Tiefe des eigentlich Reli-
gidsen sein kann.

Abschlieflend stellen wir fest: ein lebendig
entfaltetes Christsein wird sich nicht nur im
Religidsen, sondern auch in der Heimholung
der Welt bewdhren. Wenn die Kraft zu die-
ser fehlt, zeigt sich darin eine Schwiche des
Christseins, die auch fiir das Religiése nach-
teilig ist. Daher kann die weltnahe From-
migkeit, der nach Dirks die nahe Zukunft
gehort, die Bliite eines tieferen Christentums
sein, das sich auch im eigentlich Religiosen
erneuernd auswirken wird.

8 Welte 33; vgl. Dirks 373.

B UCHIBESPREC CHUNTGEN

Gesamtdarstellungen

Lexikon des katholischen
Lebens. Herausg. von Erzbischof Dr.
Wendelin Rauch unter Schriftleitung von
Dozent Dr. Jakob Hommes. Mit 16 Bild-
seiten und 8 schematischen Ubersichien.
Freiburg, Herder 1953. XVI u. 1353 §.
Gln. DM 42.—.

Es war ein origineller und verdienstvoller
Gedanke, die reichen Erfahrungen und Be-
zichungen des Herderschen lexikographi-
schen Instituts der Schaffung cines ,Lexi-
kons fiir das katholische Leben“ dienstbar
zu machen. Unter der Schriftleitung des Uni-
versititsdozenten Dr. Hommes haben iiber
120 Mitarbeiter eine Lebenskunde erstellt,
die in 832 alphabetisch geordneten Artikeln
auf alle wichtigen Fragen Antwort gibt, die

das heutige Leben an den Christen stellt und
nur im Lichte des christlichen Glaubens ge-
16st und bewiltigt werden kénnen. Insofern
vermittelt das vorliegende Lexikon eine
tiefgreifende und umfassende Bildung und
Fithrung in allen Sachbereichen, auf die der
Glaube erhellendes Licht wirft und die Bot-
schaft der Kirche sich erstreckt. Die Offen-
barungslehren werden unter dem Gesichts-
punkt der tatigen Verwirklichung dargestellt,
und die rechtlichen, sittlichen und religiésen
Grundwahrheiten auf das heutige persén-
liche, familidre und 6ffentliche Leben ange-
wandt. Unter diesem Gesichtspunkt ist das
aus dem Glauben geborene Werk eine mo-
derne ,Summe wider die Heiden®, eine theo-
logisch-philosophische Gesamtdarstellung, die
allen suchenden und verantwortungsbewuf}-





