
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Laienckrist und neue Frömmigkeit 

Von Joh. B. L o t z S. J., Pullach b. München 

Die Formel vom •Ende der Neuzeit", die 
Guardini geprägt hat, wird überall aufge- 
nommen, weil sie offenbar einem wirklichen 
Vorgang Ausdruck verleiht. Zu Ende geht 
das Zeitalter der individualistischen Persön- 
lichkeit und heraufkommt etwas Neues, des- 
sen Umrisse man ahnt, aber in vielem noch 
nicht eindeutig zu bestimmen vermag. Auf 
jeden Fall gewinnen die überindividuellen 
Geschichtsmächte ein neues Gewicht, freilich 
oft bereits in einer Gestalt, die ein Abgleiten 
in kollektivistische Entartungserscheinungen 
besagt. 

Unter den überindividuellen Geschichts- 
mächten nimmt das Christentum einen be- 
sonderen Rang ein. Auch an ihm läßt sich 
deutlich die Wende von der Neuzeit weg und 
in ein Kommendes hinein feststellen. Davon 
geben in unseren Tagen schon eine Reihe von 
Schriften Kunde. So hat etwa H. U. von Bal- 
thasar ein kleines Buch veröffentlicht, das 
gedankenreich, kühn und voll von drängen- 
dem Leben ist, das die Stunde scharfblickend 
durchdringt und zugleich mit sicherem Griff 
den heutigen geschichtlichen Auftrag des 
Christentums in neuer Schau umreißt. Es 
trägt den bezeichnenden Titel •Schleifung 
der Bastionen"1; dazu hat kein geringerer 
als Reinhold Schneider eine Würdigung ge- 
schrieben, und zwar mit Recht unter der Pa- 
role •Durchbruch"2 Die Kirche ist daran, die 
Bastionen, die sie jahrhundertelang zur 
Verteidigung gegen die Welt aufgerichtet 
hat, zu schleifen und sich zur Welt hin zu 
öffnen, um sie nicht mit rauschenden Sieges- 
bannern, sondern im Kreuz Christi heimzu- 
holen. Dieselbe Haltung sprach schon aus 
dem bedeutsamen Nachwort, das Balthasar 
als Interpret Claudels seiner deutschen Ober- 
setzung von dessen •Seidenem Schuh"3 bei- 
gegeben hatte. 

1 Christ heute II, 9. Einsiedeln 1952 
2 Schweizer Rundschau 53 (1953) 49 f. 
3 5. Aufl. Salzburg 1950 

In verwandten Bahnen bewegt sich Walter 
Dirks. Das zeigt etwa sein Buch •Die Ant- 
wort der Mönche"4: geistvoll eröffnet er um- 
fassende geschichtliche Perspektiven, wobei 
es ihm aus tiefem Verstehen der Zeit und 
ernster christlicher Verantwortung nicht in 
erster Linie darauf ankommt zu zeigen, wie 
es wirklich gewesen ist, sondern wie wir 
geworden sind. An Benedikt, Franziskus, 
Domiriikus und Ignatius, den großen Or- 
densstiftern, wird deutlich, wie sie am Be- 
ginn einer Epoche •die christliche Antwort" 
(103) gaben, die von ihrer Situation der 
Welt her - je durch Schwert, Geld, Geist, 
Freiheit gekennzeichnet - verlangt war. Der 
Heilige •versteht zum erstenmal, daß eine 
Epoche anzubrechen beginnt, und er macht 
vor, wie diese aussehen soll, als eine christ- 
liche Zeit" (ebd.). Allerdings •niemals bis- 
her ist ihm diese Zeit gefolgt" (ebd.). Trotz- 
dem haben die Heiligen Geschichte gemacht; 
ihr Erbe geht als bestimmende und formende 
Kraft in die kommenden Jahrhunderte ein, 
so daß auch wir Menschen der Gegenwart 
davon geprägt sind. Beispielhaft hat sich in 
jenen Ordensstiftern jedesmal eine entschei- 
dende Begegnung von Kirche und Welt voll- 
zogen, ein Meistern der Welt in einer be- 
stimmten Epoche vom Christlichen her. 

Nun scheint es für die Neuzeit charak- 
teristisch zu sein, daß in ihr nach einem letz- 
ten großartigen Aufflammen im Barock Kir- 
che und Welt auseinanderbrechen. Diesen 
Vorgang sieht Dirks als die letzte Phase der 
von ihm so genannten •konstantinischen Epo- 
che" (215), in der immer wieder •Säkulari- 
sierungen" oder Verweltlichungen durch 
•Spiritualisierungen" oder geistliche Lebens- 
formen •als Gegenaktionen und dann auch 
als Gegengewichten" (ebd.) ausgeglichen wur- 
den. Infolgedessen Hegt am Ende der Neu- 
zeit auch die Oberwindung der konstantini- 

4 Frankfurt, Verlag der Frankfurter Hefte 
1952. 



Im Spiegel der Zeit 305 

sehen Epoche, was damit gleichbedeutend ist, 
daß die Kirche •ein neues Verhältnis zur 
Welt zu leben" (ebd.) beginnt. •Sie wird so 
genuin und so eschatologisch sein wie die 
urchristliche Gemeinde, aber sie wird" die 
Welt, d. h. •die Gesellschaft und die Ge- 
schichte als mitmenschliche Wirklichkeit in 
sich aufnehmen" (ebd.). Außerhalb der 
Kirche steht nämlich nur die Welt •in dem 
engeren paulinischen Sinn: die unerlöste 
Kreatur, der Unglaube" (84). Gegen die 
Welt als Schöpfung hingegen, •gegen das 
Profane, gegen Staat, Wirtschaft, Wissen- 
schaft, Kunst, Politik, gegen die Profange- 
schichte" (ebd.) setzt sich die Kirche nicht ab; 
vielmehr schließt sie alles dies ein. Ihre Auf- 
gabe ist daher, •die ganze Menschheit in 
allen ihren Lebensäußerungen ... in gläu- 
bige und aus dem Glauben lebende Mensch- 
heit" (ebd.) zu verwandeln. •Daß dieser Ver- 
such, die ganze Welt in Kirche zu verwan- 
deln, in letzter Instanz nicht gelingen wird" 
(85), nimmt keineswegs diese gewaltige For- 
derung von uns. 

Die eben umrissene Eigenart der jetzigen 
geschichtlichen Stunde ruft in besonderer 
Weise den Laien in der Kirche. Darin sind 
sich Balthasar5 und Dirks einig. Den Vor- 
stoß in Neuland hinein oder das Wort der 
Geschichte findet der Laie nicht nur in den 
anderen, •in den nichtchristlichen Geschichts- 
trägern, sondern auch in sich selbst: der 
Christ ist als Geschöpf, als Mensch ... ge- 
nau so Geschichtsträger wie der Nichtchrist" 
(96). Deshalb geht die Linie zwischen dem 
Wort der Geschichte und der christlichen 
Antwort darauf mitten durch das Herz des 
Laien; •der Christ in ihm hat dem Ge- 
schichtsträger in ihm zu antworten" (ebd.). 
Christus will durch ihn die Geschichte und 
damit auch die Profanbereiche mit seiner 
Formkraft durchdringen. So zeigt sich der 
positive •Geschichtsdienst" (ebd.) als Recht 
und Pflicht des Laien. Doch kann ihm auch 
auferlegt sein, sich negativ zu einem be- 
stimmten Ereignis oder zum Geschehen einer 
ganzen Epoche zu verhalten, nämlich •durch 
Enthaltung, passiven oder aktiven Wider- 
stand oder gar durch das Martyrium"; aber 
auch dieses Nein zu einer Geschichte ist Ge- 

5 Vgl. Größe und Grenze des Amtes: 
Schweizer Rundschau 52 (1952) 617-622; 
Wandlungen im Ordensgedanken: ebd. 679- 
684; früher: Der Laie und der Ordensstand 
(Christ heute I, 2), Einsiedeln 1947. 

schichte" (ebd.), trägt auf seine Weise zur 
christlichen Gestaltung der Welt bei. 

Im Gegensatz zu dieser Sendung des Laien 
gilt es, •die Begrenzung des kirchlichen 
Amtes" (95) zu erkennen und zu beachten. 
•Das Amt ist nun einmal nicht dafür da, den 
Menschheitsweg anzuführen,, sondern der 
Menschheit auf diesem Weg die Wahrheit 
des Heils anzubieten und ihnen die Weg- 
zehrung zu geben" (94 f.). Es trägt •eine 
außerordentliche Verantwortung für die 
Reinheit der Lehre, für die Eintracht der 
Gläubigen" und ist deshalb •von der beson- 
deren Verantwortung für den Verlauf der 
Geschichte dispensiert" (94). Das schließt 
aber nicht aus, daß Verwalter des kirchlichen 
Amtes •geschichtsnäher sein können als 
flaue Laien" (97). Bleiben doch auch jene, 
denen das Amt anvertraut ist, als Menschen 
und als Kinder ihrer Zeit in das Geschehen 
verflochten; daher können sie und müssen 
sie manchmal sogar am •Geschichtsdienst" 
teilnehmen. Wenn es einerseits wichtig ist, 
die grundsätzliche Andersartigkeit des bei- 
derseitigen Auftrags zu sehen und durchzu- 
führen, so wäre anderseits eine' reinliche 
Scheidung im tatsächlichen Zusammenwirken 
weder wünschenswert noch möglich. 

Die bisherigen Darlegungen bieten den 
unerläßlichen Hintergrund für das volle Ver- 
stehen der Frage nach einer neuen Frömmig- 
keit, die im Titel unseres Berichtes steht. 
Dirks hat seine Gedanken nach dieser Rich- 
tung hin in einem Aufsatz fortgeführt6. Da- 
rin geht es um den Laienchristen, der den 
Dienst an der Geschichte oder die Verant- 
wortung für die Welt ernst nimmt und sich 
ganz dafür einsetzt. Ihm entspricht das Bild 
•einer verhaltenen und weltnahen Frömmig- 
keit", die Dirks •als den Beginn eines christ- 
lichen Bewußtseins" sieht, •das dazu be- 
stimmt ist, das vorwiegende und die Epoche 
bestimmende Bewußtsein zu werden" (374). 
Dahinter scheint ihm •eine theologische Auf- 
fassung zu stehen, von der er meint, daß sie 
•erst in unserer Zeit möglich sei" (ebd.). 

Kehren wir zunächst noch einmal zu dem 
Auseinanderbrechen von Kirche und Welt in 
der Neuzeit zurück. Die Folge davon war, 
daß einerseits die Welt allzu weltlich und 
immer weltlicher wurde und sich schließlich 
fern von dem bestimmenden Einfluß und der 
Formkraft des Christentums entfaltete. An- 

6 Wandlungen der Frömmigkeit: Die Be- 
sinnung 7 (1952) 369-377. 



306 Im Spiegel der Zeit 

dererseits aber verlor das Christentum allzu 
sehr und immer mehr die Verbindung mit 
den Profanbereidien des menschlichen Da- 
seins, weshalb es sich in einem erschreckenden 
Maße auf das rein Sakrale, auf Christi 
Wahrheit und Gnade, auf die Verehrung 
Gottes und die Sorge für das ewige Heil des 
Menschen zurückzog. Christentum und Kirche 
wurden auf die Religion beschränkt und oft 
von den anderen ,Religionen' nicht hinrei- 
chend abgehoben, ja ihnen fast oder ganz 
gleichgestellt. Die Arbeit an der Welt trat 
so sehr zurück, daß Christsein sich, überspitzt 
ausgedrückt, im Vollzug von Religion oder 
religiösen Betätigungen erschöpfte. Dieser 
Entwicklung leistete ein unverhältnismäßiges 
Überwiegen der Träger des kirchlichen 
Amtes über die Laien Vorschub, wodurch im 
christlichen Dasein der Auftrag der Laien 
weithin durch den der Kleriker verdeckt 
wurde; so prägten die ausgesprochen reli- 
giösen Züge zu ausschließlich das Antlitz der 
Kirche, während darin ihre Weltverbunden- 
heit und Geschichtsmächtigkeit kaum mehr 
zum Vorschein kam. 

Inzwischen haben wir ganz neu eingesehen 
und erfahren, daß das Christentum •gar 
keine Religion" (372) ist; diese zunächst 
überraschende Formulierung soll sagen, daß 
das Christentum nicht den Nur-Religionen 
beigezählt werden kann, die es überwunden 
hat. Was durch die Inkarnation mit Christus 
in der Welt beginnt, ist •realer, konkreter, 
umfassender, geschichtlicher" als diese Reli- 
gionen, •ist die Geschichte selbst, .. . die 
Wirklichkeit selbst, der Sauerteig der an- 
gebrochenen eigentlichen Wirklichkeit in der 
heillosen ersten Wirklichkeit der gefallenen 
Menschheit" (372). Das in Christus anhe- 
bende Reich Gottes ist nicht auf die Religion 
und ihre Betätigungen beschränkt; vielmehr 
geschieht es •sowohl in der Religion als auch 
in der Kunst, als auch in der Politik, als auch 
in der werktäglichen Mitmenschlichkeit" 
(371). Allerdings stehen diese Bereiche kei- 
neswegs gleichgeordnet nebeneinander, son- 
dern die Religion bildet •mindestens die 
Mitte des Reiches Gottes" (372). 

Es fragt sich, inwiefern es berechtigt ist zu 
sagen, diese theologische Auffassung sei 
•erst in unserer Zeit möglich" geworden. 
Man könnte einwenden, das eben skizzierte 
Selbstverständnis des Reiches Gottes finde 
sich bereits im Urchristentum und habe wäh- 
rend des Mittelalters in der damaligen Ein- 

heit und Durchdringung von Kirche und 
Welt eine großartige Verwirklichung erlebt. 
Dirks sieht diese Jahrhunderte als die •kon- 
stantinische Epoche" und damit als immer 
neues Widerspiel von Säkularisierungen und 
Spiritualisierungen. Das trifft wohl zu, so- 
lange man die Geschichte unter der Rücksicht 
der •Antwort der Mönche" betrachtet; doch 
wird dabei vielleicht die auch damals schon 
sich vollziehende Auswirkung des Auftrags 
der Laien unterschätzt. Allerdings wird man 
zugestehen, daß die in jener Auswirkung 
liegende Einheit von Kirche und Welt mit 
einer gewissen Selbstverständlichkeit oder 
als etwas, das sich sozusagen von selbst ver- 
stand, heranwuchs, daß sie trotz der Ausein- 
andersetzungen zwischen Kaiser und Papst 
noch nicht eigentlich die reflexe Bewußtheit 
erreicht hatte. Diese konnte erst auf Grund 
des neuzeitlichen Auseinanderbrechens rei- 
fen; erst nachdem sich Kirche und Welt, der 
Auftrag des Klerikers und der des Laien 
voneinander abgesetzt hatten, wurde es mög- 
lich, beider Einheit von ihrer Wurzel her zu 
begreifen und ausdrücklich als Leitbild für 
die Zukunft des Gottesreiches herauszustel- 
len. In diesem Sinne scheint hier tatsächlich 
eine neue, früher noch nicht vollziehbare 
theologische Auffassung vorzuliegen; sie 
richtet eine umfassende These auf, die der 
fortgeschrittenen Differenzierung entspricht. 

Innerhalb der Erlösungswirklichkeit, die 
den ganzen Menschen mit all seinen Lebens- 
bereichen umspannt, gibt es •eine Abgren- 
zung und Organisation der Glaubenden" 
(372), also Kirche im engeren Sinne und da- 
mit geregelte Formen kirchlicher Frömmig- 
keit. Das fordert •ausgesonderte Menschen, 
ausgesonderte Räume, ausgesonderte Stun- 
den: den Bezirk ,Kirche' in Welt, Gesell- 
schaft und Geschichte, ,die Religion'" (372); 
dazu gehören Hierarchie, Kult, Dogma und 
Theologie (vgl. 372). Oben hieß es, die Reli- 
gion bilde die Mitte des Gottesreiches; hier 
erscheint die Kirche als Trägerin der Reli- 
gion; daher ist die Kirche als die Mitte des 
Gottesreiches anzusprechen. In diesem Zu- 
sammenhang wird die Kirche als die sicht- 
bare Gemeinschaft genommen, die Christi 
Erbe auf Erden verwaltet; sie ist die Mitte 
des Reiches Gottes, weil alles, was aul 
irgendeine Weise dazu gehört, von ihr aus- 
strahlt, entweder durch das sichtbare Wirken 
ihrer Glieder oder durch das unsichtbare 
Wirken ihres Hauptes. (Es gibt also nicht 
zuerst das  Reich  Gottes,  als dessen Mitte 



Im Spiegel der Zeit 307 

nachträglich die Kirche zusammengeschlossen 
würde.) 

Die eben umschriebene Kirche vereint 
Geistliche und Laien in sich und läßt des- 
halb beider Auftrag aus ihrer Fruchtbarkeit 
hervorgehen. Insofern das Gottesreich als 
Religion geschieht, ist es von den Geistlichen 
und unter deren Führung von den Laien zu 
verwirklichen; insofern es aber in den ande- 
ren Kulturbereichen geschieht, ist es in die 
Hände der Laien gelegt, die dabei nur in- 
direkt, nämlich mittels des Religiös-Sitt- 
lichen, unter der Leitung der Hierarchie ste- 
hen. Danach wäre die Kirche nicht mit Reli- 
gion gleichzusetzen (was den Formulierungen 
von Dirks zu widersprechen scheint); denn 
der Auftrag der Laien, die ja ebenfalls 
Kirche sind, reicht über die Religion hinaus. 
Die Verchristlichung der Welt ist also Sache 
nicht allein der Kirche im weiteren Sinne 
oder des Gottesreiches, sondern auch der 
Kirche im engeren Sinne; sonst wird diese 
zu sehr nur als Priesterkirche gesehen und 
nicht ganz mit der Kirche der Laien ernst 
gemacht. 

Indem nun Christentum und Gottesreich 
(als Erlösungs- oder Heilswirklichkeit), eben- 
so (auf ihre Weise) die Kirche in ihrer über 
die Religion hinausreichenden Bedeutung 
neu gesichtet werden, kommt es zur •Eman- 
zipation von der Übermacht der Religion im 
gläubigen modernen Menschen" (374). Er 
nimmt Weltlichkeit und Menschlichkeit als 
Heilsanliegen ganz ernst und wird gerade 
durch seine tief gläubige Geistlichkeit in die 
Profanität und Mitmenschlichkeit hinein- 
geführt, um sie als solche ins Heil zu brin- 
gen. •In dem Ernst dieses Heilsgeschehens 
in Gesellschaft und Geschichte will es ihm 
manchmal scheinen, als könnte ,die-Religion' 
ein Hindernis sein, etwas, dessen liebevolle 
Pflege dem Willen Gottes im Wege steht" 
(376). Er meint: ich muß in dieser Hinsicht 
einschränken, •um auf meine Weise Gott 
dienen zu können, ich brauche meine Zeit, 
Kraft und vor allem meine Phantasie, um 
anderswo maximal für Gott engagiert sein 
zu können" (373). Deshalb distanziert er sich 
vielfach von •der geprägten Formenwelt der 
Religion" (freilich nicht von deren Kernbe- 
stand wie Sonntagsmesse und Empfang der 
Sakramente), um ihr •weniger Zeit, Kraft 
und Liebe" (370) zu opfern. Doch soll das 
keineswegs Lauheit besagen; vielmehr sucht 
er •seine religiöse Praxis karger, zentraler, 
wesentlicher zu machen" (373). 

Damit ist das Bild der neuen •verhaltenen 
und weltnahen", aber echten und tiefen 
Frömmigkeit gekennzeichnet. Sie entspringt 
vor allem daraus, daß den modernen Laien- 
christen die Einsicht wie ein Blitz getroffen 
hat, das Gottesreich sei nicht nur in den 
Übungen der Frömmigkeit, sondern auch in 
der werktätigen Mitmenschlichkeit, sowie in 
allen Profanbereichen des Daseins und der 
Kultur zu verwirklichen. Die hier sich öffnen- 
den Aufgaben und der so an ihn herantre- 
tende Gottesauftrag packen ihn als das heute 
vordringliche Anliegen, das seinen ungeteil- 
ten Einsatz und seine volle Kraft verlangt. 
Deshalb hat er beim besten Willen nicht 
mehr so viel Zeit und Hingabe für die Be- 
tätigung des Religiösen zur Verfügung, wie 
das in einer anderen Situation das Gegebene 
wäre; wegen der Begrenztheit alles Mensch- 
lichen bringt eben eine Steigerung in einer 
Hinsicht notwendig eine Minderung in einer 
anderen mit sich. Von hier aus versteht man, 
daß eine solche Minderung nicht ohne weite- 
res den Schluß auf ein geringeres Maß an 
Frömmigkeit erlaubt. Ebenso wird begreif- 
lich, daß die •Emanzipation von der Über- 
macht der Religion" einen richtigen Sinn hat. 
Wenn die Religion die Kräfte auch des 
Laienchristen völlig bindet und für die Ar- 
beit an der Welt keinen Raum läßt, hat sie 
tätsächlich eine •Übermacht" erreicht, von 
der man sich um eines wahren Gottesauftrags 
willen freimachen kann, die einem klaren 
Gotteswillen im Wege steht. 

In dieselbe Richtung wie die eben angeführ- 
ten Motive führt nach Dirks die Beobachtung, 
daß der moderne Laienchrist •nicht sehr 
religiös begabt" (373) und sein •Bedürfnis 
nach ,Religion' geringer als üblich entwik- 
kelt" (371) sei. Die religiöse Begabung weise 
eben ähnlich wie die künstlerische, wissen- 
schaftliche oder politische sehr verschiedene 
Grade auf; aber •nichts zwingt uns dazu an- 
zunehmen, Gott ziehe die religiösen Naturen 
den andern vor. Bei diesen überwiegt die 
Religion, bei jenen die Kunst, bei den dritten 
die Politik" (371). - Solange man nicht leug- 
net, daß alle Christen schon als Menschen, 
erst recht aber als von Gott gerufene, Ge- 
taufte und Begnadete einen Zugang zum 
Religiösen haben, kann man zugeben, daß 
es mehr oder weniger religiös Begabte in 
sehr vielen Abstufungen gibt. Dabei kann 
die Gottesnähe, die in Glaube, Liebe und 
Hingabe besteht, in allen gleich vollendet 
sein. Ihre im tiefsten gradmäßig nicht not- 



308 Buchbesprechungen 

wendig verschiedene Frömmigkeit ist nur 
dem Typus nach jeweils anders, so daß sie 
sich entsprechend der jeweiligen Sonderbe- 
gabung vornehmlich in der religiösen oder in 
der künstlerischen oder in der politischen 
Sphäre auswirkt. Wenn wirklich der vorwie- 
gend religiöse Typ heute seltener, der anders 
geartete Typ hingegen zahlreicher ist, so 
wäre damit die Kirche der nächsten Zukunft 
von Gott selbst in erster Linie auf die Arbeit 
an der Welt verwiesen. 

Ein letztes Moment spielt für die neue 
Prägung der Frömmigkeit des modernen 
Laienchristen eine entscheidende Rolle. Es 
handelt sich dabei um die Überwindung 
jenes •Unwesens der Religion", in das deren 
Wesen nur allzu leicht abgleitet, wie Bern- 
hard Weite in einer ungemein lebendigen 
und tiefgründigen Schrift entwickelt hat7. 
Die echte Religion hat ihre Wurzel in jenem 
G'auben, der sich selbst mit ganzem Ernst 
dem ganz ernst genommenen Gott hingibt. 
Sobald dieser Glaube nicht mehr erreicht 
w'rd, stellen sich Pseudoformen des reli- 
giösen Lebens ein, die das Fehlen des echten 

7 Vom Wesen und Unwesen der Religion. 
Frankfurt 1952; Dirks bezieht sich darauf, 
gibt aber als Autor fälschlich E. Walter an. 

Kernes durch •die multiplikative und stei- 
gernde Wucherung" sowie durch •die zelo- 
tische Anschärfung"8 zu verschleiern und aus- 
zugleichen versucht. Das neue Aufglühen der 
inneren Hingabe wird zum Abbau solcher 
Pseudoformen führen, wird das religiöse 
Leben zwar •karger", dafür aber •zen- 
traler und wesentlicher" gestalten. Vieles 
spricht dafür, daß der moderne Christ, der 
Priester so gut wie der Laie, in ein ganz 
neues Gespür für die Echtheit des Religiösen 
hineinreift, wobei eine Minderung der reli- 
giösen Betätigung gerade ein Zeichen für die 
neu gewonnene Tiefe des eigentlich Reli- 
giösen sein kann. 

Abschließend stellen wir fest: ein lebendig 
entfaltetes Christsein wird sich nicht nur im 
Religiösen, sondern auch in der Heimholung 
der Welt bewähren. Wenn die Kraft zu die- 
ser fehlt, zeigt sich darin eine Schwäche des 
Christseins, die auch für das Religiöse nach- 
teilig ist. Daher kann die weltnahe Fröm- 
migkeit, der nach Dirks die nahe Zukunft 
gehört, die Blüte eines tieferen Christentums 
sein, das sich auch im eigentlich Religiösen 
erneuernd auswirken wird. 

Weite 33; vgl. Dirks 373. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gesamtdarstellungen 

Lexikon des katholischen 
Lebens. Herausg. von Erzbischof Dr. 
Wendelin Rauch unter Schriftleitung von 
Dozent Dr. Jakob Hommes. Mit 16 Bild- 
seiten und 8 schematischen Übersichten. 
Freiburg, Herder 1953. XVI u. 1353 S. 
Gin. DM 42.•. 

Es war ein origineller und verdienstvoller 
Gedanke, die reichen Erfahrungen und Be- 
ziehungen des Herderschen lexikographi- 
schen Instituts der Schaffung eines •Lexi- 
kons für das katholische Leben" dienstbar 
zu machen. Unter der Schriftleitung des Uni- 
versitätsdozenten Dr. Hommes haben über 
120 Mitarbeiter eine Lebenskunde erstellt, 
die in 832 alphabetisch geordneten Artikeln 
auf alle wichtigen Fragen Antwort gibt, die 

das heutige Leben an den Christen stellt und 
nur im Lichte des christlichen Glaubens ge- 
löst und bewältigt werden können. Insofern 
vermittelt das vorliegende Lexikon eine 
tiefgreifende und umfassende Bildung und 
Führung in allen Sachbereichen, auf die der 
Glaube erhellendes Licht wirft und die Bot- 
schaft der Kirche sich erstreckt. Die Offen- 
barungslehren werden unter dem Gesichts- 
punkt der tätigen Verwirklichung dargestellt, 
und die rechtlichen, sittlichen und religiösen 
Grundwahrheiten auf das heutige persön- 
liche, familiäre und öffentliche Leben ange- 
wandt. Unter diesem Gesichtspunkt ist das 
aus dem Glauben geborene Werk eine mo- 
derne •Summe wider die Heiden", eine theo- 
logisch-philosophische Gesamtdarstellung, die 
allen suchenden und verantwortungsbewuß- 




