
Das Lob des Todes 
Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Wenn wir an den Tod denken (nicht nur an die Toten, die als die Lebendi- 
gen in unserer Erinnerung leben), dann erstehen vor uns die Bilder des 
Leidens, der Angst und der Ohnmacht. Denn Tod besagt Schwäche, Verfall, 
Ende, Dunkelheit, Namenlosigkeit. Wir sehen im Geiste die vielen Sterben- 
den, die mit dem Tode ringen und ihm erliegen, wir hören ihr schweres Atmen 
und ihr Stöhnen, wir empfinden etwas von dem Grauen der Finsternis, in die 
sie hineinsinken. Der Tod steht im Zeichen der Hinfälligkeit alles Fleisches, 
er zwingt zu dem bitteren Bekenntnis, daß wir nur Staub und Asche sind 
(Gen 3, 27), auch wenn er leise und sanft kommt und auf dem Antlitz des 
Toten wie ein schöner Schlaf erscheint. Die Grunderfahrung, die der Mensch 
im Sterben macht, ist immer die gleiche: der Tod kommt wie eine fremde 
Macht über ihn und zehrt ihn aus, bis die letzte Kraft verbraucht ist. Er kann 
sich seiner nicht erwehren, er hat keine Gewalt über ihn, sondern muß ihn 
einfach erleiden. Gerade darin besteht das Demütigende, das ihm anhaftet; 
es gibt für den Menschen nichts so Verdemütigendes • ausgenommen die 
Sünde • wie den Tod. Kein Ereignis des Lebens scheint wie er der Würde 
des menschlichen Geistes zu widersprechen. Denn personaler Geist sagt 
Selbstbesitz und Selbstverfügung. Im Tode hingegen wird über den Menschen 
verfügt. Niemand, auch nicht der Christ, der an ein Leben nach dem Tode 
glaubt, kann dieser Erfahrung entrinnen. Auch für ihn ist der Tod zuerst 
das Tor zum Tode, nicht zum Leben. Auch er muß die Bitternis des Sterbens 
kosten und die Angst vor dem Abgrund aushalten. Selbst Christus, der Herr, 
schrie in der Verlassenheit auf, und die Heiligen haben es ihm oft genug 
nachgetan. •Ich bin wie ein Reisender, erschöpft, abgehetzt, der am Ziel 
seiner Reise zusammenbricht", gesteht Therese vom Kinde Jesu, als es dem 
Ende zugeht. 

Wie kann dann aber Ignatius von Antiochien sagen, daß es schön für ihn 
sei, in Jesus Christus hineinzusterben (Rom 6, 1)? Wie kann Franz von 
Assisi in seiner Todesnot singen lasen: •Lob sei Dir, Du Herre mein, durch 
unseren Bruder, den leiblichen Tod?" Sind das nur erbauliche Worte, für 
andere bestimmt, oder Worte, die nur in Hinsicht auf die kommende Herr- 
lichkeit gesprochen wurden, so wie Paulus das Sterben einen Gewinn nennt 
(Phil 1,21)? Oder hielten die Heiligen auch den Tod selbst, die bittere Stunde 
des Absterbens, für preiswürdig, für etwas, wodurch man Gott loben kann? 
Offenbar das Letztere! Gewiß ließ sie auch die Vorfreude, die Erwartung des 
nahenden Herrn, die ekstatische Schau, in der Todesstunde oft aufjubeln. 
Aber daneben ist es doch immer wieder das Erlebnis des Sterbens selbst, das 
ihnen wie kein anderes Ereignis zum Anlaß der Anbetung, des Lobes und des 



322 Friedridi Wulf 

Dankes wird und ihre Liebe zur Vollendung bringt. Dabei machen sie sich 
nichts vor, sie dichten den Tod nicht um in etwas, was er nicht ist. Sie sehen 
ganz klar seine grausame Wirklichkeit. Aber gerade im vollen Erleiden des 
Todesgeschehens, inmitten seiner Schmerzen und Finsternisse, machen sie 
die wunderbare Entdeckung, daß die Auszehrung der Kräfte, der Verlust 
aller irdischen Dinge, das Versinken der Erde, auch ihr Herz in radikaler 
Weise läutert und leer macht und für die Liebe bereitet. Die Dunkelheit des 
Todes wird ihnen damit zum Licht, das die Geheimnisse Gottes erhellt, sein 
Vernichtungswille zur Leben weckenden Kraft. Indem sie besiegt werden und 
sich von Gott besiegen lassen, indem sie aus seiner Hand den Tod mit ihrer 
ganzen Freiheit annehmen, erfahren sie die Erfüllung des Schriftwortes: 
•Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist 
dein Stachel?" (1 Kor 15, 55). Grund genug, um zu singen: Lob sei Dir, Du 
Herre mein, durch unseren Bruder, den leiblichen Tod! 

Das erste Lob des Todes ist das Lob der Gerechtigkeit Gottes. Denn der 
Tod ist eine Strafe für die Sünde. Je williger der Mensch darum diesen 
Straftod übernimmt, desto reiner strahlt seine Seele die ursprüngliche, para- 
diesische Ordnung, die Dienstwilligkeit des Geschöpfes gegenüber dem 
Schöpfergott, wider. Die Peinen des Todes, die dafür übernommen werden 
müssen, gleichen dem Feuer, das die Wurzeln der Sünde in der Seele aus- 
brennt. So empfindet es z. B. Louis Bertrand, wenn er in den Schmerzen des 
Todeskampfes Gott bittet: •Brenne, schneide, schone meiner in diesem Leben 
nicht, damit Du mich im anderen schonest". Als Gondren, der Schüler und 
Nachfolger Berulles, eines Tages zu einer seiner geistlichen Töchter, die im 
Sterben lag, gerufen wurde, fragte er sie, in welchem Zustand sich ihre Seele 
befinde und erhielt darauf zur Antwort: •Ich erlebe Gott in seiner ganzen 
Strenge. Ich gehe in seine Strenge gegen mich selbst ein". Als er ihr dann von 
der Heiligkeit Gottes zu erzählen begann, sagte sie: •Ich bete alles an, was 
Gott ist. Ich trenne mich von dem gegenwärtigen Leben und ziehe mich in 
das unbekannte Sein Gottes zurück". Selbst sehr reine Seelen überkam ein 
tiefes Erschrecken, als sie im brennenden Feuer der Todesstunde plötzlich der 
Gerechtigkeit des heiligen Gottes gegenüberstanden. •Wie feierlich ernst ist 
diese Stunde, in der ich stehe", sagt Elisabeth von der Dreifaltigkeit. •Das 
Jenseits ist erschütternd. Ich glaubte, schon seit langem drüben heimisch zu 
sein, und doch ist es das Unbekannte! ... Schrecklich muß es für die sein, 
die nur den Vergnügungen gelebt haben und mit so viel Banden der Welt 
verhaftet sind. Obwohl von allem frei, habe ich doch ein unbestimmtes Ge- 
fühl, ein Ahnen von der Gerechtigkeit und Heiligkeit Gottes. Ich habe die 
Überzeugung, daß der Tod eine Strafe ist, und fühle mich so klein, so bar 
allen Verdienstes". Mit diesem furchterregenden Erlebnis der Heiligkeit 
Gottes verbindet sich allerdings bei den Heiligen auch immer die gnaden- 



Lob des Todes 323 

hafte Erkenntnis, daß das Feuer der göttlichen Gerechtigkeit dem Herzen 
Gottes entströme und darum der größte Erweis seiner Barmherzigkeit gegen- 
über dem sündigen Menschen sei. •Gott läßt Gerechtigkeit walten", erklärt 
Louise de Marillac in den Schmerzen des Todes ihren zitternden Schwestern; 
• aber gerade dadurch, daß er Gerechtigkeit walten läßt, übt er Barmherzigkeit". 

Das zweite Lob des Todes ist darum das Lob der Liebe Gottes. Wenn die 
Heiligen oft in ihrer Sterbestunde vor Liebe überströmen, so ist der Grund 
dafür nicht in erster Linie in eigentlich mystischen Erlebnissen zu suchen 
(diese sind in vielen Fällen nicht bezeugt), sondern in der klaren Erkenntnis 
(des übernatürlichen Glaubens), daß man Gott durch nichts so lieben könne, 
wie durch ein von allem Irdischen losgelöstes und im Feuer der göttlichen 
Gerechtigkeit gleichsam vernichtetes Herz. Diese Erkenntnis, im Hinschwin- 
den alles Eigenen Gott rein um seiner selbst willen lieben zu können, weil die 
Ichsucht keine Nahrung mehr findet, ist für die geläuterte Seele etwas so 
Überwältigendes, daß sie in einem oft rätselhaften Maße zu leiden verlangt. 
Es ist geradezu erschütternd, Maria Magdalena de Pazzi trotz größter körper- 
licher Schmerzen und inmitten einer angstvollen Trostlosigkeit sprechen zu 
hören: •Im Paradies werden wir nicht mehr aus Liebe zu Gott leiden können 
wie hier auf Erden. Darum sehne ich mich auch nicht danach zu sterben. Lei- 
den, nicht sterben!" Ähnlich Jean-Jacques Olier: •Wenn ich durch Leiden 
ebensoviel Frucht bringen könnte wie durch Predigen, ich würde es lieber 
durch Leiden tun, weil ich damit Gott mehr hinschenken könnte". Wer solche 
Grundsätze für sein Leben aufstellen wollte, bevor ihn die lebendige Erfah- 
rung des Liebenkönnens im Leiden dazu reif gemacht hat, würde vermessen 
handeln. Selbst Therese von Lisieux gesteht, sich erst in den Schmerzen des 
herannahenden Todes bewußt geworden zu sein, wieviel man aus Liebe zu 
Gott und den Seelen leiden könne: •Ich habe nicht geglaubt", sagt sie, •daß 
man soviel leiden könne; ich kann es mir nur erklären aus meinem unbändi- 
gen Verlangen, Seelen zu retten". Und mit einer Sicherheit ohnegleichen fügt 
sie, rückschauend auf alle Leiden ihres Lebens, hinzu: •Ich bereue nicht, mich 
der Liebe ausgeliefert zu haben". Man könnte bei dem für unser normales 
Begreifen fast unvollziehbaren Leidenswillen der Heiligen in der Todes- 
stunde auf den Gedanken kommen, sie seien am Ende doch einer Täuschung 
der Natur zum Opfer gefallen, da sie das Leiden als solches zu verherrlichen 
suchten. Aber das ist nicht der Fall. Sie rühmen sich nicht ihrer Leiden, son- 
dern wollen nichts anderes tun, als was auch Christus getan hat. Der ge- 
kreuzigte Herr ist ihrer aller Vorbild. Fast alle sterben sie darum mit dem 
Kruzifix in der Hand. Mit einem letzten Blick auf ihr Kreuz flüstert Therese 
vom Kinde Jesu noch einmal: •Oh, ich liebe ihn! Mein Gott, ich liebe Dich!" 

Damit ist auch schon das dritte Lob des Todes gesagt, das Lob der Erlösung. 
Je inniger sich der Sterbende mit dem sterbenden Herrn vereinigt, um so 



324 Friedrich Wulf 

mehr wird sein Tod zum Nachbild und zur geheimnisvollen Fortsetzung des 
Kreuzestodes. Seine Leiden sind darum stellvertretende Erlösungsleiden. Da- 
mit wächst der Tod des Nachfolgers Christi über seine individuelle Bedeutung 
hinaus und erhält Weltweite. Er soll nicht nur den Sterbenden persönlich 
heiligen und zur Vollendung bringen, sondern darüber hinaus die Kirche, die 
Menschheit, den Kosmos. Im Anblick des Gekreuzigten haben darum auch die 
Heiligen sich selbst und ihr eigenes Leid bald vergessen. Sie bedurften dazu 
keines anderen Unterrichtes als eben der liebenden Erkenntnis der Gesinnun- 
gen des Gekreuzigten. Davon erfüllt, wollten sie das Leiden der ganzen 
Welt stellvertretend auf sich nehmen und ihr Leben für die Erlösung der 
Brüder Gott zum Opfer bringen. In diesem Geiste betet z. B. Elisabeth von 
der Dreifaltigkeit im Aufblick zum Kreuz: •O Liebe, lösche mein ganzes 
Wesen zu Deinem Ruhme aus, damit es Tropfen für Tropfen verströme für 
Deine Kirche". Ebenso sieht Margareta-Maria Alacoque im Tode den Höhe- 
punkt ihrer ganzen Mission. Jeden menschlichen Trost im Sterben abwehrend, 
sagt sie zu ihrer Priorin: •Ach, meine Mutter, nur Gott allein ist mir noch 
nötig, um mich hinzuversenken in das Herz Jesu Christi": wozu anders, als 
Sühne zu leisten für die Sünden der Welt. Die Schönheit des Hineinsterbens 
in Jesus Christus, von der Ignatius von Antiochien spricht, ist also die 
Schönheit des Blutbräutigams, die Schönheit des Kreuzesholzes, wie sie am 
Karfreitag besungen wird. Nichts ist vom Leid und der Erniedrigung des 
Todes fortgenommen, aber unter ihnen birgt sich schon die anhebende Glorie. 

Wer so sterben will, daß sein Tod Gott und die Erlösung loben soll, der 
muß schon längst vor seinem leiblichen Tod gestorben sein, der muß täglich 
den inneren Tod sterben, der muß dem gekreuzigten Herrn schon in seinem 
Leben ähnlich geworden sein. Während der naturhafte Mensch den Tod wie 
seinen schlimmsten Feind flieht, führt der gottliebende Mensch seinen Tod 
herbei. Das gilt sogar sehr handgreiflich auch in Bezug auf den physischen 
Tod. Denn sowohl das tägliche Sich-selbst-Sterben wie auch das Mit-leiden 
mit Christus zehrt die Kräfte auf. Je größer die Liebe zu Gott, um so tiefer 
die Wunden, die schließlich zum Tode führen. Die großen Liebenden sterben 
daran, daß es ihnen nie gelingt, Gott und den Herrn so zu lieben, wie sie 
geliebt zu werden verdienen, und daß die Liebe Gottes im Herzen Jesu 
Christi so wenig wieder geliebt wird. 

Der Tod des Menschen ist eine bittere Sache. Man soll seine Schwere nicht 
verschweigen. Wer ihn aber in seinem ganzen Ernst auf sich nehmen will, 
der muß auch um seine •Schönheit" wissen, die er durch Christi Tod erhalten 
hat. Nur der Wissende wird ihn mit Franz unter die zu liebenden Geschöpfe 
Gottes zählen und darum in jeder Sterbestunde singen können: 

Lob sei Dir, Du Herre mein, 
durch unseren Bruder, den leiblichen Tod! 


