Das Lob des Todes

Von Friedrich WulfS. J., Miinchen

Wenn wir an den Tod denken (nicht nur an die Toten, die als die Lebendi-
gen in unserer Erinnerung leben), dann erstehen vor uns die Bilder des
Leidens, der Angst und der Ohnmacht. Denn Tod besagt Schwiche, Verfall,
Ende, Dunkelheit, Namenlosigkeit. Wir sehen im Geiste die vielen Sterben-
den, die mit dem Tode ringen und ihm erliegen, wir héren ihr schweres Atmen
und ihr Stéhnen, wir empfinden etwas von dem Grauen der Finsternis, in die
sie hineinsinken. Der Tod steht im Zeichen der Hinfalligkeit alles Fleisches,
er zwingt zu dem bitteren Bekenntnis, dafl wir nur Staub und Asche sind
(Gen 38, 27), auch wenn er leise und sanft kommt und auf dem Antlitz des
Toten wie ein schoner Schlaf erscheint. Die Grunderfahrung, die der Mensch
im Sterben madht, ist immer die gleiche: der Tod kommt wie eine fremde
Macht tiber ihn und zehrt ihn aus, bis die letzte Kraft verbraudht ist. Er kann
sich seiner nicht erwehren, er hat keine Gewalt iiber ihn, sondern muf ihn
cinfach erleiden. Gerade darin besteht das Demiitigende, das ihm anhaftet;
es gibt fiir den Menschen nichts so Verdemiitigendes — ausgenommen die
Siinde — wie den Tod. Kein Ereignis des Lebens scheint wie er der Wiirde
des menschlichen Geistes zu widersprechen. Denn personaler Geist sagt
Selbstbesitz und Selbstverfiigung. Im Tode hingegen wird iiber den Menschen
verfiigt. Niemand, auch nicht der Christ, der an ein Leben nach dem Tode
glaubt, kann dieser Erfahrung entrinnen. Auch fir ihn ist der Tod zuerst
das Tor zum Tode, nicht zum Leben. Auch er mufl die Bitternis des Sterbens
kosten und die Angst vor dem Abgrund aushalten. Selbst Christus, der Herr,
schrie in der Verlassenheit auf, und die Heiligen haben es ihm oft genug
nachgetan. ,Ich bin wie ein Reisender, erschopft, abgehetzt, der am Ziel
seiner Reise zusammenbricht®, gesteht Therese vom Kinde Jesu, als es dem
Ende zugeht.

Wie kann dann aber Ignatius von Antiochien sagen, daf} es schon fiir ihn
sei, in Jesus Christus hineinzusterben (Rom 6,1)? Wie kann Franz von
Assisi in seiner Todesnot singen lasen: ,Lob sei Dir, Du Herre mein, durch
unseren Bruder, den leiblichen Tod?“ Sind das nur erbauliche Worte, fiir
andere bestimmt, oder Worte, die nur in Hinsicht auf die kemmende Herr-
lichkeit gesprochen wurden, so wie Paulus das Sterben einen Gewinn nennt
(Phil 1, 21)? Oder hielten die Heiligen auch den Tod selbst, die bittere Stunde
des Absterbens, fur preiswiirdig, fiir etwas, wodurch man Gott loben kann?
Offenbar das Letztere! Gewif} lief sie auch die Vorfreude, die Erwartung des
nahenden Herrn, die ckstatische Schau, in der Todesstunde oft aufjubeln.
Aber daneben ist es doch immer wieder das Erlebnis des Sterbens selbst, das
ihnen wie kein anderes Ereignis zum Anlafl der Anbetung, des Lobes und des



322 Friedrich Wulf

Dankes wird und ihre Liebe zur Vollendung bringt. Dabei machen sie sich
nichts vor, sie dichten den Tod nicht um in etwas, was er nicht ist. Sie sehen
ganz klar seine grausame Wirklichkeit. Aber gerade im vollen Erleiden des
Todesgeschehens, inmitten seiner Schmerzen und Finsternisse, machen sie
die wunderbare Entdeckung, dafl die Auszehrung der Krifte, der Verlust
aller irdischen Dinge, das Versinken der Erde, auch ihr Herz in radikaler
Weise lautert und leer macht und fiir die Liebe bereitet. Die Dunkelheit des
Todes wird ihnen damit zum Licht, das die Geheimnisse Gottes erhellt, sein
Vernichtungswille zur Leben weckenden Kraft. Indem sie besiegt werden und
sich von Gott besiegen lassen, indem sie aus seiner Hand den Tod mit ihrer
ganzen Freiheit annehmen, erfahren sie die Erfillung des Schriftwortes:
»Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist
dein Stachel?“ (1 Kor 15, 55). Grund genug, um zu singen: Lob sei Dir, Du
Herre mein, durch unseren Bruder, den leiblichen Tod!

Das erste Lob des Todes ist das Lob der Gerechtigkeit Gottes. Denn der
Tod ist eine Strafe fiir die Siinde. Je williger der Mensch darum diesen
Straftod tibernimmt, desto reiner strahlt seine Seele die urspriingliche, para-
diesische Ordnung, die Dienstwilligkeit des Geschopfes gegeniiber dem
Schopfergott, wider. Die Peinen des Todes, die dafiir iibernommen werden
miissen, gleichen dem Feuer, das die Wurzeln der Siinde in der Seele aus-
brennt. So empfindet es z. B. Louis Bertrand, wenn er in den Schmerzen des
Todeskampfes Gott bittet: ,Brenne, schneide, schone meiner in diesem Leben
nicht, damit Du mich im anderen schonest“. Als Condren, der Schiiller und
Nachfolger Bérulles, eines Tages zu einer seiner geistlichen Tochter, die im
Sterben lag, gerufen wurde, fragte er sie, in welchem Zustand sich ihre Seele
befinde und erhielt darauf zur Antwort: ,Ich erlebe Gott in seiner ganzen
Strenge. Ich gehe in seine Strenge gegen mich selbst ein®“. Als er ihr dann von
der Heiligkeit Gottes zu erzihlen begann, sagte sie: ,Ich bete alles an, was
Gott ist. Ich trenne mich von dem gegenwirtigen Leben und ziehe mich in
das unbekannte Sein Gottes zuriick“. Selbst sehr reine Seelen iiberkam ein
tiefes Erschrecken, als sie im brennenden Feuer der Todesstunde plétzlich der
Gerechtigkeit des heiligen Gottes gegentiberstanden. , Wie feierlich ernst ist
diese Stunde, in der ich stehe“, sagt Elisabeth von der Dreifaltigkeit. ,Das
Jenseits ist erschiitternd. Ich glaubte, schon seit langem driiben heimisch zu
sein, und doch ist es das Unbekannte! ... Schrecklich mufl es fiir die sein,
die nur den Vergnligungen gelebt haben und mit so viel Banden der Welt
verhaftet sind. Obwohl von allem frei, habe ich doch ein unbestimmtes Ge-
fihl, ein Ahnen von der Gerechtigkeit und Heiligkeit Gottes. Ich habe die
Uberzeugung, dafl der Tod eine Strafe ist, und fithle mich so klein, so bar
allen Verdienstes“. Mit diesem furchterregenden Erlebnis der Heiligkeit
Gottes verbindet sich allerdings bei den Heiligen auch immer die gnaden-



Lob des Todes 323

hafte Erkenntnis, dafl das Feuer der géttlichen Gerechtigkeit dem Herzen
Gottes entstrome und darum der gréfite Erweis seiner Barmherzigkeit gegen-
Gber dem sundigen Menschen sei. ,,Gott 128t Gerechtigkeit walten®, erklart
Louise de Marillac in den Schmerzen des Todes ihren zitternden Schwestern;
sabergerade dadurch,dafl er Gerechtigkeitwaltenlafit, ibt er Barmherzigkeit®.

Das zweite Lob des Todes ist darum das Lob der Liebe Gottes. Wenn die
Heiligen oft in ihrer Sterbestunde vor Liebe iiberstromen, so ist der Grund
dafiir nicht in erster Linie in eigentlich mystischen Erlebnissen zu suchen
(diese sind in vielen Fillen nicht bezeugt), sondern in der klaren Erkenntnis
(des libernaturlichen Glaubens), dafl man Gott durch nichts so lieben konne,
wie durch ein von allem Irdischen losgeléstes und im Feuer der gottlichen
Gerechtigkeit gleichsam vernichtetes Herz. Diese Erkenntnis, im Hinschwin-
den alles Eigenen Gott rein um seiner selbst willen lieben zu kénnen, weil die
Ichsucht keine Nahrung mehr findet, ist fiir die gelduterte Seele etwas so
Uberwiltigendes, dafl sie in einem oft ratselhaften Mafle zu leiden verlangt.
Es ist geradezu erschiitternd, Maria Magdalena de Pazzi trotz groiter korper-
licher Schmerzen und inmitten einer angstvollen Trostlosigkeit sprechen zu
héren: ,Im Paradies werden wir nicht mehr aus Liebe zu Gott leiden konnen
wie hier auf Erden. Darum sehne ich mich auch nicht danach zu sterben. Lei-
den, nicht sterben!” Ahnlich Jean-Jacques Olier: ,Wenn ich durch Leiden
ebensoviel Frucht bringen kénnte wie durch Predigen, ich wiirde es lieber
durch Leiden tun, weil ich damit Gott mehr hinschenken konnte“. Wer solche
Grundsitze fir sein Leben aufstellen wollte, bevor ihn die lebendige Erfah-
rung des Liebenkonnens im Leiden dazu reif gemacht hat, wiirde vermessen
handeln. Selbst Therese von Lisieux gesteht, sich erst in den Schmerzen des
herannahenden Todes bewufit geworden zu sein, wieviel man aus Liebe zu
Gott und den Seelen leiden kénne: ,Ich habe nicht geglaubt®, sagt sie, ,daf
man soviel leiden konne; ich kann es mir nur erkldren aus meinem unbandi-
gen Verlangen, Seelen zu retten®. Und mit einer Sicherheit ohnegleichen fiigt
sie, riickschauend auf alle Leiden ihres Lebens, hifizu: ,Ich bereue nicht, mich
der Liebe ausgeliefert zu haben®. Man konnte bei dem fiir unser normales
Begreifen fast unvollziehbaren Leidenswillen der Heiligen in der Todes-
stunde auf den Gedanken kommen, sie seien am Ende doch einer Tauschung
der Natur zum Opfer gefallen, da sie das Leiden als solches zu verherrlichen
suchten. Aber das ist nicht der Fall. Sie rithmen sich nicht ihrer Leiden, son-
dern wollen nichts anderes tun, als was auch Christus getan hat. Der ge-
kreuzigte Herr ist ihrer aller Vorbild. Fast alle sterben sie darum mit dem
Kruzifix in der Hand. Mit einem letzten Blick auf ihr Kreuz flustert Therese
vom Kinde Jesu noch einmal: ,,Oh, ich liebe ihn! Mein Gott, ich liebe Dich!“

Damit ist auch schon das dritte Lob des Todes gesagt, das Lob der Erlosung.
Je inniger sich der Sterbende mit dem sterbenden Herrn vereinigt, um so



324 Friedrich Wulf

mehr wird sein Tod zum Nachbild und zur geheimnisvollen Fortsetzung des
Kreuzestodes. Seine Leiden sind darum stellvertretende Erldsungsleiden. Da-
mit wachst der Tod des Nachfolgers Christi iiber seine individuelle Bedeutung
hinaus und erbilt Weltweite. Er soll nicht nur den Sterbenden personlich
heiligen und zur Vollendung bringen, sondern dariiber hinaus die Kirche, die
Mensdhheit, den Kosmos. Im Anblick des Gekreuzigten haben darum auch die
Heiligen sich selbst und ihr eigenes Leid bald vergessen. Sie bedurften dazu
keines anderen Unterrichtes als eben der liebenden Erkenntnis der Gesinnun-
gen des Gekreuzigten. Davon erfiillt, wollten sie das Leiden der ganzen
Welt stellvertretend auf sich nehmen und ihr Leben fur die Erlosung der
Briider Gott zum Opfer bringen. In diesem Geiste betet z. B. Elisabeth von
der Dreifaltigkeit im Aufblick zum Kreuz: ,O Liebe, 16sche mein ganzes
Wesen zu Deinem Ruhme aus, damit es Tropfen fir Tropfen verstréme fur
Deine Kirche“. Ebenso sieht Margareta-Maria Alacoque im Tode den Hohe-
punkt ihrer ganzen Mission. Jeden menschlichen Trost im Sterben abwehrend,
sagt sie zu ihrer Priorin: ,Ach, meine Mutter, nur Gott allein ist mir noch
ndlig, um mich hinzuversenken in das Herz Jesu Christi“: wozu anders, als
Siibne zu leisten fiir die Siinden der Welt. Die Schonheit des Hineinsterbens
in Jesus Christus, von der Ignatius von Antiochien spricht, ist also die
Schonheit des Blutbrautigams, die Schonheit des Kreuzesholzes, wie sie am
Karfreitag besungen wird. Nichts ist vom Leid und der Erniedrigung des
Todes fortgenommen, aber unter ihnen birgt sich schon die anhebende Glorie.

Wer so sterben will, dafl sein Tod Gott und die Erlosung loben soll, der
mufl schon lingst vor seinem leiblichen Tod gestorben sein, der mufl taglich
‘den inneren Tod sterben, der mufl dem gekreuzigten Herrn schon in seinem
Leben dhnlich geworden sein. Wahrend der naturhafte Mensch den Tod wie
seinen schlimmsten Feind flieht, fiihrt der gottliebende Mensch seinen Tod
herbei. Das gilt sogar sehr handgreiflich auch in Bezug auf den physischen
Tod. Denn sowohl das tégliche Sich-selbst-Sterben wie auch das Mit-leiden
mit Christus zehrt die Kri¥te auf. Je grofer die Liebe zu Gott, um so tiefer
die Wunden, die schliefilich zum Tode filhren. Die grofien Liebenden sterben
daran, daf} es ihnen nie gelingt, Gott und den Herrn so zu lieben, wie sie
geliebt zu werden verdienen, und dafl die Liebe Gottes im Herzen Jesu
Christi so wenig wieder geliebt wird.

Der Tod des Menschen ist eine bittere Sache. Man soll seine Schwere nicht
verschweigen. Wer ihn aber in seinem ganzen Ernst auf sich nehmen will,
der muf auch um seine ,Schonheit® wissen, die er durch Christi Tod erhalten
hat. Nur der Wissende wird ihn mit Franz unter die zu liebenden Geschépfe
Gottes zihlen und darum in jeder Sterbestunde singen konnen:

Lob sei Dir, Du Herre mein,
durch unseren Bruder, den leiblichen Tod!



