
Miterlöser mit Jesus 

Von Rene Voillaume, Aix-en-Provence 

Der vorliegende Beitrag ist mit freundlicher Erlaubnis des Verlages Editions du 
Cerf, Paris, dem Buch von R. Voillaume •Au Coeur des Masses" (La vie religieuse 
des petits freres du pere de Foucauld) entnommen (1. Aufl., 1950, S. 207 ff.). Das 
Buch enthält Ansprachen an Novizen, Auszüge aus Briefen, Rundschreiben und 
Meditationen des Generaloberen der •Kleinen Brüder Jesu" R. Voillaume. Das hier 
wiedergegebene Rundschreiben trägt das Datum vom 9. Februar 1948 und wurde in 
El-Abiodh Sidi-Cheikh (Algerien) abgefaßt. • Man merkt den Ausführungen auf 
jeder Seite den Schwung und den Heroismus einer jungen religiösen Bewegung 
an. Es herrscht noch der Geist des Aufbruchs, es regiert noch das Gesetz des Her- 
zens. Es sind neue Töne in dieser übermüdeten und alternden Welt, obwohl es die 
schlichten Wahrheiten des Evangeliums sind, die wir alle kennen. • Eine deutsche 
Gesamtausgabe des Buches wird zur Zeit im Verlag Herder, Freiburg, vorbereitet. 

Unser Leben als •Kleine Brüder Jesu" erscheint mir in seinem wesentlichen Voll- 
zug mehr und mehr so einfach, daß ich jedesmal, wenn ich zu euch spreche, den Ein- 
druck habe, die gleichen Fragen zu behandeln und auf die gleichen Dinge zurück- 
zukommen. Aber ich tröste mich mit dem Gedanken, daß schließlich auch Christus 
und die Apostel mehr als einmal dieselbe Empfindung gehabt haben müssen. Ist doch 
das Evangelium Leben: sein geistiger Gehalt ist einfach und bald gesagt, es kommt 
aber alles darauf an, ihn zu verwirklichen, und das geschieht nicht von heute auf 
morgen. Das Leben stellt immer wieder die gleichen Fragen, die uns jedesmal neu 
erschienen, wie alles Lebendige in jedem Augenblick seines Daseins zugleich das- 
selbe und stets neu ist. 

Ich überlas eben, was ich euch im vergangenen Jahr über unsere Berufung zur 
Kontemplation sagte, noch vor der Gründung der Arbeiter-Bruderfamilien. Da ist 
schon alles gesagt. Und doch habe ich nach diesen wenigen Monaten des Arbeiter- 
lebens den Eindruck, alles neu entdeckt zu haben. Vor meinen Augen stehen die 
Schwierigkeiten, denen wir begegnet sind, die Freuden und die Nöte der Brüder, 
und so denke ich, selbst wenn ich nur wiederhole, was ich schon gesagt habe, wird 
es wieder neu sein und euren Bedürfnissen konkreter entsprechen. 

Wenn man uns fragt, worin eigentlich das Leben unserer Fraternitäten bestehe, 
so habe ich immer einige Mühe, eine klare Antwort zu geben. Denn schon durch die 
Art der Fragestellung ordnet man uns ein unter die Schemata: •Lebensweise", •Ta- 
gesordnung", •Wirksamkeit". Das ist aber gar nicht der springende Punkt. Ich fühle 
mich außerstande, das Ganze unseres Ideales auf eine Formel zu bringen, abgesehen 
davon, daß unser Leben von vornherein vielschichtig und in einigen Dingen sogar 
widersprüchlich erscheint. Tatsächlich soll der •Kleine Bruder" gleichzeitig ein Mann 
der Arbeit und des Gebetes sein, ein Schweigender und doch bewegt von allen An- 
liegen und Sorgen seiner Kameraden und Brüder, ein Kontemplativer, losgelöst von 
allen Dingen und dennoch in einem gewissen Umfang frei über sie verfügend. All 
diese scheinbaren Widersprüche müssen ihre Lösung finden in der Einfachheit un- 
seres innersten Lebensprinzips. Dieses gilt es zu bestimmen; alles andere ist dann nur 
eine Folge daraus. 



326 Rene Voillaume 

•Ich kann nicht begreifen, was Liebe ist, ohne das unabweisliche Verlangen nach 
Gleichförmigkeit, nach Ähnlichkeit und vor allem nach Teilnahme an allen Leiden, 
Schwierigkeiten und Härten des Lebens ... Mein Gott, ich urteile über niemand; die 
anderen sind eure Diener und meine Brüder, und ich habe sie nur zu lieben... aber für 
mich selbst kann ich unmöglichLiebe verstehen ohne Streben nach Ähnlichkeit und ohne 
Verlangen, alle Kreuze zu teilen." Dieses Verlangen nach Liebe ist der Schlüssel und 
Ausgangspunkt für das ganze Leben unseres Vaters; es erklärt sein ganzes Ver- 
halten und seine ganze geistliche Lehre. Wir haben den gleichen Anruf gehört, und 
dieser Ruf war es, der uns antrieb, Bruder Charles zu unserem Führer zu erwählen. 
Aus Liebe das Leben anderer zu teilen, vor allem seine Leiden und Härten, das ist 
alles, was wir wollen. Wir lieben Jesus: so möchten wir teilhaben an all seiner Er- 
lösermühe und all seinem Erlöserleiden. Wir lieben die Menschen, unsere Brüder: 
so möchten wir teilhaben am Leben der Armen und Leidenden, einfach aus Liebe, 
aus gar keinem anderen Grund, absichtslos, wie auch die Liebe selbst ohne Absicht 
ist. Darum empfinden wir in der konkreten Verwirklichung dieses Ideals ein ebenso 
großes Bedürfnis nach Gebet und Loslösung, wie mit den Menschen in Armut und 
Ermüdung zu arbeiten. 

Bei der Verwirklichung dieses Verlangens stoßen wir auf Schwierigkeiten, auf 
Kämpfe und Gefahren; das kann gar nicht anders sein. Darum ist es notwendig, die 
Grundhaltung der Seele gut zu verstehen, die als beständige Unterströmung un- 
ser ganzes Leben durchformen muß. Diese Haltung besteht, kurz gesagt, darin, daß 
wir aus Liebe die Leiden dessen zu teilen wünschen, den wir lieben. Und zwar han- 
delt es sich um das Erlöserleiden Christi; denn alles Leiden, auch wenn es aus der 
Anteilnahme an der Not des Nächsten herrührt, wird in uns zur Fortsetzung der 
Passion Jesu. Ohne diese grundsätzliche Erkenntnis können wir, glaube ich, weder 
wahrhaft den Sinn unseres Lebens verstehen noch dessen Lasten tragen. 

•Jesus" bedeutet: Erlösergott. Darum ist dieser Name uns so teuer, wie er ja auch 
unserem Vater de Foucauld teuer war. Er drückt im strengen Sinn des Wortes den 
ganzen Daseinsgrund Christi aus. Jesus ist nichts als Erlöser und zwar Erlöser durch 
das Kreuz. Auch wir kennen keinen anderen Daseinsgrund mehr, und zwar durch 
Berufung und Teilnahme an seinem Erlösersein. Denn aus der Natur unseres Wesens 
folgt nicht ohne weiteres, daß wir wie Jesus Erlöser sein müßten. Deshalb kommt es 
uns ja auch so hart an. Dennoch gehört diese Berufung zur Teilnahme am Erlöser- 
leiden zum Wesen unserer Gemeinschaft; lehnten wir es ab, uns ihr völlig auszulie- 
fern, hörten wir in Wahrheit auf, zu den Kleinen Brüdern zu gehören. 

Es liegt eine große Kraft darin, sein Ideal klar vor Augen zu haben und von 
Anfang an mutig zu bejahen, mögen seine Anforderungen noch so hart sein. Wir 
dürfen uns keine Illusionen machen über das, was Gott damit ein Leben lang von 
uns fordert. Wir brauchen dafür nur aufmerksamer, als wir es gewöhnlich tun, auf 
die Antwort zu hören, die, Jesus denen gibt, die ihm ganz nahe folgen wollen: 
•Ihr wißt nicht, worum ihr bittet.. . Könnt ihr den Kelch trinken, den ich trinken 
muß, oder getauft werden mit der Taufe, mit der ich getauft werden muß?" Sie 
sagten zu ihm: •Wir können es." Darauf Jesus: •Ihr werdet den Kelch trinken, den 
ich trinken muß . . ." (Mk 10, 28). Was Jesus seinen Freunden, seinen •Kleinen Brü- 
dern" versprochen hat, ist eben diese Teilnahme an seinem Leiden, durch das er die 
Welt erlösen wollte. Es kommt darauf an, daß wir diese Forderung Jesu mit unserem 



Miterlöser mit Jesus 327 

ganzen Glauben und sehr konkret verstehen und von nun an, in klarer Erkenntnis 
dessen, worum es geht, auf sie antworten durch ein Anhangen ohne Vorbehalt, hoch- 
herzig und mit schlichtem Vertrauen. 

Das heißt natürlich nicht, daß ihr schon ganz imstande seid, vollkommen leiden 
zu können. Das vermag niemand, bevor es es nicht in langer Lebenserfahrung von 
Christus selbst gelernt hat. Ebensowenig sollen wir uns dazu für fähig halten. Es 
kommt vielmehr darauf an, den Sinn des Kreuzes in unserem Leben zu verstehen 
und freudig und hochherzig darauf einzugehen, daß Christus uns in Dienst nimmt. 
Unsere Seele muß bereit sein, das Leiden anzunehmen, seinen Wert zu verstehen 
und es allmählich liebzugewinnen. Das muß uns zur ständigen Seelenhaltung wer- 
den, an deren Festigkeit wir von nun an arbeiten wollen und müssen. Geist der Hin- 
opferung könnte man diese Haltung nennen; damit ist zugleich auf den Wert des 
Opfers und der Hingabe hingewiesen, den sie all unserem Tun verleiht. 

Die erste Versuchung, die uns begegnen wird, ist vielleicht die Mutlosigkeit. 
Lehrt uns doch schon die alltägliche Erfahrung, daß wir angesichts des geringsten 
Leidens zum Verzweifeln schwach sind: die geringste moralische Schlappe macht uns 
traurig und niedergeschlagen; die geringste körperliche Ermüdung lähmt uns; die 
geringste innere Schwierigkeit verleidet uns das Gebet; die geringste Rücksichts- 
losigkeit verwundet uns. Und dabei spüren wir, daß wir täglich von neuem versagen. 
Wie kann also davon die Rede sein, daß wir ehrlich zur Teilnahme am Kreuze Jesu 
bereit seien? Wie sollen wir uns im Geiste der Hinopferung festigen, wo wir doch 
schon vor der geringsten Anstrengung und Last zurückweichen oder noch der kör- 
perlichen Trägheit nachgeben? Wie sollen wir aus jedem Tagwerk eine Opfergabe 
machen, die wir froh Christus darbringen? 

Von hier aus gesehen scheint unser Problem unlösbar und ist es auch; davon soll- 
ten wir sehr überzeugt sein. Die schmerzliche Erfahrung unserer persönlichen Schwä- 
che und die Vorkommnisse eines jeden Tages sorgen im übrigen dafür, diese Über- 
zeugung uns einzuhämmern. Wenn ihr aber wirklich danach verlangt zu lieben, so 
könnt ihr aus ganzem Herzen ersehnen, daß Jesus- euch fähig macht, aus Liebe an 
seinem Erlöserleiden teilzunehmen. Dazu muß zunächst ein tiefes und wahres Ver- 
langen in euch sein; dieses Verlangen müßt ihr Christus ohne Unterlaß sagen mit 
der Kühnheit der Söhne des Zebedäus und des hl. Petrus. Dann aber müßt ihr die 
Demut und Einfalt haben, euch Jesus ganz zu überlassen und dabei fest und uner- 
schrocken zu vertrauen, daß ihr in der Vereinigung mit ihm fähig werdet, das Kreuz 
zu tragen und endlich auch zu lieben. Schließlich müßt ihr euch mit Mut und mit 
eurem ganzen Willen ans Werk machen, um mitzuarbeiten an dem, was Gott in 
euch wirkt. 

Wie überall in eurem geistlichen Leben müßt ihr dabei einfach und wahr sein. 
Habt den Mut zur vollen Wahrheit: es kommt nicht darauf an, daß ihr euch ange- 
sichts physischer und moralischer Leiden mutiger und stärker fühlt, als ihr seid; noch 
darauf, daß ihr in der Vorstellung schwerere Kreuze und Prüfungen zu ertragen er- 
sehnt als die, zu denen ihr augenblicklich fähig seid; aber ebensowenig darauf, daß 
ihr euch unfähig glaubt zu einer mutigeren Anstrengung als den bereits vollbrachten. 
Es gilt nur wirklich aufzubrechen und da, wo es euch möglich ist, freudig eine kon- 
krete Anstrengung zu machen. 



328 Rene Voillaume 

Ich sage, ihr müßt eine frohe Anstrengung machen. Zunächst einmal, weil Gott 
den traurigen Geber nicht liebt. Sollt ihr doch aus Liebe zu Jesus geben, und wo 
Liebe ist, muß wahre Freude sein. Dann aber auch, weil ihr euch hüten müßt, eure 
kleinen Schwierigkeiten und täglichen Leiden tragisch zu nehmen. Ich spreche immer 
nur von diesen, denn sie machen unser Leben aus. Gelingt es uns, diese täglichen 
Nichtigkeiten, die dennoch durch ihre Häufigkeit so schwer sind, in lebendige Kreuze 
zu verwandeln, dann werden wir auch die größeren Kreuze anzunehmen wissen. 
Die großen Kreuze lassen im übrigen mitunter lange auf sich warten, und ohne diese 
tägliche Übung wären wir nur in der Einbildung beherzt und unsere Liebe wäre 
wahrscheinlich ebenfalls nur eingebildet. 

Um die selbstgefällige Beschäftigung mit euch selbst zu vermeiden, müßt ihr eure 
Hinopferung so vollziehen, daß ihr die Augen fest auf das Kreuz Christi heftet und 
nicht auf das eure. Wenn ihr euch aus dem Blick verliert, wird euer Kreuz leichter • 
man vergißt es dann •, und ihr könnt es in größerer Freiheit Gott darbringen. 
Denn, vergeßt nie, daß nicht die Leiden noch die Schwierigkeiten in sich irgend- 
einen erlösenden Wert haben, sondern einzig die Bereitschaft zum Opfer und die 
Liebe, die sie erweckt, sowie der Grad ihrer Vereinigung mit der Passion Christi. 
Unser Leben strebt dahin, sich mit all seinen persönlichen Leiden in die große Pas- 
sion Jesu und die der ganzen Welt einzufügen. • In diese Richtung muß man 
schauen. 

Passion und Kreuz Christi: das sind Worte, die vielleicht kein besonderes Echo 
mehr in uns wachrufen. Es sind abgenutzte Worte. Es gilt darum, diese gewaltige Wirk- 
lichkeit in ihrer ganzen Konkretheit neu zu entdecken. Hinter den knappen Worten 
der Evangelien verbirgt sich die Tatsache: Jesus hat gelitten. Er hat körperlich und 
seelisch grausame Qualen erduldet, Qualen, die ihn furchtbar trafen. Neben die Ver- 
achtung, die Demütigungen und Schmähungen, neben das Äußerste an physischem 
und moralischem Schmerz, neben die Todesangst Dessen, den wir lieben und der 
Gottes Sohn ist, müssen wir unser armseliges Leiden stellen. Es besteht ein reales 
Band zwischen dem blutüberströmten Kreuz des gekreuzigten Jesus und diesem 
heutigen Tag. Es ist so wichtig, daß wir das Bewußtsein dieses Bandes in uns leben- 
dig halten. Jesu Blut ist in Wahrheit über jedem Augenblick unserer Tage ergossen 
als unwiderleglidier Beweis seiner Liebe und als Unterpfand nie versiegender Kraft. 
Sagen wir uns immer wieder, daß für Christus wie für Gott der Begriff der Zeit 
keine Rolle spielt und daß die Passion in jedem Augenblick unseres Lebens gegen- 
wärtig ist. Diese Gegenwart muß alles verändern. Zu dieser unsichtbaren Wirklich- 
keit, die allmählich euer Leben gänzlich umwandelt, werdet ihr hingelangen, wenn 
ihr, ohne zu ermüden, euren Glauben übt. Zu Füßen des blutüberströmten Kreuzes 
wird eure Liebe erstarken und sich immer mehr danach sehnen, mitzuarbeiten am 
großen Werk Jesu. 

Dann ist da die ganze Not und das Leid der Menschheit; ein Geheimnis, das 
euch mehr und mehr unfaßbar erscheinen wird. Man kann es nur in der Perspektive 
das Kreuzes sehen. Das erste ist: werdet dieses Leides inne und versucht nicht, 
euch ihm zu entziehen. Werdet seiner ganz konkret inne; das ist nicht schwer, denn 
es hält euch von allen Seiten umklammert: da hat sich z. B. euer Arbeitskamerad 
schwer verletzt; da ist ein Stollen im Bergwerk eingestürzt und etliche Familien sind 
in Trauer; da sind ferner all die Katastrophen und Verbrechen, die •Vermischten 



Miterlöser mit Jesus 329 

Nachrichten" der Tageszeitungen; das Elend und die Hungersnot der saharischen 
Nomaden; die abscheuliche Unterdrückung in unbekannten Konzentrationslagern; 
die Krankheit; die Angst, die wie ein Alpdruck auf der Welt lastet; die Irren, die 
Enterbten, die Schreie der Verwundeten und die Anrufe der Sterbenden, die end- 
lose Not und die Verzweiflung des Bruders im Unglück. Was in der Zeitung ausge- 
hängt wird, die Straße, der Fabrikhof, alles erinnert euch unaufhörlich daran. Es 
gilt, den Sinn und das Geheimnis dieser ganzen großen Passion der Welt zu erfas- 
sen. Wie gering wiegt die Last eurer Tagesarbeit, wenn ihr an all dieses Leid denkt! 
Sagt es euch eindringlich, daß euer persönliches Leid wenig bedeutet, aber allmäch- 
tig ist, wenn es die Verbindung herstellt zwischen dem Kreuz Christi und dieser 
ganzen, oft gestaltlosen Masse menschlichen Schmerzes. In dem Maß der Geist der 
Hinopferung in euch rein, rückhaltlos, voll Mut und Liebe ist, wird er ein wenig 
des göttlichen Lebens in diese unermeßliche Not eindringen und das Kreuz Jesu 
darin Wurzel schlagen lassen. In und durch euch bekommt sie einen Sinn, wird sie 
ausdrücklich Fortsetzung der Passion Jesu in seinem mystischen Leibe. 

Isoliert euch nicht von dem, was die anderen leiden macht. Seid nicht egoistisch: 
es ist der Fehler des Menschen, besonders vielleicht der Ordensleute, und das ist ab- 
scheulich. Bleibt aber selbst im Angesicht des Kreuzes froh und zufrieden. Laßt euch 
niemals durch das Leid erdrücken, weder durch fremdes noch durch eigenes. Folgt 
nicht eurer Einbildungskraft, seid vielmehr mutig und gebt euch schlicht hin ange- 
sichts jeglichen Leidens, was es auch immer sei. 

Vor allen Dingen glaubt nicht, es genüge mit dem Gefühl mitzuleiden. Die 
Vereinigungen mit dem Leiden Christi und dem eurer Brüder gehört einer anderen 
Ordnung an. Sie darf, so widersprüchlich es scheinen mag, in euch keine bedrückende 
Traurigkeit erzeugen, sondern muß im Gegenteil Kraft und Frieden bewirken, 
den die echte Vereinigung mit Christus immer gibt. Keine übertriebene Trauer ge- 
genüber dem Leid, weder dem eigenen noch dem fremden; vor allem keine Trauer 
im Gefühl: sie vernichtet die Kräfte der Seele und den wahren Aufschwung der 
Liebe. 

Ebensowenig dürft ihr euch zur Bitterkeit hinreißen lassen von der unerträglichen 
Wucht fremden Leides, dem Unrecht, das der Bruder durchmacht, der Empörung, die 
ihn erfüllt. Bewahrt eure Seele im Frieden und in der Sanftmut. Vor allem aber wollen 
wir uns nie wegen unserer eigenen Leiden von Bitterkeit und Gereiztheit überwälti- 
gen lassen, mag ihr Grund noch so berechtigt sein. In diesem Punkt wollen wir voll- 
kommen ehrlich und offen mit uns selbst sein. Die Quelle der Bitterkeit liegt immer 
mehr oder weniger in unserer verletzten Eigenliebe öder in einem ungenügend 
überwundenen Rest von Hochmut. Wir wollen nicht leichthin die Verantwortung für 
ein derartiges Empfinden einem anderen oder den unglücklichen Umständen zuschie- 
ben. Der Geist der Demut und der Kindschaft muß uns den Frieden und die Milde 
uns selbst gegenüber zurückgeben. 

Wir wollen uns aber auch nicht beim Anblick unserer eigenen Schlappen • und 
die wird es geben • entmutigen lassen. Gerade dann werden wir besser verstehen, 
in welchem Maße der Geist der Hingabe eine totale und demütige Loslösung von uns 
selbst voraussetzt. Ich habe es euch schon eindringlich gesagt: diese absolute Loslö- 
sung ist die erste und unersetzliche Bedingung für jede fruchtbare Wirksamkeit 
des Heiligen Geistes in uns. 



330 Rene Voillaume 

Der wahre Geist der Hinopferung setzt also voraus, daß wir uns gegenüber dem 
Leiden • dem eigenen wie dem fremden • so verhalten, wie Jesus selbst sich ihm 
gegenüber verhielt. Es geht um ein Mit-Leiden, um eine Vereinigung mit dem Erlö- 
sungswerk, die nur in der göttlichen Heilsordnung ihren Sinn hat; und einzig Chri- 
stus, der Gott-Mensch, kann uns lehren, das Kreuz zu verstehen und richtig zu tragen. 

Nur wenn wir so verwandelt sind, daß der gekreuzigte Christus in unseren Emp- 
findungen von neuem seine eigenen Empfindungen lebt, werden wir in vollem Maß 
mit Ihm Miterlöser sein. Darin besteht das ganze Geheimnis des Heiligsten Herzens. 
Um die Erlöserrolle des Schmerzes zu verstehen, muß man unendlich durchdrungen 
sein von dem Erbarmen des Vatergottes, von seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit und 
zugleich von einer tiefen Kenntnis des Menschenherzens und seines Elends, sowie 
einer zarten und starken Liebe zu ihm. Nur im Herzen und Verstehen des Menschen- 
sohnes kann man dies alles finden. Im glühenden Verlangen nach Gebet, durch 
unermüdliches Bitten und dadurch, daß wir uns klein machen, wird es uns geschenkt. 
Indem wir mutig unsere eigenen Armseligkeiten ertragen und mit denen des Nächsten 
mitleiden, beginnen wir die Lehrzeit für die Erkenntnisse, die Gott nach und nach 
in unser Herz legen wird. Auf diese Weise vereinen sich unser Gebet und all unser 
tägliches Tun zu der einen Wirklichkeit, zu dem einen Leben mit dem gekreuzigten 
Jesus: Jesus leidend in seinem mystischen Leib. Dies ist die Geburt eines neuen 
Lebens. Einerseits wenden wir uns Jesus zu, flehend, daß er in unsere Seele herab- 
steige; anderseits machen wir in Demut den Versuch, unser Kreuz zu tragen und 
mitzuleiden. Darin lassen wir die empfangenen Gnaden zu ihrer Frucht kommen und 
geben mit unserer Tapferkeit Jesus den Beweis, daß es uns mit unserer Liebe ernst 
ist. Ohne das Gebet kann der Geist der Hinopferung nicht in unsere Seele herabstei- 
gen • er wäre Anmaßung; und ohne die Erprobung unserer Tapferkeit im Kreuz 
läuft unser Beten Gefahr, eitel Einbildung zu sein. Erst beides zusammen bewirkt, 
daß wir am Erlösungswerk des gekreuzigten Jesus teilnehmen. 

Ihr werdet nun besser verstehen, wie sehr die Bereitschaft zu dieser Hinopferung 
grundlegend ist, vorausgesetzt, daß sie gesund, wahr und im Glauben an Christus 
begründet ist. Sie liegt eurem Gebet zugrunde und eurer Arbeit und den tausend 
kleinen Vorkommnissen eures Alltags. Alles kann sie nutzbar machen, alles ver- 
wandeln und alles Frucht bringen lassen zum Wohle derer, die wir lieben. Nichts 
Unnützes gibt es mehr in unserem Alltag: kein ödes Grau, kein Scheitern; denn 
so oft uns derlei begegnet, wird es fruchtbar. Erinnern wir uns daran, daß die 
Passion Christi in menschlicher Sicht ein Scheitern war. Das Hinkränkeln und der 
frühzeitige Tod der hl. Therese vom Kinde Jesu waren eine Niederlage. Das Leben 
unseres Vaters de Foucauld, der den größten Teil seiner Träume scheitern sah, und 
sein Tod in Tamanrasset waren ein Scheitern. Aus dieser Umformung durch die 
Liebe nehme ich auch unsere Niederlagen und die Grenzen unserer Anlage nicht 
aus, wenn sie sich nur vollenden in einem Lobgesang der Demut und der Hingabe. 

Wir werden nicht von einem Tag zum andern zu dieser Haltung der völligen 
Hingabe gelangen. Wichtig ist nur, daß wir von heute an daran arbeiten, sie zu 
erreichen. An der Passion Jesu, an seinem Leiden, an allem, was er in seinem Herzen 
erleben und empfinden mußte, an seinem zarten Erbarmen gegenüber den Menschen, 
an seiner Verehrung der Heiligkeit Gottes müssen wir unseren Glauben erwecken 



Miterlöser mit Jesus 331 

und üben. Ruhig und geduldig wollen wir in der Dunkelheit unseres täglichen Betens 
unseren Glauben bewähren und im Evangelium das Licht suchen. Nach und nach 
wollen wir durch häufig wiederholte Akte des Glaubens unsere mühsamen An- 
betungen umformen zu einer schlichten, wahren Vereinigung unseres Seins • so wie 
es in seinem Elend ist • mit dem in der Eucharistie gegenwärtigen Jesus. Und dann 
wollen wir unser Leben in all seiner Mittelmäßigkeit ins Auge fassen und mit dem 
gleichen Blick des Glaubens all unser Tun betrachten. Wir wollen uns dazu erziehen, 
all unser Tun im Lichte der Wahrheit zu sehen, ohne uns entmutigen zu lassen, und 
jeden Morgen aufs neue beginnen. Wir wollen in unserer Arbeit, 'unserer Ermattung 
und unseren unbegründeten Traurigkeiten einen Stoff zur Opfergabe erblicken. 

Auch unsere Beziehungen zu unseren Brüdern müssen eine Quelle der Freude und 
der Fruchtbarkeit werden. Trachten wir, uns zu vergessen und mit wirklicher Aufge- 
schlossenheit allen Schmerz und alles Elend eines Bruders, eines Freundes, eines Ar- 
beitskameraden oder eines Unbekannten aufzunehmen. Wir wollen versuchen, dies 
alles sofort dem gekreuzigten Christus anzubieten. In dieser Haltung können wir 
übrigens auch eine Übung der Aszese und Abtötung sehen, die unumgänglich zu 
unserem Leben gehört. 

Diese Haltung, durch die wir uns aus Liebe für das Leiden anbieten, und die 
durch unsere Anstrengung, in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes, 
allmählich eine feste Haltung wird, arbeitet den Charakter eines Schlachtopfers 
mit Christus in uns heraus, der durch die Taufe unserer Seele schon eingeprägt ist. 
Liturgisch vollziehen wir diesen Charakter in der hl. Messe, in dem wir uns real 
mit Christus aufopfern. Gerade in ihr vollziehen wir in höchstem Maße die Ver- 
einigung mit dem gekreuzigten und geopferten Christus. In unserem Leben aber 
bringt das eucharistische Opfer seine Frucht und hört so auf, eine rein äußerliche 
Handlung für uns zu sein. Wir geben uns ganz in (dieses Opfer hinein. Dazu 
muß man die Hostie der heiligen Messe mit einem stets erneuerten und lebendigen 
Glauben anschauen. Die komplizierten theologischen Erklärungen sind für uns 
nicht von solcher Bedeutung: was wir glauben und aus ganzer Seele aufnehmen 
müssen, äst, daß durch die Konsekration des Brotes und des Weines die volle 
Passion Jesu, seine ganze Hingabe in voller Wahrheit, in seiner packenden, un- 
ausschöpfbaren Wirklichkeit hier gegenwärtig ist. Das Wie ist uns dabei un- 
wichtig: sie ist da, wir können sie greifen. Sie ist uns auf eine Weise vorgestellt, 
daß wir in sie eindringen, uns ihr anschließen und aus ihr die Kraft für unser ganzes 
Tagwerk mitnehmen können. Sie ist da in ihrer Ganzheit, als wenn sie für uns allein 
da wäre, ohne Einschränkung, ohne Minderung. Die ganze Passion Christi! Verste- 
hen wir wirklich, was diese einfachen Worte an Größe, an Leiden, an Lebensreich- 
tum bedeuten? Ihr geeint müssen wir unser Leiden und die der Menschheit zum 
Opfer darbringen. In der Kommunion der eucharistischen Opferfeier vollzieht sich 
die größtmögliche Verbindung zwischen unseren Anstrengungen, unseren armse- 
ligen Akten des Mutes, unseren armseligen Opfergaben und der großen, grenzen- 
losen Hingabe Jesu. Damit so etwas wahrhaft geschehe, müssen wir alle Tage, ohne 
uns entmutigen zu lassen, uns unseren Glauben aufs neue vorsagen, demütig, voll 
Vertrauen und immer wieder beginnen. Hier ist die Quelle für den Geist unserer 
vollen Hingabe. 



332 Rene Voillaume 

Indem wir in diesem Geist des Opfers für die andern leben, verwirklichen wir 
auch in unserem Leben die Wahrheit der geheimnisvollen Verbindungen, die uns mit 
unseren Brüdern im mystischen Leib vereinen. Während die menschliche Solidari- 
tät sich immer stärker auf der Ebene der Welt der Arbeit und des Aufbaus der 
menschlichen Gemeinschaft ausprägt, müssen wir ernst machen mit ihrem verbor- 
genen, aber unendlich wirklicheren und fruchtbareren Aspekt; mit der Solidarität 
aller Menschen in Christus. Erst wenn wir mit dem Geist der Opferhingabe, der 
Sühne, der völligen geistigen Solidarität, in das Milieu unserer Brüder hineingehen, 
werden wir unserem Leben, das äußerlich schon hingegeben ist, seinen wahren Sinn 
geben. So werden wir wirklich Arbeiter mit den Arbeitern sein, Araber mit den 
Arabern. Und es wird ein wirkliches Hinschenken unseres inneren Wesens sein. 
Diese Zugehörigkeit wird sich durch ein rückhaltloses Verlangen nach einer voll- 
ständigen Schicksals- und Leidensgemeinschaft ausdrücken. Wir werden wirklich 
einer von ihnen sein, in dem Maß, wie es die Reinheit unseres christlichen Ideals 
erlaubt. Leiden werden wir, wo sie leiden, lieben, was sie lieben; mit ihnen werden 
wir nach mehr Gerechtigkeit und Wahrheit streben. Doch bedenkt wohl, wie sehr 
eine solche Hingabe unvollkommen wäre und im Grunde rein äußerlich bliebe, wenn 
sie nicht vor Gott eine Stellvertretung im Geiste wird. Ihr müßt euch in voller 
Wahrheit als Lösegeld für eure Brüder dargebracht haben. Dann ist es keine bloße 
Einbildung oder ein unwirksames Verlangen, sondern vielmehr • und zwar in dem 
Maße ihr euch mit der Person Jesu vereinigt • eine unermeßliche Wirklichkeit, die 
euer ganzes Leben umfangen wird, unter der einzigen Bedingung, daß ihr euch 
im •reinen Verlieren eurer selbst" wahrhaftig verschenkt habt an den gekreuzigten 
Christus. 

Nun versteht ihr besser, wie ihr durch die ständige Opferhingabe eurer Seele 
Einheit in euer Leben bringt, das so zu einem einzigen auf Gott gerichteten Akt 
wird, zu einer Hingabe, die in jedem Augenblick eures Daseins gelebt wird. 
Darum ist unser Leben ein wahrhaft kontemplatives Leben. Aber es ist kontempla- 
tiv im Geist der Sühne, der Erlösung; von daher empfängt es seine eigentümliche 
Prägung. 




