Miterloser mit Jesus

Von René V 6 illaume, Aix-en-Provence

Der vorliegende Beitrag ist mit freundlicher Erlaubnis des Verlages Editions du
Cerf, Paris, dem Buch von R. Voillaume ,Au Coeur des Masses“ (La vie religieuse
des petits fréres du pére de Foucauld) entnommen (1. Aufl,, 1950, S. 207 ff.). Das
Buch enthilt Ansprachen an Novizen, Ausziige aus Briefen, Rundschreiben und
Meditationen des Generaloberen der ,Kleinen Briider Jesu“ R. Voillaume. Das hier
wiedergegebene Rundschreiben tragt das Datum vom 9. Februar 1948 und wurde in
El-Abiodh Sidi-Cheikh (Algerien) abgefafit. — Man merkt den Ausfithrungen auf
jeder Seite den Schwung und den Heroismus einer jungen religisen Bewegung
an. Es herrscht noch der Geist des Aufbruchs, es regiert noch das Gesetz des Her-
zens. Es sind neue Téne in dieser iibermiideten und alternden Welt, obwohl es die
schlichten Wahrheiten des Evangeliums sind, die wir alle kennen. — Eine deutsche
Gesamtausgabe des Buches wird zur Zeit im Verlag Herder, Freiburg, vorbereitet.

Unser Leben als ,Kleine Brider Jesu“ erscheint mir in seinem wesentlichen Voll-
zug mehr und mehr so einfach, dafl ich jedesmal, wenn ich zu euch spreche, den Ein-
druck habe, die gleichen Fragen zu behandeln und auf die gleichen Dinge zuriick-
zukommen. Aber ich troste mich mit dem Gedanken, dafl schlieflich anch Christus
und die Apostel mehr als einmal dieselbe Empfindung gehabt haben mussen. Ist doch
das Evangelium Leben: sein geistiger Gehalt ist einfach und bald gesagt, es kommt
aber alles darauf an, ihn zu verwirklichen, und das geschieht nicht von heute anf
morgen. Das Leben stellt immer wieder die gleichen Fragen, die uns jedesmal neu
erschienen, wie alles Lebendige in jedem Augenblick seines Daseins zugleich das-
selbe und stets neu ist.

Ich iiberlas eben, was ich euch im vergangenen Jahr iiber unsere Berufung zur
Kontemplation sagte, noch vor der Griindung der Arbeiter-Bruderfamilien. Da ist
schon alles gesagt. Und doch habe ich nach diesen wenigen Monaten des Arbeiter-
Iebens den Eindruck, alles nen entdeckt zu haben. Vor meinen Augen stehen die
Schwierigkeiten, denen wir begegnet sind, die Freuden und die Néte der Briider,
und so denke ich, selbst wenn ich nur wiederhole, was ich schon gesagt habe, wird
es wieder neu sein und euren Bediirfnissen konkreter entsprechen.

Wenn man uns fragt, worin eigentlich das Leben unserer Fraternititen bestehe,
s0 habe ich immer einige Miihe, eine klare Antwort zu geben. Denn schon durch die
Art der Fragestellung ordnet man uns ein unter die Schemata: ,Lebensweise®, ,Ta-
gesordnung®, , Wirksamkeit“. Das ist aber gar nicht der springende Punkt. Ich fithle
mich auBBerstande, das Ganze unseres Ideales auf eine Formel zu bringen, abgesehen
davon, dafl unser Leben von vornherein vielschichtig und in einigen Dingen sogar
widerspriichlich erscheint. Fatsdchlich soll der ,Kleine Bruder® gleichzeitig ein Mann
der Arbeit und des Gebetes sein, ein Schweigender und doch bewegt von allen An-
liegen und Sorgen seiner Kameraden und Briider, ein Kontemplativer, losgelost von
allen Dingen und dennoch in einem gewissen Umfang frei {iber sie verfiigend. All
diese scheinbaren Widerspriiche miissen ihre Losung finden in der Einfachheit un-
seres innersten Lebensprinzips. Dieses gilt es zu bestimmen; alles andere ist dann nur
eine Folge daraus.



326 René Voillaume

»1ch kann nicht begreifen, was Liebe ist, ohne das unabweisliche Verlangen nach
Gleichformigkeit, nach Ahnlichkeit und ver allem nach Teilnahme an allen Leiden,
Schwierigkeiten und Harten des Lebens . . . Mein Gott, ich urteile iiber niemand; die
anderen sind eure Diener und meine Briider, und ich habe sie nur zu lieben . . . aber fiir
mich selbst kann ichunméglichLiebe verstehen ohne Streben nach Ahnlichkeit und ohne
Verlangen, alle Kreuze zu teilen.“ Dieses Verlangen nach Liebe ist der Schliissel und
Ausgangspunkt fir das ganze Leben unseres Vaters; es erklirt sein ganzes Ver-
halten und seine ganze geistliche Lehre. Wir haben den gleichen Anruof gehoért, und
dieser Ruf war es, der uns antrieb, Bruder Charles zu unserem Fiithrer zu erwahlen.
Aus Liebe das Leben anderer zu teilen, vor allem seine Leiden und Hiérten, das ist
alles, was wir wollen. Wir lieben Jesus: so mochten wir teilhaben an all seiner Er-
16sermiihe und all seinem Erldserleiden. Wir lieben die Menschen, unsere Briider:
so mochten wir teilhaben am Leben der Armen und Leidenden, einfach aus Liebe,
aus gar keinem anderen Grund, absichtslos, wie auch die Liebe selbst ohne Absicht
ist. Darum empfinden wir in der konkreten Verwirklichung dieses Ideals ein ebenso
grofles Bediirfnis nach Gebet und Loslésung, wie mit den Menschen in Armut und
Ermiidung zu arbeiten.

Bei der Verwirklichung dieses Verlangens stoflen wir auf Schwierigkeiten, auf
Kémpfe und Gefahren; das kann gar nicht anders sein. Darum ist es notwendig, die
Grundhaltung der Seele gut zu verstehen, die als bestindige Unterstromung un-
ser ganzes Leben durchformen mufl. Diese Haltung besteht, kurz gesagt, darin, dafl
wir aus Liebe die Leiden dessen zu teilen wiinschen, den wir lieben. Und zwar han-
delt es sich um das Erloserleiden Christi; denn alles Leiden, auch wenn es aus der
Anteilnahme an der Not des Nachsten herrithrt, wird in uns zur Fortsetzung der
Passion Jesu. Ohne diese grundsitzliche Erkenntnis konnen wir, glaube ich, weder
wahrhaft den Sinn unseres Lebens verstehen noch dessen Lasten tragen.

»Jesus® bedeutet: Erlésergott. Darum ist dieser Name uns so teuer, wie er ja auch
unserem Vater de Foucauld teuer war. Er driickt im strengen Sinn des Wortes den
ganzen Daseinsgrund Christi aus. Jesus ist nichts als Erloser und zwar Erléser durch
das Kreuz. Auch wir kennen keinen anderen Daseinsgrund mehr, und zwar duarch
Berufung und Teilnahme an seinem Erlgsersein. Denn aus der Natur unseres Wesens
folgt nicht ohne weiteres, dafl wir wie Jesus Erloser sein miiten. Deshalb kommt es
uns ja auch so hart an. Dennoch gehort diese Berufung zur Teilnahme am Erloser-
leiden zum Wesen unserer Gemeinschaft; lehnten wir es ab, uns ihr véllig auszulie-
fern, hérten wir in Wahrheit auf, zu den Kleinen Briidern zu gehéren.

Es liegt eine grofle Kraft darin, sein Ideal klar vor Augen zu haben nnd von
Anfang an matig za bejahen, mogen seine Anforderungen noch so hart sein. Wir
diirfen uns keine Illusionen machen iiber das, was Gott damit ein Leben lang von
uns fordert. Wir brauchen dafiir nur aufmerksamer, als wir es gewéhnlich tun, auf
die Antwort zu hoéren, die, Jesus denen gibt, die ihm ganz nahe folgen wollen:
»Ihr wifit nicht, worum ihr bittet ... Konnt ihr den Kelch trinken, den ich trinken
muf}, oder getauft werden mit der Taufe, mit der ich getauft werden mafi?“ Sie
sagten zu ihm: , Wir kénnen es.“ Darauf Jesus: ,Thr werdet den Kelch trinken, den
ich trinken muf . . .“ (Mk 10, 28). Was Jesus seinen Freunden, seinen ,Kleinen Brii-
dern® versprochen hat, ist eben diese Teilnahme an seinem Leiden, durch das er die
Welt erl6sen wollte. Es kommt darauf an, daf wir diese Forderung Jesu mit unserem



Miterloser mit Jesus 3217

ganzen Glauben und sehr konkret verstehen und von nun an, in klarer Erkenntnis
dessen, worum es geht, auf sie antworten durch ein Anhangen ohne Vorbcehalt, hoch-
herzig und mit schlichtem Vertrauen.

Das heifit natiirlich nicht, dafl ihr schon ganz imstande seid, vollkommen leiden
zu konnen. Das vermag niemand, bevor es es nicht in langer Lebenserfahrung von
Christus selbst gelernt hat. Ebensowenig sollen wir auns dazu fir fahig halten. Es
kommt vielmehr darauf an, den Sinn des Kreuzes in unserem Leben zu verstehen
und freudig und hochherzig daranf einzugehen, dafl Christus uns in Dienst nimmt.
Unsere Seele muf} bereit sein, das Leiden anzunehmen, seinen Wert zu verstchen
und es allméhlich liebzugewinnen. Das mufl uns zur stindigen Seelenhaltung wer-
den, an deren Festigkeit wir von nun an arbeiten wollen und miissen. Geist der Hin-
opferung konnte man diese Haltung nennen; damit ist zugleich auf den Wert des
Opfers und der Hingabe hingewiesen, den sie all unserem Tun verleiht.

Die erste Versuchung, die uns begegnen wird, ist vielleicht die Mutlosigkeit.
Lehrt uns doch schon die alltdgliche Erfahrung, dafl wir angesichts des geringsten
Leidens zum Verzweifeln schwach sind: die geringste moralische Schlappe macht uns
traurig und niedergeschlagen; die geringste korperliche Ermiidung 1ihmt uns; die
geringste innere Schwierigkeit verleidet uns das Gebet; die geringste Riicksichts-
losigkeit verwundet uns. Und dabei spiiren wir, dafl wir tiglich von neuem versagen.
Wie kann also davon die Rede sein, dafl wir ehrlich zur Teilnahme am Krenze Jesu
bereit seien? Wie sollen wir uns im Geiste der Hinopferung festigen, wo wir doch
schon vor der geringsten Aunstrengung und Last zuriickweichen oder noch der kér-
perlichen Trigheit nachgeben? Wie sollen wir aus jedem Tagwerk eine Opfergabe
machen, die wir froh Christus darbringen?

Von hier aus gesehen scheint unser Problem unlésbar und ist es auch; davon soll-
ten wir sehr iiberzeugt sein. Die schmerzliche Erfahrung unserer persénlichen Schwi-
che und die Vorkommnisse eines jeden Tages sorgen im ubrigen dafiir, diese Uber-
zengung uns einzuhdmmern. Wenn ihr aber wirklich danach verlangt zu lieben, so
kénnt ihr aus ganzem Herzen ersehnen, dafl Jesus euch fihig macht, aus Liebe an
seinem Erléserleiden teilzunehmen. Dazun muf} zunichst ein tiefes und wahres Ver-
langen in euch sein; dieses Verlangen miifit ihr Christus ohne Unterlaf sagen mit
der Kiihnheit der Sohne des Zebeddus und des hl. Petrus. Dann aber miifit ihr die
Demut und Einfalt habeﬁ, euch Jesus ganz zu iiberlassen und dabei fest und uner-
schrocken zu vertranen, dafl ihr in der Vereinigung mit ihm fahig werdet, das Kreuz
zu tragen nnd endlich auch za lieben. SchlieRlich miifit ihr euch mit Mut und mit
eurem ganzen Willen ans Werk machen, um mitzuarbeiten an dem, was Gott in
euch wirkt.

Wie iiberall in eurem geistlichen Leben miifit ihr dabei einfach und wahr sein.
Habt den Mut zur vollen Wahrheit: es kommt nicht darauf an, dafl ihr euch ange-
sichts physischer und moralischer Leiden mutiger und stirker fiihlt, als ihr seid; noch
darauf, daf ihr in der Vorstellung schwerere Kreuze und Priffungen zu ertragen er-
sehnt als die, zu denen ihr angenblicklich fihig seid; aber ebensowenig darauf, dafl
ihr euch unfahig glanbt zu einer mutigeren Anstrengung als den bereits vollbrachten.
Es gilt nur wirklich aufzubrechen und da, wo es euch moglich ist, freudig eine kon-
krete Anstrengung zu machen.



328 René Voillaume

Ich sage, ihr miifit eine frohe Anstrengung machen. Zunichst einmal, weil Gott
den traurigen Geber nicht liebt. Sollt ihr doch aus Liebe zu Jesus geben, und wo
Liebe ist, mufl wahre Freude sein. Dann aber auch, weil ihr euch hiiten miiflt, eure
kleinen Schwierigkeiten und téiglichen Leiden tragisch zu nehmen. Ich spreche immer
nur von diesen, denn sie machen unser Leben-aus. Gelingt es uns, diese taglichen
Nichtigkeiten, die dennoch durch ihre Haufigkeit so schwer sind, in lebendige Kreuze
zu verwandeln, dann werden wir auch die grofleren Kreuze anzunehmen wissen.
Die groflen Kreuze lassen im iibrigen mitunter lange auf sich warten, und ohne diese
tagliche Ubung wiren wir nur in der Einbildung beherzt und unsere Liebe ware
wahrscheinlich ebenfalls nur eingebildet. '

Unm die selbstgefillige Beschiftigung mit euch selbst zu vermeiden, mifit ihr eure
Hinopferung so vollziehen, dafl ihr die Augen fest auf das Kreuz Christi heftet und
nicht auf das eure. Wenn ihr euch aus dem Blick verliert, wird euer Kreuz leichter —
man vergifit es dann —, und ihr kénnt es in gréferer Freiheit Gott darbringen.
Denn, vergelt nie, da nicht die Leiden noch die Schwierigkeiten in sich irgend-
einen erldsenden Wert haben, sondern einzig die Bereitschaft zum Opfer und die
Liebe, die sie erwedkt, sowie der Grad ihrer Vereinigung mit der Passion Christi.
Unser Leben strebt dahin, sich mit all setnen personlichen Leiden in die grofie Pas-
sion Jesu und die der ganzen Welt einzufiigen. — In diese Richtung mufl man
schauen.

Passion und Kreuz Christi: das sind Worte, die vielleicht kein besonderes Echo
mehr in uns wachrufen. Es sind abgenutzte Worte. Es gilt darum, diese gewaltige Wirk-
lichkeit in ihrer ganzen Konkretheit neu zu entdecken. Hinter den knappen Worten
der Evangelien verbirgt sich die Tatsache: Jesus hat gelitten. Er hat korperlich und
seelisch gransame Qualen erduldet, Qualen, die ihn furchtbar trafen. Neben die Ver-
achtung, die Demiitigungen und Schmihungen, neben das Auflerste an physischem
und moralischem Schmerz, neben die Todesangst Dessen, den wir licben und der
Gottes Sohn ist, milssen wir unser armseliges Leiden stellen. Es besteht ein reales
Band zwischen dem blutitherstrdmten Kreuz des gekreuzigten Jesus und diesem
heutigen Tag. Es ist so wichtig, dafl wir das Bewuftsein dieses Bandes in uns leben-
dig halten. Jesu Blut ist in Wahrheit tiber jedem Augenblick unserer Tage ergossen
als unwiderleglicher Beweis seiner Liebe und als Unterpfand nie versiegender Kraft.
Sagen wir uns immer wieder, daf fiir Christus wie fir Gott der Begriff der Zeit
keine Rolle spielt und daff die Passion in jedem Augenblick unseres Lebens gegen-
wirtig ist. Diese Gegenwart muf alles verdndern. Zu dieser unsichtbaren Wirklich-
keit, die allmihlich euer Leben génzlich umwandelt, werdet ihr hingelangen, wenn
ihr, ohne zu ermiiden, euren Glauben tibt. Zu Fuflen des blutiiberstromten Kreuzes
wird eure Liebe erstarken und sich immer mehr danach sehnen, mitzuarbeiten am
groflen Werk Jesu. A

Dann ist da die ganze Not und das Leid der Menschheit; ein Geheimnis, das
euch mehr und mehr unfaflbar erscheinen wird. Man kann es nur in der Perspektive
das Kreuzes sehen. Das erste ist: werdet dieses Leides inne und versucht nicht,
euch ihm zu entziehen. Werdet seiner ganz konkret inne; das ist nicht schwer, denn
es hilt euch von allen Seiten umklammert: da hat sich z. B. ener Arbeitskamerad
schwer verletzt; da ist ein Stollen im Bergwerk eingestiirzt und etliche Familien sind
in Trauer; da sind ferner all die Katastrophen und Verbrechen, die , Vermischten



Miterliser mit Jesus ‘ 329

Nadchrichten® der Tageszeitungen; das Elend und die Hungersnot der saharischen
Nomaden; die abscheuliche Unterdriickung in unbekannten Konzentrationslagern;
die Krankheit; die Angst, die wie ein Alpdruck auf der Welt lastet; die Irren, die
Enterbten, die Schreie der Verwundeten und die Anrufe der Sterbenden, die end-
lose Not und die Verzweiflung des Bruders im Ungliick. Was in der Zeitung ausge-
hangt wird, die Strafle, der Fabrikhof, alles erinnert euch unaufhérlich daran. Es
gilt, den Sinn und das Geheimnis dieser ganzen groflen Passion der Welt zu erfas-
sen. Wie gering wiegt die Last eurer Tagesarbeit, wenn ihr an all dieses Leid denkt!
Sagt es euch eindringlich, daf euer persénliches Leid wenig bedeutet, aber allméch-
tig ist, wenn es die Verbindung herstellt zwischen dem Kreuz Christi und dieser
ganzen, oft gestaltlosen Masse menschlichen Schmerzes. In dem Mafi der Geist der
Hinopferung in euch rein, riickhaltlos, voll Mut und Liebe ist, wird er ein wenig
des gottlichen Lebens in diese unermeflliche Not eindringen und das Kreuz Jesu
darin Wurzel schlagen lassen. In und durch euch bekommt sie einen Sinn, wird sie
ausdriicklich Fortsetzung der Passion Jesu in seinem mystischen Leibe.

Isoliert euch nicht von dem, was die anderen leiden macht. Seid nicht egoistisch:
es ist der Fehler des Menschen, besonders vielleicht der Ordensleute, und das ist ab-
scheulich. Bleibt aber selbst im Angesicht des Kreuzes froh und zufrieden. Lafit euch
niemals durch das Leid erdriicken, weder durch fremdes noch durch eigenes. Folgt
nicht eurer Finbildungskraft, seid vielmehr mutig und gebt euch schlicht hin ange-
sichts jeglichen Leidens, was es auch immer sei.

Vor allen Dingen glaubt nicht, es geniige mit dem Gefihl mitzuleiden. Die
Vereinigungen mit dem Leiden Christi und dem eurer Briider gehort einer anderen
Ordnung an. Sie darf, so widerspriichlich es scheinen mag, in euch keine bedriickende
Traurigkeit erzeugen, sondern mufl im Gegenteil Kraft und Frieden bewirken,
den die echte Vereinigung mit Christus immer gibt. Keine iibertriebene Trauer ge-
geniiber dem Leid, weder dem eigenen noch dem fremden; vor allem keine Trauer
im Gefiihl: sie vernichtet die Krifte der Seele und den wahren Aufschwong der
Liebe.

Ebensowenig diirft ihr euch zur Bitterkeit hinreiflen lassen von der unertraglichen
Wudht fremden Leides, dem Unrecht, das der Bruder durchmacht, der Empérung, die
ihn erfiillt. Bewahrt eure Seele im Frieden und inder Sanftmut. Vor allem aber wollen
wir uns nie wegen unserer eigenen Leiden von Bitterkeit und Gereiztheit tiberwalti-
gen lassen, mag ihr Grund noch so berechtigt sein. In diesem Punkt wollen wir voll-
kommen ehrlich und offen mit uns selbst sein. Die Quelle der Bitterkeit liegt immer
mehr oder weniger in unserer verletzten Eigenliebe oder in einem ungeniigend
iiberwundenen Rest von Hochmut. Wir wollen nicht leichthin die Verantwortung fiir
cin derartiges Empfinden einem anderen oder den ungliicklichen Umstinden zuschie-
ben. Der Geist der Demut und der Kindschaft mufl uns den Frieden und die Milde
uns selbst gegeniiber zuriikgeben.

Wir wollen uns aber auch nicht beim Anblick unserer eigenen Schlappen — und
die wird es geben — entmutigen lassen. Gerade dann werden wir besser verstehen,
in welchem Mafe der Geist der Hingabe eine totale und demiitige Loslésung von uns
selbst voraussetzt. Ich habe es euch schon eindringlich gesagt: diese absolute Loslo-
sung ist die erste und unersetzliche Bedingung fiir jede fruchtbare Wirksamkeit
des Heiligen Geistes in uns.



330 ‘ René Voillaume

Der wahre Geist der Hinopferung setzt also voraus, dafl wir uns gegeniiber dem
Leiden — dem eigenen wie dem fremden — so verhalten, wie Jesus selbst sich ihm
gegenuber verhielt. Es geht um ein Mit-Leiden, um eine Vereinigung mit dem Erlo-
sungswerk, die nur in der géttlichen Heilsordnung ihren Sinn hat; und einzig Chri-
stus, der Gott-Mensch, kann uns Ickren, das Kreuz zu verstehen und richtig zu tragen.

Nur wenn wir so verwandelt sind, dafl der gekreuzigte Christus in unseren Emp-
findungen von neuem seine eigenen Empfindungen lebt, werden wir in vollem Maf
mit Thm Miterléser scin. Darin besteht das ganze Geheimnis des Heiligsten Herzens.
Um die Erloserrolle des Schmerzes zu verstehen, mufl man unendlich durchdrungen
sein von dem Erbarmen des Vatergottes, von seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit und
zugleich von einer tiefen Kenntnis des Menschenherzens und seines Elends, sowie
ciner zarten und starken Liebe zu ihm. Nur im Herzen und Verstehen des Menschen-
sohnes kann man dies alles finden. Im glihenden Verlangen nach Gebet, durch
unermildliches Bitten und dadurch, dafl wir uns klein machen, wird es uns geschenkt.
Indem wir mutig unsere eigenen Armseligkeiten ertragen und mit denen des Nachsten
mitleiden, beginnen wir die Lehrzeit fiir die Erkenntnisse, die Gott nach und nach
in unser Herz legen wird. Auf diese Weise vereinen sich unser Gebet und all unser
tégliches Tun zu der einen Wirklichkeit, zu dem einen Leben mit dem gekreuzigten
Jesus: Jesus leidend in seinem mystischen Leib. Dies ist die Geburt eines neuen
Lebens. Einerseits wenden wir uns Jesus zu, flehend, daf er in unsere Seele herab-
steige; anderseits machen wir in Demut den Versuch, unser Kreuz zu tragen‘ und
mitzuleiden. Darin lassen wir die empfangenen Gnaden zu ihrer Frucht kommen und
geben mit unserer Tapferkeit Jesus den Beweis, dafl es uns mit unserer Liebe ernst
ist. Ohne das Gebet kann der Geist der Hinopferung nicht in unsere Seele herabstei-
gen — er ware Anmaflung; und ohne die Erprobung unserer Tapferkeit im Kreuz
lauft unser Beten Gefahr, eitel Einbildung zu sein. Erst beides zusammen bewirkt,
dafl wir am Erldsungswerk des gekreuzigten Jesus teilnehmen.

Ihr werdet nun besser verstehen, wie sehr die Bereitschaft zu dieser Hinopferung
grundlegend ist, vorausgesetzt, dafl sie gesund, wahr und im Glanben an Christus
begriindet ist. Sie liegt eurem Gebet zugrunde und eurer Arbeit und den tausend
kleinen Vorkommnissen enres Alltags. Alles kann sie nutzbar machen, alles ver-
wandeln und alles Frucht bringen lassen zum Wohle derer, die wir lieben. Nichts
Unniitzes gibt es mehr in unserem Alltag: kein odes Grau, kein Scheitern; denn
so oft uns derlei begegnet, wird es fruchtbar. Erinnern wir uns daran, daf die
Passion Christi in menschlicher Sicht ein Scheitern war. Das Hinkrinkeln und der
frithzeitige Tod der hl. Therese vom Kinde Jesu waren eine Niederlage. Das Leben
unseres Vaters de Foucauld, der den grofiten Teil seiner Traume scheitern sah, und
sein Tod in Tamanrasset waren ein Scheitern. Aus dieser Umformung durch die
Liebe nehme ich auch unsere Niederlagen und die Grenzen unserer Anlage nicht
aus, wenn sie sich nur vollenden in einem Lobgesang der Demut und der Hingabe.

Wir werden nicht von einem Tag zum andern zu dieser Haltung der vélligen
Hingabe gelangen. Wichtig ist nur, daff wir von heute an daran arbeiten, sie zu
erreichen. An der Passion Jesu, an seinem Leiden, an allem, was er in seinem Herzen
erleben und empfinden mufite, an seinemn zarten Erbarmen gegeniiber den Menschen,
an seiner Verehrung der Heiligkeit Gottes miissen wir unseren Glauben erwecken



Miterloser mit Jesus 331

und {iben. Ruhig und geduldig wollen wir in der Dunkelheit unseres tiglichen Betens
unseren Glauben bewihren und im Evangelium das Licht suchen. Nach und nach
wollen wir durch hdufig wiederholte Akte des Glaubens unsere mithsamen An-
betungen umformen zu einer schlichten, wahren Vereinigung unseres Seins — 50 wie
es in scinem Elend ist — mit dem in der Eucharistie gegenwirtigen Jesus. Und dann
wollen wir unser Leben in all seiner Mittelmidfigkeit ins Auge fassen und mit dem
gleichen Blick des Glaubens all unser Tun betrachten. Wir wollen uns dazu erziehen,
all unser Tun im Lichte der Wahrheit zu sehen, ohne uns entmutigen zu lassen, und
jeden Morgen aufs neue beginnen. Wir wollen in unserer Arbeit, unserer Ermattung
und unseren unbegriindeten Traurigkeiten einen Stoff zur Opfergabe erblicken.

Auch unsere Beziehungen zu unseren Briidern miissen eine Quelle der Freude und
der Fruchtbarkeit werden. Trachten wir, uns zu vergessen und mit wirklicher Aufge-
schlossenheit allen Schmerz und alles Elend eines Bruders, eines Freundes, eines Ar-
beitskameraden oder eines Unbekannten aufzunehmen. Wir wollen versuchen, dies
alles sofort dem gekreuzigten Christus anzubieten. In dieser Haltuug kénnen wir
iibrigens auch eine Ubung der Aszese und Abtétung sehen, die unumgingiich zu
unserem Leben gehort.

Diese Haltung, durch die wir uns aus Liebe fiir das Leiden anbieten, und die
durch unsere Anstrengung, in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes,
allmidhlich eine feste Haltung wird, arbeitet den Charakter eines Schlachtopfers
mit Christus in uns heraus, der durch die Taufe unserer Seele schon eingepragt ist.
Liturgisch vollziehen wir diesen Charakter in der hl. Messe, in dem wir uns real
mit Christus aufopfern. Gerade in ihr vollziechen wir in hochstern Mafle die Ver-
einigung mit dem gekreuzigten und geopferten Christus. In unserem Leben aber
bringt das eucharistische Opfer seine Frucht und hort so auf, eine rein duferliche
Handlung fiir uns zu sein. Wir geben uns ganz in dieses Opfer hinein. Dazu
mufl man die Hostie der heiligen Messe mit einem stets erneuerten und lebendigen
Glauben anschauen. Die komplizierten theologischen Erklirungen sind fiir uns
nicht von solcher Bedeutung: was wir glauben und aus ganzer Seele aufnehmen
miussen, ist, dafl durch die Konsekration des Brotes und des Weines die volle
Passion Jesu, seine ganze Hingabe in voller Wahrheit, in seiner packenden, un-
ausschpfbaren Wirklichkeit hier gegenwirtig ist. Das Wie ist uns dabei un-
wichtig: sie ist da, wir konnen sie greifen. Sie ist uns auf eine Weise vorgestellt,
dafl wir in sie eindringen, uns ihr anschlieffen und aus ihr die Kraft fiir unser ganzes
Tagwerk mitnehmen kénnen. Sie ist da in ihrer Ganzheit, als wenn sie fiir uns allein
da wire, ohue Finschrankung, ohne Minderung. Die ganze Passion Christi! Verste-
hen wir wirklich, was diese einfachen Worte an Grofle, an Leiden, an Lebensreich-
tum bedeuten? Thr geeint miissen wir unser Leiden und die der Menschheit zum
Opfer darbringen. In der Kommunion der eucharistischen Opferfeier vollzieht sich
die groftmogliche Verbindung zwischen unseren Anstrengungen, unseren armse-
ligen Akten des Mutes, unseren armseligen Opfergaben und der groflen, grenzen-
losen Hingabe Jesu. Damit so etwas wahrhaft geschehe, miissen wir alle Tage, ohne
uns entmutigen zn lassen, uns unseren Glauben aufs neue vorsagen, demiitig, voll
Vertrauen und immer wieder beginnen. Hier ist die Quelle fiir den Geist unserer
vollen Hingabe.



332 ' René Voillaume

Indem wir in diesem Geist des Opfers fiir die andern leben, verwirklichen wir
auch in unserem Leben die Wahrheit der geheimnisvollen Verbindungen, die uns mit
unseren Briidern im mystischen Leib vereinen. Wihrend die menschliche Solidari-
tit sich immer stirker auf der Ebene der Welt der Arbeit und des Aufbaus der
menschlichen Gemeinschaft ausprigt, miissen wir ernst machen mit ihrem verbor-
genen, aber unendlich wirklicheren und fruchtbareren Aspekt; mit der Solidaritat
aller Menschen in Christus. Erst wenn wir mit dem Geist der Opferhingabe, der
Siihne, der vélligen geistigen Solidaritat, in das Milieu unserer Briider hineingehen,
werden wir unserem Leben, das duflerlich schon hingegeben ist, seinen wahren Sinn
geben. So werden wir wirklich Arbeiter mit den Arbeitern sein, Araber mit den
Arabern. Und es wird ein wirkliches Hinschenken unseres inneren Wesens sein.
Diese Zugehorigkeit wird sich durch ein riickhaltloses Verlangen nach einer voll-
staindigen Schicksals- und Leidensgemeinschaft ausdriicken. Wir werden wirklich
einer von ihnen sein, in dem Maf, wie es die Reinheit unseres christlichen Ideals
erlaubt. Leiden werden wir, wo sie leiden, lieben, was sie lieben; mit ihnen werden
wir nach mehr Gerechtigkeit und Wahrheit streben. Doch bedenkt wohl, wie sehr
eine solche Hingabe unvollkommen wire und im Grunde rein dulerlich bliebe, wenn
sie nicht vor Gott eine Stellvertretung im Geiste wird, Ihr mifit euch in voller
Wahrheit als Lisegeld fiir eure Briider dargebracht haben. Dann ist es keine blofle
Einbildung oder ein unwirksames Verlangen, sondern vielmehr — und zwar in dem
Mafe ihr euch mit der Person Jesu vereinigt — eine unermefliche Wirklichkeit, die
euer ganzes Leben umfangen wird, unter der einzigen Bedingung, dafl ihr euch
im ,reinen Verlieren eurer selbst® wahrhaftig verschenkt habt an den gekreuzigten
Christus.

Nun versteht ihr besser, wie ihr durch die stindige Opferhingabe eurer Seele
Einheit in euer Leben bringt, das so zn einem einzigen anf Gott gerichteten Akt
wird, zu einer Hingabe, die in jedem Augenblick eures Daseins gelebt wird.
Darum ist unser Leben ein wahrhaft kontemplatives Leben. Aber es ist kontempla-
tiv im Geist der Siihne, der Erlésung; von daher empfingt es seine eigentiimliche
Pragung. '






