
Aufbau und Entwicklungslinien 
im Geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius 

Von Adolf H a a s S. J., Pulladi bei München 

Das Tagebuch des hl. Ignatius zeigt uns eine so zentrale Stellung des Trinitäts- 
geheimnisses im Leben dieses Heiligen, daß ein Kenner der Mystik wie de Guibert 
sagen konnte1: •Ich glaube, es wird schwierig sein, eine mystische Entfaltung dieses 
Frömmigkeitsgeheimnisses zu finden, die vollständiger ist als jene, welche sich in den 
geistlichen Aufzeichnungen offenbart, die wir hier studieren." In einer früheren 
Untersuchung2 sollte gezeigt werden, wie diese trinitarische Frömmigkeit nicht nur 
zeitlich das ganze Leben des Ignatius seit Manresa beherrschte, sondern wie dieses 
Geheimnis, auch in sich selbst betrachtet, von Anfang an (im vierfachen Gebet von 
Manresa) von seinem tiefsten Wesensgrund her erfaßt wurde, nämlich von der 
urgewaltigen trinitarischen Spannung zwischen der personalen Fülle der drei gött- 
lichen Personen und ihrer ewigen Einheit in der göttlichen Wesenheit. Hierin dürfen 
wir wohl auch den tiefsten theologischen Kern des ignatianischen Gottesbildes sehen: 
des Deus semper maior, des je größeren Gottes, dessen alles in seine ewige Wesens- 
einheit in eins befassende Einfachheit schon immer •überholt" ist durch die ebenso 
ewige Fruchtbarkeit und Fülle in den göttlichen Personen; dessen personale Fülle 
aber ebenso notwendig und ewig immer schon heimgeholt ist in die alles einende 
Tiefe des göttlichen Wesens. 

Das ignatianische Tagebuch gibt uns weiterhin ein Zeugnis darüber, wie der Hei- 
lige schrittweise von Gott durch die Abgründe und Höhen dieser trinitarischen Span- 
nung geführt wird. Eine eingehendere vergleichende Betrachtung dieser schrittweisen 
Führung zeigt uns aber, daß die Entfaltung des Trinitätsgeheimnisses sich in zwei 
Richtungen vollzieht: die eine ist die innertrinitarische mit ihrer gewaltigen Dy- 
namik zwischen der Dreiheit der Personen und der Einheit des göttlichen Wesens; 
die andere die außertrinitarische, in der sich im Geheimnis der Menschwerdung die 
trinitarische Fülle dem geschaffenen und der Sünde verfallenen Kosmos mitteilt und 
ihn so durch Christus in das dreifaltige Leben Gottes erlösend heimhplt. In ganz or- 
ganischer Weise ist der innertrinitarische Entwicklungskreis im Tagebuch mit dem 
soteriologischen verbunden und verwoben, so daß das Soteriologische nicht anders als 
die Entfaltung des Trinitarischen nach außen in den erlösungsbedürftigen Kosmos 
hinein erscheint. Zugleich hebt sich aber der soteriologische Gedankenkreis bei Igna- 
tius in bestimmten Stufen seiner inneren Entwicklung so klar vom trinitarischen 
Kreis ab, daß Person und Werk Christi in Vollgültigkeit den trinitarischen Kreis 
•ersetzen" bzw. vertreten kann. Wir sehen darin die Berechtigung, diesen soteriolo- 
gischen Gesichtspunkt in der Mystik des Tagebuches besonders herauszuheben und 
dem trinitarischen Kreis gegenüberzustellen. Um das aber aufzeigen zu können, 

1 J. de Guibert S. J., St. Ignace mystique d'apres son Journal Spirituel, Toulouse 1938, 
S. 35. 

2 •Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola nach seinem Geistl. Tagebuch", im laufenden 
Jahrgang dieser Zeitschrift, S. 123 ff. 



334 Adolf Haas 

müssen wir zuerst die großen inneren Entwicklungsstufen im Tagebuch herausstel- 
len. Erst so wird es dann auch möglich sein, Tiefe und Beziehungsreichtum des igna- 
tianischen Christusbildes darzustellen3. 

In vier Stufen vollzieht sich der mystische Weg im Tagebuch: 

1. Stufe 

(Tagebuch Nr. 1•20 oder 21): Von den göttlichen Personen zur Einheit ihres Inein- 
anderwohnens (Perichorese). 

Ignatius beginnt mit der beglückenden Erfahrung, wie die Mittler (Maria, gött- 
licher Sohn) Fürbitte einlegen beim Vater und wie die drei göttlichen Personen sich 
in ihrer persönlichen Eigenart und ihrem Sendungscharakter dem Beter, der das An- 
erbieten völliger Armut darbringt (vgl. Nr. 10, 17, 18), mitteilen. Er begreift so 
seine eigene Sendung ganz von den einzelnen personalen trinitarischen Sendungen 
her (vgl. Nr. 10). Seinen lichtvollen Höhepunkt aber erreicht die göttliche Führung 
am 21. Februar in der gnadenreichen und außerordentlichen eindrucksvollen Schau 
der Perichorese, des Ineinanderwohnens der drei Personen durch das gleiche gött- 
liche Wesen (vgl. Nr. 20). Jetzt sieht Ignatius in dieser gewaltigen Einheitsschau, 
wie er im Geheimnis der Perichorese •allen drei (Personen) gehört" (S. 61), wie sich 
damit die urgewaltige trinitarische Spannung löst, die ihm geradezu zu •einem Kno- 
ten und einer Schwierigkeit" geworden war und wie endlich seine eigene Sendung 
damit in die trinitarische Einheit miteinbegriffen ist. 

2. Stufe 

(Tagebuch Nr. 21 oder 22•27): Von Jesus-Mensch zu Jesus-Gott. 

In voller Deutlichkeit heben sich die folgenden Tage von der ersten trinitarischen 
Stufe ab. Jesus steht jetzt im Mittelpunkt der inneren Erfahrungen. Ignatius schreibt 
am 23. und 24. Februar groß an den Rand des Tagebuches die Leitidee dieser und der 
folgenden Tage: •Confirmacion de Jesus" • Bestätigung (der Armutswahl) durch 
Jesus. So sehr das Jesusbild dieser Tage Christus in demütiger Menschengestalt zeigt, 
so ist es doch ganz umstrahlt vom trinitarischen Lichtkreis. •Es schien mir einigerma- 
ßen, als sei dieses Sichkundtun oder Sichmitteilen von seiten Jesu das Werk der heilig- 
sten Dreifaltigkeit.. .", schreibt Ignatius am 23. Februar und erinnert sich dabei 
an die Gnadenstunde von La Storta. Zugleich ist diese Bemerkung ein Hinweis auf 
den inneren Zusammenhang der Jesus-Mystik des Tagebuches mit der priester- 
lichen Mystik von La Storta, die ihrerseits wieder zurückweist in die Christus-My- 
stik der ignatianischen •Urkirche" von Manresa. Am 24. Februar hebt Ignatius mit 
einrahmenden Strichen eine Stelle seines Tagebuches hervor, die zeigt, mit welcher 
Innigkeit er in diesen Tagen sich mit dem •Haupt der Gesellschaft" inLiebe vereinigt: 
,Während dieser ganzen Zeit genoßicheine so große Liebeswonne beim Wahrnehmen 
oder Schauen Jesu, daß mir schien, in Zukunft könne nichts eintreten, das imstande 
wäre, mich von ihm zu trennen oder mich an den Gnaden oder der erhaltenen Be- 

3 Über •Das Christusbild des hl. Ignatius nach seinem Tagebudi" und über •Ignatius als 
geistl. Gestalt" soll anschließend in dieser Zeitschrift berichtet werden. 



Das Geistliche Tagebuch des hl. Ignatius 335 

kräftigung zweifeln zu lassen" (S. 66). So sehr steht Jesus im Mittelpunkt dieser 
Tage, daß Ignatius, der eine erneute Bestätigung seiner Armutswahl durch die Drei- 
faltigkeit ersehnt, diese nur durch Jesus allein erhält. Dennoch ist das Jesusbild die- 
ser Tage ganz transparent zur Dreifaltigkeit hin. Jesus ist ganz Sohn des ewigen 
Vaters, so daß sich Ignatius Geist immer wieder der Ausruf entringt: •Welch ein 
Vater und welch ein Sohn!" (S. 65). In einer mit Worten unbeschreiblichen Schau 
sieht Ignatius, wie die Meßgebete an den Vater von Jesus vor das Angesicht des 
Vaters gebracht werden (S. 67). An den beiden letzten Tagen dieser Entwicklungs- 
stufe (27.-28. Februar) erreicht die Schau der Einheit von Jesus und der heiligsten 
Dreifaltigkeit ihren Höhepunkt. Beide offenbaren sich zugleich. Jesus •zu Füßen der 
heiligsten Dreifaltigkeit" (S. 70) erscheint nun nicht mehr wie bisher allein in seiner 
heiligsten Menschheit (•In einem weißen Licht, d. h. seine Menschheit", S. 70), son- 
dern wie er •ganz und gar Gott ist". So umfaßt also diese Entwicklungsstufe den 
inneren Aufstieg von Jesus-Mensch zu Jesus-Gott. 

3. Stufe 

(Tagebuch Nr. 28•34): Von der perichoretischen Einheit der Personen zum gött- 

lichen Wesensgrund. 

Die folgenden Tage führen Ignatius wieder im Trinitarischen weiter und heben 
sich damit deutlich von den Tagen der Jesus-Schau ab. Ignatius war bis zur be- 
glückenden Einheit der Perichorese der göttlichen Personen geführt worden (1. Stufe). 
Hier knüpft nun die göttliche Führung wieder an (Tagebuch Nr. 28•30), indem 
sie ihn zunächst das Ineinandersein der göttlichen Personen nochmals erfahren läßt. 
Dann aber tritt mit aller Macht das Neue hinzu: die gnadenhafte Schau der einen 
göttlichen Wesenheit (Tagebuch Nr. 31•34). Schon in der Perichorese trat diese 
göttliche Wesenheit als alles einigender Hintergrund und Urgrund etwas in den 
Blickpunkt. Jetzt aber wird Ignatius zu dieser alles umfassenden und einenden 
Wesenheit Gottes selbst geführt. Die Schauungen übertreffen nach Ignatius eigenen 
Worten alles bisherige Maß so sehr, daß er glaubt, •jene so ganz ergreifende Heim- 
suchung sei bedeutender und hervorragender als alle früheren Heimsuchungen" 
(S. 76). Wir sind hier ohne Zweifel an der tiefsten Stelle des mystischen Weges im 
Tagebuch angelangt, dem Urgrund der Dreifaltigkeit und aller Dinge. Von diesem 
göttlichen Urgrund aus entfaltet sich an den beiden letzten Tagen dieser Stufe wie- 
der die Schau der (göttlichen Personen: zuerst der Vater als •fons et origo divini- 
tatis", sodann auch die übrigen Personen. Unverlierbar steht die •Wesenserfahrung" 
jetzt in Ignatius Leben, so daß er das ganze trinitarische und soteriologische Ge- 
schehen von diesem göttlichen Urgrund her begreift. 

4. Stufe 

(Tagebuch Nr. 34 bis Schluß): Mystik der ehrfürchtigen Liebe (amor reverencial). 

Nach diesen Tagen tiefster trinitarischer Erlebnisse steht eine für die weitere Ent- 
wicklung im Tagebuch außerordentlich scharfe Zäsur. Es geht in den folgenden 
Wochen nicht so sehr um etwas Inhaltliches. Die Tiefen des trinitarischen Mysteriums 
waren in einem unvergleichlichen mystischen Weg durchschritten (1. u. 3. Stufe), und 



336 Adolf Haas 

in dem Aufstieg von Christus-Mensch zu Christus-Gott (2. Stufe) war auch die sote- 
riologische Entfaltungslinie in die trinitarische zurückgeführt worden. Damit hat 
auch die Armutswahl ihre doppelte Bestätigung gefunden: durch die Dreifaltigkeit 
und durch Jesus. Das Neue, das jetzt in der letzten Stufe des Tagebuches sich in den 
Vordergrund drängt, ist eine seelische Haltung: die ehrfürchtige Liebe. Ignatius 
umfaßt mit einer derartigen inneren Glut diesen ihm von Gott jetzt immer wieder 
nahegelegten Gedanken, daß wir diese Endperiode im Tagebuch mit de Guibert 
(S. 46) nicht anders als die Mystik des •Amor reverential", die Mystik der Ehr- 
furchtsliebe oder Dienstliebe (•Mystique du service de Dieu") nennen können. Es ist 
unzweifelhaft, daß wir hiermit wieder einem Wesensstück ignatianischer Geistig- 
keit begegnen, wie es schon grundgelegt ist in Manresa und sich als Grundhaltung 
durch die ganzen Exerzitien hindurchzieht. Hier aber in der Altersmystik des Igna- 
tius, wird sie geradezu alles durchdringendes Milieu seiner tiefen mystischen Er- 
fahrungen. 

Nach den überwältigenden trinitarischen Erlebnissen der 3. Stufe des Tagebuches 
herrscht in dieser Endperiode wieder verschärft die Situation des Soteriologischen, 
des Mittlertums. Das ist nicht so zu verstehen, als ob inhaltlich das Erlösungsgeheim- 
nis allein diese Tage beherrschen würde; denn in diesen Tagen kehren alle früheren 
trinitarischen und soteriologischen Schauungen abwechselnd wieder. Aber alle diese 
mystischen Erfahrungen stehen jetzt fast ausschließlich und betont im Milieu ge- 
schöpflicher Ehrfurcht und demütiger, dienstwilliger Liebe. Es ist die •Stimmung" 
der Erdennähe des Erlösungsgeheimnisses. Deutlich drückt sich die neue Situation 
in der inneren Blickrichtung aus, die Ignatius jetzt einhält. Bisher (1.•3. Stufe) war 
alles Schauen erdentrückt, ausgerichtet nach den großen Geheimnissen •dort hoch 
über den Himmeln". Ignatius sagt am 6. März, nach der alles Bisherige überbieten- 
den Schau der göttlichen Wesenheit und des Vaters: •So hatte ich denn das Gefühl 
großer Sicherheit, ohne an der Richtigkeit der mir gewordenen Offenbarung oder 
Schauung zweifeln zu können; vielmehr kam mir, wie ich wieder begann, darüber 
nachzusinnen und nachzudenken, neue innere Rührung, die mich ganz hindrängte 
zur Liebe des Gegenstandes meiner Schauung, so daß ich glaubte, ich schaue klarer 
dort hoch über den Himmeln, als wenn ich hier auf Erden etwas mit dem Verstände 
zu betrachten suchte, da dieser ja dort oben, wie schon bemerkt, erleuchtet wurde" 
(S. 83). Man spürt die einschneidende innere •Situationsänderung", die neue Rich- 
tung, in die Ignatius gedrängt wird, wenn man gleich danach den ersten Satz des 
folgenden Tages (7. März) liest: •Wie ich das gewöhnliche Gebet begann, anfangs 
große Andacht, doch gelang es mir nicht, in der Andacht zu wachsen, wiewohl ich 
darnach verlangte, den Blick nach oben gerichtet" (S. 84/85). Wie immer wenn ein 
neuer innerer Weg sich ankündigt, so stellt sich Ignatius auch in diesem Augenblick 
ganz in die Stimmung der Indifferenz. •Hierauf beim Anlegen der Meßgewänder 
neue Rührung, die mich zum Weinen drängte und zur Gleichförmigkeit mit dem 
göttlichen Willen, auf daß der Herr mich führe, mich leite usw.: ,Ich bin ja nur ein 
Knabe' (Jer 1,6)". Als Ignatius so nicht mehr nach oben schaut, •sondern in die 
Mitte" (S. 35), da wird ihm wieder die innere Heimsuchung (la visita interior) zu- 
teil, begleitet von einem wachsenden Gefühl der Ehrfurcht und Ehrerbietigkeit 
(acatamiendo reverencia). Die Heimsuchungen beziehen sich sowohl auf den trini- 
tarischen wie soteriologischen Kreis. In einem gewaltigen Descensus sieht Ignatius 



Das Geistliche Tagebuch des hl. Ignatius 337 

die Tiefen der Dreifaltigkeit, dann den Vater und den Sohn, schließlich U. L. Frau 
und die Heiligen (S. 85/86). Es klingt wie sein eigenes •descendit ad inferos", wenn 
Ignatius noch am gleichen Tag, um sich auf dem Weg der Indifferenz und Ehrfurcht zu 
befestigen, über die Hölle betrachtet. •Wie mir dann der Gedanke kam: ,Und wenn 
Gott mich in die Hölle versetzte!', da stellten sich mir zwei Dinge vor Augen: erstens 
die Strafe, die ich dort leiden würde und zweitens, wie der Name Gottes dort ge- 
lästert werde. Was das erste betrifft, so konnte ich eine Strafe weder wahrnehmen 
noch sehen, und so schien es mir und schwebte mir auch so vor Augen, es würde für 
mich eine größere Pein sein, wenn ich hören müßte, wie Gottes heiligster Name ge- 
lästert werde" (S. 87). 

Die folgenden Tage bestätigen den demütigen Weg der geschöpflichen Ehrfurcht 
immer mehr. •Während des Vorbereitungsgebetes und in der Kapelle beim Anlegen 
der Gewänder neue Rührung, die zuletzt in noch stärkerem Maße unter vielen Trä- 
nen anhielt; dabei äußerte sich bei mir eine sehr große Demutsstimmung, die mich 
abhielt, noch zum Himmel aufzuschauen; und je weniger ich nach oben zu schauen 
und je mehr ich mich zu demütigen und zu erniedrigen suchte, desto mehr Wonne 
und geistliche Heimsuchung nahm ich wahr" (S. 88). Im Engel sieht Ignatius jetzt 
das große Vorbild des dauernden Stehens vor Gottes Angesicht und der doch allzeit 
dienstbereiten Feinhörigkeit auf die Sendungsaufgaben seiner göttlichen Majestät 
(S. 90). Auch vom Trost der Tränengabe, die so sehr bisher alle seine Heimsuchun- 
gen begleitet hat, beginnt er sich jetzt endgültig zu lösen: •Vor der Messe und wäh- 
rend derselben ohne Tränen und auch ohne Anzeichen davon; dagegen empfand ich 
beim gewöhnlichen Gebet eine besondere oder sogar außergewöhnliche Gnaden- 
wirkung . .. Dabei schien mir, es sei eine größere Vollkommenheit, wenn man ohne 
Tränen so wie die Engel innere Andacht und Liebe finde; dabei zeitweise nicht ge- 
ringere, sondern vielmehr eine größere Befriedigung als am Tage vorher" (S. 101). 
So ist diese letzte Stufe im Tagebuch der Beginn jener letzten Vergeistigung der 
Altersmystik, die wir mit H. Rahner seine •Geistperiode" nennen. 

In diesen Tagen kommt auch schließlich • nach vielen quälenden Zweifeln und 
•Versuchungen" (besonders am 12. März) • die Armutswahl zum Abschluß, da 
Ignatius im Lichte seiner vertieften Indifferenzstimmung erkennt, daß ein weiteres 
Warten auf bestätigende himmlische Heimsuchung mehr seiner •eigenen Befriedi- 
gung" dient als dem Wohlgefallen Gottes, unseres Herrn (S. 92). So ist jetzt 
die Bahn frei für den neuen Weg, den ihn der Herr führen will in die letzte Fein- 
hörigkeit einer ehrfürchtigen Liebe: •Während dieser ganzen Zeit, vor der Messe, 
während derselben und nach derselben, beherrschte mich ein Gedanke, der mir ins 
Innerste der Seele drang, mit welcher Andacht und Ehrerbietung ich nämlich zur 
Messe hintreten und den Namen Gottes, unseres Herrn, usw. aussprechen müsse, und 
wie ich keine Tränen mehr aufsuchen solle, sondern nur jene Stimmung der Ehrer- 
bietung und Ehrfurcht. Infolgedessen übte ich mich häufig in dieser Stimmung der 
Ehrerbietung vor der Messe im Zimmer, dann in der Kapelle und während der 
Messe, und wenn mir Tränen kamen, wies ich sie sogleich zurück, um auf die Stim- 
mung der Ehrerbietigkeit zu achten .. . Infolgedessen gewann ich die Überzeugung, 
dies sei der Weg, den der Herr mir zeigen wolle, wie ich ja schon in den vergangenen 
Tagen der Ansicht gewesen war, er wolle mir etwas zeigen. Und so überzeugte ich 
mich, als ich die Messe las, davon, daß diese Gnade und Erkenntnis für den geist- 



338 Adolf Haas 

lidhen Fortschritt meiner Seele mehr bedeutet als alle übrigen früheren" (S.97). Aber 
gerade in diese so betont geschöpfliche Demutshaltung steigt nun die frühere trini- 
tarische Gnade •in einer Überfülle von Erkenntnis, Heimsuchung und geistlicher 
Wonne" (S. 100) herab. 

Am 11. Mai bemerkt Ignatius auch zum ersten Mal, wie ihm die Tränengabe in 
einer ganz neuen verinnerlichten Weise wiedergeschenkt ist. •Die Tränen an diesem 
Tage schienen mir sehr verschieden von allen anderen früheren, weil sie so langsam, 
tief innerlich, mild, ohne Geräusch oder große Bewegung kamen, so daß es mir 
dünkte, sie kämen ganz aus dem Innern, ohne daß ich es aber erklären konnte" 
(S. 104). Außerdem wird ihm in diesen Tagen die mystische Gabe der •inneren 
Sprache" (S. 104) zuteil, die ihn innerlich solche wonnevollen Harmonien und Musik 
(S. 105) vernehmen läßt, daß er es nicht auszudrücken vermag: •Dabei drängte mich 
alles ganz hin zur göttlichen liebe und zu der vom Himmel erhaltenen Sprachen- 
gabe, und ich nahm bei der inneren Sprache eine solche innere Harmonie wahr, daß 
ich es nicht auszudrücken vermag" (S. 104/105). Alle diese Erfahrungen sind aber 
der Ausfluß seiner mit geradezu mystischer Glut erfaßten Ehrfurchtsliebe. •In der 
Zwischenzeit schien es mir, es müsse die Demut, die Ehrfurcht, die Ehrerbietigkeit 
nicht von Furcht, sondern von Liebe beseelt sein. Diese Überzeugung setzte sich so 
fest in meinem Geiste, daß ich ständig sprach: ,Gib mir liebebeseelte Demut und 
ebensolche Ehrfurcht und Ehrerbietigkeit!' Und bei diesen Worten empfing ich im- 
mer neue Heimsuchungen" (S. 101). In der im Geheimnis der Schöpfung und Er- 
lösung sich im Kosmos verströmenden dreifaltigen Liebe fühlt sich Ignatius gleich- 
falls zur Welt hin gesandt, da er erkennt, er dürfe nicht •bei der Erinnerung an das 
Erlebte" stehenbleiben, sondern müsse von jetzt ab dieselbe Gesinnung gegenüber 
den Geschöpfen haben, nämlich von Liebe beseelte Demut" (S. 102). 

So ist das Ende der ignatianischen Mystik des Tagebuches: Die erdnahe demütige 
Liebe der Ehrfurcht und des Dienstes; es steht am Ende nicht ein Verlöschen der 
Schöpfung vor dem alles bezwingenden dreifaltigen Gott, sondern wie am Ende der 
Exerzitien (ad obtinendum amorem) ein Erwachen ihrer tiefsten und innersten 
Harmonien durch den in unendlicher Liebe sich zum Kosmos herabneigenden und in 
seinen Gaben sich in ihm verströmenden dreifaltigen Gott. 




