Aufbau und Entwicklungslinien
im Geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius

Von Adolf Haas S.J., Pullach bei Miinchen

Das Tagebuch des bl. Ignatius zeigt uns eine so zentrale Stellung des Trinitéts-
geheimnisses im Leben dieses Heiligen, daf ein Kenner der Mystik wie de Guibert
sagen konnte!: ,Ich glaube, es wird schwierig sein, eine mystische Entfaltung dieses
Frommigkeitsgeheimnisses zu finden, die vollstindiger ist als jene, welche sich in den
geistlichen Aufzeichnungen offenbart, die wir hier studieren.” In einer fritheren
Untersuchung? sollte gezeigt werden, wie diese trinitarische Frommigkeit nicht nur
zeitlich das ganze Leben des Ignatius seit Manresa beherrschte, sondern wie dieses
Geheimnis, auch in sich selbst betrachtet, von Anfang an (im vierfachen Gebet von
Manresa) von seinem tiefsten Wesensgrund her erfaflit wurde, nimlich von der
urgewaltigen trinitarischen Spannung zwischen der personalen Fille der drei gott-
lichen Personen und ihrer ewigen Einheit in der gottlichen Wesenheit. Hierin diirfen
wir wohl auch den tiefsten theologischen Kern des ignatianischen Gottesbildes sehen:
des Deus semper maior, des je grofieren Gottes, dessen alles in seine ewige Wesens-
einheit in eins befassende Einfachheit schon immer ,itberholt“ ist durch die ebenso
ewige Fruchtbarkeit und Fiille in den géttlichen Personen; dessen personale Fiille
aber ebenso notwendig und ewig immer schon heimgeholt ist in die alles einende
Tiefe des gottlichen Wesens.

Das ignatianische Tagebuch gibt uns weiterhin ein Zeugnis dariiber, wie der Hei-
lige schrittweise von Gott durch die Abgriinde und Hohen dieser trinitarischen Span-
nung gefitbrt wird. Eine eingehendere vergleichende Betrachtung dieser schrittweisen
Fithrung zeigt uns aber, dafl die Entfaltung des Trinititsgeheimnisses sich in zwei
Richtungen vollzieht: die eine ist die innertrinitarische mit ihrer gewaltigen Dy-
namik zwischen der Dreiheit der Personen und der Einheit des gottlichen Wesens;
dic andere die auflertrinitarische, in der sich im Geheimnis der Menschwerdung die
trinitarische Fillle dem geschaffenen und der Siinde verfallenen Kosmos mitteilt und
ihn so durch Christus in das dreifaltige Leben Gottes erlésend heimholt. In ganz or-
ganischer Weise ist der innertrinitarische Entwicklungskreis im Tagebuch mit dem
soteriologischen verbunden und verwoben, so dafl das Soteriologische nicht anders als
die Entfaltung des Trinitarischen nach auflen in den erlésungsbediirftigen Kosmos
hinein erscheint. Zugleich hebt sich aber der soteriologische Gedankenkreis bei Igna-
tius in bestimmten Stufen seiner inneren Entwicklung so klar vom trinitarischen
Kreis ab, dafl Person und Werk Christi in Vollgiltigkeit den trinitarischen Kreis
»ersetzen® bzw. vertreten kann. Wir sehen darin die Berechtigung, diesen soteriolo-
gischen Gesichtspunkt in der Mystik des Tagebuches besonders herauszuheben und
dem trinitarischen Kreis gegeniiberzustellen. Um das aber aufzeigen zu konnen,

1 J. de Guibert S. J., St. Ignace mystique d'aprés son Journal Spirituel, Toulouse 1938,
S. 85.

2 ,Die Mystik des hl. Ignatius von Loyola nach seinem Geistl. Tagebuch®, im laufenden
Jahrgang dieser Zeitschrift, S. 123 ff.



334 7 Adolf Haas

milssen wir zuerst die groflen inneren Entwicklungsstufen im Tagebuch herausstel-
len. Erst so wird es dann auch mdglich sein, Tiefe und Beziehungsreichtum des igna-
tianischen Christusbildes darzustellen3.

In vier Stufen vollzieht sich der mystische Weg im Tagebuch:

1. Stufe

(Tagebuch Nr. 120 oder 21): Uon den gittlichen Personen zur Einheit ihres Inein-
anderwohnens (Perichorese). '

Ignatius beginnt mit der begliickenden Erfahrung, wie die Mittler (Maria, gott-
licher Sohn) Fiirbitte einlegen beim Vater und wie die drei gottlichen Personen sich
in ihrer persénlichen Figenart und ihrem Sendungscharakter dem Beter, der das An-
erbieten vélliger Armut darbringt (vgl. Nr. 10, 17, 18), mitteilen. Er begreift so
seine eigene Sendung ganz von den einzelnen personalen trinitarischen Sendungen
her (vgl. Nr. 10). Scinen lichtvollen Hohepunkt aber erreicht die gdttliche Fiihrung
am 21. Februar in der gnadenreichen und aufierordentlichen eindrucksvollen Schau
der Perichorese, des Ineinanderwohnens der drei Personen durch das gleiche gétt-
liche Wesen (vgl. Nr. 20). Jetzt sieht Ignatius in dieser gewaltigen Einheitsschau,
wie er im Geheimnis der Perichorese ,allen drei (Personen) gehort“ (S. 61), wie sich
damit die urgewaltige trinitarische Spannung lost, die ihm geradezu zu ,einem Kno-
ten und einer Schwierigkeit“ geworden war und wie endlich seine eigene Sendung
damit in die irinitarische Einheit miteinbegriffen ist.

2. Stufe
(Tagebuch Nr. 21 oder 22—27): Uon Jesus-Mensch zu Jesus-Gott.

In voller Deutlichkeit heben sich die folgenden Tage von der ersten trinitarischen
Stufe ab. Jesus steht jetzt im Mittelpunkt der inneren Erfahrungen. Ignatius schreibt
am 23. und 24. Februar grof an den Rand des Tagebuches die Leitidee dieser und der
folgenden Tage: ,Confirmagion de Jesus“ — Bestitigung (der Armutswahl) durch
Jesus. So sehr das Jesusbild dieser Tage Christus in demiitiger Menschengestalt zeigt,
so ist es doch ganz umstrahlt vom trinitarischen Lichtkreis. ,Es schien mir einigerma-
Ben, als sei dieses Sichkundtun oder Sichmitteilen von seiten Jesu das Werk der heilig-
sten Dreifaltigkeit ..., schreibt Ignatius am 23. Februar und erinnert sich dabei
an die Gnadenstunde von La Storta. Zugleich ist diese Bemerkung ein Hinweis auf
den inneren Zusammenhang der Jesus-Mystik des Tagebuches mit der priester-
lichen Mystik von La Storta, die ihrerseits wieder zuriickweist in die Christus-My-
stik der ignatianischen , Urkirche“ von Manresa. Am 24. Februar hebt Ignatius mit
einrahmenden Strichen eine Stelle seines Tagebuches hervor, die zeigt, mit welcher
Innigkeit er in diesen Tagen sich mit dem ,Haupt der Gesellschaft“inLiebe vercinigt:
»Wéhrend dieser ganzen Zeit genoficheine so grofie Liebeswonne beim Wahrnehmen
oder Schauen Jesu, dafl mir schien, in Zukunft kénne nichts eintreten, das imstande
wire, mich von ihm zu trennen oder mich an den Gnaden oder der erhaltenen Be-

3 Uber ,Das Christushild des hl. Ignatius nach seinem Tagebuch“ und iiber ,lgnatius als
geistl. Gestalt™ soll anschliefend in dieser Zeitschrift berichtet werden.



Das Geistliche Tagebuch des hl. Ignatius 335

kraftigung zweifeln zu lassen® (S. 66). So sehr steht Jesus im Mittelpunkt dieser
Tage, daf Ignatius, der eine erneute Bestitigung seiner Armutswahl durch die Drei-
faltigkeit ersehnt, diese nur durch Jesus allein erhélt. Dennoch ist das Jesusbild die-
ser Tage ganz transparent zur Dreifaltigkeit hin. Jesus ist ganz Sohn des ewigen
Vaters, so daf sich Ignatius Geist immer wieder der Ausruf entringt: ,Welch ein
Vater und welch ein Sohn!® (S. 65). In einer mit Worten unbeschreiblichen Schau
sicht Ignatius, wie die Mefgebete an den Vater von Jesus vor das Angesicht des
Vaters gebracht werden (S. 67). An den beiden letzten Tagen dieser Entwicklungs-
stufe (27.—28. Februar) erreicht die Schau der Einheit von Jesus und der heiligsten
Dreifaltigkeit ihren Hohepunkt. Beide offenbaren sich zugleich. Jesus ,zu Fiflen der
heiligsten Dreifaltigkeit® (S. 70) erscheint nun nicht mehr wie bisher allein in seiner
heiligsten Menschheit (,In einem weiflen Licht, d. h. seine Menschheit®, S. 70), son-
dern wie er ,ganz und gar Gott ist“. So umfafit also diese Entwicklungsstufe den
inneren Aufstieg von Jesus-Mensch zu Jesus-Gott.

3. Stufe
(Tagebuch Nr. 28—384): Uon der perichoretischen Einheit der Personen zum gotl-
lichen Wesensgrund. : '

Die folgenden Tage fithren Ignatius wieder im Trinitarischen weiter und heben
sich damit deutlich von den Tagen der Jesus-Schau ab. Ignatius war bis zur be-
gliickenden Einheit der Perichorese der gbttlichen Personen gefithrt worden (1. Stufe).
Hier kniipft nun die géttliche Fiihrung wieder an (Tagebuch Nr. 28—30), indem
sie ihn zunichst das Ineinandersein der géttlichen Personen nochmals erfahren lifit.
Dann aber tritt mit aller Macht das Neue hinzu: die gnadenhafte Schau der einen
gottlichen Wesenheit (Tagebuch Nr. 31—34). Schon in der Perichorese trat diese
gottliche Wesenheit als alles einigender Hintergrund und Urgrund etwas in den
Blickpunkt. Jetzt aber wird Ignatius zu dieser alles umfassenden und einenden
Wesenheit Gottes selbst gefithrt. Die Schauungen iibertreffen nach Ignatius eigenen
Worten alles bisherige Maf so sehr, dafl er glaubt, ,jene so ganz ergreifende Heim-
suchung sei bedeutender und hervorragender als alle fritheren Heimsuchungen®
(S. 76). Wir sind hier ohne Zweifel an der tiefsten Stelle des mystischen Weges im
Tagebuch angelangt, dem Urgrund der Dreifaltigkeit und aller Dinge. Von diesem
gottlichen Urgrund aus entfaltet sich an den beiden letzten Tagen dieser Stufe wie-
der die Schau der gbttlichen Personen: zuerst der Vater als ,fons et origo divini-
tatis“, sodann auch die itbrigen Personen. Unverlierbar steht die , Wesenserfahrung*
jetzt in Ignatius Leben, so dafl er das gauze trinitarische und soteriologische Ge-
schehen von diesem gottlichen Urgrund her begreift.

4. Stufe
(Tagebuch Nr. 34 bis SchluR): Mystik der ehrfirchtigen Liebe (amor reverencial).

Nach diesen Tagen tiefster trinitarischer Erlebnisse steht eine fiir die weitere Ent-
wicklung im Tagebuch aufierordentlich scharfe Zasur. Es geht in den folgenden
Wochen nicht so sehr um etwas Inhaltliches. Die Tiefen des trinitarischen Mysteriums
waren in einem unvergleichlichen mystischen Weg durchschritten (1. u. 3. Stufe), und



336 ’ Adolf Haas

in dem Aufstieg von Christus-Mensch zu Christus-Gott (2. Stufe) war auch die sote-
riologische Entfaltungslinie in die trinitarische zuriickgefiihrt worden. Damit hat
auch die Armutswahl ihre doppelte Bestitigung gefunden: durch die Dreifaltigkeit
und durch Jesus. Das Neue, das jetzt in der letzten Stufe des Tagebuches sich in den
Vordergrund dringt, ist eine seelische Haltung: die ehrfiirchtige Liebe. Ignatius
umfaflt mit einer derartigen inneren Glut diesen ihm von Gott jetzt immer wieder
nahegelegten Gedanken, dafl wir diese Endperiode im Tagebuch mit de Guibert
(S. 46) nicht anders als die Mystik des ,Amor reverencial®, die Mystik der Ehr-
furdntsliebe oder Dienstliebe (,Mystique du service de Dieu) nennen kénnen. Es ist
unzweifelhaft, dafl wir hiermit wieder einem Wesensstiick ignatianischer Geistig-
keit begegnen, wie es schon grundgelegt ist in Manresa und sich als Grundhaltung
durdh die ganzen Exerzitien hindurchzieht. Hier aber in der Altersmystik des Igna-
tins. wird sie geradezu alles durchdringendes Milieu sciner tiefen mystischen Er-
fahrungen. :

Nach den iiberwaltigenden trinitarischen Erlebnissen der 3. Stufe des Tagebuches
herrscht in dieser Endperiode wieder verschirft die Situation des Soteriologischen,
des Mittlertums. Das ist nicht so zu verstehen, als ob inhaltlich das Erlosungsgcheim-
nis allein diese Tage beherrschen wiirde; denn in diesen Tagen kehren alle fritheren
trinitarischen und soteriologischen Schanungen abwechselnd wieder. Aber alle diese
mystischen Erfahrungen stehen jetzt fast ausschlieflich und betont im Milien ge-
schopflicher Ehrfurcht und demiitiger, dienstwilliger Liebe. Es ist die ,Stimmung®
der Erdennihe des Erlsungsgeheimnisses. Deutlich driickt sich die neue Situation
in der inneren Blickrichtung aus, die Ignatius jetzt einhalt. Bisher (1.—3. Stufe) war
alles Schauen erdentriickt, ausgerichtet nach den groflen Geheimnissen ,dort hoch
tiber den Himmeln“. Ignatius sagt am 6. Mirz, nach der alles Bisherige iiberbieten-
den Schau der gottlichen Wesenheit und des Vaters: ,So hatte ich denn das Gefiihl
grofler Sicherheit, ohne an der Richtigkeit der mir gewordenen Offenbarung oder
Schauung zweifeln zu kénnen; vielmehr kam mir, wie ich wieder begann, dariiber
nachzusinnen und nachzudenken, neue innere Riihrung, die mich ganz hindrangte
zur Liebe des Gegenstandes meiner Schauung, so daf ich glaubte, ich schaue klarer
dort hoch iiber den Himmeln, als wenn ich hier auf Erden etwas mit dem Verstande
zu betrachten suchte, da dieser ja dort oben, wie schon bemerkt, erleuchtet wurde®
(S. 83). Man spiirt die einschneidende innere ,Situationsinderung®, die neue Rich-
tung, in die Ignatius gedringt wird, wenn man gleich danach den ersten Satz des
folgenden Tages (7. Marz) liest: ,Wie ich das gewdhnliche Gebet begann, anfangs
grofle Andacht, doch gelang es mir nicht, in der Andacht zu wachsen, wiewohl ich
darnach verlangte, den Blick nach oben gerichtet” (S. 84/85). Wie immer wenn ein
neuer innerer Weg sich ankiindigt, so stellt sich Ignatius auch in diesem Augenblick
© ganz in die Stimmung der Indifferenz. ,Hierauf beim Anlegen der Mefgewinder
neue Rithrung, die mich zum Weinen dringte und zur Gleichférmigkeit mit dem
gottlichen Willen, auf dafl der Herr mich fithre, mich leite usw.: ,Ich bin ja nur ein
Knabe“ (Jer 1,6)“. Als Ignatius so nicht mehr nach oben schaut, ,sondern in die
Mitte“ (S. 35), da wird ihm wieder die innere Heimsuchung (la visita interior) zu-
teil, begleitet von einem wachsenden Gefihl der Ehrfurcht und Ehrerbietigkeit
(acatamiendo reverencia). Die Heimsuchungen beziehen sich spwohl auf den trini-
tarischen wie soteriologischen Kreis. In einem gewaltigen Descensus sieht Ignatius



Das Geistliche Tagebuch des hl. Ignatius 337

die Tiefen der Dreifaltigkeit, dann den Vater und den Sohn, schlieilich U. L. Frau
und die Heiligen (S. 85/86). Es klingt wie sein eigenes ,descendit ad inferos®, wenn
Ignatius noch am gleichen Tag, um sich auf dem Weg der Indifferenz und Ehrfurcht zu
befestigen, iiber die Holle betrachtet. , Wie mir dann der Gedanke kam: ,Und wenn
Gott mich in die Holle versctzte!®, da stellten sich mir zwei Dinge vor Augen: erstens
die Strafe, die ich dort leiden wiirde und zweitens, wie der Name Gottes dort ge-
lastert werde. Was das erste betrifft, so konnte ich eine Strafe weder wahrnehmen
noch sehen, und so schien es mir und schwebte mir auch so vor Augen, es wiirde fiir
mich eine groflere Pein sein, wenn ich horen miifite, wie Gottes heiligster Name ge-
lastert werde® (S. 87).

Die folgenden Tage bestitigen den demiitigen Weg der geschopflichen Ehrfurcht
immer mehr. ,Wihrend des Vorbereitungsgebetes und in der Kapelle beim Anlegen
der Gewinder neue Rithrung, die zuletzt in noch stirkerem Mafle unter vielen Trd-
nen anhielt; dabei duflerte sich bei mir eine sehr grofle Demutsstimmung, die mich
abhielt, noch zum Himmel aufzuschauen; und je weniger ich nach oben zu schauen
und je mehr ich mich zu demitigen und zu erniedrigen suchte, desto mehr Wonne
und geistliche Heimsuchung nahm ich wahr® (S. §8). Im Engel sieht Ignatius jetzt
das grofie Vorbild des dauernden Stehens vor Gottes Angesicht und der doch allzeit
dienstbereiten Feinhorigkeit auf die Sendungsaufgaben seiner géttlichen Majestit
(S. 90). Auch vom Trost der Trénengabe, die so sehr bisher alle seine Heimsuchun-
gen begleitet hat, beginnt er sich jetzt endgiiltig zu 16sen: ,Vor der Messe und wih-
rend derselben ohne Tranen und auch ohne Anzeichen davon; dagegen empfand ich
beim gewohnlichen Gebet eine besondere oder sogar aufergewdhnliche Gnaden-
wirkung . . . Dabei schien mir, es sei eine groflere Vollkommenheit, wenn man ohne
Trénen so wie die Engel innere Andacht und Liebe finde; dabei zeitweise nicht ge-
ringere, sondern vielmehr eine grofere Befriedigung als am Tage vorher (S. 101).
So ist 'diese letzte Stufe im Tagebuch der Beginn jener letzten Vergeistigung der
Altersmystik, die wir mit H. Rahner seine ,Geistperiode® nennen.

In diesen Tagen kommt auch schlieflich — nach vielen quilenden Zweifeln und
»Versuchungen“ (besonders am 12. Mirz) — die Armutswahl zum Abschlufl, da
Ignatius im Lichte seiner vertieften Indifferenzstimmung erkennt, dafl ein weiteres
Warten auf bestitigende himmlische Heimsuchung mehr seiner ,eigenen Befriedi-
gung® dient als dem Wohlgefallen Gottes, unseres Herrn (S. 92). So ist jetzt
die Bahn frei fiir den neuen Weg, den ihn der Herr fithren will in die letzte Fein-
horigkeit einer ehrfiirchtigen Liebe: ,Wahrend dieser ganzen Zeit, vor der Messe,
wihrend derselben und nach derselben, beherrschte mich ein Gedanke, der mir ins
Innerste der Seele drang, mit welcher Andacht und Ehrerbictung ich ndmlich zur
Messe hintreten und den Namen Gottes, unseres Herrn, usw. aussprechen miisse, und
wie ich keine Trénen mehr aufsuchen solle, sondern nur jene Stimmung der Ehrer-
bietung und Ehrfurcht. Infolgedessen iibte ich mich hiufig in dieser Stimmung der
Ehrerbietung vor der Messe im Zimmer, dann in der Kapelle und wahrend der
Messe, und wenn mir Tranen kamen, wies ich sie sogleich zuriick, um auf die Stim-
mung der Ehrerbietigkeit zu achten . . . Infolgedessen gewann ich die Uberzeugung,
dies sei der Weg, den der Herr mir zeigen wolle, wie ich ja schon in den vergangenen
Tagen der Ansicht gewesen war, er wolle mir etwas zeigen. Und so iiberzeugte ich
mich, als ich die Messe las, davon, dafl diese Gnade und Erkenntnis fiir den geist-



338 Adolf Haas

lichen Fortschritt meiner Seele mehr bedeutet als alle fibrigen fritheren® (S.97). Aber
gerade in diese so betont geschopfliche Demutshaltung steigt nun die frithere trini-
tarische Gnade ,in einer Uberfulle von Erkenntnis, Heimsuchung und geistlicher
Wonne“ (S. 100) herab.

Am 11. Mai bemerkt Ignatius auch zum ersten Mal, wie ihm die Trinengabe in
einer ganz neuen verinnerlichten Weise wiedergeschenkt ist. ,Die Trinen an diesem
Tage schienen mir sehr verschieden von allen anderen friheren, weil sie so langsam,
tiefinnerlich, mild, ochne Gerdusch oder grofle Bewegung kamen, so dafl es mir
diinkte, sie kimen ganz aus dem Innern, chne daf ich es aber erkliren konnte®
(S. 104). Auferdem wird ihm in diesen Tagen die mystische Gabe der ,inneren
~ Sprache® (S. 104) zuteil, die ihn innerlich solche wonnevollen Harmonien und Musik
(S. 105) vernehmen 148t, daf er es nicht auszudriicken vermag: ,Dabei drangte mich
alles ganz hin zur géttlichen Liebe und zu der vom Himmel erhaltenen Sprachen-
gabe, und ich nahm bei der inneren Sprache eine solche innere Harmonie wahr, dafl
ich es nicht auszudriicken vermag® (S. 104/105). Alle diese. Erfahrungen sind aber
der Ausfluff seiner mit geradezu mystischer Glut erfaften Ehrfurchtsliebe. ,In der
Zwischenzeit schien es mir, es miisse die Demut, die Ehrfurcht, die Fhrerbietigkeit
nicht von Furcht, sondern von Liebe beseelt sein. Diese Uberzeugung setzte sich so
fest in meinem Geiste, daf} ich stindig sprach: ,Gib mir liebebeseelte Demut und
ebensolche Ehrfurcht und Ehrerbietigkeit! Und bei diesen Worten empfing ich im-
mer neue Heimsuchungen® (S. 101). In der im Geheimnis der Schopfung und Er-
16sung sich im Kosmos verstromenden dreifaltigen Liebe fihlt sich Ignatius gleich-
falls zur Welt hin gesandt, da er erkennt, er diirfe nicht ,bei der Erinnerung an das
Erlebte® stehenbleiben, sondern miisse von jetzt ab dieselbe Gesinnung gegeniiber
den Geschépfen haben, nimlich von Liebe beseelte Demut“ (S. 102).

So ist das Ende der ignatianischen Mystik des Tagebuches: Die erdnahe demiitige
Liebe der Ehrfurcht und des Dienstes; es steht am Ende nicht ein Verldschen der
Schopfung vor dem alles bezwingenden dreifaltigen Gott, sondern wie am Ende der
Exerzitien (ad obtinendum amorem) ein Erwachen ihrer tiefsten und innersten
Harmonien durch den in unendlicher Liebe sich zum Kosmos herabneigenden und in
seinen Gaben sich in ihm verstromenden dreifaltigen Gott.






