Vergessene Wahrheiten iiber das BuBsakrament*

Von Karl Rahner, S.]., Innsbruck

,Vergessene Wahrheiten® in der Uberschrift dieses Aufsatzes ist natirlich ,cum
grano salis® za verstehen. Das Glaubensbewufitsein der Kirche hat immer als sein
bleibendes Eigentum mehr im Gedachtnis, als es in einem beliebigen, willkirlich
von uns abgegrenzten Zeitmoment ,prasent“ hat. Denn ihm gehdrt die Vergangen-
heit, die Tradition. Aber wenn es wahr ist, dafl Schrift und Tradition die immer
neue und unerschopfliche Quelle der Theologie sein miissen, aus der immer neu ge-
schopft werden mufl und ohne die die Theologie steril wiirde? (d. h. wenn sie glau-
ben wiirde, eben ,jetzt* alles adiquat zn denken, was sie im Gedéchtnis ihrer Tradi-
tion besitzt, aber auch immer wieder neu und angestrengt erheben und erwecken
muf), dann ist damit auch gesagt, dafl es ,vergessene Wahrheiten* gibt. Solche
Wabhrheiten brauchen nicht notwendig ,definiert® sein und im ,Denzinger” stehen.
Denn wire das notwendig, kénnte der Denzinger und sein Studium die Schrift und
Tradition und das immer neue Versenken in sie iiberfliissig machen. Mit der ,Ver-
gessenheit* von Wahrheiten ist auch nicht gesagt, dafl niemand sie kennt. Es geht
ja oft fast komisch und doch wieder selbstverstindlich in der Theologie zu: wenn
jemand ruft: das habt ihr anderen (Theologen, Prediger, Katecheten) vergessen,
dariiber schweigt ihr, dann horchen die Angerufenen ein wenig entriistet auf und
sagen: ,falsch, das haben wir doch immer schon gewuflt und da und dort doch auch
immer gesagt, denn haben wir nicht mit Augustin, Thomas, Suarez (wo das Ver-
schwiegene steht) immer schon gewufit, was ihr jetzt sagt?“ Man kennt diese Wahr-
heiten, sie kommen einem bekannt und (mehr oder weniger) selbstverstandlich vor,
wenn man daran erinnert wird, und man kann sie doch vergessen haben. Wenn wir
im Folgenden von solchen Wahrheiten iiber das Bufisakrament reden, soll auch nicht
gesagt sein, dafB alle diese ,vergessenen® Sitze stets den hochsten Grad theologischer
Gewiflheit haben. Es geniigt uns (ohne daf dies zum Gegenstand der Untersuchung
oder Verteidigung gemacht wird), wenn diese Sitze eine verniinftige theologische
Berechtigung haben und sich auf die Meinung gewichtiger Theologen berufen kén-
nen. Es soll auch nicht gesagt sein, dafl diese ,vergessenen Wahrheiten® wichtiger
wiren als die, dber die man immer und iiberall ausdriicklich predigt und meditiert.
Wenn man sagt: im Sakrament der Bufle vergibt Gott uns in der Gnade Christi
durch das Wort der Kirche unsere Schuld, dann hat man zweifellos das Wichtigste
gesagt, was iber dieses Sakrament zu sagen ist. Aber die Werke Gottes sind nun
einmal reicher an Wirklichkeit, als dafl dieser Reichtum durch eine kurze Formel
wiedergegeben werden konnte, mag diese auch noch so klar und gewichtig sein.
Niichterne Genauigkeit und iibersichtliche Abstraktheit konnen in der Theologie

1 Erst nach Abschlufl dieser Arbeit sehe ich — ein wenig zerknirscht —, daf ich eine Arbeit
von M. Schmans (Reich Gottes und Buflsakrament: Munchner Theologische Zeitschrift 1
[1950], 1. Heft, S. 20—36) ibersehen hatte, in der vicles von dem hier Gesagten vorweg-
genommen ist (nebst Dingen, die hier nicht zur Sprache kommen). Indem ich hier anf diese
schone Arbeit ausdriicklich hinweise, hoffe ich doch, nicht ganz wmsonst gearbeitet zu haben.

2 Vgl. Pius XII., ,Humani generis“ (Dz 3014).



340 Karl Rahner

auch zu einer geistigen Verarmung fithren. Wir haben weder in der Theologie noch
in der Frommigkeit das Recht, einfach willkiirlich nach eigenem Geschmack auszu-
wihlen, sondern die Pllicht, mehr und mehr und auf immer neuen Wegen einzudrin-
gen in die unendlichen Weiten der gottlichen Wahrheits.

1. Siinde als Siinde gegen die Kirche

Die Siinde ist ein Widerspruch gegen den heiligen Willen des ewigen Gottes und
gegen seine uns angebotene Liebe, in der er sich selbst mehr und mehr schenken und
mitteilen will, damit wir iiberhaupt oder immer mehr ,der gottlichen Natur® teil-
haftig wiirden. Der Verstofl gegen diesen Gott ist das erste und letzte im Wesen der
Siinde. Dariiber hinaus ist aber die Siinde nicht nur ein Verstofl gegen das We-
sen des Menschen und seine itbernatiirliche Berufung zur Gnade und deren Wachs-
tum und immer tiefere personale Ubernahme. Die Siinde ist auch ein Verstof} ge-
gen die heilige Gemeinschaft der Erlosten, die die Kirche ist. Der géttliche Liebes-
wille und die iibernatiirliche Berufung des Menschen, gegen die der Mensch in der
Siinde verstofit, sind ja nicht Wirklichkeiten, die ihn blof in einer isolierten, sol-
ipsistischen Individualitat angeheu. Dem heiligen Gott der Gnade begegnet der
Christ, der getauft ist, als Glied der Kirche. Er gehort zum sichtbar-unsichtbaren
Leibe Christi. Seine im Taufcharakter begrindete sichtbare Zugehorigkeit zu ihr ist
das ,Ursakrament®, das ihm die Rechtfertigung und Heiligung im Heiligen Geist
dauernd wirksam zuspricht. Er soll durch sein Leben als Wandel im Geiste seinen
Teil dazu beitragen,daf die Kirche, deren Glied er ist, auch ,,moralisch® die , Heilige
Kirche“ sei, die dafiir zeugt, da Gottes Erbarmen und Gnade wirklich und gultig
und unitberwindlich in die Welt gekommen ist*. Die Heiligkeit der Kirche (ihr Geist)
ist dem Christen zu eigen gegeben, weil er ihr Glied ist, und er soll seine Heiligkeit
(seinen Wandel im Geist) der Kirche geben, damit sie die Heilige sei. Der Christ, der
siindigt, verstoft somit gegen seine ihm als Christen wesentliche Kirchlichkeit und die
Kirche. Nicht als ob er durch die (schwere) Siinde einfach von ihr getrennt wire, so
wie Ungetauftheit, Haresie und Schisma von der Kirche in der Dimeusion ihrer ge-
schichtlichen Sichtbarkeit und Greifbarkeit trennen. Aber es ist auch nicht so, als ob
die Siinde (wenn sie nicht Schisma und Haresie ist) fiir die Kirche und die kirchliche
Gliedfunktion des Christen schlechthin belanglos wiren. Wie die Stnde die Zugehd-
rigkeit des Christen zur Kirche berithrt, davon wird im nédchsten Abschnitt noch aus-
driicklicher die Rede sein miissen. Hier ist zunachst nur dieses zu sehen: der getaufte
Stinder wird durch seiue Siinde schuldig an der Kirche. Er verstofit gegen ikren Geist,
gegen ihre Sendung und den Auftrag, den er in ihr unweigerlich hat. Er macht in
gewisser Hinsicht fiir seinen Teil die Kirche selbst siindig?.

Diese ekklesiologische Seite der Siinde ist (wenn wir hier auch nicht naher darauf
eingehen kénnen) schon in der Schrift deutlich greifbar. Heiliger Geist und Leib
Christi gehéren zusammen in der einen Kirche. Wer zu ihr gehort, hat ihren Geist

3 Die da und dort in diesem Aufsatz gegebenen Literaturhinweise wollen nicht erschop-
fend sein. Es wird anch nicht versucht, zn jedem Satz und zn jeder dogmengeschichtlichen
Bemerkung die wissenschaftlichen Belege in den Anmerkungen zu liefern.

4 Vgl. z. B. Vaticanum, sess. 3, cap. 3 (Dz 1794).

5 Vgl. dazu: K. Rahner, Die Kirche der Siinder, Freiburg 1948 (auch Stimmen der Zeit
140 [1947], 165—177).



Vergessene Wahkrheiten iiber das Bufisakrament 341

und ist durch diese geistvermittelnde Zugehorigkeit geheiligt, heilig, so dafl sein
heiliges Leben (sein Wandel im Geist) pllichtméfige Folge, nicht urspriinglicher
Grund, dieser Heiligkeit im Geist Gottes ist. Wer also als Christ durch die Siinde
wieder ein Sohn des Ungehorsams wird, fiber den der Zorn Gottes kommt (Eph 5,5
ff.), wer wieder fleischlich wird, da er doch in den Leib Christi eingegliedert, geistig
sein kénnte und scllte (Gal 5, 13—21), tot ist und schlimmer als ein Unglaubiger (1
Tim 5, 6—8), der widerspricht seiner Zugehérigkeit zur Kirche und dem Wesen der
Kirche, die die geheiligte Gemeinschaft der Hausgenossen Gottes, der Heiligen ist
(Eph 2,19; 5,26 f; 1 Kor 12,13). Das hat die alte Kirche nicht nur irgendwie theo-
retisch gewuflt, sondern im Alltag auch wirklich gelebt. Man kann die ganze alt-
kirchliche Buf}disziplin nicht wahrhaft verstehen, wenn man nicht stindig und leben-
dig mit der alten Kirche diese ekklesiologische Seite der Siinde vor Augen hats. Dal}
die alte Kirche (wie im nichsten Abschnitt ausdriicklicher zu betrachten sein wird)
in ihrer Offentlichkeit gegen den Siinder verging (grundsitzlich auch dann noch.
wenn seine Siinde geheim war), hat in diesem Bewuf}tsein seinen Grund: der Siinder
hat sich auch gegen die Kirche verfehlt. In ihrer Bufdisziplin ist die alte Kirche nicht
nur {wie wir heute ,vergeflich“ zu denken geneigt sind) diejenige Vertreterin Got-
tes, die dem Siinder hilft, seiner Schuld gegen Gott ledig zu werden, sondern
auch diejenige, die gegen das Unrecht reagiert, das man ihr angetan hat (reagiert
freilich mit der Strenge, die die Erscheinung des heilenwollenden Erbarmens Gottes
ist).

Man kann nicht sagen, dieser Gedanke sei nur am Platz bei jenen Sinden, die
»vom Reiche Gottes ausschliefen“?, also bei (objektiv und subjektiv) schweren Siin-
den. Gewif, diese sind es, fiir die das Buflsakrament in erster Linie da ist. Schwere
und laBliche Siinden sind nicht nur graduell, sondern wesentlich verschieden, so da}
sie nur ,analog® in einem Begriff iibereinkommen. Aber ebenso wie -— wenn auch
in einem wesentlichen qualitativen Unterschied — die ldflichen Stinden einen Ver-
stofl gegen den Willen Gottes darstellen analog wie die schweren Siinden, so sind
sie auch im selben Mafl und Abstand ein Widerspruch zur Kirche. Da solche Siinden
fiir die Aktualisierung der géttlichen Liebe im Menschen ein Hindernis bilden, min-
dern sie einfach dadurch schon (von allen greifbaren sozialen Schidigungen der
Kirche bei den meisten lifllichen Siinden abgesehen) die Tiefe und die Kraft der
gottlichen Liebe, die in der Kirche als heiliger sein sollten. Sie tragen bei zu einer
~Niveau“-Senkung in der Kirche. Oberflachlichkeit, Lauheit, grofler und kleiner
Egoismus, Rechthaberei, Mangel an Gebet und Bufle, solche und andere ,lidfiliche®
Siinden sind daher ein Verstofl gegen die Kirche und zwar nicht nur in den Fillen,
in denen (weil z. B. unmittelbar gegen kirchliche Amtspflichten verstoRend) das Le-
ben und die heilschaffende Kraft der Kirche fiir uns greifbar durch solche ,1d88lichen”
Siinden gemindert wird.

¢ Vgl. B. Poschmann, Pacnitentia Secunda, Bonn 1940; ders., Bule und Letzte Olung
{Handbuch der Dogmengeschichte IV, 3), Freiburg 1951; K. Rahner, Zur Theologie der Bufle
bei Tertullian: Abhandlungen iiber Theologie und Kirche (Festschrift fiir Karl Adam), Diis-
seldorf 1952), S. 189—167; ders., Diec Bufilehre des hl. Cyprian: ZkTh 14 (1952), 257—276;
381—483; ders., La doctrine d'Origéne sur la Pénitence: RSR 387 (1950), 47—97. 252—286.
422—456; ders., Bufllehre und Buflpraxis in der Didascalia Apostolorum: ZkTh 72 (1950),
257—281.

7 Vgl 1 Kor 5, 6—13; 6, 9—10; Gal 5, 19—21; Eph 5, 5.



342 Karl Rahbner

"Wire es nicht gut, wenn wir — weniger vergeflich — beim Empfang des Bufi-
sakramentes die Wahrheit zu Herzen nihmen, dafl wir auch gegen die Kirche ge-
siindigt haben, dafl wir zur Gnade der Kirche kommen, an der wir schuldig gewor- .
den sind, dafl auch sic uns etwas zu verzeihen hat? Man sagt, dafl der heutige Mensch
den Gedanken fast nicht vollziehen konne, gliicklich zu sein oder selig zu werden,
ohne den Nichsten und sein Schicksal mitzutragen, dafl er kein Gliick wolle, wenn es
nicht auch den andern mit einbegreife. Dann aber miifite es uns schwer auf die Seele
fallen, dafl wir — selbst in unseren geheimsten Gedanken noch — schuldig am
andern geworden sind, daf sich gewissermafien das Feld unserer Untreue und un-
seres Versagens ausbreitet iiber die ganze Kirche {(und iiber sie hinaus). Keiner lebt
sich allein. Keiner siindigt also fiir sich allein. In der Finsternis der Welt, in ihrer
dumpfen Sindigkeit, in der Geistestragheit der Kirche, die wir so oft beklagen (als
ob wir daran unschuldig waren), — blickt uns nur unsere eigene Schuld an. Wer das
begreift, der wird erkennen, dafl das christlich wahrste Aufbegehren gegen die
Siinde in der Kirche — die Anklage der eigenen Schuld vor der Kirche ist, an der
man selber durch seine eigene Siinde (grofie und kleine) schuldig geworden ist. Seit-
dem das Wort Gottes sclbst Mensch geworden ist und in seinem Heiligen Geist sich
dauernd mit der Gemeinde der geheiligten Erldsten verbunden hat, hat das ,tibi
soli peccavi“ des BuBSpsalmes nicht mehr den Klang eines einsamen Individualismus,
es sagt nicht: mein Verhiltnis zu Gott im Guten und Bosen geht mich und Gott und
sonst niemanden an. Es geht mich und Gott an. Aber darum alle. ,Ich bekenne
Gott . .. allen Heiligen und Fuch, Brider, daf ich gesiindigt habe.“ Den Briidern
konnte man und briuchte man nicht bekennen, hatte man nicht auch an ihnen ge-
stindigt durch jede Siinde, die man bekennen muf.

2. ,Binden®

Es ist bekannt, daf} die alte Kirche fiir die biblische Begriindung ihrer sakramen-
talen Vollmacht der Siindenvergebung sich mehr auf Mt 16, 18 und 18, 18 als auf
Joh 20 berufen hat8. Die Griinde fiir diese Tatsache, die uns heute zunachst seltsam
erscheinen mag®, brauchen hier nicht untersucht zu werden. Aus der genannten Tat-
sache ergibt sich schon fiir uns, dafl die kirchliche Vergebung der Schuld im Sakra-
ment der Bufle — zunéchst ganz vorsichtig und vag fornuliert — etwas mit ,Binden
und Lésen zu tun hat. Wenn wir nun fragen, was dies eigentlich bedeute, vor allem
das ,Binden®, dann entdecken wir auch wieder eine solche ,vergessene® Wahrheit
in der Theologie des Bufisakramentes. Fragen wir nimlich die heutige durchschnitt-
liche Interpretation dieser Worte in der Schultheologie, dann erhalten wir eine Ant-
wort, die nicht recht zu befriedigen vermag. ,Binden® (und das entsprechende ,Be-
halten“ von Joh 20) bedeute, so wird uns gesagt, soweit es sich auf die Verwaltung
des Bufisakramentes beziche, die , Verweigerung der Absolution® einem gegeniiber,

8 Vgl. z. B. H. Bruders, Mt 16, 19; 18, 18 und Joh 20, 22. 23 in {rithchristlicher Auslegung:
ZkTh 34 (1910) 659—677; 35 (1911) 79—111; 292—346; 466—481; 690—713. Lehrreich in
dieser Hinsicht ist auch ein Blick in P. Anciaux, La théologie du Sacrement de Pénitence
an X1Ie sidcle, Louvain 1949 (vgl. den Index des Buches S. 619),

® Das Tridentinum (sess. 14, cap. 1; can. 3, Dz 894; 918) verweist nur auf Joh 20,22f.,
allerdings mit der Einschriukung, daf§ bei Joh 20 der Herr ,praecipue® das Sakrament ge-
stiftet habe. Der Rekurs auf andere Texte 1st also nicht verwehrt.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 343

der sich als Stinder dem Bufigericht der Kirche durch seine Anklage gestellt habel®,
Da die Theologie gerade aus der Doppelvollmacht des Bindens oder Lésens gegen-
iiber der reformatorischen Theologie den richterlichen Charakter der Vergebungs-
vollmacht der Kirche gegeniiber dem getauften Siinder zu erweisen sucht, wird oft
ein grofles Maf von formaljuridischem Scharfsinn aufgeboten, um zu zeigen, dafl
eine solche Absolutionsverweigerung (im Unterschied z. B. von einer Verweigerung
der Taufe einem Siinder oder Unglaubigen gegeniiber) einen eigentlichen, positiven
richterlichen Akt darstelle, der eine neue rechtliche Lage schaffe (insofern z. B. der
Siinder so verpflichtet sei, sich aufs neue dem Bufigericht der Kirche zu stellen, der
durch die Anklage gewissermaflen labil gewordene Siindenzustand durch die Abso-~
lutionsverweigerung aufs neue festgelegt werde usw.).

Wir brauchen hier nicht auf die inneren Schwierigkeiten dieser Auskunft tiber den
Sinn des ,Bindens® einzugehen, die alle darauf hinauslaufen, daf} sachlich eine Ab-
solutionsverweigerung, so scharfsinnig man sie auch interpretiert, genau so wenig
wie eine Taufverweigerung (die keine richterliche Erkenntnis der Kirche ist) mehr
sein kann, als die (u. U.) pflichtmafige Unterlassung und Verweigerung eines Aktes,
aber kein eigenstdndiger Akt mit eigenen neuen Rechtsfolgen, der er doch gerade
in der Voraussetzung dieser Interpretation sein sollte. Was entscheidender ist, ist
dies': Binden“ bedeutet in der Sprache des Neuen Testamentes und in der Auf-
fassung der alten Kirche etwas anderes (und so kann durchaus dann auch das ,Behal-
ten® bei Joh 20 verstanden werden): ,in den Bann tun®. Es ist wichtig, von vornherein
zu betonen, daf bei diesem Verstindnis nicht voreilig an den heutigen kirchenrecht-
lichen Begriff der ,Exkommunikation“ gedacht werden darf als einer eigenen Kir-
chenstrafe, die gesatzter Weise fir bestimmte Vergehen im Raum der Kirche ver-
hingt wird. Um zu sehen, was dieses ,bindende” Bannen im N. T. und in der alten
Kirche bedeutet, miissen wir uns erinnern, was schon tber die ekklesiologische Seite
der (schweren) Schuld gesagt wurde. Der getaufte (Tod-)Siinder gehort noch zur
Kirche, er ist noch ,drinnen“. Aber eben diese seine bleibende Zugehérigkeit zur
Kirche ist durch die Schuld ihres eigentlichen letzten Sinnes beraubt. Sie sollte die
gleichsam sakramentale dauernde Sichtbarkeit seines Geistbesitzes sein!2. Seine Zu-
gehorigkeit zur Kirche in der Dimension der Sichtbarkeit (geschichtlichen, rechtlichen,
bekenntnismafligen usw. Greifbarkeit) der Kirche wird im Siinder zur Liige, gewis-
sermaflen zum ,nur giltigen®, aber nicht ,wirksamen® Dauerempfang des Ursakra-
mentes, das die Zugehorigkeit zur Kirche darstellt. Das erste somit, was die Kirche
tun muf} (gerade um den Siinder zu retten), ist darin gelegen, dafl sie diesen schuld-
haft lignerisch gewordenen Zustand des Stunders auch in der Dimension der Sicht-

1o Vgl. z. B. J. B. Umberg, Die richterliche Buligewalt nach Joh 20, 23: ZkTh 50 (1926)
337—370; P. Galtier, De Paenitentia tractatus dogmatico-historicus (editio nova, Rom 1950)
n. 125—141.

11 Vgl. K. Adam, Zum auflerkanonischen und kanonischen Sprachgebrauch von Binden
und Lésen: Theol. Quartalschrift 96 (1914) 49—64; 161—197 (auch bei: K. Adam, Gesam-
melte Aufsatze (Augshurg 1936) 17—52; Strack-Billerbeck I 738—747; 792 f; IV, 1 293—333;
Kittel, Theol. Wérterbuch 11, 59 f; III 749—753; V. Brander, ,Binden und Lésen® in der
altsyrischen Kirche: Der Katholik 95,1 (1916) 220—232; 287—304; V. Brander, Ist Binden
und Lésen bei Mt 16, 19 und 18, 18 ein rabbinischer Schulausdruck?: Der Katholik 94, 2 (1914)
116—132; B. Poschmann, Paenitentia secunda (Bonn 1940) 4—9,

12 Vgl. z. B. O. Semmelroth, Die Kirche als ,Sichtbare Gestalt der unsichtbaren Gnade®:
Scholastik 28 (1953) 23—39; K. Rahner, Die Zugehérigkeit zur Kirche nach der Lehre der
Enzyklika Pius XII., Mystici corporis Christi: ZkTh 69 (1947) 129—188 (bes. 176—188).



344 Karl Rahner

barkeit aufdeckt, den Schein entlarvt: sie bannt, ,bindet“ den Siinder. Sie stellt auch
in der Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit fest, wie es in Wahrheit ist: du
bist gerade als Glied der Kirche gar nicht der, als welcher du durch deine sichtbare
Gliedschaft erscheinst; du hast den Schein, dafl du lebst (eben weil du zur Gemein-
schaft der Lebendigen im geisterfiilllten Leib Christi gehérst), aber in Wahrheit bist
du tot. Richtend scheidet die Kirche in der einen Doppelbedeutung des Wortes
nplvewv (rpioig)®s.

Von da aus ergibt sich auch, dafl Binden und Losen nicht zwei Seiten einer Alter-
* native sind, sondern zwei Phasen der einen Reaktion, mit der die heilige Kirche auf
die Stinde eines ihrer Glieder antwortet. Mindestens in der Absicht der Kirche ist es
so. Wenn sie bindet, bindet sie, um iiberhaupt 16sen zu kénnen. Nur wenn zuerst
einmal die Wahrheit in der Ebene der kirchlichen Sichtbarkeit an den Tag gebracht
ist, der vom Schein!4 der Zugehérigkeit zur Kirche verdeckt ist, kann auf dieser sel-
hen Ebene (d. h. sakramental) die Schuld gegen die Kirche und Gott wieder auf-
gehoben, ,geldst® werden. Daran wird auch nichts dadurch gedndert, dafl es bei
Verstodktheit und Unbuf¥fertigkeit des Siinders bei dem ,Binden® verbleiben mufi.
Die zweite Phase des einen Vorgangs (das Losen) ist bedingt durch die Reue des
Siinders. Aber das Binden zielt schon auf das Lésen, und dieses setzt jenes voraus.
So hat es die alte Kirche immer verstanden?s. Sie hat immer betont, daf} der Christ
mit schwerer Schuld gebunden werden miisse, um wirksam geldst werden zu kénnen,
und hat dieses Binden, die Absonderung des christlichen Siinders von dem vollen
Vollzug der Gemeinschaft nicht als eine zusatzliche, in blo manchen Fallen ver-
hangbare Strafe blof} dufierer Kirchenzucht betrachtet, sondern als eine pflichtmafiige
Reaktion der Kirche auf (grundsitzlich) jede Sinde, die ,vom Reiche Gottes aus-
" schliefit“. Es ist in dieser Hinsicht bezeichnend!$, daff der Paulinische Lasterkatalog
(der Siinden, die vom Reiche Gottes ausschliefen, also der schweren Siinden in un-
serer Terminologie) und der Paulinische Katalog der Stnden, auf die die Kirche
(Gemeinde) mit einem bannenden Distanzieren des Sinders von der Kirche zu ant-
worten hat, identisch sind. So blieb es auch in der Theologie und Praxis der alten
Kirche. Wie dieser ,Bann®, der die konnaturale Reaktion der Kirche auf die schwere
Stinde ihres Gliedes ist, in der konkreten Praxis der altkirchlichen Bufidisziplin
genauerhin gestaltet wurde (und darin natirlich die mannigfaltigsten Formen an-
nehmen konnte), kann uns in diesem unserem Zusammenhang nicht niher beschaf-
tigen. Eines ist iiberall greifbar und das theologisch Entscheidende: der Siinder
wurde mindestens ausgeschlossen vom innersten Lebensbezirk der Kirche, von ihrem
zentralen Mysterium, der Quelle allen Heils, von Mahl und Opfer des Herrn. Aus-
geschlossen natiirlich, weil er sich davon durch seine Schuld selbst ausgeschlossen
hatte. Aber eben dieses schuldhafte Sichtrennen von diesem innersten Lebensbezirk

13 Vgl z. B. 1 Kor 5, 3 1.

14 Schein® ist die Zugehorigkeit zur Kirche im Stinder nicht in dem Sinn, dafl er nicht
mehr zu ihr gehére, aber in dem Sinn, daf8 die bestehende (nach ihrem wahren Sinn und
ihrem Anzeigecharakter) etwas vortduscht, was da sein sollte, aber nicht mehr da ist: die
Teilhabe am heiligen Geist der Kirche.

15 Vgl. u. a. die oben Anm. 6 zitierte Literatur.

18 Vgl. einerseits 1 Kor 5, 1—8; 5, 11; 2 Thess 3, 6; 2 Tim 3,2—5; 1 Tim 1, 19 f; Act 8,20 ff;
Apk 2,2; 2,14 f; 2,20 f (Kataloge oder Falle von ,Bann®, ,Meiden“ usw.) und andererseits
Gal 5,19—21; Eph 5,5; 1 Kor 6,9 f; Kol 3, 5—8 (Kataloge von Siinden, die vom eschatolo-
gischen Reich Gottes ausschliefen).



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 345

der Kirche, das in der Tiefe des Gewissens sich ereignete, erhilt durch die ,Bin-
dung* des Siinders von seiten der Kirche seine Greifbarkeit und Leibhaftigkeit in
der Ebene der sichtbaren Kirche!” (was nicht notwendig heifit: im ,forum externum*®
im Sinn des heutigen Kirchenrechtes, da es sich an sich durchaus um jene Ebene der
Sichtbarkeit handelt, in der z. B. auch die Sakramente liegen).

Man kénnte nun sagen, dafl diese Deutung des ,Bindens® als inneren und not-
wendigen Moments am sakramentalen Vergebungsvorgang (der sogenannten ,df-
fentlichen® ,Exkommunikations“-Bufe in der alten Kirche) falsch sein misse oder
hochstens noch ein historisch-antiquarisches Interesse fiir uns haben konne, weil ein-
mal dieses bannende Binden doch in der heutigen Spendung des Bufisakramentes
sich nicht mehr finde und zweitens diese ganze ,Konstruktion® sich auf die ,Devo-
tionsheicht* nicht anwenden lasse, diese aber doch anch die Spendung eines Sakra-
mentes sei. Die Priifung dieser Einwinde wird uns erkennen lassen, daff wir im
,Binden“ cine vergessene Wahrheit entdecken, die auch firr uns heute noch bedeut-
sam ist, und die uns spater ermdglicht, anch das siindentilgende ,Lésen® der Kirche
unter einem ,vergessenen“ Aspekt zu sehen.

Dieses ,Binden“, so wie es erklirt und von der eigentlichen Kirchenstrafe der
Exkommunikation im heutigen Kirchenrecht abgegrenzt wurde, gibt es heute nicht
mehr, so lautet der erste Einwand. Um die Falschheit dieser Behauptung zo sehen,
wollen wir zunichst (bevor wir ,theologischer® reden) ein kleines Gedankenexperi-
ment machen. Denken wir uns eine heutige kleine christliche Gemeinde von grofiem
Eifer, in der auch ,biirgerlich“ jeder jeden kennt. Setzen wir voraus, alle Glieder
dieser Gemeinde versammeln sich sonntags zur Feier der Eucharistie und empfan-
gen dabei alle unter den nétigen Voraussetzungen in einer ihnen selbstverstind-
lichen Ubung den Leib des Herrn. Nehmen wir ferner an (natiirlich ohne damit eine
solche Praxis empfehlen zu wollen), diese eifrigen Christen hitten (wie in der alten
Kirche) den (uns heute seltsam anmutenden) Brauch, nur die objektiv und subjektiv
schweren Siinden, die sie begangen haben, dem sakramentalen Bufigericht zu unter-
breiten (das sie aber dann in der Form empfangen, wie es heute uiblich ist: Samstag
nachmittags am Beichtstuhl anstehend). Alle diese Hypothesen sind auch hente denk-
bar, sogar ohne die geringste Anderung des hentigen Kirchenrechts. Die Leute dieser
Gemeinde briunchten nur so handeln zu wollen, niemand kdnnte sie zum gegentei-
ligen Handeln verpflichten, zu demn man ihnen hochstens gute Ratschlige geben
kénnte. Wie wiirde nnter diesen Voraussetzungen sich das Leben dieser Gemeinde
gestalten? Es wire ohne weiteres mit theologisch und praktisch nur unerheblichen
Abwandlungen, ohne jede neue kirchenrechtliche Mafinahme, das wieder sichtbar,

17 Man beachte: nach jeder moglichen oder denkbaren Interpretation des ,Bindens® (auf
Erden) oder des ,Behaltens” liegt dieses in derselben Dimension wie das ,Lésen® und ,Nach-
lassen“. Nun ist aber dieses ,Lésen® und ,Nachlassen® fiir jede katholische Exegese und
Dogmatik ein sakramentaler Vorgang, also ein solcher, der wesentlich eine geschichtliche
Greifbarkeit in der sichtbaren Kirche als solcher hat, auf einem ,forum® sich abspielt, wenn
dieses ,forum“ auch ,internnm seu conscientiae sacramentale® (CJC can. 196; 1047; 2314 § 2)
genannt werden muf} im Verhiltnis zn einer duflerlichen Dimension der Kirche, in der sich
lene Vorginge abspielen, die die Kirche als bloff duflere Gesellschaft und deren ,bonum
commune® als solches beriihren. Auf dem sakramentalen Forum sich abspielende Ereignisse
bewirken unmittelbar Geschehnisse im ,Gewissensbereich” (wie es eben alle Sakramente
tun), sie spielen sich aber nicht in der ,privaten“ Sphire des inneren Gewissens allein ab,
sondern in der sichtbaren Kirche. Dasselbe ist also auch vom ,Binden® auf jeden Fall zu
sagen.



346 Karl Rahner

was man ,die 6ffentliche Kirchenbufle*, ,Exkommunikationsbufie nennen kénnte.
Wenn jemand schwer gesiindigt hat und dementsprechend (pflichtmifig) am Sonn-
tag der Eucharistie fernbleibt oder am Samstag (ebenso pflichtmafBig) am Beichtstuhl
ansteht, wiirde er sich als Todstinder bekennen!8; er wire auch in der Uffentlichkeit
der Kirche im ,ordo paenitentium“ (auch wenn die genaue Natur seiner schweren
Schuld durch das Bekenntnis nur dem Beichtiger bekannt wire, wie es iibrigens auch
in der alten Kirche der Fall war). Ob ein solcher Siinder am Sonntag wie in der
alten Kirche im hintersten Teil der Kirche seinen eigenen Platz hat oder (wie in
unserer Gemeinde) vereinsamt an seinem sonstigen Platz bleibend unweigerlich
auffillt, das wiirde an der Sache nichts 4ndern: er bekennt sich unweigerlich , 6ffent-
lich“ als Siinder. Und der Pfarrer dieser Gemeinde konnte von der ,,Schlange®, die
am Samstag abend vor seinem Beichtstuhl steht, auch genau so predigen: abundant
hic paenitentes; quando illis imponifur manus, fit ordo longissimus® (Zahllos sind
die BiiBenden unter uns; wenn man ihnen die Hand auflegt, gibt es eine lange Reihe)
(sermo 232, 7), er konnte mit Augustin sagen von diesen Biiflern: proprie vocantur
paenitentes remoti etiam a sacramento altaris participando, ne accipiendo indigne
iudicium sibi manducent et bibant (Die eigentlichen Biler sind auch von der Teil-
nahme am Sakrament des Altares ausgeschlossen, damit sie sich durch seinen un-
wiirdigen Genuf nicht das Gericht essen und trinken) (sermo 352, 3. 8). Auch er
kénnte mit Augustinus predigen: illi enim, quos vidistis agere paenitentiam (,die
vor dem Beichistuhl stehen®), scelera commiserunt, aut adulteria ant aliqua facta
immania; inde agunt paenitentiam. Nam si levia peccata ipsorum essent, ad haec
quotidiana oratio delenda sufficeret (Diejenigen, die ihr Bufle tun seht, haben Ver-
brechen begangen, Ehebruch oder sonst etwas Furchtbares; darum tun sie nun Bufle.
Wenn sie nur lafiliche Siinden hitten, geniigte zu deren Tilgung das tagliche Gebet)
{De symbolo 7, 15). Man kann auch nicht sagen, dafl in unserem Fall die ,Uffentlich-
keit* dieser Bufle nur eine faktische wire, ohne daf sie durch einen eigentlichen
Akt der Kirche konstituiert worden wire. Denn sie sind auch durch einen Akt der
Kirche selbst von der sakramentalen Mitte des sichtbar-gnadenhaften Lebens der
Kirche ausgeschlossen. Ihre Siinde zwingt sie (unter unseren Voraussetzungen) zur
~Offentlichen Bufe“, weil sie auch durch eine kirchliche Rechtsverfugung, die jeden
Siinder von schwerer Schuld trifft (und doch keine Exkommunikation im heutigen
Sinn ist), von der Eucharistie ausgeschlossen sind und weil sie durch kirchliches Ge-
bot wenigstens einmal im Jahr das Buflsakrament empfangen miissen, wozu die

18 Man wird es nicht ganz leicht haben, zu beweisen, dafl unter den gemachten Hypothesen
die Kirche die strenge Pflicht hitte, die duflere Gestaltung des Bufisakramentes so -zn modi-
fizieren, daf auch dann durch den Empfang des Sakramentes niemand sich praktisch als mit
schwerer Schuld beladen verraten wiirde. Jedenfalls haben die Kirchenviter auch fiir ge-
heime (schwere) Siinden die 6ffentliche Kirchenbufle gefordert (vgl. z. B. B. Kurtscheid,
Das Beichtsiegel [Freiburg 1912] 16—23: Uffentliche Bufle fiir geheime Siinden). Bedeuntete
das natiirlich auch kein eigentliches 6ffentliches Bekenntnis der Schuld, so verriet der Biifler
bei dem damaligen Fehlen der Andachtsbeicht und bei der Uffentlichkeit der Bufle unver-
meidlich, dafl er sich schwerer Siinde schuldig gemacht hatte. Man sieht aus solchen Uber-
legungen ncbenbei bemerkt auch, welche pastorellen Schwierigkeiten entstehen miifiten,
wenn diejenigen, die die Andachtsbeicht bekdmpfen oder méglichst zuriickzudringen suchen,
mit ihren Tendenzen Erfolg hitten: im selben Augenblick, in dem dies ihnen geldnge,
brichte man, praktisch geschitzt, die Lente, die Todsiinden begangen haben, erst (wie zu den
Zeitﬁn gles Caesarius von Arles nnd in den folgenden Jahrhunderten) anf dem Sterbebett
zur Beicht.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufsakrament 347

nicht verpflichtet sind, die keine schwere Schuld auf sich geladen haben. Dafl dieser
kirchliche Akt heute (im Unterschied zur alten Kirche) nicht eigens fiir den einzel-
nen als solchen verfiigt wird, also gewissermaflen heute ,latae sententiae“, nicht
Jferendae sententiae“ ist, indert nichts Grundsatzliches an der Sachlage. Die Kirche
.bindet“ jeden Siinder mit schwerer Schuld noch heute genau so wie friiher, indem
sie ihn auch durch ihre eigene rechtliche Verfiigung von jenem Kreis der Glieder der
Kirche absondert, die freien Zutritt zu ihrem hochsten Geheimnis haben, und diese
absondernde Bindung kénnte jederzeit durch rein faktische Veridnderungen jene
greifbare Deutlichkeit wieder erhalten, die wir an dem Binden in der alten Kirche
feststellen und die wir heute (anders als die alte Kirche) als die ,Offentlichkeit®
der Bufe qualifizieren?®. Das Binden als erste Phase der Reaktion der Kirche auf die
schwere Schuld des Christen ist also heute ebenso gegeben wie in der alten Kirche.
Es ist nur verdeckt und darum von uns heute ,vergessen®, weil es nicht aufféllt. Es
fAllt aber nicht auf, weil faktisch viele (leider) nicht die Fucharistie empfangen, die
dazu das Recht hitten; und viele beichten (gliicklicherweise), die dazu nicht verpflich-
tet sind.

Das Ganze etwas theologischer und kiirzer ausgedriickt: insofern die Kirche durch
ihren eigenen Akt (CJC can. 856) den Christen mit schwerer Schuld von dem hoch-
sten Lebensmysterium der Kirche und der kirchlichen Gemeinschaft der Christen
untereinander, der Eucharistie, ausschliet (wenn auch heute gewissermaflen in
einem abgekiirzten Verfahren, wie es iibrigens stellenweise auch schon in der alten
Kirche vorkam?®), und insofern die Kirche (iiber das géttliche Gebot hinaus) fiir
solche wenigstens einmal im Jahr die Pflicht des Sich-dem-Bufigericht-Stellens fest-
legt?t, ist eine ,Bindung“ des Christen, der schwer gesiindigt hat, durch die Kirche
gegeben und zwar in derjenigen Dimension der Sichtbarkeit der Kirche, die zwar
vom ,forum externum® verschieden ist, aber doch wirklich eine Dimension der Sicht-
barkeit ist, weil es genau jene Dimension der Kirche ist, in der die Sakramente als
Jsichtbare® Zeichen der Gnade vollzogen werden. Dafl diese sichtbare (also ,6ffent-
liche“) Bindung in der heutigen Praxis nicht auffallt, liegt in zufilligen Umstinden
begriindet, die dem Wesen der Sache duflerlich sind; diese Unauffalligkeit 148t uns
diese Bindung iibersehen und ,vergessen®, hebt sie aber keineswegs auf.

'

Wire es nicht besser, wir wiirden dieses ,Binden“ nicht vergessen? Selbstverstind-
lich ist die Trennung von Gott und seiner Gnade, die Bindung durch die Schuld vor
Gott selbst, die letzte und tiefste Fiirchterlichkeit der Siinde. Aber eben diese tritt
durch die Bindung der Kirche aus der Tiefe des Gewissens an die Oberflache des
Daseins. Wer schon einmal Menschen begegnet ist (und es gibt solche!), die leiden

19 Die alte Kirche qualifizierte die Kirchenbufle ja nicht als ,6ffentlich® im Gegensatz zu
einer ,privaten“sakramentalen Bufle, sondern im Gegensatz zur nichtsakramentalen Bufle
fiir 1aBliche Siinden (durch Gebet, Fasten, Almosen usw.).

2 Man denke z. B. an die Abschaffung des inquisitorisch gegen Eucharistie-Unwiirdige
vorgehenden Bufpriesters unter Nektarius von Konstantinopel, wodurch die Entscheidung
im konkreten Fall, ob eine solche Unwiirdigkeit vorliegt, den einzelnen iberlassen wiirde,
und so die Kirche sich mit der Aufstellung des allgemeinen Prinzips (aber als auch von ihr
selbst anfgestellten, und nicht nur verkiindeten) begniigte. Insofern z. B. auch Augustin er-
wartete, dafl der geheime Siinder sich spontan der Kirche stelle und sich von sich aus von der
Eucharistie fernhalte, setzt er eigentlich auch einen solchen Encharistie-Ausschufl ,latae sen-
tentiae“ voraus.

2 CJC can. 901. 906.



348 Karl Rahner

an dieser Verweisung aus dem innersten sakramentalen Bereich der Kirche, der kann
sich vorstellen, was diese Bindung religios bedeuten konnte. Paulus hat sie gesehen
als ein Ausgeliefertwerden an die Macht des Satans®2. Und wie sollte der Mensch
diese nicht furchten, wenn er nicht jederzeit flichen kann in den Bezirk der Kirche,
in dem das fleischgewordene Erbarmen selber als die Macht des Lebens iiber Siinde,
Tod und ddmonische Triebhaftigkeit gegenwartig ist? Wie sollte der gebundene
Mensch sich nicht verlassen und im letzten Sinn vereinsamt vorkommen, wenn er
ausgeschlossen ist von jenem Mysterium, in dem* die tiefste Kommunion der Men-
schen untereinander gegeben ist? Weil ein Brot ist, bilden wir viele einen Leib; wir
nehmen ja alle an dem einen Brote teil, sagt Paulus (1 Kor 10, 17). Wie muf} dieses
Wort den treffen, der von diesem Brot ausgeschlossen ist?

Man kénnte nun sagen (und damit kommen wir zur zweiten der oben schon ange-
deuteten Schwierigkeiten): die Tatsache, dall bei der Andachtsbeicht, die schon eine
wahre sakramentale Siindenvergebung ist, kein ,Binden* moglich ist, zeige, dafl das
»Binden® doch nicht zum Wesen des kirchlichen Bufiverfahrens gehore?s, keine not-
wendige erste Phase der richtend-heilenden Reaktion der Kirche auf die Siinde ihres
Gliedes sei, oder mindestens, dafl bei der Andachtsbeicht dieser Gesichtspunkt ginz-
lich wegfalle. Hier liegt natiirlich eine gewisse Schwierigkeit, die rundweg zuzu-
geben ist. Aber es mufl zunichst gesehen werden, da8 sie in der iiblichen Auffassung
des Bindens und Lésens (Behaltens und Nachlassens), die wir zu Beginn des Ab-
schnittes erwahnten, in genau derselben Weise vorliegt. Diese iibliche Theorie sucht
nimlich den richterlichen Charakter des Bufisakramentes gerade aus der alternativen
Doppelvollmacht des Bindens oder Lésens mit rechtlichen Folgen in beiden Fillen
nachzuweisen. Sie muf} dann aber gestehen, dafl auch in dieser Theorie von einem
eigentlichen Binden im strengen Sinn gegeniiber blof} liflichen Siinden nicht die
Rede sein kann. Denn die Tilgung der lifllichen Siinden ist eben nicht im selben
Sinn wie die schwere Siinde von der sakramental-richterlichen Intervention der
Kirche abhingig und ist nicht pllichtmiaflig auf eine solche angewiesen. Dazu kommit,
dafl (auch in dieser iiblichen Theorie) nur mit iiberfliissigen und sachlich hachst
problematischen Konstruktionen der Fall gedacht werden kann, in dem jemand eine
lafiliche Siinde in einer bloflen Andachtsbeicht beichtet, die ihm nicht schon im voraus
zum Sakrament vergeben wire24: 1aflliche Siinden kénnen nicht eigentlich und im
strengen Sinn ,gebunden® oder ,behalten® werden, wie immer man diese Worte in
der Vollmacht Christi deutet, die die biblische Grundlage des Bulsakramentes sind.
Daraus folgt: die oben angedeutete Schwierigkeit ist eine solche, die nicht fiir unsere
Deutung des Bindens spezifisch ist, sondern jede Theorie belastet, weil jede einer-

22 Vgl. 1 Kor 5,5: 1 Tim 1, 20.

23 Man beachte: wir sagen nicht: zum eigentlichen Wesen des Bufisakramentes als solchem.
In jeder Auffassung ist die sakramentale Vollmacht streng als solche blof ein Teil einer
richterlichen (bindenden oder 16senden) Vollmacht, die der Herr in den Schlisseln der Kirche
den Sindern gegeniiber gegeben hat. Es ist also berechtigt und unbedenklich, zwischen dem
Wesen des (ganzen) Bulvorgangs und dem Wesen jener Phase dieses Vorgangs zu unter-
scheiden, die im engeren Sinn als Sakrament bezeichnet werden muf) und allein bezeichnet
werden kann, da das Binden als solches im Falle des Unbufifertighleibens des Siinders seinen
Sinn und seine Bedeutung behilt, aber dann natiirlich auf jeden Fall keinen sakramentalen
Charakter hat und dieser ihm darum auch in dem Fall nicht zugesprochen werden soll, in dem
es tatsichlich seinem ecigentlich und urspriinglich gemeinten Sinn entsprechend (vgl. das
tva in 1 Kor 5, 5) sich in das Lésen hinein ,aufhebt®.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 349

seits das Buflsakrament als seiner ganzen Struktur nach auf die Tilgung der schweren
Siinden ausgerichtet crkennen mufl und jede anderseits ans der Praxis und Lehre der
Kirche weif}, dafl es trotzdem auch in zweiter und abgeleiteter Weise ein sakramen-
tales Mittel der Tilgung der lafllichen Sinden sein kann.

Diese Voriiberlegungen eines ,retorqueo vorausgesetzt, kénnen wir sagen:
Analog (d. h. wirklich dhnlich oder nur in weiterer defizienter Ahnlichkeit) zur
schweren Siinde ist auch die ldfiliche Siinde ein Verstof gegen die heilige Kirche und
die verpflichtende Gliedfunktion eines Christen in der Kirche. Sie distanziert einen
solchen Siinder zwar nicht vom inneren Leben der Kirche als des ,Gefifles des Gei-
stes“ (wie Irendus sagen wiirde), wohl aber von dem vollen ungehinderten Lebens-
vollzug dieses inneren Lebensprinzips der Kirche (nicht von der caritas, wiirde Tho-
mas sagen, wohl aber von dem Akt und dem fervor caritatis?), wobei die caritas
eben nicht als nur subjektive Gesinnung oder blofl als individualistisch aufgefafiter
seingegossener Tugendhabitus gedacht werden darf, sondern als jene géttliche
Liebe, die uns von der Kirche her dauernd zustromt: Ecclesiae caritas, quae per
Spiritum Sanctum diffunditur in cordibus nostris (Die Liebe der Kirche, die durch
den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen wird) (Augustinus, In Joan. tract.
121, 4). Von dieser Glut der Liebe, die von der Kirche und ihrem gottlichen Lebens-
prinzip her den Menschen immer restloser und eifersiichtiger erfassen will, distan-
ziert sich der Mensch durch die léflliche Siinde, dieser Glut sctzt er einen bewuflten
Widerstand entgegen. Das spielt sich zunichst in seiner privaten Sphire, ja viel-
leicht nur in der Tiefe seines Gewissens ab. Und er kann diese schuldhafte Resistenz
gegeniiber dem Treiben des Geistes auch in diesen Dimensionen seiner Existenz
allein bereinigen und gutmachen: durch ,private® Bufle, Gebet und Empfang der
Eucharistie, die ja gerade das Sakrament des ,fervor caritatis® nach Thomas ist?.
Aber wenn der Siinder, diese seine Tragheit und Widerwirtigkeit beklagend und sich
anklagend zur Kirche kommt, und wenn die Kirche in ihren amtlichen Vertretern
diese Anklage entgegennimmt und ernst nimmt, durch ihr ernstes Anhéren bestitigt,
daf sie nicht blofl der Ausdruck einer empfindsamen, auf ihre individuelle Untade-
ligkeit bedachten Seele ist, sondern das Gestindnis einer Schuld, durch die sie selbst,
die Kirche, mitleidet, mitbiiflen muf}, dann erhilt eben doch auch diese verborgene
Distanzierung des Menschen von der Lebensfiille und Lebenskraft der Kirche, die in
der lafilichen Siinde liegt, eine Sichtbarkeit in der sakramental-6ffentlichen Dimen-
sion der Kirche, die jener analog ist, die durch das Binden des Menschen mit schwe-
rer Schuld eintritt (zumal ja auch dieser Glied der Kirche bleibt). Das Bekenntnis
der lafilichen Schuld in Abgabe durch den Siinder und Entgegennahme durch die
Kirche macht dicse Schuld und die durch sie bewirkte Distanzierung von der Kirche
»prisent® in jenem (wenn anch heute noch so diskret gestalteten) Raum der Offent-
lichkeit der Kirche, der — verschieden vom forum externum -— gerade jener ist, in
dem sich Geist und Leib der Kirche am innigsten durchdringen. Ein solches durch die
Kirche nnd nicht blof} durch den Siinder bewirktes Greifbarwerden der Distanz des

24 Warum trotzdem der Empfang des Sakramentes nicht sinnlos wird, dariiber ist Genii-
endes gesagt in den zwei Artikeln: Vom Sinn der heutigen Andachtsbeicht: ZAM 9 (1934)
323—336, und: Personliche nnd sakramentale Frommigkeit: Gul. 25 (1952) 412—429.

25 De malo q. 7 a.2; 1. IL. q. 89 a. 1.

26 1L q. 79 s. 4 usw.



550 Karl Rakner

Siinders von der Lebensfiille der Kirche kann sehr wohl ein ,Binden“ genannt wer-
den, analog zu jenem, mit dem die Kirche auf die schwere Schuld des Christen ant-
wortet. :

Wiederum: wer dies richtig bedenkt, wird nicht sagen, dafl dies theologische Sub-
tilititen sind, die fiir das religitse Leben kein Gewicht haben kénnen. Es gibt keine
Siinde, in der wir nicht auch am Nichsten schuldig werden, und in den meisten Siin-
den, auch den Vifllichen, ist das nur zu handgreiflich. Da kniet ein Priester bekennend
im Beichtstuhl. Er beichtet ,nur® 1a8liche Siinden: sein barsches Wesen, seine Ge-
schiftsmafigkeit in seinen priesterlichen Funktionen, seinen Mangel an Bufie und
Gebetsgeist, seinen Hochmut und seinen Egoismus, seine Feigheit in seiner Sendung.
Wieviel ist er eigentlich — greifbar und verborgen — den andern schuldig geblie-
ben und wie ist er so schuldig geworden an den Kindern, an den Armen, an denen,
die die Kirche suchen und bei ihm nicht erkennen konnen, an allen, deren Seele Gott
einmal von ihm fordern wird am Tage des Gerichtes. Wenn dieser Priester nun so
seine Siinden, seine ,blof“ lafilichen Siinden, bekennt, dann ist (oder sollte sein)
das nicht nur die unverraeidliche Voraussetzung dafiir, daf er dieser Siinden ledig
wird; dieses Bekenntnis hat sein eigenes Gewicht (seine Siinden kénnte er ja auch
ohne dieses Bekenntnis tilgen): ach, ich, der Hochwirdige Herr, der Gesalbte und
geweihte Priester Gottes, der Stellvertreter der heiligen Kirche, ich bin ein armer
Siinder, auch nicht besser als die, denen ich als guter Hirt auf den Wegen des Heils
vorangehen sollte. Welche Distanz ist zwischen dem, was ich als Priester bin und
sein sollte, und dem, was ich als armer Siinder bin. Wie bedriickt mich diese Distanz
zwischen beiden. Wie sollte ich sie bekennen, wie den falschen Schein zerstéren, das
Liignerische zerstoren, das ich durch meine Schuld um die Wahrheit meines Priester-
tums ausbreite! Ich kannauch nicht hinknien vor meinen Pfarrkindern, umsie zubitten,
dafl sie mir meine Schuld an ihnen vergeben, damit auch Gott im Himme] mir verzei-
hen kann. Und darum bekenne ich wenigstens dem anderen Priester, meinem einen
Bruder, an Gottes und der heiligen, durch mich gekrinkten Gemeinde Gottes Statt,
meine Schuld, meine grofle Schuld...Haltet mich nicht fir einen Hochwiirdigen Heili-
gen, sondern fiir den, der ich durch meine Schuld bin, fiir einen armen Siinder. Indem
ich bekennend michvor derKirche und dadurchvor allen,andenen ichgesiindigt habe,
distanziere von dem, was ich sein sollte und zu sein scheine, kann ich hoffen, dafl Gott
mich auch mit der Liebe seines Geistes, den er verleiht, dorthin stellt, wohin er mich
durch die Weihe gestellt hat. Indem ich meine Fesseln zeige, nimmt ER sie mir ab.
Ein Beispiel nur. Es konnte variiert werden fiir den Mann im offentlichen Leben,
fiir den Vater, dem das Seelenheil seiner Kinder aufgetragen ist, fiir die Mutter, die
ihrer Familie vorleben sollte, was ein wahrer Christ ist, fiir die Armen und Ein-
samen, die aus ihrer Bitterkeit die Gnade fiir andere ziehen sollten, fiir die Insassen
eines Klosters, das eine strahlende Stadt auf dem Berge sein sollte . . . Sie alle mifi-
ten, bevor sie sich von ihren 1afllichen Siinden vor und durch die Kirche 16sen lassen,
ibr Gebundensein vor und durch die Kirche existentiell realisieren.

3. Die ,Materie“ des Bufisakramentes

Wer einmal Theologie studiert hat, erinnert sich (wahrscheinlich etwas gelang:
weilt und uninteressiert) an eine ,Schulkontroverse® iiber die Frage, welches die
~Materie“ des Bufisakramentes sei. Vermutlich wird er diese Kontroverse als einen



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 351

herzlich leeren Wortstreit betrachten, der fiir die Praxis und das religidse Leben
ginzlich bedeutungslos ist und weitergeschleppt wird in den Schulbiichern, weil die
Theologen sich einmal in den Kopf gesetzt haben, auch beim Bufisakrament zwischen
Materie und Form zu unterscheiden, obwohl (so ist der Eindruck) hier diese Unter-
scheidung, die bei anderen Sakramenten (z. B. Taufe) deutlich greifbar ist, nur mit
kiinstlicher Subtilitit angewendet werden kann. Und so hat man den Eindruck, dafl
auch in Zukunft die Thomisten die ,Akte des Ponitenten® Materie des Bufisakra-
mentes nennen, die Skotisten das bestreitend, diese Akte als blofle Vorbedingung
des Sakramentes betrachten werden und beides im Grunde auf dasselbe hinauslaufe.
Und dodh ist es ein wenig anders. Die Frage hat nicht nur ihr Gewicht, weil die Re-
formatoren die eigentliche Sakramentalitit der kirchlichen Bufle teilweise auch ge-
rade mit Berufung darauf bestritten haben, daf bei ihr keine ,res“ (also keine
~Materie“) wie bei Taufe und Abendmahl vorhanden sei, sondern nur ,Worte“
(verba), die daher fiir sich alleinstehend nicht zu den Sakramenten, sondern eher zur
wirksamen Predigt des Evangeliums der Vergebung zu rechnen seien. Von der Be-
deutung der Schulkontroverse in dieser Hinsicht ist hier nicht zu sprechen. Auch da-
von abgesehen, kénnen wir, wenn wir die thomistische Ansicht als gutbegriindete
und heute allgemeinere in der Theologie einmal voraussetzen, in dieser Schulfrage
eine ,vergessene“ Wahrheit entdecken, die nicht ganz ohne jede Bedeutung fiir
unser religiéses Leben ist.

Wir kommen dem eigentlichen Sinn dieser thomistischen Lehre niher, wenn wir
fragen, wie sie eigentlich entstanden ist. Die Anwendung der Begriffe ,Materie“
und ,Form*“ auf die Sakramente iiberhaupt stammt erst aus den ersten Jahrzehnten
des 13. Jahrhunderts in teilweiser Ablésung der ilteren Begriffe ,res* (elementum)
et ,verbum®. Bevor man nun im 18. Jahrhundert daran ging zu fragen, welches
Materie und Form im Buflsakrament sei, hatte man sich schon (im 12. Jahrhundert)
gefragt, welches (im ganzen) das sakramentale Zeichen (im Unterschied zur Wir-
kung als solcher) beim Bufisakrament sei. Auf diese Frage aber hatte man im ganzen
12. Jahrhundert fast allgemein geantwortet?’, dafl die 4ufleren BuBakte des Poniten-
ten, vor allem sein Bekenntnis oder die auferlegte Genugtuung, das sakramentale
Zeichen seien. (Wenn da und dort2s schon die Absolution des Priesters als sakra-
mentales Zeichen betrachtet wird, so ist dies nur scheinbar mit der heutigen kirch-
lichen Lehre identisch, denn die spekulative Theologie betrachtete im 12. Jahrhun-
dert und im 13. Jahrhundert bis Thomas so gut wie nirgends diese Absolution als
den sakramentalen Vorgang, der die Tilgung der Schuld als solcher vor Gott be-
wirkt, sondern schrieb ihr nur andere, wenn auch iibernatiirliche Wirkungen zu und
betrachtete die gnadenbewirkte Reue des Pénitenten auch im Sakrament als die
alleinige Ursache der Schuldtilgung streng als solche). Diese damals iibliche Deu-
tung des sakramentalen Zeichens darf uns nicht iiberraschen. In der Praxis und in
der frilhmittelalterlichen Theologie stand das personliche Bufietun des Siinders
durch Reue, Bekenntnis und Genugtuung (all dies freilich vor der Kirche und unter
ihrer Leitung) so im Vordergrund des Bewufitseins, daf} es verstindlich wird, daff

27 Das Material dazu bei B. Poschmann, Die abendlindische Kirchenbufle im frithen Mit-
telalter, Breslau 1930; P. Anciaux, La Théologie du Sacrement de Pénitence au XIIe siécle,
Louvain 1949.

28 Vgl. Anciaux 146 f. 876. 382.



852 Karl Rahner

die Theologie bis Thomas in dieser persénlichen Bufie, in der von Gott gegebenen
Liebe, die eigentliche Ursache der Vergebung der Schuld sah, und dann der prie-
sterlichen Absolution (deren Notwendigkeit nie bestritten wurde) nur noch andere
Wirkungen (z. B. Vergebung der Siindenstrafe usw.) zuschreiben konnte. Wenn nun
unter diesem Blickwinkel gefragt wurde, welches das sakramentale Zeichen im Buf}-
sakrament sei, konnte man konsequent nur noch anworten: die Akte des Ponitenten.
Wenn man dann (in der Mitte des 13. Jahrhunderts) langsam und zégernd daran-
ging zu fragen, wie man im sakramentalen Zeichen des Bufisakramentes zwischen
Materie und Form unterscheiden kénne (weil man diese Unterscheidung bei allen
Sakramenten durchzufithren suchte), so mufiten bei dieser Sachlage (das Zeichen
sind die Akte des Ponitenten; die Absolution hat keine Wirkursichlichkeit auf die
Tilgung der Schuld als solche) die Antworten sehr verschieden und schwankend
ausfallen. Wir brauchen hier auf die Theorie der Hochscholastik vor Thomas in
dieser Frage nicht einzugehen. Es finden sich darunter solche, die der thomistischen
Auffassung vorarbeiten, ohne sie aber wirklich zu erreichen. Einen wirklich kliren-
den Fortschritt brachte hier erst Thomas29.

Thomas gelingt es zunichst, die urspriingliche alte Tradition der Kirche zu einer
klaren Formulierung in der neuen Begrifflichkeit zu bringen. Zunichst hinsichtlich
der sakramentalen Ursachlichkeit fiir die Schuld als solche: die Absolution der Kirche
hat eine sakramentale Ursédchlichkeit auf die Schuldtilgung als solche. Das ist der
entscheidende Fortschritt, den Thomas in der Klirung der Bufitheologie gebracht
hat, der aber hier nicht Thema ist. Aber mit diesem Fortschritt ist, fiir Thomas deut-
lich eo ipso auch folgendes gegeben: Diese schuldtilgende Absolution ist danu auch
notwendig das sakramentale Zeichen (oder gehort zum mindesten als notwendiges
und innerlich konstituierendes Moment in es hinein). Nun konnte und wollte das
konservative und ausgleichende Genie, das der hl. Thomas iiberall in seiner Theo-
logie ist, die seit anderthalb Jahrhunderten traditionelle These der Theologie seiner
Zeit, wonach die Akte des Ponitenten das sakramentale Zeichen im Bufisakrament
sind, nicht einfach verwerfen. Das Begriffspaar: Materie und Form gibt ihm die
Mbobglichkeit einer harmonisierenden Synthese zwischen der traditionellen These und
der von ihm gewonnenen (neuen) Erkenntnis: die Akte des Pénitenten gehéren zum
sakramentalen Zeichen (darin hat die dltere Ansicht recht), sie sind die Materie, das
eine zu pragende und genauer zu bestimmende Element im sakramentalen Zeichen,
das die géttliche Vergebung anzeigt und bewirkt; aber die priesterliche Absolution
gehort auch zu ihm (darin hat er recht), es ist die Form, das bestimmende und end-
giltig auspriagende Element im Ganzen des sakramentalen Zeichens, das den Akten
des Ponitenten erst ihren letzten Sinn gibt. Die (moralische, nicht physische) Sinn-
einheit von greifbarer Bufle des Menschen vor der sichtbaren Kirche und vergeben-
der, autoritativer Freisprechung durch die Kirche bilden fiir ihn eine Zeichen-
cinheit, die die géttliche Vergebung anzeigt und anzeigend bewirkt (Ereignis wer-
den 14ft). Innerhelb dieses Ganzen des Zeichens (nur so!) ist ihm die priesterliche
Absolution (als Form) das Entscheidende, was die {irkursiichlichkeit angeht30, die
Akte des Ponitenten aber das Wichtigere, was die Zeichenfunktion als solche be-

% Vgl. zum Folgenden: I1I q. 84 a. 1 corp.; ad 1; ad 2; ad 3. a. 8; a. 4; ad $; a. 7 corp.;
q.86 a. 6 corp.; q.89 a. 1 ad 2.
30 IIT q.86 a. 6 corp.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 358

trifft31. Insofern diese beiden Elemente des einen Zeichens aufeinander aus ihrer
Natur heraus hingeordnet sind, kénnen sie miteinander auch die Finheit des einen
anzeigenden und wirksamen Zeichens bilden.

Man sieht: Thomas kommt zu der Theorie, dafl die Akte des Ponitenten Materie
des sakramentalen Zeichens seien, nicht (wie man seine These spiter oft ,beweisen®
wolltes2) durch die Uberlegung, nur richterlicher Spruch der Kirche brauche eine
~Materie“, Ein solcher Beweis wiirde auch sachlich nur zeigen, dafl der Richterspruch
der Kirche einen Gegenstand haben muf}, auf den er sich beziehen kann, und kidme
so fiber die skotistische Theorie nicht hinaus. Thomas’ einziger Beweis (den er ibri-
gens gar nicht ausfihrt, auf den er gar nicht reflektiert) ist vielmehr die ibliche
Lehre der Scholastik vor ihm, dafl innerhalb des einen ganzen kirchlichen Bufver-
fahrens die personale Tat des Poénitenten wirksam einfliefit auf die Tilgung der
Schuld und nicht nur (wie nach ihm es bei der Taufe ist) dafiir 4ullere Vorbedingung
ist. Man konnte sogar sagen: eingegeben ist Thomas diese seine Lehre von seinem
tiefen theologischen Instinkt, der ihn dazu treibt, das personale und das sakramen-
tale Moment in der Rechtfertigung moglichst innig sich gegenseitig durchdringen
zu lassen, nicht zwei disparate ,Wege“ der Rechtfertigung zu kennen, sondern das
Personale und Sakramentale (beides in und vor der Kirche) als zwei Seiten oder
Phasen des einen Vorganges zu betrachten, die sich gegenseitig fordern und bedin-
gen®. Dafl er diese theologische Grundkonzeption gerade beim Buflsakrament (deut-
licher als bei anderen Sakramenten) durchfihren konnte, dafiir liegt der Grund frei-
lich in der besonderen Lage der Theologie des Bufisakramentes seiner Zeit, die die
Akte des Ponitenten auch im Sakrament der Bufie an eine zentralere Stelle als bei
den anderen Sakramenten riickte.

Es wire hochst oberllichlich, wollte man an dieser thomistischen Theorie blof
eine geschickte verbale Harmonisierung sachlich ganz verschiedener Standpunkte
sehen und von da aus Skotus3¢ doch recht geben, der — gerade von der neu errun-
genen Position des Thomas aus die Sakramentalitat des ganzen Bulvorgangs einzig
in die priesterliche Absolution hinein verlegte, weil diese (wie zuerst Thomas die -
Theologen sehen gelehrt hatte) autoritativ und wirksam auf die Tilgung der Schuld
selbst hingeordnet ist. Es handelt sich bei Thomas (so will uns scheinen) nicht nur
um die Einbeziehung einer vor ihm vorhandenen Schulmeinung in seiner Theorie,
sondern um die begriffliche Einarbeitung einer echten Tradition von der Viterzeit
her. Wir kénnen hier den Beweis dafiir nur ganz kurz und auf Einzelbelege ver-
zichtend andeuten. Die Viter sehen zunichst einen wesentlichen Unterschied zwi-
schen Taufe und kirchlicher BuRe®. Die Taufe ist Vergebung aus freier Huld, Neu-
schopfung, schlechthin Nachlaf}, reine, unmittelbare Wirkung des Blutes Christi. Die
Bufle (auch als Sakrament!) ist milhsame Genugtuung, Taufe in den eigenen Trénen,

31 In IV. Sent. dist. 22 q. 2 sol. 2.

32 Vgl. z. B. Chr. Pesch, Praelectiones dogmaticae VII4® (Freiburg 1920) n. 79.

33 Vgl. dazu: K. Rahner, Personliche und sakramentale Frommigkeit: Geist und Leben 25
(1952) 412—429; H. Schillebeeckx O. P., De Sakramenteele Heilseconomie, Antwerpen 1952,

3 ngl. N. Krautwig, Die Grundlagen der Bufllehre des J. Duns Skotus (Freiburg 1938)
133 f.

35 Vgl. z. B. B. Poschmann, Paenitentia secunda 161. 239. 241 f. 285. 287 f. 400 f. 409. 413.
427—35; B. Poschmann, Die kirchliche Vermittlung der Siindenvergebung nach Augustinus:
ZKTh 45 (1921) 208—228 usw. (bes. 210—214); K. Rahner: RSR 37 (1950) 62—69; 73—79. 96 f.



354 Karl Rahner

nicht Neugeburt plotzlicher Art, sondern langsame bittere Heilung durch eigenes
Bemiihen (auch wenn dieses getragen sein mufl durch die Gnade Gottes). Und zwar
beziehen die Viater diesen Unterschied nicht etwa blofl anf die Tilgung der zeitlichen
Siindenstrafen, sondern auf die Vergebung der Schuld selbst3. Sie sehen diesen
Unterschied nicht nur im Verhéltnis der Taufe zu der Siindeutilgung nach der Taufe,
die auf auBersakramentale Weise geschieht, sondern zu jener, die das kirchlich ge-
regelte, mit der kirchlichen Rekonziliation abschlieBende Bufiverfahren ist. Wiirde
die personale Bufle auch im Bufisakrament nur duflere Vorbedingung sein3?, dano
konnte dieser Unterschied zwischen beiden Sakramenten als solchen nicht oder héch-
stens nur hinsichtlich der zeitlichen Siindenstrafen aufrecht erhalten werden. Es kann
unter dieser Hinsicht des Unterschiedes zwischen beiden Sakramenten der subjek-
tiven Bufie eine Wirkung auf die Tilgung der Schuld auch nicht zuerkannt werden,
gerade insofern diese Akte verdienstlich sind. Das sind sie zwar. Aber das gilt auch
von der personalen Vorbereitung anf die Taufe (insofern diese normalerweise
Glaube, Reue und Liebe einschliefit), und somit begriindet dieser Umstand keinen
Unterschied zwischen beiden Sakramenten. Er kann also nur darin bestehen, daff
die subjektive, vor der Kirche und in ihr geleistete Bufle, im Gegensatz zur Taufe,
selbst inneres, mitkonstituierendes Element des sakramentalen Vorgangs, also der
sakramentalen Zeichensetzung ist38. Weil aber zu eben diesem Vorgang auch die
Tat der Kirche, thre Vergebung gehort, die ebenfalls auf die Tilgung der Schuld
wirksam hingeordnet ist, kann beides nur gleichzeitig richtig sein, wenn sub-
jektiv-kirchliche Bufle des Siinders und Vergebungswort der Kirche im voraus zur
Frage der Wirkung zu einem ecinheitlichen Zeichen des inneren Gnadengeschehens
der Schuldvergebung zusammentreten, zusammen das eine Zeichen der Vergebung
konstituieren. Thomas hat also durchaus recht, wenn er die ,Akte des Ponitenten®
die Materie, die priesterliche Absolution die Form des Sakramentes nennt. Er sagt
nur in scholastischer Begrifflichkeit, was die Uberzeugung der Viter von jeher war.

Wenn wir uns in einer etwas weniger abstrakten und schulmafligen Weise zu ver-
deutlichen suchen, was diese thomistische These beinhaltet, dann wird vielleicht klar,
warum wir meinen, es sei in thr eine ,vergessene Wahrheit® verborgen. Wir kénnen
dies tun, selbst wenn jemand der Meinung wire, der theologische Beweis fiir die

38 Diese (sachlich an sich richtige) Unterscheidung, die den Vitern noch fremd ist, darf
nicht willkiirlich in ihre Lehre hineingetragen werden, dafl der Stinder nach der Taufe seine
Stinden anders als der Taufling tilgen muf.

37 Wie sie es in der Taufe ist, was auch die Viter betonen: vgl. P. Galtier, L'Eglise et la
rémission des péchés (Paris 1932) 51 ff.

38 Der innere Grund dieses Unterschiedes ist verstindlich: der getaufte Siinder ist immer
noch Glied der Kirche. Sein Tun in und vor der Kirche ist also cine Lebensduflerung der
Kirche (im Gegensatz zum Nichtgetauften) und kann darum viel eher den Charakter eines
sakramentalen {(wenn auch nur partiellen) Zeichens haben als das Tun eines Nichtgetauften.
Damit ist nicht gesagt, dafl etn Ungetaufter schlechthin in jedem Fall auflerstand sein miisse,
ein sakramentales Zeichen zu setzen (ein Ungetaufter kann ja wenigstens taufen). Solche
Ausnahmen beruhen auf der historischen freien Gestiftetheit der Sakramente durch Gott; sie
beweisen nicht, dafl das Wesen der Sakramente nicht darauf abziele, dafl sie als Taten der
Kirche von Gliedern der Kirche gesetzt werden. Dazu kommt in unserem Fall noch folgen-
des: Die Stinden des Ungetauften sind Siinden, die die Kirche als sichtbare Heilsgemeinschaft
nicht belasten. Anders ist es bei dem Getauften. Er baflt also als Glied der Kirche, Seine
Bufle als solche ist also eine Lebensiuflerung der Kirche als solcher. Dafl diese Bufle im
Gegensatz zu der des Tauflings in die sakramentale Zeichenhaftigkeit des Sakraments ein-

bezogen wird, hat darin ihren Sinn (wenn vielleicht auch nicht ihre strenge Notwendigkeit),
aus der Natur der Sache,



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 355

thomistische These sei nicht iiber jeden Zweifel erhaben. Denn auch unter dieser
Voraussetzung haben wir das Recht, uns unbefangen der Autoritdt des ,Fiirsten der
Schule“ anzuvertrauen.

Zunichst einmal: wenn die thomistische These richtig ist (und wirklich verstanden
wird!), dann ist der biiflende Siinder Mitsetzer des sakramentalen Zeichens und
darum auch Mitursache (sakramental-werkzeuglicher Art) der sakramentalen Gnade.
Er ist nicht nur deren passiver Empféinger, sondern derjenige, der mit dem Priester
zusammen jenes heilige Mysterium aktiv feiert, das die sakramentale Ursache der
Gnade ist, die er empfangt (bei der Ehe oder in etwa bei der Kommunion des Prie-
sters in seinem eigenen Opfer sind ja dhnliche Faille gegeben). Man kann deswegen
den Bifler zwar nicht eigentlich ,Spender” des Bufisakramentes nennen, weil er die
Absolution nicht spendet, sondern nur empfangt, und weil seine eigene Bufitat keine
eigentliche neue Autorisation amtlicher Art voraussetzt. Aber es bleibt wahr: Der
Biifler ist in der thomistischen Theorie Mitursache des sakramentalen Zeichens und
darum Mitursache der sakramentalen Gnade (in werkzeuglicher, zeichenhafter Ur-
sichlichkeit). Indem er seiner inneren Bufigesinnung im Raum der Kirche (in ihrer,
wenn auch diskret gestalteten Offentlichkeit) und vor der Kirche durch sein Bekennt-
nis und seine Vergebungsbitte Leibhaftigkeit und Greifbarkeit verleiht, sie gewis-
sermaflen geschichtlich inkarniert, schafft er im Raum der Kirche eine Wirklichkeit,
die, beantwortet und iiberformt von der vergebenden Antwort der Kirche, zum Zei-
chen der wirksamen Gegenwart der vergebenden gottlichen Gnade wird.

Er selbst, der Siinder also, leiht in einem heiligen Mysterienvorgang dem in der
Kirche andringenden Vergebungswillen Gottes die Materie, in der diese Vergebung
leibhaftig und so an eben diesem Siinder wirksam wird. Er, der durch seine Schuld
die finstere Gottlosigkeit der Welt ratifiziert und fur seine Person vermehrt hat,
darf selbst das Medinm bereitstellen, in dem die unsichtbare Gnade Gottes auch
geschichtlich greifbar zum Leuchten kommt. Die im Raum der Kirche geschehende
und sich offenbarende Bereitschaft des Siinders, die Gnade Gottes entgegenzuneh-
men (wenn sie in freier Huld kommt), wird selbst unter der Antwort der Kirche, mit
ihrer Vergebung, zum heiligen Zeichen, daff diese Gnade hier und jetzt wirklich
Ereignis wird. Sein ,Koinm“ wandelt sich in ein ,ich bin da“, der Ruf des Menschen
wird selbst ein Stiick der Antwort Gottes. Wenn der Vollzug der Sakramente Li-'
turgie im eigentlichen Sinn des Wortes ist, dann feiert der bekennende Bifler ein '
Stiick Liturgie der Kirche und empfingt nicht nor die Wirkung des liturgischen
Tuns eines anderen. Auch in ihm handelt die Kirche und vollzieht ihre Liturgie. Eine
erschiitternde Liturgie: die Liturgie der Kirche der Siinder, das heilig geregelte Hin-
treten der Kirche aus Siindern vor den Gnadenstuhl des Vaters, der das Kreuz des
Sohnes halt, die Liturgie des verlorenen Sohnes, die darin besteht, dafl sich der
Mensch vor dem heiligen Gott bekennt als der, der er von sich aus ist, ein Stnder,
das Lobopfer der Lippen, die Gott selbst 6ffnen mufi, selbst wenn es sich ,nur®
darum handelt, die eigene Siindigkeit nicht stolz und feig zugleich zu verleugnen,
der Preis der Gnade im Bekenntnis der Schuld. Die alte Kirche hat in ihrer Bufi-
disziplin diese schredkliche und heilende Liturgie der Kirche der Siinder sehr ,feier-
lich“ (wenn man so sagen darf) begangen3?; der ,Zelebrant“ dieser Liturgie hatte

3 Vgl. J. A. Jungmann, Die lateinischen Bufiriten in ihrer geschichtlichen Entwidklung,
Innsbrudk 1932.



356 ' Karl Rahner

eine eigene Gewandung dafiir: das Biflerkleid; er fastete und weinte, er lief} sich
vom Vertreter Christi betend und die Michte der Finsternis beschworend immer
wieder wihrend der langen Bufizeit die Hinde auflegen; die ganze Gemeinde
feierte betend und firbittend mit, diese Liturgie geschah im Angesicht der ganzen
heiligen Gemeinde, der strafend-heilende Abstand der reinen Seligkeit des Altars
trat deutlich in Erscheinung. Der Priester (Bischof) betete und fastete mit. Er gab
seinem geistspendenden Vergebungswort durch die Handauflegung eine noch greif-
barere Deutlichkeit (wohl schon seit den Zeiten der Apostel: 1 Tim 5, 20—22)%,
Heute ist diese Liturgie ganz niichtern, dafl man sie oft mit einer primitiven psycho-
therapeutischen Beratung von grifllicher Profanitit verwechselt, die Liturgie des
Beichtstuhls. Aber vielleicht ist sie gerade so fiir den, der glaubend sehen kann, in
ihrer Art sehr ausdrucksvoll: die Liturgie der armen, kleinen Siinder, der Mittel-
méfigen und Kraftlosen, die zu arm undschwach sind,um mehr sagen und tun zukdn-
nen, als was unbedingt notwenig ist. Vielleicht sagt so die Liturgie heute noch besser,
was der Mensch ist: das arme Wesen, das mit schwachem, wie ersterbendem Fliistern
noch gerade nach dem Erbarmen Gottes rufen kann und dessen kleine Klage schon
umfangen ist von dem alle Raume erfiillenden, lauten Machtwort des Erbarmens:
ego te absolvo. Christian Pesch hat recht, wenn er in niichterner theologischer Sprache
sagt: , Wenn man leugnet, dafl die Akte des Pénitenten ex opere operato die Gnade
verursachen, dann ist man sachlich auf der Seite des Skotus, auch wenn man sagt,
jene Akte seien ,Materie“ und ,Stiicke“ des Buflsakraments4. Was wir also eben
sagten, gibt den Sinn der thomistischen Auffassung durchaus richtig wieder. Man
wird nicht bestreiten kénnen, daff man diese Bedeutung der personalen Akte im
Bufisakrament gewdhnlich vergifit, auch wenn man in den Schulbiichern die thomi-
stische Auffassung weitertradiert.

Warum und wie kann die biiflende Tat des Siinders im Raum der Kirche (wenn
auch nur zusammen mit der priesterlichen Vergebung) selber Zeichen der wirk-
samen Gegenwart der vergebenden Gnade Gottes sein? Zunichst ist darauf zu
reflektieren, dafl der biiflende Siinder Christ ist. Die Gnade Christi in der Kirche
kommt ihm also nicht (wie dem Taufling) entgegen als einem, der ,draufien* ist.
Er ist selbst schon Glied der Kirche, sein biiflendes Tun basiert (anders als das des
Tauflings) schon auf dem Taufcharakter und der historischen Greifbarkeit seiner
Kirchenzngehorigkeit. Dort also, wo es (wie eben in unserem Fall) vor der Kirche
und in Richtung anf deren sakramentale Gnadentat geschieht, geschieht es als Akt
des Gliedes der Kirche in der sakramentalen Uffentlichkeit der Kirche, so unauffillig
es sich im Dunkel des Beichtstuhls vollzichen mag; es hat also eine ekklesiologische
Ausdriicklichkeit; es selber ist kirchlich. Da es aber notwendig von der zuvorkom-
menden, iibernatiirlichen Heilsgnade Gottes getragen ist, von ihr bewirkt ist und so
(wie jede Wirkung ihre Ursache) den gottlichen Grund seiner selbst im geschicht-
lichen Hier und Jetzt greifbar macht, ist es auch Zeichen der zuvorkommenden Wirk-
samkeit der gottlichen Gnade am Siinder. Insofern eben diese Gnade Gnade der
Kirche ist, weil alle Gnade Gnade des Leibes Christi ist (von ihm her und auf ihn
hin) und diesem getauften Siinder als dem Glied der Kirche geschenkt wird (als
deren Lebenskraft), ist die personale Bufle des Getauften sowohl Erscheinung der

4 Vgl. P. Galtier, Aux origines du sacrament de pénitence (Rom 1951).
41 Praelectiones dogmaticae VII45 (Freiburg 1920) n. 74.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 3517

Gnade als gottlicher wie als kirchlicher. Das personale Biifien des getauften Chri-
sten ist also schon, insofern er zur Kirche kommt, Zeichen, Erscheinung der neuen
géttlichen und kirchlichen Gnade im Raum der amtlich-sakramentalen Uffentlich-
keit der Kirche. Damit ist diese personale Bufle des Getauften zwar noch nicht eo ipso
und fiir sich allein wirksames Zcichen ex opere operato fiir die sakramentale Ver-
gebung der Schuld (dazu ist notwendig, dafl die priesterliche Vergebung, die Ant-
wort der Kirche, hinzutritt). Aber man sieht aus dem Gesagten leicht cin, dafl die-
personale BuBie des Getauften vor der Kirdhe in sich geeignet ist, dieses eine wirk-
same sakramentale Zeichen der gottlichen Vergebung mit zu konstituieren und auch
eine Hinordnung hat auf die kirchliche Vergebung, mit der zusammen sie das eine
sakramentale Zeichen konstituieren soll.

4. Das Gebet der Kirche

Wenn der Priester seines Amtes als Bote des wirksamen Wortes der Verséhnung
waltet, spricht er, bevor er das Ego te absolvo sagt, das Misereatur . .. und das In-
dulgentiam ... Wie oft spricht er das ein wenig gedankenlos und hastig, wenn er
es nicht ganz weglaflt, weil es eilig ist, viele vor dem Beichtstuhl warten und diese
kleinen Gebete ja doch nicht zur notwendigen ,forma sacramenti“ gehoren. Der
Beichtende aber wird nur zu oft warten, bis das vorbei ist, und er das ihm verstdnd-
lichere und ersehnte ,Ego te absolvo“ hért. Was der Priester zwischen der Buflauf-
lage und dem Ego te absolvo fliistert, wird er meistens gar nicht wissen und nicht
merken, dafl es ihm eigentlich bekannt ist aus dem Staffelgebet der heiligen Messe.
Aber auch hier wird es ihm selten zum ,Erlebnis“ werden, daBl in einer solchen Bitte
- und Fiirbitte um die Befreiung von Schuld diese Befreiung von Schuld wirklich zum
Ereignis werden kann; er ist zu sehr in dem verengenden Eindrudk verfangen, daf§
so etwas eben in der Beicht geschicht und solche Gebete nur fromme Wiinsche sind,
die, wenn sie sich erfiillen, normalerweise, ja fast ausschlieflich, eben in der Beicht
sich realisieren. Wie viele Priester und Glaunbige haben das konkrete Erlebnis — so
wie sie es beim Beichten schon erfahren haben —, dafl auch ein wahrhaft echtes Con-
fiteor . . . ein gnadenhafter Vorgang wirklicher Schuldvergebung von seiten Gottes
sein kann?2, so dafl sie als andere Menschen das Opfer beginnen denn als die, die sich
zum Staffelgebet num den Altar scharten?

Was hat es eigentlich anf sich mit diesen kleinen Wiinschen vor der Absolution?
(Streng genommen kann man sie nicht mehr Gebet nennen, da sie ja gar nicht Gott,
sondern den Pénitenten anreden.) Es ist ein kleiner Rest jenes Teils der alten Bufi-
liturgie, in dem die Kirche fiirbittend eintrat fir ihr Glied, mitbetend, weil mitlei-

2 Wenn natlirlich auch nicht sakramentaler Art. Man miifite ibrigens bei niichterner
Theologie vorsichtig sein mit der Behauptung, eine solche Vergebung sei im Sakrament
»sicherer” als auferhalb seiner, wenn es blof} ,ex opere operantis® geschieht. Ist ndmlich die
entsprechende, geforderte Haltung personaler Art da, dann ist auch auferhalb des Sakra-
mentes jene Gewiflheit gegeben, die im Sakrament erreicht werden kann, weil der Erfolg
auch des Sakramentes von dieser Disposition abhingt. Wollte man darauf insisticren, daff
im Sakrament ,unvollkommene Reue“ geniigt, wihrend auflerhalb des Sakramentes ,voll-
kommene Reue“ notwendig ist, dann mufl daran erinnert werden, dafl die ,Schwierigkeit®
der ,vollkommenen Reue“ gerade in dem besteht, was auch zur ,unvollkommenen Reue®
erfordert wird: in der ebrlichen Absage von der Siinde als einer Beleidigung Gottes. Ist
diese aber wirklich gegeben, dann ist nicht einzusehen, was an der Reue aus Liebe zu Gott
noch eine neue und besondere Schwierigkeit bieten sollte.



858 Karl Rahner

dend an der Schuld ihres Gliedes. Was aber bedeutete dieses furbittende Gebet der
alten Bulliturgie? Wenn wir vom Buf8sakrament sprechen, dann ist unser Blickoftoder
meistens seltsam verengt eingestellt auf jenes Geschehen, das im strengen Sinn
allein Sakrament, und zwar ein von anderen Sakramenten verschiedenes, genannt
werden kann, und wir wiirdigen iberdies daran nur das, was zur Konstitution dieses
Sakramentes unbedingt erforderlich ist, aber auch ausreicht. So isolieren wir das Sa-
krament vom Ganzen des menschlichen und kirchlichen Lebens, von der ganzen Bufie
des Menschen und der Kirdhe, in die das Sakrament eingebettet ist, die auf es hin-
fihrt und aus ihm herauswichst. Wir wissen das alles zwar, aber wir vergessen es.
‘Man muf sich nur einmal fragen, was alles an ibernatirlichem Geschehen sich schon
‘ereignet hat, wenn ein Christ vor dem Beichtstuhl steht. Augustin®® wiirde sagen:
er ist durch Christi Wort und Gnade schon wie ein Lazarus aus dem Grab der Siinde
auferwedt (nicht als ob er die Vergebung der Schuld schon notwendigerweise hitte,
die ihm durch das Losen der Kirche geschenkt wird), er hat schon begonnen zu leben,
er mufl ,nur“ noch von den Binden der Siinde durch die Apostel gelést werden.
Aber das Grab ist schon offen und die Macht Christi, die Leben ist, hat ihn schon
erfafit. In der Tat iberdenken wir nach den einfachsten Prinzipien des Glaubens,
was schon geschehen sein muf vor der Beicht und der Absolution. Es ist ein Gnaden-
wunder geschehen. Denn nur so kommt der Mensch zu der Reue, ohne die das Sa-
krament ein Sakrileg wiirde. Es gibt keine heilsbedeutsame Reue, ohue dafi die un-
geschuldete Gnade Gottes dem Menschen schon zuvorgekommen wire, damit wir
bereuen konnen und tatséchlich bereuen, da das Kénnen und das Tun Gottes Gnade
ist. Aber dieses Gnadenwunder fillt nicht steil von oben herab. Auch es hat ein in-
karnatorisches Wesen: es ist das Wunder der Guade Christi. Es ist bedingt durch das
geschichtliche Ereignis Christi und seines Kreuzes, durch die Predigt des Wortes
Gottes in der Kirche; es mag bedingt sein durch Beispiel und Wort eines anderen
- Christen, die im letzten ja auch wieder der Gnade Gottes entstammen; es wird dem
Menschen geschenkt, weil und insofern er ein Getaufter, ein Glied der Kirche ist.
Es ist schon vor dem Ego te absolvo ein Gnadenwunder in der Kirche geschehen.
Und dieses ist auch getragen von dem firbittenden Gebet der Kirche. Wir finden
dieses firbittende Gebet der Kirche fur die Siinder schon bezeugt im N. T. (es ist
da so wichtig, dafl seine Verweigerung fiir bestimmte Stinder die schwerste Abwei-
sung des Siinders durch die Kirche ist, die gedacht werden kann: I Jo 5, I6), in der
Didache4, bei Tertullian®® und von da an bei den Vatern immer wieder4s. Christus
betet in der Kirche fiir den Bifler und sein Gebet wird gern erhért, sagt Tertullian.
- Wenn die Kirchenviter immer wieder betonen, daf} der Siinder von seiner Last be-
freit werde durch das ,Gebet“ der Kirche und vor allem (besonders, als liturgisch das
flirbittende Gebet der ganzen Gemeinde in unmittelbarem Zusammenhang mit dem

43 Z. B. In loan. tract. 49, 24: 22, 7; sermo 67, 1, 2; sermo 295, 3, 2; sermo 352, 38. Vgl.
B. Poschmann: ZkTh 45 (1921) 214 ff.

44 Didache 8, 2. 3; 14, 1.

% De paenit. 10, 5 f. Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Bufie bei Tertullian (siehe oben
Anm. 2) 152—154.

4 Vgl z. B. Aungustinus, sermo 392, 3 (agite paenitentiam, qualis agitur in ecclesia, ut
oret pro vobis ecclesia); Ambrosius, De paenit. 1, 15, 80; Hieronymus, Dial. contra Lucif. 5;
epist. 77, 4 f; Pacian, Parenesis 10 (exoratricem Ecclesiam deprecari); Leo I. epist. 108, 2
(Dz 146: ...supplicationibus sacerdotum...); Sozomenus, Hist. Eccl. 7,16. Vgl. auch B.
Poschmann, Der Ablafl im Licht der BuBgeschichte (Bonn 1948) 10—13.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 359

Bufiverfahren zuriickgetreten war) ihrer bischoflichen Vertreter, dann diirfen wir
unter diesem ,,Gebet* nicht nur die ,Absolution“ verstehen; es ist wirklich (auch)
das fiirbittende Eintreten der Kirche fiir den Siinder gemeint. Weil die Kirche in
ihren Heiligen und Gerechtfertigten betet und biiflit, darum kommt Gott mit seiner
Gnade dem Siinder zuvor und fithrt ihn zu jener Umkehr, ohne die keine Absolution
etwas niitzt und die im Notfall selbst ohne priesterliche Absolution zum Heil fiihrt.
(Dabei ist selbstverstindlich, dafl diese Firbitte und Bufle der Kirche selbst wieder
nur Gottes Gnade und der Kraft des Kreuzes entspringt. Aber eben dieses hindert
wieder nicht, dafl solche Tat der einen fiir das Heil der andern bedeutsam ist.) Wenn
der biifiende Christ zum Sakrament der Kirche kommt, beginnt die Kirche nicht nur
nicht an ihm ihr Werk, sie kat sogar ihr groferes Werk schon an ihm getan. Denn
seine innere Umkehr ist schon auch das Werk der betenden Kirche.

Frither bezog die Kirche dieses Werk greifbarer und entfalteter in die sakramen-
tale Liturgie der Siindenvergebung ein: der Bischof legte (und zwar ofters im Lauf
der Bufizeit) betend und exorzisierend dem Biifler die Hinde auf, die Gemeinde
betete mit, an das Opfer der Eucharistie schlof sich eine eigene Buflliturgie an*’. Im
Friihmittelalter sprachen Priester und Pdnitent vor dem Altar knieend lange Gebete
zusammen; der Priester mufite fasten, bevor er das Sakrament spendete usw.48. Heute
ist all das klein und bescheiden geworden: ein kurzer Vergebungswunsch, unmittel-
bar an den Pénitenten gerichtet. Aber er sollte uns an das erinnern, was auch heute
noch Wahrheit und Wirklichkeit ist, wenn wir um die Vergebung bittend zur Kirche
kommen: sie hat schon an unserer Schuld mitgetragen, schon an ihr leidend und sie
mitbiiflend, da wir uns in dieser Schuld verhirteten; sie hat uns in ihren Gebeten
schon gesucht, da wir uns noch gegen das Walten ihres Geistes versperrten; sie war
uns schon mit ihrer Liebe begegnet, da wir gegen sie gleichgiiltig waren; wir kom-
men zu ihr, weil sie uns nachgegangen war. Und wenn sie das Versohnungswerk in
der Vollmacht Christi an uns jetzt vollendet, dann kann sie dies darum, weil sie es
schon lange betend begonnen hatte.

5. Das Lésen auf Erden und im Himmel

Wenn wir in der Schrift lesen von der Vollmacht der Apostel, so die Siinden zu
Jlosen®, dafl die Siinden auch im Himmel gelést sind, dann denken wir unwillkiir-
lich und wie selbstverstindlich an die Vollmacht, im Namen Gottes und im Auftrag
Christi, des Herrn, dem Siinder so die Vengebung seiner Siinden zuzusprechen,
daf an ihm nun eben wegen dieses Wortes die Tilgung der Schuld durch die ver-
gebende Gnade Gottes hier und jetzt in einem sakramentalen Vorgang (dhnlich
dem der Taufe) FEreignis wird, Dieses Verstindnis des Bibelwortes ist — beson-
ders auch im Hinblick auf den Auftrag Christi bei Joh 20 — durchaus richtig und
ist auch schon als Auslegung der alten Kirche vom Beginn des 3. Jahrhunderts an
historisch unmittelbar fir uns greifbar. Aber wenn wir glauben, damit den Sinn

47 Vgl. vor allem J. A. Jungmann, Die lateinischen Bufiriten, Innsbruck 1932.

4 Vgl. z. B. aufler Jungmann die verschiedenen ,Ordines poenitentiae® bei H. J. Schmitz,
Die Bufikirche und die Bufldisziplin der Kirche I (Mainz 1883) 75 ff. 87 ff. 98 ff. 239 ff.
397 ff. 471 #f. Diese Ordines leben heute noch — wenigstens literarisch — in dem Pontificale
Romanum weiter, das immer noch eine feierliche bisch6fliche Biiflerliturgie fiir Aschermitt~
woch und Griindonnerstag enthilt.



360 Karl Rahner

des Wortes erschpft zu haben, dann zeigt uns eine genauere Exegese und die Auf-
fassung der alten Kirche, dafl wir dem Inhalt nicht vollig gerecht werden und ein
Stiick davon iibersehen. Gewifl nicht das Wesentliche und FEntscheidende. Denn
schlieflich kommt alles darauf an, dafl Gott uns unsere Schuld vergibt und daf} eben
diese Vergebung im Wort der Kirche sakramentale Greifbarkeit und wirksame Ge-
genwart in unserem Leben erhilt. Aber es ist doch auch nicht so, dafl uns das Mehr
an Wirklichkeits- und Wahrheitsgehalt dieses Wortes vom irdischen und himm-
lischen Lésen der Siinden darum gleichgiltig bleiben konnte, weil wir die entschei-
dende Hauptsache richtig verstanden haben und im Sakrament der Bufie in der
Kirche Wirklichkeit werden lassen.

Um dieses Mehr zu erfassen, sind wir zum Teil schon vorbereitet durch das, was
oben tiber das ,Binden auf Erden“ gesagt wurde. Denn offenbar erhellen sich Bin-
den und Losen durch ihre Antithetik gegenseitig in ihrem Sinn. Und was noch wich-
tiger ist (und bei der herkémmlichen, oben angedeuteten Ansicht iiber den Sinn des
Bindens nicht in Betracht gezogen wird): man kann von vornherein vermuten, daff
das Losen der Kirche, von dem bei Mt 16 und 18 die Rede ist, nicht einfach eine
Alternative zum Binden darstellt, sondern sich gerade auf dasjenige Binden bezieht,
das von der Kirche vorgenommen wurde, dafl der zu Losende gerade von der kirch-
lichen Bindung gel6st wird. Das ist rein sprachlich einfach darum der nichstliegend-
ste Gedanke, weil in diesem Zusammenhang von einer anderen Bindung, die gelést
werden konnte, gar nicht die Rede ist. Wenn sich also in dieser Richtung dem Text
iiberhaupt ein Sinn abgewinnen 1dfit, so ist dieser einem anderen vorzuziehen. Nun
haben wir aber gesehen: ,Binden auf Erden® bedeutete das kirchenamtliche Greif-
barmachen jener Distanz, die durch die Schuld des Menschen nicht nur zwischen Gott
und Siinder, sondern auch zwischen der Kirche und dem siindigen Glied der Kirche
entstanden ist, in der Dimension der sakramentalen Offentlichkeit der Kirche. Bei
dieser Bindung ist zu beachten, dafl sie ein doppeltes Element der Distanzierung
enthilt: jenes, das durch die Schuld selbst eintritt und jenes, das durch den Akt von
der Kirche und durch die Kirche konstituiert wird. Diese beiden Momente verhalten
sich zacinander wie Wesen und konnaturale Erscheinung, Sache und deren konsti-
tutiver Ausdruck. Daraus ergab sich darum auch, da (im Fall der schweren Siinde)
dieser Ausdruck, das ,Binden“ von Seiten der Kirche und vor ihr grundsitzlich er-
folgen mufi, die erste Reaktion der Kirche auf die Schuld ihrer Glieder immer ein
Binden ist. Das erste Element selbst ist wieder unléslich verkniipft mit der Schuld
vor Gott. Gerade weil und insofern diese besteht, hat ja der Mensch sich eo ipso auch
distanziert von der heiligen Kirche, die Kirche muf} sich (bei der schweren Siinde)
bindend und bannend vom Siinder distanzieren. Sie kann daher ihre Bindung nur
aufheben, wenn sie wei}, dafl auch die Schuld vor Gott ,im Himmel“ vergeben, der
Stinder auch im Himmel gelést wird. Nun sagt aber das Wort des Herrn, dafl eben
dies geschieht dadurch, daff die Kirche den Siinder ,auf Erden®, d. h. von der von
ihr verhdngten Bindung und (weil das anders gar nicht sinnvoll und méglich ist) von
deren Ursache, der ekklesiologischen Seite seiner Schuld 16st. Damit ist also gesagt,
dafl die Vergebung der Schuld im Himmel nicht einfach blo8 Voraussetzung der
Losung auf Erden ist, sondern vielmehr auch deren Wirkung (so sehr natiirlich
diese wirksame Losung auf Erden die reuige Umkehr des Menschen zu Gott zur
Voraussetzung hat, und so sehr der Wandel in dem Verhéltnis des Menschen zu Gott

»



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 361

und zur Kirche, der durch das Lésen im Himmel und auf Erden eintritt, im Grunde
nur zwei Seiten eines einheitlichen Vorgangs sind): wenn und weil ihr auf Erden
16st, wird auch im Himmel geldst.

Welchen Sinn und welches Plus von Sinn (iber die richtige, aber inadiquate
ubliche Deutung hinaus) bekommen dann diese Texte? Sie sagen: wenn ihr einen
Stinder wegen einer Schuld vor Gott und gegen die heilige Kirche gebunden habt
(yauf Erden“, d. h. im Bereich der Sichtbarkeit der heiligen Kirche) und nun (bei
reuiger Umkehr des Siinders) diese Bindung, seine amtlich offenbar gemachte Distanz
von der Kirche, und damit seine ekklesiologische Schuld vergebend 16st im Bereich
der Greifbarkeit der Kirche durch euren hoheitlichen Akt, dann wird ihm damit und
dadurch auch sein Schuldverhiltnis vor Gott (seine ,Bindung im Himmel“) geldst
und er auch ,im Himmel“ wieder als freies Glied der geistbeseelten Gemeinde
Christi mit allen Rechten und Gnaden eines solchen anerkannt. Indem die Kirche
thren Frieden dem Siinder schenkt, ihre geistgetragene Liebe thm wieder autoritativ
zuspricht®, schenkt sie den Frieden mit Gott.

So haben den Text auch die Viter verstanden. Indem man den Kirchenfrieden
erhilt, empfingt man den Geist des Vaters, sagt Cyprian (epist. 57, 4). Indem sie
(die Siinder) den Frieden mit der Kirche erhalten, empfangen sie das Unterpfand
des Lebens (epist. 55, 13). Der Friede mit der Kirche 138t die Siinden nach, die Ent-
fremdung vom Frieden der Kirche behilt die Siinden, sagt Augustinus (De bapt.
contra Donat. 3, 18, 23). Oder derselbe ein andermal: ,Die Liebe der Kirche, die
durch den Heiligen Geist in den Herzen ausgegossen wird, 14t denen, die an ihr
Anteil haben, die Siinden nach, und behilt sie denen, die ihrer nicht teilhaftig sind
(In Joan. tract. 121, 4). ,Die Stadt Gottes macht unschuldig, indem sie aufnimmt“
(Contra Cresc. 2, 16).

Auch sonst wird das Endergebnis des ganzen Bufivorganges (so wenig die Ver-
gebung der Schuld vor Gott iibersehen wiirde, ja so deutlich dieses Endergebnis ins
Auge gefaflt wiirde) vor allem und vorbetont als ,Friede mit der Kirche®, ,Gemein-
schaft* (mit der Kirche), ,Rekonziliation mit dem Altar®, ,(volle) Zuriickversetzung
in den Turm der Kirche“, ,Neueinverleibtwerden in die Kirche® usw. charakterisiert.
Noch im Frihmittelalter, ja bis ins 12. Jahrhundert5? bleibt das Bewufitsein deutlich,
dafl die priesterliche Absolution ein ,geheilt in die Kirche aufgenommen werden®
ist?, ein Eingefiigtwerden in die Kirche Christis2 usw. (wenn dabei vielleicht auch
nicht mehr so deutlich war, dafl dies nicht nur eine Wirkung der priesterlichen Ab-
solution neben anderen war, sondern die sachontologisch vorgeordnete, durch die
die anderen — die Vergebung der Schuld vor Gott vor allem — erzielt werden).
Ja Bonaventura sagt noch: die Beicht ist dazu direkt gestiftet, dal der Mensch wie-
der verséhnt werde mit der Kirche und so sein Verschntwerden mit (durch) Gott in
Erscheinung trete (In IV Sent. dist. 17 p. 3 a. 2 fund 2). Und Thomas sagt: Durch
das Sakrament mufl der Mensch nicht blof mit Gott, sondern auch mit der Kirche

4 Vgl. 2Kor 2, 5—11: dem Siinder wird die Agape der Kirche in aller Form wieder zu-
erkannt (vgl. Kittel, Theol. Worterbuch III 1098 £.).

5 Vgl z. B. Ancilaux, a.a.0.277. 290. 320. 321. 344 850. 453. 496. 499. 503. 504. 516.
Vgl. auch A. Landgraf, Siinde und Trennung von der Kirche in der Friihscholastik: Scholastik
5 {1930) 210—247.

i1 Anciaux 1702

52 Richard von St. Viktor (PL 196, 1172).



362 Karl Rahner

vers6hnt werden (IV Sent. dist. 17 q. 3 a. 3 qc. 5 ad 8). Entscheidend aber fiir das
Vaterzeugnis ist die Praxis der alten Kirche (und die von den Vitern gegebene Er-
klirung dieser Praxis). Die ,offentliche“ Bufle ist als solche das Bufisakrament (nicht
blofl eine neben dem Sakrament einherlaufende kirchendisziplinire Mafinahme,
eine ,Zensur® im heutigen kirchenrechtlichen Sinn). Darum betonen die Viter im-
mer wieder, dafl der Siinder zuerst ,gebunden* werden muf} (z. B. Tertullian, Cy-
prian, Origenes) (wenigstens durch den Ausschlufl von der Eucharistie), um geldst
werden zu kénnen. Man kann nicht wirklich erkliren, warum der ganze Vorgang
der sakramentalen Siindenvergebung als solcher in der alten Kirche gerade so ge-
staltet wurde, wie er tatsdchlich war, wenn man sich nicht klarmacht, daf die alte
Kirche an diesem sakramentalen Vorgang als solchem eine ekklesiologische Seite
deutlich und reflex erkannte (Siinde als VerstoR gegen die Kirche, Vergebung als
auch Nachlafl der Schuld als eines solchen Verstoes gegen die Kirche, Versshnung
mit der Kirche), und darum gerade entsprechend der Schrift die Verséhnung mit der
Kirche als Medium der Verséhnung mit Gott betrachtet. Man miifite eben (so kénnte
man im Geist Cyprians formulieren) sich mit der Mutter Kirche wieder verséhnen,
um Gott wieder zum Vater haben zu kénnen. Wenn auch in der heutigen dufieren
Gestaltung desBufisakramentes bei der Andachtsbeicht dieser Aspekt mehrzuriicktritt,
so ist er objektiv auch heute noch gegeben. Das bedarf nach dem oben Gesagten
(schwere Siinde als Ausschluf von der Eucharistie; auch liflliche Siinde als Verstof
gegen die Kirche; Bekenntnis und seine Entgegennahme als amtlich-6ffentliches
Greifbarwerden der Distanz des Sinders von der Kirche) keines weiteren Beweises
mehr. Aber es sollten diese Wahrheiten weniger ,vergessen“ werden.

Man kann in scholastischer Begrifflichkeit das Gesagte kurz auch so ausdriicken:
die Wiederverséhntheit mit der Kirche ist ,res et sacramentum® im Buflsakrament.
Man unterscheidet bekanntlich bei den Sakramenten zwischen dem sakramentalen
Zeichen (sacramentum), der durch die zeichenhafte Sakramentsursichlichkeit letzt-
lich angezielten Gnadenwirkung (res sacramenti) und einem Mittleren zwischen
beiden, das sowohl den Charakter des Zeichens hinsichtlich der ,res sacramenti® als
auch den der Wirkung in bezug auf das sakramentale Zeichen hat und darum ,res
et sacramentum® genannt wird. Eine genauere Analyse bei den Sakramenten, bei
denen ein solches Mittleres zwischen Zeichen und Wirkung am deutlichsten greifbar
ist, zeigt, dafl diesem immer ein ekklesiologischer Charakter eignet: Taufcharakter
als dauernde Hingeordnetheit des Menschen auf die Kirche als deren Glied, Weihe-
charakter als bestimmte Standesbevollmichtigung in der Kirche, ticfere Inkorpora-
tion in den mystischen Leib Christi durch gemeinsamen Empfang seines Leibes in der
Eucharistie.

Man hat nun im Hochmittelalter die ,innere Bufigesinnung, insofern sie Wir-
kung und nicht blofl Voraussetzung des Bufisakramentes ist, als ,res et sacramen-
tum® im Buflsakrament bezeichnet, oder in der modernen Theologie in rein formal-
juridischer Subtilitit ,das Recht auf die Sakramentsgnade® fiir res et sacramentum

% Wenn Thomas sagt: bei den liRlichen Siinden (im Gegensatz zu den schweren): nec
indiget reconciliatione ad Ecclesiam (1V Sent. dist. 17 q. 3 a. 3 sol. 8), so liegt der Ton auf
dem indiget; es braucht also nicht geleugnet zu sein, dafl, wenn lifiliche Siinden gebeichtet
werden, die Absolution, wie bei den schweren Siinden auch nach Thomas, den Charakter einer
(analogen) Verséhnung mit der Kirche hat.



Vergessene Wahrheiten iiber das Bufisakrament 363

in dicsem Sakrament gehalten. Aus Griinden, die hier nicht dargelegt werden kon-
nen, befricdigen diese Auskiinfte nicht. Will man nicht iiberhaupt darauf verzich-
ten, in diesem Sakrament solch ein Mittleres zwischen Zeichen und Wirkung zu fin-
den (was heute teilweise geschieht), so ist historisch und sachlich die sinnvollste Ant-
wort auf diese Frage: im Bufisakrament ist die Wiedervershnlichkeit des Stinders
mit der Kirche res et sacramentum. Das gefahrdet ebenso wenig den Charakter des
opus operatum im Buflsakrament, wic man bei der Taufe den Taufcharakter als
Ersteingegliedertsein in die Kirche zu diesem Mittleren macht und es als jenes reale
Recht betrachtet, das einen Anspruch auf den aktuellen Empfang der Rechtferti-
gungsgnade in der Taufe gibt (wofern diesem kein Hindernis durch den Unglauben
oder dic Unbuffertigkeit des Tauflings entgegensteht). Insofern der Mensch also
durch den Verschungsvorgang mit der Kirche (sacramentum: Losen auf Erden) wie-
der in den Zustand voller Versohntheit mit der Kirehe eintritt (res et sacramentum:
pax et communio eum Eeclesia), erhdlt er notwendigerweise den (neuen oder ver-
tiefteren) Anteil ar: ihrem schuldvergebenden und vor Gott rechtfertigenden Geist
(res sacramenti: Friede mit Gott). So wenig bei der Taufe dieses Mittlere immer her-
vorgehoben werden muf} (es geschieht weder in der Taufformel und hochst selten
und schwach in der alten Tradition’4, sondern der Taufvorgang in der ausdriick-
lichen Formulierung unmittelbar mit ihrer Endwirkung verbunden wird (Taufe zur
Vergebung der Siinden, zur Spendung des Heiligen Geistes), obwohl es sicher einen
Taufcharakter als solches Mittleres gibt, so wenig braucht auch im Bufisakrament
(weder in der Formel, noch iberall in seiner theologischen Beschreibung) dieses
Mittlere immer hervorgehoben werden und mufl doch sachlich nicht geleugnet
sein. Wenn man heute wieder stirker die Kirche als das ,Ursakrament® betont,
so weist diese Grundkonzeption der Kirche in dieselbe Richtung. Tatsdchlich gewinnt
diese (der Sache, wenn auch nicht der ausdriicklichen Formulierung nach) alte Lehre
von der pax cum Ecclesia als res et sacramentum heute wachsend Vertreterss. Schlief3-
lich kommt es gar nicht so sehr auf diese Formulierung an, sondern auf die Sache in
ihrem eigentlichen Kern. Und diese ist, so will uns scheinen, auf jeden Fall gegeben:
die vergesserie Wabhrheit: ,...non...adhuc Ecclesiae reconeiliatus est . . . nisi prius
sacerdote absolvatur® (bevor der Priester nicht losspricht, ist er mit der Kirche noch
nicht versohnt), wie Thomas sagt.

Wenn wir hier haltmachen, so ist damit nicht gesagt, dafl wir alle ,vergessenen®
Wabhrheiten in der Theologie des Bufisakramentes auch nur gestreift hitten. Es wire
noch viel zu sagen. Einiges sei ohne systematische Absicht noch eben genannt.

Die Theologen sprechen davon, dafl die im Sakrament durch die Kirche auferlegte
Bufle (Genugtuung) zum sakramentalen Zeichen selbst gehdre (wenn auch nicht als
wesensnotwendiger, so doch als integrierender Teil) und so an der sakramentalen
Urséchlichkeit ex opere operato teilnechme. Denken wir von uns und anderen Chri-
stenmenschen zu gering, wenn wir meinen, eine solche Lehre stehe nur in den Bi-

54 Viel weniger als beim Bufisakrament, da die Reflexion auf den Taunfcharakter als Zei-
chen der Zugehorigkeit zur Herde Christi erst bei Augustinus einsetzt.

8 Vgl. B. Xiberta, Clavis Ecclesiae, Rom 1922: B, Poschmann, Die innere Struktur des
Buflsakraments: Minchener Theologische Zeitschrift 1 (1950) 8. Heft, S. 12—30; H. de
Lubac, Catholicisme, Les aspects sociaux du dogme (Paris 1938) 55 f.; M. de la Taille, My-
sterium fidei (Paris 1931), 581; M. Schmans, Katholische Dogmatik 1V, 145 (Miinchen 1951)
527 ff. (Vgl. auch den oben Anm. 1 zitierten Aufsatz von M. Schmaus).



364 Karl Rahner

chern, werde aber im Religidsen nicht ,realisiert“? Ich fiirchte, daf man das leider
nicht sagen kann. Man ,betet die Bufle“, weil das nun eben dazu gehort. Sie ist ja
meist auch zu gering, um dem Menschen wirklich nachdriicklich zom Bewufitsein zu
bringen, daf er ein Biifler i1st. Wie wollte er denn noch iiberdies bemerken kénnen,
daf die heilige Liturgie des Bulsakramentes noch nicht vollendet ist, wenn er aus
dem Beichtstuhl kommt? Das aber bedeutet es doch, wenn gesagt wird: die sakra-
mentale Genugtuung gehére noch zum sakramentalen Zeichen, ja sie fliefle, ohne
aufzuhoren, selber sakramental zu sein, zusammen mit dem ganzen Leben, insofern
es Bufle ist. Denn es wird dem Losgesprochenen zum Schluf gesagt, daf all sein Tun
und Leiden ihm gereichen soll zur Vergebung der Siinden3s.

Das Aufruhen des Buflsakraments auf dem Getanoftsein des Christen, auf seinem
Taufcharakter kénnte deutlicher bewufit sein. Nicht blof8 in dem formaljuristischen

- Sinn, daB nur der Getaufte andere Sakramente empfangen kann. Der Getaufte be-

titigt vielmehr, entfaltet und setzt erneut durch in seinem Leben jene Umkehr, die
in der Taufe begonnen wurde, er handelt im Bufisakrament als Glied der Kirche,
das er durch die Taufe ist; seine Siinde hat eine Eigenart an sich, die der nicht zu-
kommt, die begangen wird von ,denen, die draufien sind“; er erfihrt ein Gericht,
das nur die Glieder der Kirche treffen kann (I Kor 5,12f). Die im Sakrament der
Bufle geschchende Vermittlung der siindentilgenden Gnade ist eine Entbindung der
(formalen) Wirksamkeit des Taufcharakters®?, wie schon Augustinus deutlich gese-
hen hatss.

Es wire vor allem auch zu bedenken und auf das Bufisakrament anzuwenden, was
Thomas (ganz im Sinn der alten Tradition) von den Sakramenten im allgemeinen
sagt: daf} sie in threm Zeichen zuriickverweisen auf die Mysterien des Lebens und
Todes Christi und verweisen anf das Ende aller Heilsgeschichte. Es geschieht ja in
diesem Sakrament (anch zunachst) als sichtbar-kultischem Mysterium ein Absterben
der Sinde in der Ertétung des Fleisches und darum (weil in Christi Gnade gesche-
Lend) ein sakramentales Sichtbarwerden des Sterbens Christi, ein Sichunterstellen
unter das Gericht Gottes, das am Kreunz die Siinde im Fleisch des Sohnes verurteilte

- (Rém 8, 8). Und dieses Gericht weist voraus auf das Gericht am Ende des Lebens

und der Zeiten, in dem die Gnade siegt®.

% Ein guter Teil der Theologen ist ja der Ansicht, dafl der Gebetswunsch ,Passio Do-
mini...“ die Absicht habe, dem Pénitenten nahezulegen, sein ganzes Leben in seiner Hirte
als Fortsetzung und Ausweitung der sakramentalen Bufauflage zu betrachten, dafl die
Beichtviter darum (in Erwartung, dall dieser Anregung Folge geleistet werde) die aus-
driickliche Bufauflage mild gestalte, und daf bei dieser beiderseitigen Absicht die ,Bufle
des Lebens“ auch eine sakramental genugtuende Wirksamkeit erhalte. Vgl. Thomas, Quod-
libet I1I a. 28 (vgl. auch I11 q. 84 a. 8 und a. 9); Pesch, a.a. O. n. 253; P. Galtier, De Paenitentia
(Rom 1950) n. 511. Jedenfalls ist auch historisch gesehen, dies der Sinn und die Absicht die-
sis Schlufiwunsches, der sich dem Sinn nach seit dem 13. Jahrhundert (im Poenitentiale Val-
licellanum IT bei F. G. H. Wasserschleben, Die Buffordnungen der abendlindischen Kirche
(Halle 1851, 550—557) findet und spiter immer 6fters in der Bufliturgie auftritt (vgl. Jung-
mann, Bufiriten 199. 237. 262). Auch ans Thomas ,Quodlibet* 111 a. 28 kann man schlieflen,
dafl diese Schlufiformel zu seiner Zeit noch jung und noch nicht allgemein gebriuchlich war.

5 Vgl. in dem oben Anm. 55 zitierten Aufsatz von B. Poschmann S. 21—25; M. Schee-
ben, Die Mysterien des Christentums (Freiburg 1951), Ausgabe letzter Hand?) S. 475; H.
Oswald, Die dogmatische Lehre von den Sakramenten 115 (Miinster 1894) 11 {f; 310 ff.

58 Texte bei Poschmann, a.a.0. S. 24.

% III q. 60 a. 3. Vgl. den tiefen Kommentar dazu bei H. Schillebeedkx, a. a. Q. S. 143—183.





