
Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament1 

Von Karl Rahner, S. J., Innsbruck 

•Vergessene Wahrheiten" in der Überschrift dieses Aufsatzes ist natürlich •cum 
grano salis" zu verstehen. Das Glaubensbewußtsein der Kirche hat immer als sein 
bleibendes Eigentum mehr im Gedächtnis, als es in einem beliebigen, willkürlich 
von uns abgegrenzten Zeitmoment •präsent" hat. Denn ihm gehört die Vergangen- 
heit, die Tradition. Aber wenn es wahr ist, daß Schrift und Tradition die immer 
neue und unerschöpfliche Quelle der Theologie sein müssen, aus der immer neu ge- 
schöpft werden muß und ohne die die Theologie steril würde2 (d. h. wenn sie glau- 
ben würde, eben •jetzt" alles adäquat zu denken, was sie im Gedächtnis ihrer Tradi- 
tion besitzt, aber auch immer wieder neu und angestrengt erheben und erwecken 
muß), dann ist damit auch gesagt, daß es •vergessene Wahrheiten" gibt. Solche 
Wahrheiten braudien nicht notwendig •definiert" sein und im •Denzinger" stehen. 
Denn wäre das notwendig, könnte der Denzinger und sein Studium die Schrift und 
Tradition und das immer neue Versenken in sie überflüssig machen. Mit der •Ver- 
gessenheit" von Wahrheiten ist auch nicht gesagt, daß niemand sie kennt. Es geht 
ja oft fast komisch und doch wieder selbstverständlich in der Theologie zu: wenn 
jemand ruft: das habt ihr anderen (Theologen, Prediger, Katecheten) vergessen, 
darüber schweigt ihr, dann horchen die Angerufenen ein wenig entrüstet auf und 
sagen: •falsch, das haben wir doch immer schon gewußt und da und dort doch auch 
immer gesagt, denn haben wir nicht mit Augustin, Thomas, Suarez (wo das Ver- 
schwiegene steht) immer schon gewußt, was ihr jetzt sagt?" Man kennt diese Wahr- 
heiten, sie kommen einem bekannt und (mehr oder weniger) selbstverständlich vor, 
wenn man daran erinnert wird, und man kann sie doch vergessen haben. Wenn wir 
im Folgenden von solchen Wahrheiten über das Bußsakrament reden, soll auch nicht 
gesagt sein, daß alle diese •vergessenen" Sätze stets den höchsten Grad theologischer 
Gewißheit haben. Es genügt uns (ohne daß dies zum Gegenstand der Untersuchung 
oder Verteidigung gemacht wird), wenn diese Sätze eine vernünftige theologische 
Berechtigung haben und sich auf die Meinung gewichtiger Theologen berufen kön- 
nen. Es soll auch nicht gesagt sein, daß diese •vergessenen Wahrheiten" wichtiger 
wären als die, über die man immer und überall ausdrücklich predigt und meditiert. 
Wenn man sagt: im Sakrament der Buße vergibt Gott uns in der Gnade Christi 
durch das Wort der Kirche unsere Schuld, dann hat man zweifellos das Wichtigste 
gesagt, was über dieses Sakrament zu sagen ist. Aber die Werke Gottes sind nun 
einmal reicher an Wirklichkeit, als daß dieser Reichtum durch eine kurze Formel 
wiedergegeben werden könnte, mag diese auch noch so klar und gewichtig sein. 
Nüchterne Genauigkeit und übersichtliche Abstraktheit können in der Theologie 

1 Erst nach Abschluß dieser Arbeit sehe ich • ein wenig zerknirscht •, daß ich eine Arbeit 
von M. Schmaus (Reich Gottes und Bußsakrament: Münchner Theologische Zeitschrift 1 
[1950], 1. Heft, S. 20•36) übersehen hatte, in der vieles von dem hier Gesagten vorweg- 
genommen ist (nebst Dingen, die hier nicht zur Sprache kommen). Indem ich hier auf diese 
schöne Arbeit ausdrücklich hinweise, hoffe ich doch, nicht ganz umsonst gearbeitet zu haben. 

2 Vgl. Pius XII., •Humani generis" (Dz 3014). 



340 Karl Rahner 

auch zu einer geistigen Verarmung führen. Wir haben weder in der Theologie noch 
in der Frömmigkeit das Recht, einfach willkürlich nach eigenem Geschmack auszu- 
wählen, sondern die Pflicht, mehr und mehr und auf immer neuen Wegen einzudrin- 
gen in die unendlichen Weiten der göttlichen Wahrheit3. 

1. Sünde als Sünde gegen die Kirche 

Die Sünde ist ein Widerspruch gegen den heiligen Willen des ewigen Gottes und 
gegen seine uns angebotene Liebe, in der er sich selbst mehr und mehr schenken und 
mitteilen will, damit wir überhaupt oder immer mehr •der göttlichen Natur" teil- 
haftig würden. Der Verstoß gegen diesen Gott ist das erste und letzte im Wesen der 
Sünde. Darüber hinaus ist aber die Sünde nicht nur ein Verstoß gegen das We- 
sen des Menschen und seine übernatürliche Berufung zur Gnade und deren Wachs- 
tum und immer tiefere personale Übernahme. Die Sünde ist auch ein Verstoß ge- 
gen die heilige Gemeinschaft der Erlösten, die die Kirche ist. Der göttliche Liebes- 
wille und die übernatürliche Berufung des Menschen, gegen die der Mensch in der 
Sünde verstößt, sind ja nicht Wirklichkeiten, die ihn bloß in einer isolierten, sol- 
ipsistischen Individualität angehen. Dem heiligen Gott der Gnade begegnet der 
Christ, der getauft ist, als Glied der Kirche. Er gehört zum sichtbar-unsichtbaren 
Leibe Christi. Seine im Taufcharakter begründete sichtbare Zugehörigkeit zu ihr ist 
das •Ursakrament", das ihm die Rechtfertigung und Heiligung im Heiligen Geist 
dauernd wirksam zuspricht. Er soll durch sein Leben als Wandel im Geiste seinen 
Teil dazu beitragen,daß die Kirche, deren Glied er ist, auch •moralisch1' die •Heilige 
Kirche" sei,- die dafür zeugt, daß Gottes Erbarmen und Gnade wirklich und gültig 
und unüberwindlich in die Welt gekommen ist4. Die Heiligkeit der Kirche (ihr Geist) 
ist dem Christen zu eigen gegeben, weil er ihr Glied ist, und er soll seine Heiligkeit 
(seinen Wandel im Geist) der Kirche geben, damit sie die Heilige sei. Der Christ, der 
sündigt, verstößt somit gegen seine ihm als Christen wesentliche Kirchlichkeit und die 
Kirche. Nicht als ob er durch die (schwere) Sünde einfach von ihr getrennt wäre, so 
wie Ungetauftheit, Häresie und Schisma von der Kirche in der Dimension ihrer ge- 
schichtlichen Sichtbarkeit und Greifbarkeit trennen. Aber es ist auch nicht so, als ob 
die Sünde (wenn sie nicht Schisma und Häresie ist) für die Kirche und die kirchliche 
Gliedfunktion des Christen schlechthin belanglos wären. Wie die Sünde die Zugehö- 
rigkeit des Christen zur Kirche berührt, davon wird im nächsten Abschnitt noch aus- 
drücklicher die Rede sein müssen. Hier ist zunächst nur dieses zu sehen: der getaufte 
Sünder wird durch seine Sünde schuldig an der Kirche. Er verstößt gegen ihren Geist, 
gegen ihre Sendung und den Auftrag, den er in ihr unweigerlich hat. Er macht in 
gewisser Hinsicht für seinen Teil die Kirche selbst sündig5. 

Diese ekklesiologische Seite der Sünde ist (wenn wir hier auch nicht näher darauf 
eingehen können) schon in der Schrift deutlich greifbar. Heiliger Geist und Leib 
Christi gehören zusammen in der einen Kirche. Wer zu ihr gehört, hat ihren Geist 

3 Die da und dort in diesem Aufsatz gegebenen Literaturhinweise wollen nicht erschöp- 
fend sein. Es wird auch nicht versucht, zu jedem Satz und zu jeder dogmengeschichtlichen 
Bemerkung die wissenschaftlichen Belege in den Anmerkungen zu liefern. 

4 Vgl. z. B. Vaticanum, sess. 3, cap. 3 (Dz 1794). 
5 Vgl. dazu: K. Rahner, Die Kirche der Sünder, Freiburg 1948 (auch Stimmen der Zeit 

140 [1947], 163•177). 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 341 

und ist durch diese geistvermittelnde Zugehörigkeit geheiligt, heilig, so daß sein 
heiliges Leben (sein Wandel im Geist) pllichtmäßige Folge, nicht ursprünglicher 
Grund, dieser Heiligkeit im Geist Gottes ist. Wer also als Christ durch die Sünde 
wieder ein Sohn des Ungehorsams wird, über den der Zorn Gottes kommt (Eph 5,5 
ff.), wer wieder fleischlich wird, da er doch in den Leib Christi eingegliedert, geistig 
sein könnte und sollte (Gal 5, 13•21), tot ist und schlimmer als ein Ungläubiger (1 
Tim 5, 6•8), der widerspricht seiner Zugehörigkeit zur Kirche und dem Wesen der 
Kirche, die die geheiligte Gemeinschaft der Hausgenossen Gottes, der Heiligen ist 
(Eph 2,19; 5,26f; 1 Kor 12,13). Das hat die alte Kirche nicht nur irgendwie theo- 
retisch gewußt, sondern im Alltag auch wirklich gelebt. Man kann die ganze alt- 
kirchliche Bußdisziplin nicht wahrhaft verstehen, wenn man nicht ständig und leben- 
dig mit der alten Kirche diese ekklesiologische Seite der Sünde vor Augen hat6. Daß 
die alte Kirche (wie im nächsten Abschnitt ausdrücklicher zu betrachten sein wird) 
in ihrer Öffentlichkeit gegen den Sünder vorging (grundsätzlich auch dann noch, 
wenn seine Sünde geheim war), hat in diesem Bewußtsein seinen Grund: der Sünder 
hat sich auch gegen die Kirche verfehlt. In ihrer Bußdisziplin ist die alte Kirche nicht 
nur (wie wir heute •vergeßlich" zu denken geneigt sind) diejenige Vertreterin Got- 
tes, die dem Sünder hilft, seiner Schuld gegen Gott ledig zu werden, sondern 
auch diejenige, die gegen das Unrecht reagiert, das man ihr angetan hat (reagiert 
freilich mit der Strenge, die die Erscheinung des heilenwollenden Erbarmens Gottes 
ist). 

Man kann nicht sagen, dieser Gedanke sei nur am Platz bei jenen Sünden, die 
•vom Reiche Gottes ausschließen"7, also bei (objektiv und subjektiv) schweren Sün- 
den. Gewiß, diese sind es, für die das Bußsakrament in erster Linie da ist. Schwere 
und läßliche Sünden sind nicht nur graduell, sondern wesentlich verschieden, so daß 
sie nur •analog" in einem Begriff übereinkommen. Aber ebenso wie • wenn auch 
in einem wesentlichen qualitativen Unterschied • die läßlichen Sünden einen Ver- 
stoß gegen den Willen Gottes darstellen analog wie die schweren Sünden, so sind 
sie auch im selben Maß und Abstand ein Widerspruch zur Kirche. Da solche Sünden 
für die Aktualisierung der göttlichen Liebe im Menschen ein Hindernis bilden, min- 
dern sie einfach dadurch schon (von allen greifbaren sozialen Schädigungen der 
Kirche bei den meisten läßlichen Sünden abgesehen) die Tiefe und die Kraft der 
göttlichen Liebe, die in der Kirche als heiliger sein sollten. Sie tragen bei zu einer 
•Niveau"-Senkung in der Kirche. Oberflächlichkeit, Lauheit, großer und kleiner 
Egoismus, Rechthaberei, Mangel an Gebet und Buße, solche und andere •läßliche" 
Sünden sind daher ein Verstoß gegen die Kirche und zwar nicht nur in den Fällen, 
in denen (weil z. B. unmittelbar gegen kirchliche Amtspflichten verstoßend) das Le- 
ben und die heil schaffende Kraft der Kirche für uns greifbar durch solche •läßlichen" 
Sünden gemindert wird. 

6 Vgl. B. Poschmann, Paenitentia Secunda, Bonn 1940; ders., Buße und Letzte Ölung 
(Handbuch, der Dogmengeschichte IV, 3), Freiburg 1951; K. Rahner, Zur Theologie der Buße 
bei Tertullian: Abhandlungen über Theologie und Kirche (Festschrift für Karl Adam), Düs- 
seldorf 1952), S. 139•167; ders., Die Bußlehre des hl. Cyprian: ZkTh 14 (1952), 257•276; 
381•483; ders., La doctrine d'Origene sur la Penitence: RSR 37 (1950), 47•97. 252•286. 
422•456; ders., Bußlehre und Bußpraxis in der Didascalia Apostolorum: ZkTh 72 (1950), 
257•281. 

7 Vgl. 1 Kor 5, 6•13; 6, 9•10; Gal 5, 19•21; Eph 5, 5. 



342 Karl Rahner 

Wäre es nicht gut, wenn wir • weniger vergeßlich • beim Empfang des Buß- 
sakramentes die Wahrheit zu Herzen nähmen, daß wir auch gegen die Kirche ge- 
sündigt haben, daß wir zur Gnade der Kirche kommen, an der wir schuldig gewor- 
den sind, daß auch sie uns etwas zu verzeihen hat? Man sagt, daß der heutige Mensch 
den Gedanken fast nicht vollziehen könne, glücklich zu sein oder selig zu werden, 
ohne den Nächsten und sein Schicksal mitzutragen, daß er kein Glück wolle, wenn es 
nicht auch den andern mit einbegreife. Dann aber müßte es uns schwer auf die Seele 
fallen, daß wir • selbst in unseren geheimsten Gedanken noch • schuldig am 
andern geworden sind, daß sich gewissermaßen das Feld unserer Untreue und un- 
seres Versagens ausbreitet über die ganze Kirche (und über sie hinaus). Keiner lebt 
sich allein. Keiner sündigt also für sich allein. In der Finsternis der Welt, in ihrer 
dumpfen Sündigkeit, in der Geistesträgheit der Kirche, die wir so oft beklagen (als 
ob wir daran unschuldig wären), • blickt uns nur unsere eigene Schuld an. Wer das 
begreift, der wird erkennen, daß das christlich wahrste Aufbegehren gegen die 
Sünde in der Kirche • die Anklage der eigenen Schuld vor der Kirche ist, an der 
man selber durch seine eigene Sünde (große und kleine) schuldig geworden ist. Seit- 
dem das Wort Gottes selbst Mensch geworden ist und in seinem Heiligen Geist sich 
dauernd mit der Gemeinde der geheiligten Erlösten verbunden hat, hat das •tibi 
soli peccavi" des Bußpsalmes nicht mehr den Klang eines einsamen Individualismus, 
es sagt nicht: mein Verhältnis zu Gott im Guten und Bösen geht mich und Gott und 
sonst niemanden an. Es geht mich und Gott an. Aber darum alle. •Ich bekenne 
Gott... allen Heiligen und Euch, Brüder, daß ich gesündigt habe." Den Brüdern 
könnte man und brauchte man nicht bekennen, hätte man nicht auch an ihnen ge- 
sündigt durch jede Sünde, die man bekennen muß. 

2. •Binden" 

Es ist bekannt, daß die alte Kirche für die biblische Begründung ihrer sakramen- 
talen Vollmacht der Sündenvergebung sich mehr auf Mt 16, 18 und 18, 18 als auf 
Joh 20 berufen hat8. Die Gründe für diese Tatsache, die uns heute zunächst seltsam 
erscheinen mag9, brauchen hier nicht untersucht zu werden. Aus der genannten Tat- 
sache ergibt sich schon für uns, daß die kirchliche Vergebung der Schuld im Sakra- 
ment der Buße • zunächst ganz vorsichtig und vag formuliert • etwas mit •Binden 
und Lösen" zu tun hat. Wenn wir nun fragen, was dies eigentlich bedeute, vor allem 
das •Binden", dann entdecken wir auch wieder eine solche •vergessene" Wahrheit 
in der Theologie des Bußsakramentes. Fragen wir nämlich die heutige durchschnitt- 
liche Interpretation dieser Worte in der Schultheologie, dann erhalten wir eine Ant- 
wort, die nicht recht zu befriedigen vermag. •Binden" (und das entsprechende •Be- 
halten" von Joh 20) bedeute, so wird uns gesagt, soweit es sich auf die Verwaltung 
des Bußsakramentes beziehe, die •Verweigerung der Absolution" einem gegenüber, 

8 Vgl. z. B. H. Bruders, Mt 16,19; 18, 18 und Joh 20, 22. 23 in frühchristlicher Auslegung: 
ZkTh 34 (1910) 659•677; 35 (1911) 79•111; 292•346; 466•481; 690•713. Lehrreich in 
dieser Hinsicht ist auch ein Blick in P. Anciaux, La theologie du Sacrement de Penitence 
au XII« siecle, Louvain 1949 (vgl. den Index des Buches S. 619). 

• Das Tridentinum (sess. 14, cap. 1; can. 3, Dz 894; 913) verweist nur auf Joh 20, 22 f., 
allerdings mit der Einschränkung, daß bei Joh 20 der Herr •praecipue" das Sakrament ge- 
stiftet habe. Der Rekurs auf andere Texte ist also nicht verwehrt. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 343 

der sich als Sünder dem Bußgericht der Kirche durch seine Anklage gestellt habe10. 
Da die Theologie gerade aus der Doppel\o\\raz.A.t des Bindens oder Lösens gegen- 
über der reformatorischen Theologie den richterlichen Charakter der Vergebungs- 
vollmacht der Kirche gegenüber dem getauften Sünder zu erweisen sucht, wird oft 
ein großes Maß von formaljuridischem Scharfsinn aufgeboten, um zu zeigen, daß 
eine solche Absolutionsverweigerung (im Unterschied z. B. von einer Verweigerung 
der Taufe einem Sünder oder Ungläubigen gegenüber) einen eigentlichen, positiven 
richterlichen Akt darstelle, der eine neue rechtliche Lage schaffe (insofern z. B. der 
Sünder so verpflichtet sei, sich aufs neue dem Bußgericht der Kirche zu stellen, der 
durch die Anklage gewissermaßen labil gewordene Sündenzustand durch die Abso- 
lutionsverweigerung aufs neue festgelegt werde usw.). 

Wir brauchen hier nicht auf die inneren Schwierigkeiten dieser Auskunft über den 
Sinn des •Bindens" einzugehen, die alle darauf hinauslaufen, daß sachlich eine Ab- 
solutionsverweigerung, so scharfsinnig man sie auch interpretiert, genau so wenig 
wie eine Taufverweigerung (die keine richterliche Erkenntnis der Kirche ist) mehr 
sein kann, als die (u. U.) pflichtmäßige Unterlassung und Verweigerung eines Aktes, 
aber kein eigenständiger Akt mit eigenen neuen Rechtsfolgen, der er doch gerade 
in der Voraussetzung dieser Interpretation sein sollte. Was entscheidender ist, ist 
dies11: •Binden" bedeutet in der Sprache des Neuen Testamentes und in der Auf- 
fassung der alten Kirche etwas anderes (und so kann durchaus dann auch das •Behal- 
ten" bei Joh 20 verstanden werden): •in den Bann tun". Es ist wichtig, von vornherein 
zu betonen, daß bei diesem Verständnis nicht voreilig an den heutigen kirchenrecht- 
lichen Begriff der •Exkommunikation" gedacht werden darf als einer eigenen Kir- 
chenstrafe, die gesatzter Weise für bestimmte Vergehen im Raum der Kirche ver- 
hängt wird. Um zu sehen, was dieses •bindende" Bannen im N. T. und in der alten 
Kirche bedeutet, müssen wir uns erinnern, was schon über die ekklesiologische Seite 
der (schweren) Schuld gesagt wurde. Der getaufte (Tod-)Sünder gehört noch zur 
Kirche, er ist noch •drinnen". Aber eben diese seine bleibende Zugehörigkeit zur 
Kirche ist durch die Schuld ihres eigentlichen letzten Sinnes beraubt. Sie sollte die 
gleichsam sakramentale dauernde Sichtbarkeit seines Geistbesitzes sein12. Seine Zu- 
gehörigkeit zur Kirche in der Dimension der Sichtbarkeit (geschichtlichen, rechtlichen, 
bekenntnismäßigen usw. Greifbarkeit) der Kirche wird im Sünder zur Lüge, gewis- 
sermaßen zum •nur gültigen", aber nicht •wirksamen" Dauerempfang des Ursakra- 
mentes, das die Zugehörigkeit zur Kirche darstellt. Das erste somit, was die Kirche 
tun muß (gerade um den Sünder zu retten), ist darin gelegen, daß sie diesen schuld- 
haft lügnerisch gewordenen Zustand des Sünders auch in der Dimension der Sicht- 

10 Vgl. z. B. J. B. Umberg, Die richterliche Bußgewalt nach Joh 20, 23: ZkTh 50 (1926) 
337•370; P. Galtier, De Paenitentia tractatus dogmatico-historicus (editio nova, Rom 1950) 
n. 125•141. 

11 Vgl. K. Adam, Zum außerkanonischen und kanonischen Sprachgebrauch von Binden 
und Lösen: Theol. Quartalschrift 96 (1914) 49•64; 161•197 (auch bei: K. Adam, Gesam- 
melte Aufsätze (Augsburg 1936) 17•52; Strack-Billerbeek I 738•747; 792 f; IV, 1 293•333; 
Kittel, Theol. Wörterbuch II, 59 f; III 749•753; V. Brander, •Binden und Lösen" in der 
altsyrischen Kirche: Der Katholik 95, 1 (1916) 220•232; 287•304; V. Brander, Ist Binden 
und Lösen bei Mt 16, 19 und 18, 18 ein rabbinischer Schulausdruck?: Der Katholik 94, 2 (1914) 
116•132; B. Poschmann, Paenitentia secunda (Bonn 1940) 4•9. 

12 Vgl. z. B. O. Semmelroth, Die Kirche als •Sichtbare Gestalt der unsichtbaren Gnade": 
Scholastik 28 (1953) 23•39; K. Rahner, Die Zugehörigkeit zur Kirche nach der Lehre der 
Enzyklika Pius XII., Mystici corporis Christi: ZkTh 69 (1947) 129•188 (bes. 176•188). 



344 Karl Rahner 

barkeit auf deckt, den Schein entlarvt: sie bannt, •bindet" den Sünder. Sie stellt auch 
in der Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit fest, wie es in Wahrheit ist: du 
bist gerade als Glied der Kirche gar nicht der, als welcher du durch deine sichtbare 
Gliedschaft erscheinst; du hast den Schein, daß du lebst (eben weil du zur Gemein- 
schaft der Lebendigen im geisterfüllten Leib Christi gehörst), aber in Wahrheit bist 
du tot. Richtend scheidet die Kirche in der einen Doppelbedeutung des Wortes 

xoivEiv (xgiaig)13. 

Von da aus ergibt sich auch, daß Binden und Lösen nicht zwei Seiten einer Alter- 
native sind, sondern zwei Phasen der einen Reaktion, mit der die heilige Kirche auf 
die Sünde eines ihrer Glieder antwortet. Mindestens in der Absicht der Kirche ist es 
so. Wenn sie bindet, bindet sie, um überhaupt lösen zu können. Nur wenn zuerst 
einmal die Wahrheit in der Ebene der kirchlichen Sichtbarkeit an den Tag gebracht 
ist, der vom Schein14 der Zugehörigkeit zur Kirche verdeckt ist, kann auf dieser sel- 
ben Ebene (d. h. sakramental) die Schuld gegen die Kirche und Gott wieder auf- 
gehoben, •gelöst" werden. Daran wird auch nichts dadurch geändert, daß es bei 
Verstocktheit und Unbußfertigkeit des Sünders bei dem •Binden" verbleiben muß. 
Die zweite Phase des einen Vorgangs (das Lösen) ist bedingt durch die Reue des 
Sünders. Aber das Binden zielt schon auf das Lösen, und dieses setzt jenes voraus. 
So hat es die alte Kirche immer verstanden15. Sie hat immer betont, daß der Christ 
mit schwerer Schuld gebunden werden müsse, um wirksam gelöst werden zu können, 
und hat dieses Binden, die Absonderung des christlichen Sünders von dem vollen 
Vollzug der Gemeinschaft nicht als eine zusätzliche, in bloß manchen Fällen ver- 
hängbare Strafe bloß äußerer Kirchenzucht betrachtet, sondern als eine pflichtmäßige 
Reaktion der Kirche auf (grundsätzlich) jede Sünde, die •vom Reiche Gottes aus- 
schließt". Es ist in dieser Hinsicht bezeichnend16, daß der Paulinische Lasterkatalog 
(der Sünden, die vom Reiche Gottes ausschließen, also der schweren Sünden in un- 
serer Terminologie) und der Paulinische Katalog der Sünden, auf die die Kirche 
(Gemeinde) mit einem bannenden Distanzieren des Sünders von der Kirche zu ant- 
worten hat, identisch sind. So blieb es auch in der Theologie und Praxis der alten 
Kirche. Wie dieser •Bann", der die konnaturale Reaktion der Kirche auf die schwere 
Sünde ihres Gliedes ist, in der konkreten Praxis der altkirchlichen Bußdisziplin 
genauerhin gestaltet wurde (und darin natürlich die mannigfaltigsten Formen an- 
nehmen konnte), kann uns in diesem unserem Zusammenhang nicht näher beschäf- 
tigen. Eines ist überall greifbar und das theologisch Entscheidende: der Sünder 
wurde mindestens ausgeschlossen vom innersten Lebensbezirk der Kirche, von ihrem 
zentralen Mysterium, der Quelle allen Heils, von Mahl und Opfer des Herrn. Aus- 
geschlossen natürlich, weil er sich davon durch seine Schuld selbst ausgeschlossen 
hatte. Aber eben dieses schuldhafte Sichtrennen von diesem innersten Lebensbezirk 

13 Vgl. z. B. 1 Kor 5, 3 ff. 
14 •Schein" ist die Zugehörigkeit zur Kirche im Sünder nicht in dem Sinn, daß er nicht 

mehr zu ihr gehöre, aber in dem Sinn, daß die bestehende (nach ihrem wahren Sinn und 
ihrem Anzeigecharakter) etwas vortäuscht, was da sein sollte, aber nicht mehr da ist: die 
Teilhabe am heiligen Geist der Kirche. 

15 Vgl. u. a. die oben Anm. 6 zitierte Literatur. 
16 Vgl. einerseits 1 Kor 5, 1•8; 5, 11; 2 Thess 3, 6; 2 Tim 3, 2•5; 1 Tim 1, 19 f; Act 8, 20ff; 

Apk 2, 2; 2, 14 f; 2, 20 f (Kataloge oder Fälle von •Bann", •Meiden" usw.) und andererseits 
Gal 5, 19•21; Eph 5,5; 1 Kor 6, 9 f; Kol 3, 5•8 (Kataloge von Sünden, die vom eschaitolo- 
gischen Reich Gottes ausschließen). 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 345 

der Kirche, das in der Tiefe des Gewissens sich ereignete, erhält durch die •Bin- 
dung" des Sünders von Seiten der Kirche seine Greifbarkeit und Leibhaftigkeit in 
der Ebene der sichtbaren Kirche17 (was nicht notwendig heißt: im •forum extemum" 
im Sinn des heutigen Kirchenrechtes, da es sich an sich durchaus um jene Ebene der 
Sichtbarkeit handelt, in der z. B. auch die Sakramente liegen). 

Man könnte nun sagen, daß diese Deutung des •Bindens" als inneren und not- 
wendigen Moments am sakramentalen Vergebungsvorgang (der sogenannten •öf- 
fentlichen'1 •Exkommunikations"-Buße in der alten Kirche) falsch sein müsse oder 
höchstens noch ein historisch-antiquarisches Interesse für uns haben könne, weil ein- 
mal dieses bannende Binden doch in der heutigen Spendung des Bußsakramentes 
sich nicht mehr finde und zweitens diese ganze •Konstruktion" sich auf die •Devo- 
tionsbeicht" nicht anwenden lasse, diese aber doch auch die Spendung eines Sakra- 
mentes sei. Die Prüfung dieser Einwände wird uns erkennen lassen, daß wir im 
•Binden" eine vergessene Wahrheit entdecken, die auch für uns heute noch bedeut- 
sam ist, und die uns später ermöglicht, auch das sündentilgende •Lösen" der Kirche 
unter einem •vergessenen" Aspekt zu sehen. 

Dieses •Binden", so wie es erklärt und von der eigentlichen Kirchenstrafe der 
Exkommunikation im heutigen Kirchenrecht abgegrenzt wurde, gibt es heute nicht 
mehr, so lautet der erste Einwand. Um die Falschheit dieser Behauptung zu sehen, 
wollen wir zunächst (bevor wir •theologischer" reden) ein kleines Gedankenexperi- 
ment machen. Denken wir uns eine heutige kleine christliche Gemeinde von großem 
Eifer, in der auch •bürgerlich" jeder jeden kennt. Setzen wir voraus, alle Glieder 
dieser Gemeinde versammeln sich sonntags zur Feier der Eucharistie und empfan- 
gen dabei alle unter den nötigen Voraussetzungen in einer ihnen selbstverständ- 
lichen Übung den Leib des Herrn. Nehmen wir ferner an (natürlich ohne damit eine 
solche Praxis empfehlen zu wollen), diese eifrigen Christen hätten (wie in der alten 
Kirche) den (uns heute seltsam anmutenden) Brauch, nur die objektiv und subjektiv 
schweren Sünden, die sie begangen haben, dem sakramentalen Bußgericht zu unter- 
breiten (das sie aber dann in der Form empfangen, wie es heute üblich ist: Samstag 
nachmittags am Beichtstuhl anstehend). Alle diese Hypothesen sind auch heute denk- 
bar, sogar ohne die geringste Änderung des heutigen Kirchenrechts. Die Leute dieser 
Gemeinde brauchten nur so handeln zu wollen, niemand könnte sie zum gegentei- 
ligen Handeln verpflichten, zu dem man ihnen höchstens gute Ratschläge geben 
könnte. Wie würde unter diesen Voraussetzungen sich das Leben dieser Gemeinde 
gestalten? Es wäre ohne weiteres mit theologisch und praktisch nur unerheblichen 
Abwandlungen, ohne jede neue kirchenrechtliche Maßnahme, das wieder sichtbar, 

17 Man beachte: nach jeder möglichen oder denkbaren Interpretation des •Bindens" (auf 
Erden) oder des •Behaltens" liegt dieses in derselben Dimension wie das •Lösen" und •Nach- 
lassen". Nun ist aber dieses •Lösen" und •Nachlassen" für jede katholische Exegese und 
Dogmatik ein sakramentaler Vorgang, also ein solcher, der wesentlich eine geschiditliche 
Greifbarkeit in der sichtbaren Kirche als solcher hat, auf einem •forum" sich abspielt, wenn 
dieses •forum" auch •internum seu conscientiae sacramentale" (CJC can. 196; 1047; 2314 §2) 
genannt werden muß im Verhältnis zu einer äußerlichen Dimension der Kirche, in der sidi 
jene Vorgänge abspielen, die die Kirdie als bloß äußere Gesellschaft und deren •bonum 
commune" als solches berühren. Auf dem sakramentalen Forum sich abspielende Ereignisse 
bewirken unmittelbar Geschehnisse im •Gewissensbereich" (wie es eben alle Sakramente 
tun), sie spielen sich aber nicht in der •privaten" Sphäre des inneren Gewissens allein ab, 
sondern in der sichtbaren Kirche. Dasselbe ist also auch vom •Binden" auf jeden Fall zu 
sagen. 



346 Karl Rahner 

was man •die öffentliche Kirchenbuße", •Exkommunikationsbuße" nennen könnte. 
Wenn jemand schwer gesündigt hat und dementsprechend (pflichtmäßig) am Sonn- 
tag der Eucharistie fernbleibt oder am Samstag (ebenso pflichtmäßig) am Beichtstuhl 
ansteht, würde er sich als TodsTinder bekennen18; er wäre auch in der Öffentlichkeit 
der Kirche im •ordo paenitentium" (auch wenn die genaue Natur seiner schweren 
Schuld durch das Bekenntnis nur dem Beichtiger bekannt wäre, wie es übrigens auch 
in der alten Kirche der Fall war). Ob ein solcher Sünder am Sonntag wie in der 
alten Kirche im hintersten Teil der Kirche seinen eigenen Platz hat oder (wie in 
unserer Gemeinde) vereinsamt an seinem sonstigen Platz bleibend unweigerlich 
auffällt, das würde an der Sache nichts ändern: er bekennt sich unweigerlich •öffent- 
lich" als Sünder. Und der Pfarrer dieser Gemeinde könnte von der •Schlange", die 
am Samstag abend vor seinem Beichtstuhl steht, auch genau so predigen: abundant 
hie paenitentes; quando illis imponitur manus, fit ordo longissimus" (Zahllos sind 
die Büßenden unter uns; wenn man ihnen die Hand auflegt, gibt es eine lange Reihe) 
(sermo 232, 7), er könnte mit Augustin sagen von diesen Büßern: proprie vocantur 
paenitentes remoti etiam a Sacramento altaris partieipando, ne aeeipiendo indigne 
iudicium sibi manducent et bibant (Die eigentlichen Büßer sind auch von der Teil- 
nahme am Sakrament des Altares ausgeschlossen, damit sie sich durch seinen un- 
würdigen Genuß nicht das Gericht essen und trinken) (sermo 352, 3. 8). Auch er 
könnte mit Augustinus predigen: Uli enim, quos vidistis agere paenitentiam (•die 
vor dem Beichtstuhl stehen"), scelera commiserunt, aut adulteria aut aliqua faeta 
immania; inde agunt paenitentiam. Nam si levia peccata ipsorum essent, ad haec 
quotidiana oratio delenda sufficeret (Diejenigen, die ihr Buße tun seht, haben Ver- 
brechen begangen, Ehebruch oder sonst etwas Furchtbares; darum tun sie nun Buße. 
Wenn sie nur läßliche Sünden hätten, genügte zu deren Tilgung das tägliche Gebet) 
(De symbolo 7, 15). Man kann auch nicht sagen, daß in unserem Fall die •Öffentlich- 
keit" dieser Buße nur eine faktische wäre, ohne daß sie durch einen eigentlichen 
Akt der Kirche konstituiert worden wäre. Denn sie sind auch durch einen Akt der 
Kirche selbst von der sakramentalen Mitte des sichtbar-gnadenhaften Lebens der 
Kirche ausgeschlossen. Ihre Sünde zwingt sie (unter unseren Voraussetzungen) zur 
•öffentlichen Buße", weil sie auch durch eine kirchliche Rechtsverfügung, die jeden 
Sünder von schwerer Schuld trifft (und doch keine Exkommunikation im heutigen 
Sinn ist), von der Eucharistie ausgeschlossen sind und weil sie durch kirchliches Ge- 
bot wenigstens einmal im Jahr das Bußsakrament empfangen müssen, wozu die 

18 Man wird es nicht ganz leicht haben, zu beweisen, daß unter den gemachten Hypothesen 
die Kirche die strenge Pflicht hätte, die äußere Gestaltung des Bußsakramentes so zu modi- 
fizieren, daß auch dann durch den Empfang des Sakramentes niemand sich praktisch als mit 
schwerer Schuld beladen verraten würde. Jedenfalls haben die Kirchenväter auch für ge- 
heime (schwere) Sünden die öffentliche Kirchenbuße gefordert (vgl. z. B. B. Kurtscheid, 
Das Beichtsiegel [Freiburg 1912] 16•23: öffentliche Buße für geheime Sünden). Bedeutete 
das natürlich auch kein eigentliches öffentliches Bekenntnis der Sdiuld, so verriet der Büßer 
bei dem damaligen Fehlen der Andachtsbeicht und bei der Öffentlichkeit der Buße unver- 
meidlich, daß er sich schwerer Sünde schuldig gemacht hatte. Man sieht aus solchen Über- 
legungen nebenbei bemerkt auch, welche pastorellen Schwierigkeiten entstehen müßten, 
wenn diejenigen, die die Andachtsbeicht bekämpfen oder möglichst zurückzudrängen suchen, 
mit ihren Tendenzen Erfolg hätten: im selben Augenblick, in dem dies ihnen gelänge, 
brächte man, praktisch geschätzt, die Leute, die Todsünden begangen haben, erst (wie zu den 
Zeiten des Caesarius von Arles und in den folgenden Jahrhunderten) auf dem Sterbebett 
zur Beicht. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 347 

nicht verpflichtet sind, die keine schwere Schuld auf sich geladen haben. Daß dieser 
kirchliche Akt heute (im Unterschied zur alten Kirche) nicht eigens für den einzel- 
nen als solchen verfügt wird, also gewissermaßen heute •latae sententiae", nicht 
•ferendae sententiae" ist, ändert nichts Grundsätzliches an der Sachlage. Die Kirche 
•bindet" jeden Sünder mit schwerer Schuld noch heute genau so wie früher, indem 
sie ihn auch durch ihre eigene rechtliche Verfügung von jenem Kreis der Glieder der 
Kirche absondert, die freien Zutritt zu ihrem höchsten Geheimnis haben, und diese 
absondernde Bindung könnte jederzeit durch rein faktische Veränderungen jene 
greifbare Deutlichkeit wieder erhalten, die wir an dem Binden in der alten Kirche 
feststellen und die wir heute (anders als die alte Kirche) als die •Öffentlichkeit" 
der Buße qualifizieren19. Das Binden als erste Phase der Reaktion der Kirche auf die 
schwere Schuld des Christen ist also heute ebenso gegeben wie in der alten Kirche. 
Es ist nur verdeckt und darum von uns heute •vergessen", weil es nicht auffällt. Es 
fällt aber nicht auf, weil faktisch viele (leider) nicht die Eucharistie empfangen, die 
dazu das Recht hätten; und viele beichten (glücklicherweise), die dazu nicht verpflich- 
tet sind. 

Das Ganze etwas theologischer und kürzer ausgedrückt: insofern die Kirche durch 
ihren eigenen Akt (GJC can. 856) den Christen mit schwerer Schuld von dem höch- 
sten Lebensmysterium der Kirche und der kirchlichen Gemeinschaft der Christen 
untereinander, der Eucharistie, ausschließt (wenn auch heute gewissermaßen in 
einem abgekürzten Verfahren, wie es übrigens stellenweise auch schon in der alten 
Kirche vorkam20), und insofern die Kirche (über das göttliche Gebot hinaus) für 
solche wenigstens einmal im Jahr die Pflicht des Sich-dem-Bußgericht-Stellens fest- 
legt21, ist eine •Bindung" des Christen, der schwer gesündigt hat, durch die Kirche 
gegeben und zwar in derjenigen Dimension der Sichtbarkeit der Kirche, die zwar 
vom •forum externum" verschieden ist, aber doch wirklich eine Dimension der Sicht- 
barkeit ist, weil es genau jene Dimension der Kirche ist, in der die Sakramente als 
•sichtbare" Zeichen der Gnade vollzogen werden. Daß diese sichtbare (also •öffent- 
liche") Bindung in der heutigen Praxis nicht auffällt, liegt in zufälligen Umständen 
begründet, die dem Wesen der Sache äußerlich sind; diese Unauffälligkeit läßt uns 
diese Bindung übersehen und •vergessen", hebt sie aber keineswegs auf. 

Wäre es nicht besser, wir würden dieses •Binden" nicht vergessen? Selbstverständ- 
lich ist die Trennung von Gott und seiner Gnade, die Bindung durch die Schuld vor 
Gott selbst, die letzte und tiefste Fürchterlichkeit der Sünde. Aber eben diese tritt 
durch die Bindung der Kirche aus der Tiefe des Gewissens an die Oberfläche des 
Daseins. Wer schon einmal Menschen begegnet ist (und es gibt solche!), die leiden 

lfl Die alte Kirche qualifizierte die Kirchenbuße ja nicht als •öffentlich" im Gegensatz zu 
einer •privaten"sakramentalen Buße, sondern im Gegensatz zur mc&isakramentalen Buße 
für läßliche Sünden (durch Gebet, Fasten, Almosen usw.). 

20 Man denke z. B. an die Abschaffung des inquisitorisch gegen Eucharistie-Unwürdige 
vorgehenden Bußpriesters unter Nektarius von Konstantinopel, wodurch die Entscheidung 
im konkreten Fall, ob eine solche Unwürdigkeit vorliegt, den einzelnen überlassen würde, 
und so die Kirche sich mit der Aufstellung des allgemeinen Prinzips (aber als auch von ihr 
selbst aufgestellten, und nicht nur verkündeten) begnügte. Insofern z. B. auch Augustin er- 
wartete, daß der geheime Sünder sich spontan der Kirche stelle und sich von sich aus von der 
Eucharistie fernhalte, setzt er eigentlich auch einen solchen Eucharistie-Ausschuß •latae sen- 
tentiae" voraus. 

21 CJC can. 901.906. 



348 Karl Rahner 

an dieser Verweisung aus dem innersten sakramentalen Bereich der Kirche, der kann 
sich vorstellen, was diese Bindung religiös bedeuten könnte. Paulus hat sie gesehen 
als ein Ausgeliefertwerden an die Macht des Satans22. Und wie sollte der Mensch 
diese nicht fürchten, wenn er nicht jederzeit fliehen kann in den Bezirk der Kirche, 
in dem das fleischgewordene Erbarmen selber als die Macht des Lebens über Sünde, 
Tod und dämonische Triebhaftigkeit gegenwärtig ist? Wie sollte der gebundene 
Mensch sich nicht verlassen und im letzten Sinn vereinsamt vorkommen, wenn er 
ausgeschlossen ist von jenem Mysterium, in dem* die tiefste Kommunion der Men- 
schen untereinander gegeben ist? Weil ein Brot ist, bilden wir viele einen Leib; wir 
nehmen ja alle an dem einen Brote teil, sagt Paulus (1 Kor 10, 17). Wie muß dieses 
Wort den treffen, der von diesem Brot ausgeschlossen ist? 

Man könnte nun sagen (und damit kommen wir zur zweiten der oben schon ange- 
deuteten Schwierigkeiten): die Tatsache, daß bei der Andachtsbeicht, die schon eine 
wahre sakramentale Sündenvergebung ist, kein •Binden" möglich ist, zeige, daß das 
•Binden" doch nicht zum Wesen des kirchlichen Bußverfahrens gehöre23, keine not- 
wendige erste Phase der richtend-heilenden Reaktion der Kirche auf die Sünde ihres 
Gliedes sei, oder mindestens, daß bei der Andachtsbeicht dieser Gesichtspunkt gänz- 
lich wegfalle. Hier liegt natürlich eine gewisse Schwierigkeit, die rundweg zuzu- 
geben ist. Aber es muß zunächst gesehen werden, daß sie in der üblichen Auffassung 
des Bindens und Lösens (Behaltens und Nachlassens), die wir zu Beginn des Ab- 
schnittes erwähnten, in genau derselben Weise vorliegt. Diese übliche Theorie sucht 
nämlich den richterlichen Charakter des Bußsakramentes gerade aus der alternativen 
Doppelvollmacht des Bindens oder Lösens mit rechtlichen Folgen in beiden Fällen 
nachzuweisen. Sie muß dann aber gestehen, daß auch in dieser Theorie von einem 
eigentlichen Binden im strengen Sinn gegenüber bloß läßlichen Sünden nicht die 
Rede sein kann. Denn die Tilgung der läßlichen Sünden ist eben nicht im selben 
Sinn wie die schwere Sünde von der sakramental-richterlichen Intervention der 
Kirche abhängig und ist nicht pflichtmäßig auf eine solche angewiesen. Dazu kommt, 
daß (auch in dieser üblichen Theorie) nur mit überflüssigen und sachlich höchst 
problematischen Konstruktionen der Fall gedacht werden kann, in dem jemand eine 
läßliche Sünde in einer bloßen Andachtsbeicht beichtet, die ihm nicht schon im voraus 
zum Sakrament vergeben wäre24: läßliche Sünden können nicht eigentlich und im 
strengen Sinn •gebunden" oder •behalten" werden, wie immer man diese Worte in 
der Vollmacht Christi deutet, die die biblische Grundlage des Bußsakramentes sind. 
Daraus folgt: die oben angedeutete Schwierigkeit ist eine solche, die nicht für unsere 
Deutung des Bindens spezifisch ist, sondern jede Theorie belastet, weil jede einer- 

22 Vgl. 1 Kor 5, 5: 1 Tim 1, 20. 
23 Man beachte: wir sagen nicht: zum eigentlichen Wesen des Bußsakramentes als solchem. 

In jeder Auffassung ist die sakramentale Vollmacht streng als solche bloß ein Teil einer 
richterlichen (bindenden oder lösenden) Vollmacht, die der Herr in den Schlüsseln der Kirche 
den Sündern gegenüber gegeben hat. Es ist also berechtigt und unbedenklich, zwischen dem 
Wesen des (ganzen) Bußvorgangs und dem Wesen jener Phase dieses Vorgangs zu unter- 
scheiden, die im engeren Sinn als Sakrament bezeichnet werden muß und allein bezeichnet 
werden kann, da das Binden als solches im Falle des Unbußfertigbleibens des Sünders seinen 
Sinn und seine Bedeutung behält, aber dann natürlich auf jeden Fall keinen sakramentalen 
Charakter hat und dieser ihm darum auch in dem Fall nicht zugesprochen werden soll, in dem 
es tatsächlich seinem eigentlich und ursprünglich gemeinten Sinn entsprechend (vgl. das 
ivct in 1 Kor 5, 5) sich in das Lösen hinein •aufhebt". 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 349 

seits das Bußsakrament als seiner ganzen Struktur nach auf die Tilgung der schweren 
Sünden ausgerichtet erkennen muß und jede anderseits aus der Praxis und Lehre der 
Kirche weiß, daß es trotzdem auch in zweiter und abgeleiteter Weise ein sakramen- 
tales Mittel der Tilgung der läßlichen Sünden sein kann. 

Diese Vorüberlegungen eines •retorqueo" vorausgesetzt, können wir sagen: 
Analog (d. h. wirklich ähnlich oder nur in weiterer defizienter Ähnlichkeit) zur 
schweren Sünde ist auch die läßliche Sünde ein Verstoß gegen die heilige Kirche und 
die verpflichtende Gliedfunktion eines Christen in der Kirche. Sie distanziert einen 
solchen Sünder zwar nicht vom inneren Leben der Kirche als des •Gefäßes des Gei- 
stes" (wie Irenäus sagen würde), wohl aber von dem vollen ungehinderten Lebens- 
vollzug dieses inneren Lebensprinzips der Kirche (nicht von der Caritas, würde Tho- 
mas sagen, wohl aber von dem Akt und dem fervor caritatis23), wobei die Caritas 
eben nicht als nur subjektive Gesinnung oder bloß als individualistisch aufgefaßter 
•eingegossener" Tugendhabitus gedacht werden darf, sondern als jene göttliche 
Liebe, die uns von der Kirche her dauernd zuströmt: Ecclesiae Caritas, quae per 
Spiritum Sanctum diffunditur in cordibus nostris (Die Liebe der Kirche, die durch ' 
den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen wird) (Augustinus, In Joan, tract. 
121, 4). Von dieser Glut der Liebe, die von der Kirche und ihrem göttlichen Lebens- 
prinzip her den Menschen immer restloser und eifersüchtiger erfassen will, distan- 
ziert sich der Mensch durch die läßliche Sünde, dieser Glut setzt er einen bewußten 
Widerstand entgegen. Das spielt sich zunächst in seiner privaten Sphäre, ja viel- 
leicht nur in der Tiefe seines Gewissens ab. Und er kann diese schuldhafte Resistenz 
gegenüber dem Treiben des Geistes auch in diesen Dimensionen seiner Existenz 
allein bereinigen und gutmachen: durch •private" Buße, Gebet und Empfang der 
Eucharistie, die ja gerade das Sakrament des •fervor caritatis" nach Thomas ist26. 
Aber wenn der Sünder, diese seine Trägheit und Widerwärtigkeit beklagend und sich 
anklagend zur Kirche kommt, und wenn die Kirche in ihren amtlichen Vertretern 
diese Anklage entgegennimmt und ernst nimmt, durch ihr ernstes Anhören bestätigt, 
daß sie nicht bloß der Ausdruck einer empfindsamen, auf ihre individuelle Untade- 
ligkeit bedachten Seele ist, sondern das Geständnis einer Schuld, durch die sie selbst, 
die Kirche, mitleidet, mitbüßen muß, dann erhält eben doch auch diese verborgene 
Distanzierung des Menschen von der Lebensfülle und Lebenskraft der Kirche, die in 
der läßlichen Sünde liegt, eine Sichtbarkeit in der sakramental-öffentlichen Dimen- 
sion der Kirche, die jener analog ist, die durch das Binden des Menschen mit schwe- 
rer Schuld eintritt (zumal ja auch dieser Glied der Kirche bleibt). Das Bekenntnis 
der läßlichen Schuld in Abgabe durch den Sünder und Entgegennahme durch die 
Kirche macht diese Schuld und die durch sie bewirkte Distanzierung von der Kirche 
•präsent" in jenem (wenn auch heute noch so diskret gestalteten) Raum der Öffent- 
lichkeit der Kirche, der • verschieden vom forum externum • gerade jener ist, in 
dem sich Geist und Leib der Kirche am innigsten durchdringen. Ein solches durch die 
Kirche und nicht bloß durch den Sünder bewirktes Greifbarwerden der Distanz des 

24 Warum trotzdem der Empfang des Sakramentes nicht sinnlos wird, darüber ist Genü- 
gendes gesagt in den zwei Artikeln: Vom Sinn der heutigen Andachtsbeicht: ZAM 9 (1934) 
323•336, und: Persönliche und sakramentale Frömmigkeit: GuL 25 (1952) 412•429. 

23 De malo q. 7 a. 2; 1. II. q. 89 a. I. 
26 III. q. 79 s. 4 usw. 



350 Karl Rahner 

Sünders von der Lebensfülle der Kirche kann sehr wohl ein •Binden" genannt wer- 
den, analog zu jenem, mit dem die Kirche auf die schwere Schuld des Christen ant- 
wortet. 

Wiederum: wer dies richtig bedenkt, wird nicht sagen, daß dies theologische Sub- 
tilitäten sind, die für das religiöse Leben kein Gewicht haben können. Es gibt keine 
Sünde, in der wir nicht auch am Nächsten schuldig werden, und in den meisten Sün- 
den, auch den läßlichen, ist das nur zu handgreiflich. Da kniet ein Priester bekennend 
im Beichtstuhl. Er beichtet •nur" läßliche Sünden: sein barsches Wesen, seine Ge- 
schäftsmäßigkeit in seinen priesterlichen Funktionen, seinen Mangel an Buße und 
Gebetsgeist, seinen Hochmut und seinen Egoismus, seine Feigheit in seiner Sendung. 
Wieviel ist er eigentlich • greifbar und verborgen • den andern schuldig geblie- 
ben und wie ist er so schuldig geworden an den Kindern, an den Armen, an denen, 
die die Kirche suchen und bei ihm nicht erkennen können, an allen, deren Seele Gott 
einmal von ihm fordern wird am Tage des Gerichtes. Wenn dieser Priester nun so 
seine Sünden, seine •bloß" läßlichen Sünden, bekennt, dann ist (oder sollte sein) 
das nicht nur die unvermeidliche Voraussetzung dafür, daß er dieser Sünden ledig 
wird; dieses Bekenntnis hat sein eigenes Gewicht (seine Sünden könnte er ja auch 
ohne dieses Bekenntnis tilgen): ach, ich, der Hochwürdige Herr, der Gesalbte und 
geweihte Priester Gottes, der Stellvertreter der heiligen Kirche, ich bin ein armer 
Sünder, auch nicht besser als die, denen ich als guter Hirt auf den Wegen des Heils 
vorangehen sollte. Welche Distanz ist zwischen dem, was ich als Priester bin und 
sein sollte, und dem, was ich als armer Sünder bin. Wie bedrückt mich diese Distanz 
zwischen beiden. Wie sollte ich sie bekennen, wie den falsdien Schein zerstören, das 
Lügnerische zerstören, das ich durch meine Schuld um die Wahrheit meines Priester- 
tums ausbreite! Ich kann auch nicht hinknien vor meinen Pfarrkindern, um sie zu bitten, 
daß sie mir meine Schuld an ihnen vergeben, damit auch Gott im Himmel mir verzei- 
hen kann. Und darum bekenne ich wenigstens dem anderen Priester, meinem einen 
Bruder, an Gottes und der heiligen, durch mich gekränkten Gemeinde Gottes Statt, 
meine Schuld, meine große Schuld... Haltet mich nicht für einen Hochwürdigen Heili- 
gen, sondern für den, der ich durch meine Schuld bin, für einen armen Sünder. Indem 
ich bekennend mich vor der Kirche und dadurch vor allen, an denen ich gesündigt habe, 
distanziere von dem, was ich sein sollte und zu sein scheine, kann ich hoffen, daß Gott 
mich auch mit der Liebe seines Geistes, den er verleiht, dorthin stellt, wohin er mich 
durch die Weihe gestellt hat. Indem ich meine Fesseln zeige, nimmt ER sie mir ab. 
Ein Beispiel nur. Es könnte variiert werden für den Mann im öffentlichen Leben, 
für den Vater, dem das Seelenheil seiner Kinder aufgetragen ist, für die Mutter, die 
ihrer Familie vorleben sollte, was ein wahrer Christ ist, für die Armen und Ein- 
samen, die aus ihrer Bitterkeit die Gnade für andere ziehen sollten, für die Insassen 
eines Klosters, das eine strahlende Stadt auf dem Berge sein sollte ... Sie alle müß- 
ten, bevor sie sich von ihren läßlichen Sünden vor und durch die Kirche lösen lassen, 
ihr Gebundensein vor und durch die Kirche existentiell realisieren. 

3. Die •Materie" des Bußsakramentes 

Wer einmal Theologie studiert hat, erinnert sich (wahrscheinlich etwas gelang- 
weilt und uninteressiert) an eine •Schulkontroverse" über die Frage, welches die 
•Materie" des Bußsakramentes sei. Vermutlich wird er diese Kontroverse als einen 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 351 

herzlich leeren Wortstreit betrachten, der für die Praxis und das religiöse Leben 
gänzlich bedeutungslos ist und weitergeschleppt wird in den Schulbüchern, weil die 
Theologen sich einmal in den Kopf gesetzt haben, auch beim Bußsakrament zwischen 
Materie und Form zu unterscheiden, obwohl (so ist der Eindruck) hier diese Unter- 
scheidung, die bei anderen Sakramenten (z. B. Taufe) deutlich greifbar ist, nur mit 
künstlicher Subtilität angewendet werden kann. Und so hat man den Eindruck, daß 
auch in Zukunft die Thomisten die •Akte des Pönitenten" Materie des Bußsakra- 
mentes nennen, die Skotisten das bestreitend, diese Akte als bloße Vorbedingung 
des Sakramentes betrachten werden und beides im Grunde auf dasselbe hinauslaufe. 
Und doch ist es ein wenig anders. Die Frage hat nicht nur ihr Gewicht, weil die Re- 
formatoren die eigentliche Sakramentalität der kirchlichen Buße teilweise auch ge- 
rade mit Berufung darauf bestritten haben, daß bei ihr keine •res" (also keine 
•Materie") wie bei Taufe und Abendmahl vorhanden sei, sondern nur •Worte" 
(verba), die daher für sich alleinstehend nicht zu den Sakramenten, sondern eher zur 
wirksamen Predigt des Evangeliums der Vergebung zu rechnen seien. Von der Be- 
deutung der Schulkontroverse in dieser Hinsicht ist hier nicht zu sprechen. Auch da- 
von abgesehen, können wir, wenn wir die thomistische Ansicht als gutbegründete 
und heute allgemeinere in der Theologie einmal voraussetzen, in dieser Schulfrage 
eine •vergessene" Wahrheit entdecken, die nicht ganz ohne jede Bedeutung für 
unser religiöses Leben ist. 

Wir kommen dem eigentlichen Sinn dieser thomistischen Lehre näher, wenn wir 
fragen, wie sie eigentlich entstanden ist. Die Anwendung der Begriffe •Materie" 
und •Form" auf die Sakramente überhaupt stammt erst aus den ersten Jahrzehnten 
des 13. Jahrhunderts in teilweiser Ablösung der älteren Begriffe •res" (elementum) 
et •verbum". Bevor man nun im 13. Jahrhundert daran ging zu fragen, welches 
Materie und Form im Bußsakrament sei, hatte man sich schon (im 12. Jahrhundert) 
gefragt, welches (im ganzen) das sakramentale Zeichen (im Unterschied zur Wir- 
kung als solcher) beim Bußsakrament sei. Auf diese Frage aber hatte man im ganzen 
12. Jahrhundert fast allgemein geantwortet27, daß die äußeren Bußakte des Pöniten- 
ten, vor allem sein Bekenntnis oder die auferlegte Genugtuung, das sakramentale 
Zeichen seien. (Wenn da und dort28 schon die Absolution des Priesters als sakra- 
mentales Zeichen betrachtet wird, so ist dies nur scheinbar mit der heutigen kirch- 
lichen Lehre identisch, denn die spekulative Theologie betrachtete im 12. Jahrhun- 
dert und im 13. Jahrhundert bis Thomas so gut wie nirgends diese Absolution als 
den sakramentalen Vorgang, der die Tilgung der Schuld als solcher vor Gott be- 
wirkt, sondern schrieb ihr nur andere, wenn auch übernatürliche Wirkungen zu und 
betrachtete die gnadenbewirkte Reue des Pönitenten auch im Sakrament als die 
alleinige Ursache der Schuldtilgung streng als solche). Diese damals übliche Deu- 
tung des sakramentalen Zeichens darf uns nicht überraschen. In der Praxis und in 
der frühmittelalterlichen Theologie stand das persönliche Bußetun des Sünders 
durch Reue, Bekenntnis und Genugtuung (all dies freilich vor der Kirche und unter 
ihrer Leitung) so im Vordergrund des Bewußtseins, daß es verständlich wird, daß 

27 Das Material da2u bei B. Poschmann, Die abendländische Kirchenbuße im frühen Mit- 
telalter, Breslau 1930; P. Anciaux, La Theologie du Sacrement de Penitence au XIIs siecle, 
Louvain 1949. 

28 Vgl. Anciaux 146 f. 376.382. 



352 Karl Rahner 

die Theologie bis Thomas in dieser persönlichen Buße, in der von Gott gegebenen 
Liebe, die eigentliche Ursache der Vergebung der Schuld sah, und dann der prie- 
sterlichen Absolution (deren Notwendigkeit nie bestritten wurde) nur noch andere 
Wirkungen (z. B. Vergebung der Sündenstrafe usw.) zuschreiben konnte. Wenn nun 
unter diesem Blickwinkel gefragt wurde, welches das sakramentale Zeichen im Buß- 
sakrament sei, konnte man konsequent nur noch anworten: die Akte des Pönitenten. 
Wenn man dann (in der Mitte des 13. Jahrhunderts) langsam und zögernd daran- 
ging zu fragen, wie man im sakramentalen Zeichen des Bußsakramentes zwischen 
Materie und Form unterscheiden könne (weil man diese Unterscheidung bei allen 
Sakramenten durchzuführen suchte), so mußten bei dieser Sachlage (das Zeichen 
sind die Akte des Pönitenten; die Absolution hat keine Wirkursächlichkeit auf die 
Tilgung der Schuld als solche) die Antworten sehr verschieden und schwankend 
ausfallen. Wir brauchen hier auf die Theorie der Hochscholastik vor Thomas in 
dieser Frage nicht einzugehen. Es finden sich darunter solche, die der thomistischen 
Auffassung vorarbeiten, ohne sie aber wirklich zu erreichen. Einen wirklich klären- 
den Fortschritt brachte hier erst Thomas29. 

Thomas gelingt es zunächst, die ursprüngliche alte Tradition der Kirche zu einer 
klaren Formulierung in der neuen Begrifflichkeit zu bringen. Zunächst hinsichtlich 
der sakramentalen Ursächlichkeit für die Schuld als solche: die Absolution der Kirche 
hat eine sakramentale Ursächlichkeit auf die Schuldtilgung als solche. Das ist der 
entscheidende Fortschritt, den Thomas in der Klärung der Bußtheologie gebracht 
hat, der aber hier nicht Thema ist. Aber mit diesem Fortschritt ist, für Thomas deut- 
lich eo ipso auch folgendes gegeben: Diese schuldtilgende Absolution ist dann auch 
notwendig das sakramentale Zeichen (oder gehört zum mindesten als notwendiges 
und innerlich konstituierendes Moment in es hinein). Nun konnte und wollte das 
konservative und ausgleichende Genie, das der hl. Thomas überall in seiner Theo- 
logie ist, die seit anderthalb Jahrhunderten traditionelle These der Theologie seiner 
Zeit, wonach die Akte des Pönitenten das sakramentale Zeichen im Bußsakrament 
sind, nicht einfach verwerfen. Das Begriffspaar: Materie und Form gibt ihm die 
Möglichkeit einer harmonisierenden Synthese zwischen der traditionellen These und 
der von ihm gewonnenen (neuen) Erkenntnis: die Akte des Pönitenten gehören zum 
sakramentalen Zeichen (darin hat die ältere Ansicht recht), sie sind die Materie, das 
eine zu prägende und genauer zu bestimmende Element im sakramentalen Zeichen, 
das die göttliche Vergebung anzeigt und bewirkt; aber die priesterliche Absolution 
gehört auch zu ihm (darin hat er recht), es ist die Form, das bestimmende und end- 
gültig ausprägende Element im Ganzen des sakramentalen Zeichens, das den Akten 
des Pönitenten erst ihren letzten Sinn gibt. Die (moralische, nicht physische) Sinn- 
einheit von greifbarer Buße des Menschen vor der sichtbaren Kirche und vergeben- 
der, autoritativer Freisprechung durch die Kirche bilden für ihn eine Zeichen- 
einheit, die die göttliche Vergebung anzeigt und anzeigend bewirkt (Ereignis wer- 
den läßt). Innerhalb dieses Ganzen des Zeichens (nur so!) ist ihm die priesterliche 
Absolution (als Form) das Entscheidende, was die tX'aYAursächlichkeit angeht30, die 
Akte des Pönitenten aber das Wichtigere, was die Zeicheniunktion als solche be- 

q- 

29 Vgl. zum Folgenden: III q. 84 a. 1 corp.; ad 1; ad 2; ad 3. a. 3; a. 4; ad 3; a. 7 corp.; 
86 a. 6 corp.; q. 89 a. 1 ad 2. 
30 III q. 86 a. 6 corp. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 353 

trifft31. Insofern diese beiden Elemente des einen Zeichens aufeinander aus ihrer 
Natur heraus hingeordnet sind, können sie miteinander auch die Einheit des einen 
anzeigenden und wirksamen Zeichens bilden. 

Man sieht: Thomas kommt zu der Theorie, daß die Akte des Pönitenten Materie 
des sakramentalen Zeichens seien, nicht (wie man seine These später oft •beweisen" 
wollte32) durch die Überlegung, nur richterlicher Spruch der Kirche brauche eine 
•Materie". Ein solcher Beweis würde auch sachlich nur zeigen, daß der Richterspruch 
der Kirche einen Gegenstand haben muß, auf den er sich beziehen kann, und käme 
so über die skotistische Theorie nicht hinaus. Thomas' einziger Beweis (den er übri- 
gens gar nicht ausführt, auf den er gar nicht reflektiert) ist vielmehr die übliche 
Lehre der Scholastik vor ihm, daß innerhalb des einen ganzen kirchlichen Bußver- 
fahrens die personale Tat des Pönitenten wirksam einfließt auf die Tilgung der 
Schuld und nicht nur (wie nach ihm es bei der Taufe ist) dafür äußere Vorbedingung 
ist. Man könnte sogar sagen: eingegeben ist Thomas diese seine Lehre von seinem 
tiefen theologischen Instinkt, der ihn dazu treibt, das personale und das sakramen- 
tale Moment in der Rechtfertigung möglichst innig sich gegenseitig durchdringen 
zu lassen, nicht zwei disparate •Wege" der Rechtfertigung zu kennen, sondern das 
Personale und Sakramentale (beides in und vor der Kirche) als zwei Seiten oder 
Phasen des einen Vorganges zu betrachten, die sich gegenseitig fordern und bedin- 
gen33. Daß er diese theologische Grundkonzeption gerade beim Bußsakrament (deut- 
licher als bei anderen Sakramenten) durchführen konnte, dafür liegt der Grund frei- 
lich in der besonderen Lage der Theologie des Bußsakramentes seiner Zeit, die die 
Akte des Pönitenten auch im Sakrament der Buße an eine zentralere Stelle als bei 
den anderen Sakramenten rückte. 

Es wäre höchst oberflächlich, wollte man an dieser thomistischen Theorie bloß 
eine geschickte verbale Harmonisierung sachlich ganz verschiedener Standpunkte 
sehen und von da aus Skotus84 doch recht geben, der • gerade von der neu errun- 
genen Position des Thomas aus die Sakramentalität des ganzen Bußvorgangs einzig 
in die priesterliche Absolution hinein verlegte, weil diese (wie zuerst Thomas die 
Theologen sehen gelehrt hatte) autoritativ und wirksam auf die Tilgung der Schuld 
selbst hingeordnet ist. Es handelt sich bei Thomas (so will uns scheinen) nicht nur 
um die Einbeziehung einer vor ihm vorhandenen Schulmeinung in seiner Theorie, 
sondern um die begriffliche Einarbeitung einer echten Tradition von der Väterzeit 
her. Wir können hier den Beweis dafür nur ganz kurz und auf Einzelbelege ver- 
zichtend andeuten. Die Väter sehen zunächst einen wesentlichen Unterschied zwi- 
schen Taufe und kirchlicher Buße85. Die Taufe ist Vergebung aus freier Huld, Neu- 
schöpfung, schlechthin Nachlaß, reine, unmittelbare Wirkung des Blutes Christi. Die 
Buße (auch als Sakrament!) ist mühsame Genugtuung, Taufe in den eigenen Tränen, 

31 In IV. Sent. dist. 22 q. 2 sol. 2. 
32 Vgl. z. B. Chr. Pesch, Praelectiones dogmaticae VII4-5 (Freiburg 1920) n. 79. 
33 Vgl. dazu: K. Rahner, Persönliche und sakramentale Frömmigkeit: Gei&t und Leben 25 

(1952) 412•429; H. Schillebeedcx O. P., De Sakramenteele Heilseconomie, Antwerpen 1952. 
34 Vgl. N. Krautwig, Die Grundlagen der Bußlehre des J. Duns Skotus (Freiburg 1938) 

133 f. 
35 Vgl. z. B. B. Poschmann, Paenitentia secunda 161. 239. 241 f. 285. 287 f. 400 f. 409. 413. 

427•35; B. Poschmann, Die kirchliche Vermittlung der Sündenvergebung nach Augustinus: 
ZkTh 45 (1921) 208•228 usw. (bes. 210•214); K. Rahner: RSR37 (1950) 62•69; 73•79. 96f. 



354 Karl Rahner 

nicht Neugeburt plötzlicher Art, sondern langsame bittere Heilung durch eigenes 
Bemühen (auch wenn dieses getragen sein muß durch die Gnade Gottes). Und zwar 
beziehen die Väter diesen Unterschied nicht etwa bloß auf die Tilgung der zeitlichen 
Sündenstrafen, sondern auf die Vergebung der Schuld selbst36. Sie sehen diesen 
Unterschied nicht nur im Verhältnis der Taufe zu der Sündentilgung nach der Taufe, 
die auf außersakramentale Weise geschieht, sondern zu jener, die das kirchlich ge- 
regelte, mit der kirchlichen Rekonziliation abschließende Bußverfahren ist. Würde 
die personale Buße auch im Bußsakrament nur äußere Vorbedingung sein37, dann 
könnte dieser Unterschied zwischen beiden Sakramenten als solchen nicht oder höch- 
stens nur hinsichtlich der zeitlichen Sündensfra/en aufrecht erhalten werden. Es kann 
unter dieser Hinsicht des Unterschiedes zwischen beiden Sakramenten der subjek- 
tiven Buße eine Wirkung auf die Tilgung der Schuld auch nicht zuerkannt werden, 
gerade insofern diese Akte verdienstlidi sind. Das sind sie zwar. Aber das gilt auch 
von der personalen Vorbereitung auf die Taufe (insofern diese normalerweise 
Glaube, Reue und Liebe einschließt), und somit begründet dieser Umstand keinen 
Unterschied zwischen beiden Sakramenten. Er kann also nur darin bestehen, daß 
die subjektive, vor der Kirche und in ihr geleistete Buße, im Gegensatz zur Taufe, 
selbst inneres, mitkonstituierendes Element des sakramentalen Vorgangs, also der 
sakramentalen Zeichensetzung ist38. Weil aber zu eben diesem Vorgang auch die 
Tat der Kirche, ihre Vergebung gehört, die ebenfalls auf die Tilgung der Schuld 
wirksam hingeordnet ist, kann beides nur gleichzeitig richtig sein, wenn sub- 
jektiv-kirchliche Buße des Sünders und Vergebungswort der Kirche im voraus zur 
Frage der Wirkung zu einem einheitlichen Zeichen des inneren Gnadengeschehens 
der Schuldvergebung zusammentreten, zusammen das eine Zeichen der Vergebung 
konstituieren. Thomas hat also durchaus recht, wenn er die •Akte des Pönitenten" 
die Materie, die priesterliche Absolution die Form des Sakramentes nennt. Er sagt 
nur in scholastischer Begrifflichkeit, was die Überzeugung der Väter von jeher war. 

Wenn wir uns in einer etwas weniger abstrakten und schulmäßigen Weise zu ver- 
deutlichen suchen, was diese thomistische These beinhaltet, dann wird vielleicht klar, 
warum wir meinen, es sei in ihr eine •vergessene Wahrheit" verborgen. Wir können 
dies tun, selbst wenn jemand der Meinung wäre, der theologische Beweis für die 

39 Diese (sachlich an sich richtige) Unterscheidung, die den Vätern noch fremd ist, darf 
nicht willkürlich in ihre Lehre hineingetragen werden, daß der Sünder nach der Taufe seine 
Sünden anders als der Täufling tilgen muß. 

37 Wie sie es in der Taufe ist, was auch die Väter betonen: vgl. P. Galtier, L'Eglise et la 
remission des p&hes (Paris 1932) 51 ff. 

38 Der innere Grund dieses Unterschiedes ist verständlich: der getaufte Sünder ist immer 
noch Glied der Kirche. Sein Tun in und vor der Kirche ist also eine Lebensäußerung der 
Kirche (im Gegensatz zum Nichtgetauften) und kann darum viel eher den Charakter eines 
sakramentalen (wenn auch nur partiellen) Zeichens haben als das Tun eines Nichtgetauften. 
Damit ist nicht gesagt, daß ein Ungetaufter schlechthin in jedem Fall außerstand sein müsse, 
ein sakramentales Zeichen zu setzen (ein Ungetaufter kann ja wenigstens taufen). Solche 
Ausnahmen beruhen auf der historischen freien Gestiftetheit der Sakramente durch Gott; sie 
beweisen nicht, daß das Wesen der Sakramente nicht darauf abziele, daß sie als Taten der 
Kirche von Gliedern der Kirche gesetzt werden. Dazu kommt in unserem Fall noch folgen- 
des: Die Sünden des Ungetauften sind Sünden, die die Kirche als sichtbare Heilsgemeinschaft 
nicht belasten. Anders ist es bei dem Getauften. Er büßt also als Glied der Kirche. Seine 
Buße als solche ist also eine Lebensäußerung der Kirche als solcher. Daß diese Buße im 
Gegensatz zu der des Täuflings in die sakramentale Zeichenhaftigkeit des Sakraments ein- 
bezogen wird, hat darin ihren Sinn (wenn vielleicht auch nicht ihre strenge Notwendigkeit), 
aus der Natur der Sache. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 355 

thomistische These sei nicht über jeden Zweifel erhaben. Denn auch unter dieser 
Voraussetzung haben wir das Recht, uns unbefangen der Autorität des •Fürsten der 
Schule" anzuvertrauen. 

Zunächst einmal: wenn die thomistische These richtig ist (und wirklich verstanden 
wird!), dann ist der büßende Sünder Mitsetzer des sakramentalen Zeichens und 
darum auch Mitursache (sakramental-werkzeuglicher Art) der sakramentalen Gnade. 
Er ist nicht nur deren passiver Empfänger, sondern derjenige, der mit dem Priester 
zusammen jenes heilige Mysterium aktiv feiert, das die sakramentale Ursache der 
Gnade ist, die er empfängt (bei der Ehe oder in etwa bei der Kommunion des Prie- 
sters in seinem eigenen Opfer sind ja ähnliche Fälle gegeben). Man kann deswegen 
den Büßer zwar nicht eigentlich •Spender" des Bußsakramentes nennen, weil er die 
Absolution nicht spendet, sondern nur empfängt, und weil seine eigene Bußtat keine 
eigentliche neue Autorisation amtlicher Art voraussetzt. Aber es bleibt wahr: Der 
Büßer ist in der thomistischen Theorie Mitursache des sakramentalen Zeichens und 
darum Mitursache der sakramentalen Gnade (in werkzeuglicher, zeichenhafter Ur- 
sächlichkeit). Indem er seiner inneren Bußgesinnung im Raum der Kirche (in ihrer, 
wenn auch diskret gestalteten Öffentlichkeit) und vor der Kirche durch sein Bekennt- 
nis und seine Vergebungsbitte Leibhaftigkeit und Greifbarkeit verleiht, sie gewis- 
sermaßen geschichtlich inkarniert, schafft er im Raum der Kirche eine Wirklichkeit, 
die, beantwortet und überformt von der vergebenden Antwort der Kirche, zum Zei- 
chen der wirksamen Gegenwart der vergebenden göttlichen Gnade wird. 

Er selbst, der Sünder also, leiht in einem heiligen Mysterienvorgang dem in der 
Kirche andrängenden Vergebungswillen Gottes die Materie, in der diese Vergebung 
leibhaftig und so an eben diesem Sünder wirksam wird. Er, der durch seine Schuld 
die finstere Gottlosigkeit der Welt ratifiziert und für seine Person vermehrt hat, 
darf selbst das Medium bereitstellen, in dem die unsichtbare Gnade Gottes auch 
geschichtlich greifbar zum Leuchten kommt. Die im Raum der Kirche geschehende 
und sich offenbarende Bereitschaft des Sünders, die Gnade Gottes entgegenzuneh- 
men (wenn sie in freier Huld kommt), wird selbst unter der Antwort der Kirche, mit 
ihrer Vergebung, zum heiligen Zeichen, daß diese Gnade hier und jetzt wirklich 
Ereignis wird. Sein •Komm" wandelt sich in ein •ich bin da", der Ruf des Menschen 
wird selbst ein Stück der Antwort Gottes. Wenn der Vollzug der Sakramente Li- 
turgie im eigentlichen Sinn des Wortes ist, dann feiert der bekennende Büßer ein 
Stück Liturgie der Kirche und empfängt nicht nur die Wirkung des liturgischen 
Tuns eines anderen. Auch in ihm handelt die Kirche und vollzieht ihre Liturgie. Eine 
erschütternde Liturgie: die Liturgie der Kirche der Sünder, das heilig geregelte Hin- 
treten der Kirche aus Sündern vor den Gnadenstuhl des Vaters, der das Kreuz des 
Sohnes hält, die Liturgie des verlorenen Sohnes, die darin besteht, daß sich der 
Mensch vor dem heiligen Gott bekennt als der, der er von sich aus ist, ein Sünder, 
das Lobopfer der Lippen, die Gott selbst öffnen muß, selbst wenn es sich •nur" 
darum handelt, die eigene Sündigkeit nicht stolz und feig zugleich zu verleugnen, 
der Preis der Gnade im Bekenntnis der Schuld. Die alte Kirche hat in ihrer Buß- 
disziplin diese schreckliche und heilende Liturgie der Kirche der Sünder sehr •feier- 
lich" (wenn man so sagen darf) begangen39; der •Zelebrant" dieser Liturgie hatte 

39 Vgl. J. A. Jungmann, Die lateinischen Bußriten in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 
Innsbruck 1932. 



356 Karl Rahner 

eine eigene Gewandung dafür: das Büßerkleid; er fastete und weinte, er ließ sich 
vom Vertreter Christi betend und die Mächte der Finsternis beschwörend immer 
wieder während der langen Bußzeit die Hände auflegen; die ganze Gemeinde 
feierte betend und fürbittend mit, diese Liturgie geschah im Angesicht der ganzen 
heiligen Gemeinde, der strafend-heilende Abstand der reinen Seligkeit des Altars 
trat deutlich in Erscheinung. Der Priester (Bischof) betete und fastete mit. Er gab 
seinem geistspendenden Vergebungswort durch die Handauflegung eine noch greif- 
barere Deutlichkeit (wohl schon seit den Zeiten der Apostel: 1 Tim 5, 20•22)40. 
Heute ist diese Liturgie ganz nüchtern, daß man sie oft mit einer primitiven psycho- 
therapeutischen Beratung von gräßlicher Profanität verwechselt, die Liturgie des 
Beichtstuhls. Aber vielleicht ist sie gerade so für den, der glaubend sehen kann, in 
ihrer Art sehr ausdrucksvoll: die Liturgie der armen, kleinen Sünder, der Mittel- 
mäßigen und Kraftlosen, die zu arm und schwach sind, um mehr sagen und tun zu kön- 
nen, als was unbedingt notwenig ist. Vielleicht sagt so die Liturgie heute noch besser, 
was der Mensch ist: das arme Wesen, das mit schwachem, wie ersterbendem Flüstern 
noch gerade nach dem Erbarmen Gottes rufen kann und dessen kleine Klage schon 
umfangen ist von dem alle Räume erfüllenden, lauten Machtwort des Erbarmens: 
ego te absolvo. Christian Pesch hat recht, wenn er in nüchterner theologischer Sprache 
sagt: •Wenn man leugnet, daß die Akte des Pönitenten ex opere operato die Gnade 
verursachen, dann ist man sachlich auf der Seite des Skotus, auch wenn man sagt, 
jene Akte seien •Materie" und •Stücke" des Bußsakraments41. Was wir also eben 
sagten, gibt den Sinn der thomistischen Auffassung durchaus richtig wieder. Man 
wird nicht bestreiten können, daß man diese Bedeutung der personalen Akte im 
Bußsakrament gewöhnlich vergißt, auch wenn man in den Schulbüchern die thomi- 
stische Auffassung weitertradiert. 

Warum und wie kann die büßende Tat des Sünders im Raum der Kirche (wenn 
auch nur zusammen mit der priesterlichen Vergebung) selber Zeichen der wirk- 
samen Gegenwart der vergebenden Gnade Gottes sein? Zunächst ist darauf zu 
reflektieren, daß der büßende Sünder Christ ist. Die Gnade Christi in der Kirche 
kommt ihm also nicht (wie dem Täufling) entgegen als einem, der •draußen" ist. 
Er ist selbst schon Glied der Kirche, sein büßendes Tun basiert (anders als das des 
Täuflings) schon auf dem Taufcharakter und der historischen Greifbarkeit seiner 
Kirchenzugehörigkeit. Dort also, wo es (wie eben in unserem Fall) vor der Kirche 
und in Richtung auf deren sakramentale Gnadentat geschieht, geschieht es als Akt 
des Gliedes der Kirche in der sakramentalen Öffentlichkeit der Kirche, so unauffällig 
es sich im Dunkel des Beichtstuhls vollziehen mag; es hat also eine ekklesiologische 
Ausdrücklichkeit; es selber ist kirchlich. Da es aber notwendig von der zuvorkom- 
menden, übernatürlichen Heilsgnade Gottes getragen ist, von ihr bewirkt ist und so 
(wie jede Wirkung ihre Ursache) den göttlichen Grund seiner selbst im geschicht- 
lichen Hier und Jetzt greifbar macht, ist es auch Zeichen der zuvorkommenden Wirk- 
samkeit der göttlichen Gnade am Sünder. Insofern eben diese Gnade Gnade der 
Kirche ist, weil alle Gnade Gnade des Leibes Christi ist (von ihm her und auf ihn 
hin) und diesem getauften Sünder als dem Glied der Kirche geschenkt wird (als 
deren Lebenskraft), ist die personale Buße des Getauften sowohl Erscheinung der 

40 Vgl. P. Galtier, Aux origines du sacrament de penitence (Rom 1951). 
41 Praelectiones dogmaticae VII4-5 (Freiburg 1920) n. 74. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 357 

Gnade als göttlicher wie als kirchlicher. Das personale Büßen des getauften Chri- 
sten ist also schon, insofern er zur Kirche kommt, Zeichen, Erscheinung der neuen 
göttlichen und kirchlichen Gnade im Raum der amtlich-sakramentalen Öffentlich- 
keit der Kirche. Damit ist diese personale Buße des Getauften zwar noch nicht eo ipso 
und für sich allein wirksames Zeichen ex opere operato für die sakramentale Ver- 
gebung der Schuld (dazu ist notwendig, daß die priesterliche Vergebung, die Ant- 
wort der Kirche, hinzutritt). Aber man sieht aus dem Gesagten leicht ein, daß die 
personale Buße des Getauften vor der Kirche in sich geeignet ist, dieses eine wirk- 
same sakramentale Zeichen der göttlichen Vergebung mit zu konstituieren und auch 
eine Hinordnung hat auf die kirchliche Vergebung, mit der zusammen sie das eine 
sakramentale Zeichen konstituieren soll. 

4. Das Gebet der Kirche 

Wenn der Priester seines Amtes als Bote des wirksamen Wortes der Versöhnung 
waltet, spricht er, bevor er das Ego te absolvo sagt, das Misereatur... und das In- 
dulgentiam ... Wie oft spricht er das ein wenig gedankenlos und hastig, wenn er 
es nicht ganz wegläßt, weil es eilig ist, viele vor dem Beichtstuhl warten und diese 
kleinen Gebete ja doch nicht zur notwendigen •forma sacramenti" gehören. Der 
Beichtende aber wird nur zu oft warten, bis das vorbei ist, und er das ihm verständ- 
lichere und ersehnte •Ego te absolvo" hört. Was der Priester zwischen der Bußauf- 
lage und dem Ego te absolvo flüstert, wird er meistens gar nicht wissen und nicht 
merken, daß es ihm eigentlich bekannt ist aus dem Staffelgebet der heiligen Messe. 
Aber auch hier wird es ihm selten zum •Erlebnis" werden, daß in einer solchen Bitte 
und Fürbitte um die Befreiung von Schuld diese Befreiung von Schuld wirklich zum 
Ereignis werden kann; er ist zu sehr in dem verengenden Eindruck verfangen, daß 
so etwas eben in der Beicht geschieht und solche Gebete nur fromme Wünsche sind, 
die, wenn sie sich erfüllen, normalerweise, ja fast ausschließlich, eben in der Beicht 
sich realisieren. Wie viele Priester und Gläubige haben das konkrete Erlebnis • so 
wie sie es beim Beichten schon erfahren haben •, daß auch ein wahrhaft echtes Con- 
fiteor .. . ein gnadenhafter Vorgang wirklicher Schuldvergebung von Seiten Gottes 
sein kann42, so daß sie als andere Menschen das Opfer beginnen denn als die, die sich 
zum Staffelgebet um den Altar scharten? 

Was hat es eigentlich auf sich mit diesen kleinen Wünschen vor der Absolution? 
(Streng genommen kann man sie nicht mehr Gebet nennen, da sie ja gar nicht Gott, 
sondern den Pönitenten anreden.) Es ist ein kleiner Rest jenes Teils der alten Buß- 
liturgie, in dem die Kirche fürbittend eintrat für ihr Glied, mitbetend, weil mitlei- 

42 Wenn natürlich auch nicht sakramentaler Art. Man müßte übrigens bei nüchterner 
Theologie vorsichtig sein mit der Behauptung, eine solche Vergebung sei im Sakrament 
•sicherer" als außerhalb seiner, wenn es bloß •ex opere operands" geschieht. Ist nämlich die 
entsprechende, geforderte Haltung personaler Art da, dann ist auch außerhalb des Sakra- 
mentes jene Gewißheit gegeben, die im Sakrament erreicht werden kann, weil der Erfolg 
auch des Sakramentes von dieser Disposition abhängt. Wollte man darauf insistieren, daß 
im Sakrament •unvollkommene Reue" genügt, während außerhalb des Sakramentes •voll- 
kommene Reue" notwendig ist, dann muß daran erinnert werden, daß die •Schwierigkeit" 
der •vollkommenen Reue" gerade in dem besteht, was auch zur •unvollkommenen Reue" 
erfordert wird: in der ehrlichen Absage von der Sünde als einer Beleidigung Gottes. Ist 
diese aber wirklich gegeben, dann ist nicht einzusehen, was an der Reue aus Liebe zu Gott 
noch eine neue und besondere Schwierigkeit bieten sollte: 



358" Karl Rahner 

dend an der Schuld ihres Gliedes. Was aber bedeutete dieses fürbittende Gebet der 
altenBußliturgie? Wenn wir vom Bußsakrament sprechen, dann ist unser Blick oft oder 
meistens seltsam verengt eingestellt auf jenes Geschehen, das im strengen Sinn 
allein Sakrament, und zwar ein von anderen Sakramenten verschiedenes, genannt 
werden kann, und wir würdigen überdies daran nur das, was zur Konstitution dieses 
Sakramentes unbedingt erforderlich ist, aber auch ausreicht. So isolieren wir das Sa- 
krament vom Ganzen des menschlichen und kirchlichen Lebens, von der ganzen Buße 
des Menschen und der Kirche, in die das Sakrament eingebettet ist, die auf es hin- 
führt und aus ihm herauswächst. Wir wissen das alles zwar, aber wir vergessen es. 
Man muß sich nur einmal fragen, was alles an übernatürlichem Geschehen sich schon 
ereignet hat, wenn ein Christ vor dem Beichtstuhl steht. Augustin43 würde sagen: 
er ist durch Christi Wort und Gnade schon wie ein Lazarus aus dem Grab der Sünde 
auferweckt (nicht als ob er die Vergebung der Schuld schon notwendigerweise hätte, 
die ihm durch das Lösen der Kirche geschenkt wird), er hat schon begonnen zu leben, 
er muß •nur" noch von den Binden der Sünde durch die Apostel gelöst werden. 
Aber das Grab ist schon offen und die Macht Christi, die Leben ist, hat ihn schon 
erfaßt. In der Tat überdenken wir nach den einfachsten Prinzipien des Glaubens, 
was schon geschehen sein muß vor der Beicht und der Absolution. Es ist ein Gnaden- 
wunder geschehen. Denn nur so kommt der Mensch zu der Reue, ohne die das Sa- 
krament ein Sakrileg würde. Es gibt keine heilsbedeutsame Reue, ohne daß die un- 
geschuldete Gnade Gottes dem Menschen schon zuvorgekommen wäre, damit wir 
bereuen können und tatsächlich bereuen, da das Können und das Tun Gottes Gnade 
ist. Aber dieses Gnadenwunder fällt nicht steil von oben herab. Auch es hat ein in- 
karnatorisches Wesen: es ist das Wunder der Gnade Christi. Es ist bedingt durch das 
geschichtliche Ereignis Christi und seines Kreuzes, durch die Predigt des Wortes 
Gottes in der Kirche; es mag bedingt sein durch Beispiel und Wort eines anderen 
Christen, die im letzten ja auch wieder der Gnade Gottes entstammen; es wird dem 
Menschen geschenkt, weil und insofern er ein Getaufter, ein Glied der Kirche ist. 
Es ist schon vor dem Ego te absolvo ein Gnadenwunder in der Kirche geschehen. 
Und dieses ist auch getragen von dem fürbittenden Gebet der Kirche. Wir finden 
dieses fürbittende Gebet der Kirche für die Sünder schon bezeugt im N. T. (es ist 
da so wichtig, daß seine Verweigerung für bestimmte Sünder die schwerste Abwei- 
sung des Sünders durch die Kirche ist, die gedacht werden kann: 1 Jo 5, 16), in der 
Didache44, bei Tertullian45 und von da an bei den Vätern immer wieder46. Christus 
betet in der Kirche für den Büßer und sein Gebet wird gern erhört, sagt Tertullian. 
Wenn die Kirchenväter immer wieder betonen, daß der Sünder von seiner Last be- 
freit werde durch das •Gebet" der Kirche und vor allem (besonders, als liturgisch das 
fürbittende Gebet der ganzen Gemeinde in unmittelbarem Zusammenhang mit dem 

43 Z. B. In loan, tract. 49,24: 22, 7; sermo 67, 1,2; sermo 295,3,2; sermo 352,38. Vgl. 
B. Poschmann: ZkTh 45 (1921) 214 ff. 

44 Didache 8,2.3; 14,1. 
45 De paenit. 10, 5 f. Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Buße bei Tertullian (siehe oben 

Anm. 2) 152•154. 
46 Vgl. z. B. Augustinus, sermo 392, 3 (agite paenitentiam, qualis agitur in ecclesia, ut 

oret pro vobis ecclesia); Ambrosius, De paenit. 1, 15, 80; Hieronymus, Dial, contra Lucif. 5; 
epist. 77, 4 f; Pacian, Parenesis 10 (exoratricem Ecclesiam deprecari); Leo I. epist. 108,2 
(Dz 146: . . . supplicationi'bus sacerdotum .. .); Sozomenus, Hist. Eccl. 7,16. Vgl. auch B. 
Poschmann, Der Ablaß im Licht der Bußgeschichte (Bonn 1948) 10•13. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 359 

Bußverfahren zurückgetreten war) ihrer bischöflichen Vertreter, dann dürfen wir 
unter diesem •Gebet" nicht nur die •Absolution" verstehen; es ist wirklich (auch) 
das fürbittende Eintreten der Kirche für den Sünder gemeint. Weil die Kirche in 
ihren Heiligen und Gerechtfertigten betet und büßt, darum kommt Gott mit seiner 
Gnade dem Sünder zuvor und führt ihn zu jener Umkehr, ohne die keine Absolution 
etwas nützt und die im Notfall selbst ohne priesterliche Absolution zum Heil führt. 
(Dabei ist selbstverständlich, daß diese Fürbitte und Buße der Kirche selbst wieder 
nur Gottes Gnade und der Kraft des Kreuzes entspringt. Aber eben dieses hindert 
wieder nicht, daß solche Tat der einen für das Heil der andern bedeutsam ist.) Wenn 
der büßende Christ zum Sakrament der Kirche kommt, beginnt die Kirche nicht nur 
nicht an ihm ihr Werk, sie hat sogar ihr größeres Werk schon an ihm getan. Denn 
seine innere Umkehr ist schon auch das Werk der betenden Kirche. 

Früher bezog die Kirche dieses Werk greifbarer und entfalteter in die sakramen- 
tale Liturgie der Sündenvergebung ein: der Bischof legte (und zwar öfters im Lauf 
der Bußzeit) betend und exorzisierend dem Büßer die Hände auf, die Gemeinde 
betete mit, an das Opfer der Eucharistie schloß sich eine eigene Bußliturgie an47. Im 
Frühmiltelalter sprachen Priester und Pönitent vor dem Altar knieend lange Gebete 
zusammen; der Priester mußte fasten, bevor er das Sakrament spendete usw.48. Heute 
ist all das klein und bescheiden geworden: ein kurzer Vergebungswunsch, unmittel- 
bar an den Pönitenten gerichtet. Aber er sollte uns an das erinnern, was auch heute 
noch Wahrheit und Wirklichkeit ist, wenn wir um die Vergebung bittend zur Kirche 
kommen: sie hat schon an unserer Schuld mitgetragen, schon an ihr leidend und sie 
mitbüßend, da wir uns in dieser Schuld verhärteten; sie hat uns in ihren Gebeten 
schon gesucht, da wir uns noch gegen das Walten ihres Geistes versperrten; sie war 
uns schon mit ihrer Liebe begegnet, da wir gegen sie gleichgültig waren; wir kom- 
men zu ihr, weil sie uns nachgegangen war. Und wenn sie das Versöhnungswerk in 
der Vollmacht Christi an uns jetzt vollendet, dann kann sie dies darum, weil sie es 
schon lange betend begonnen hatte. 

5. Das Lösen auf Erden und im Himmel 

Wenn wir in der Schrift lesen von der Vollmacht der Apostel, so die Sünden zu 
•lösen", daß die Sünden auch im Himmel gelöst sind, dann denken wir unwillkür- 
lich und wie selbstverständlich an die Vollmacht, im Namen Gottes und im Auftrag 
Christi, des Herrn, dem Sünder so die Vergebung seiner Sünden zuzusprechen, 
daß an ihm nun eben wegen dieses Wortes die Tilgung der Schuld durch die ver- 
gebende Gnade Gottes hier und jetzt in einem sakramentalen Vorgang (ähnlich 
dem der Taufe) Ereignis wird, Dieses Verständnis des Bibelwortes ist • beson- 
ders auch im Hinblick auf den Auftrag Christi bei Joh 20 • durchaus richtig und 
ist auch schon als Auslegung der alten Kirche vom Beginn des 3. Jahrhunderts an 
historisch unmittelbar für uns greifbar. Aber wenn wir glauben, damit den Sinn 

47 Vgl. vor allem J. A. Jungmann, Die lateinischen Bußriten, Innsbruck 1932. 
48 Vgl. z. B. außer Jungmann die verschiedenen •Ordines poenitentiae" bei H. J. Schmitz, 

Die Bußkirche und die Bußdisziplin der Kirche I (Mainz 1883) 75 ff. 87 ff. 98 ff. 239 ff. 
397 ff. 471 ff. Diese Ordines leben heute noch • wenigstens literarisch • in dem Pontificate 
Romanum weiter, das immer noch eine feierliche bischöfliche Büßerliturgie für Aschermitt- 
woch und Gründonnerstag enthält. 



360 Karl Rahner 

des Wortes erschöpft zu haben, dann zeigt uns eine genauere Exegese und die Auf- 
fassung der alten Kirche, daß wir dem Inhalt nicht völlig gerecht werden und ein 
Stück davon übersehen. Gewiß nicht das Wesentliche und Entscheidende. Denn 
schließlich kommt alles darauf an, daß Gott uns unsere Schuld vergibt und daß eben 
diese Vergebung im Wort der Kirche sakramentale Greifbarkeit und wirksame Ge- 
genwart in unserem Leben erhält. Aber es ist doch auch nicht so, daß uns das Mehr 
an Wirklichkeits- und Wahrheitsgehalt dieses Wortes vom irdischen und himm- 
lischen Lösen der Sünden darum gleichgültig bleiben könnte, weil wir die entschei- 
dende Hauptsache richtig verstanden haben und im Sakrament der Buße in der 
Kirche Wirklichkeit werden lassen. 

Um dieses Mehr zu erfassen, sind wir zum Teil schon vorbereitet durch das, was 
oben über das •Binden auf Erden" gesagt wurde. Denn offenbar erhellen sich Bin- 
den und Lösen durch ihre Antithetik gegenseitig in ihrem Sinn. Und was noch wich- 
tiger ist (und bei der herkömmlichen, oben angedeuteten Ansicht über den Sinn des 
Bindens nicht in Betracht gezogen wird): man kann von vornherein vermuten, daß 
das Lösen der Kirche, von dem bei Mt 16 und 18 die Rede ist, nicht einfach eine 
Alternative zum Binden darstellt, sondern sich gerade auf dasjenige Binden bezieht, 
das von der Kirche vorgenommen wurde, daß der zu Lösende gerade von der kirch- 
lichen Bindung gelöst wird. Das ist rein sprachlich einfach darum der nächstliegend- 
ste Gedanke, weil in diesem Zusammenhang von einer anderen Bindung, die gelöst 
werden könnte, gar nicht die Rede ist. Wenn sich also in dieser Richtung dem Text 
überhaupt ein Sinn abgewinnen läßt, so ist dieser einem anderen vorzuziehen. Nun 
haben wir aber gesehen: •Binden auf Erden" bedeutete das kirchenamtliche Greif- 
barmachen jener Distanz, die durch die Schuld des Menschen nicht nur zwischen Gott 
und Sünder, sondern auch zwischen der Kirche und dem sündigen Glied der Kirche 
entstanden ist, in der Dimension der sakramentalen Öffentlichkeit der Kirche. Bei 
dieser Bindung ist zu beachten, daß sie ein doppeltes Element der Distanzierung 
enthält: jenes, das durch die Schuld selbst eintritt und jenes, das durch den Akt von 
der Kirche und durch die Kirche konstituiert wird. Diese beiden Momente verhalten 
sich zueinander wie Wesen und konnaturale Erscheinung, Sache und deren konsu- 
mtiver Ausdruck. Daraus ergab sich darum auch, daß (im Fall der schweren Sünde) 
dieser Ausdruck, das •Binden" von Seiten der Kirche und vor ihr grundsätzlich er- 
folgen muß, die erste Reaktion der Kirche auf die Schuld ihrer Glieder immer ein 
Binden ist. Das erste Element selbst ist wieder unlöslich verknüpft mit der Schuld 
vor Gott. Gerade weil und insofern diese besteht, hat ja der Mensch sich eo ipso auch 
distanziert von der heiligen Kirche, die Kirche muß sich (bei der schweren Sünde) 
bindend und bannend vom Sünder distanzieren. Sie kann daher ihre Bindung nur 
aufheben, wenn sie weiß, daß auch die Schuld vor Gott •im Himmel" vergeben, der 
Sünder auch im Himmel gelöst wird. Nun sagt aber das Wort des Herrn, daß eben 
dies geschieht dadurch, daß die Kirche den Sünder •auf Erden", d. h. von der von 
ihr verhängten Bindung und (weil das anders gar nicht sinnvoll und möglich ist) von 
deren Ursache, der ekklesiologischen Seite seiner Schuld löst. Damit ist also gesagt, 
daß die Vergebung der Schuld im Himmel nicht einfach bloß Voraussetzung der 
Lösung auf Erden ist, sondern vielmehr auch deren Wirkung (so sehr natürlich 
diese wirksame Lösung auf Erden die reuige Umkehr des Menschen zu Gott zur 
Voraussetzung hat, und so sehr der Wandel in dem Verhältnis des Menschen zu Gott 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 361 

und zur Kirche, der durch das Lösen im Himmel und auf Erden eintritt, im Grunde 
nur zwei Seiten eines einheitlichen Vorgangs sind): wenn und weil ihr auf Erden 
löst, wird auch im Himmel gelöst. 

Welchen Sinn und welches Plus von Sinn (über die richtige, aber inadäquate 
übliche Deutung hinaus) bekommen dann diese Texte? Sie sagen: wenn ihr einen 
Sünder wegen einer Schuld vor Gott und gegen die heilige Kirche gebunden habt 
(•auf Erden", d. h. im Bereich der Sichtbarkeit der heiligen Kirche) und nun (bei 
reuiger Umkehr des Sünders) diese Bindung, seine amtlich offenbar gemachte Distanz 
von der Kirche, und damit seine ekklesiologische Schuld vergebend löst im Bereich 
der Greifbarkeit der Kirche durch euren hoheitlichen Akt, dann wird ihm damit und 
dadurch auch sein Schuldverhältnis vor Gott (seine •Bindung im Himmel") gelöst 
und er auch •im Himmel" wieder als freies Glied der geistbeseelten Gemeinde 
Christi mit allen Rechten und Gnaden eines solchen anerkannt. Indem die Kirche 
ihren Frieden dem Sünder schenkt, ihre geistgetragene Liebe ihm wieder autoritativ 
zuspricht49, schenkt sie den Frieden mit Gott. 

So haben den Text auch die Väter verstanden. Indem man den Kirchenfrieden 
erhält, empfängt man den Geist des Vaters, sagt Cyprian (epist. 57, 4). Indem sie 
(die Sünder) den Frieden mit der Kirche erhalten, empfangen sie das Unterpfand 
des Lebens (epist. 55,13). Der Friede mit der Kirche läßt die Sünden nach, die Ent- 
fremdung vom Frieden der Kirche behält die Sünden, sagt Augustinus (De bapt. 
contra Donat. 3,18, 23). Oder derselbe ein andermal: •Die Liebe der Kirche, die 
durch den Heiligen Geist in den Herzen ausgegossen wird, läßt denen, die an ihr 
Anteil haben, die Sünden nach, und behält sie denen, die ihrer nicht teilhaftig sind 
(In Joan, tract. 121,4). •Die Stadt Gottes macht unschuldig, indem sie aufnimmt" 
(Contra Cresc. 2, 16). 

Auch sonst wird das Endergebnis des ganzen Bußvorganges (so wenig die Ver- 
gebung der Schuld vor Gott übersehen würde, ja so deutlich dieses Endergebnis ins 
Auge gefaßt würde) vor allem und vorbetont als •Friede mit der Kirche", •Gemein- 
schaft" (mit der Kirche), •Rekonziliation mit dem Altar", •(volle) Zurückversetzung 
in den Turm der Kirche", •Neueinverleibtwerden in die Kirche" usw. charakterisiert. 
Noch im Frühmittelalter, ja bis ins 12. Jahrhundert50 bleibt das Bewußtsein deutlich, 
daß die priesterliche Absolution ein •geheilt in die Kirche aufgenommen werden" 
ist51, ein Eingefügtwerden in die Kirche Christi52 usw. (wenn dabei vielleicht auch 
nicht mehr so deutlich war, daß dies nicht nur eine Wirkung der priesterlichen Ab- 
solution neben anderen war, sondern die sachontologisch vorgeordnete, durch die 
die anderen • die Vergebung der Schuld vor Gott vor allem • erzielt werden). 
Ja Bonaventura sagt noch: die Beicht ist dazu direkt gestiftet, daß der Mensch wie- 
der versöhnt werde mit der Kirche und so sein Versöhntwerden mit (durch) Gott in 
Erscheinung trete (In IV Sent. dist. 17 p. 3 a. 2 fund 2). Und Thomas sagt: Durch 
das Sakrament muß der Mensch nicht bloß mit Gott, sondern auch mit der Kirche 

49 Vgl. 2 Kor 2, 5•11: dem Sünder wird die Agape der Kirche in aller Form wieder zu- 
erkannt (vgl. Kittel, Theol. Wörterbuch III 1098 f.). 

60 Vgl. z. B. Anciaux, a.a.O. 277. 290. 320. 321. 344 350. 4.53. 496. 499. 503. 504. 516. 
Vgl. auch A. Landgraf, Sünde und Trennung von der Kirche in der Frühscholastik: Scholastik 
5 (1930) 210•247. 

51 Anciaux 1702. 
52 Richard von St. Viktor (PL 196, 1172). 



362 Karl Rahner 

versöhnt werden (IV Sent. dist. 17 q. 3 a. 3 qc. 5 ad 3). Entscheidend aber für das 
Väterzeugnis ist die Praxis der alten Kirche (und die von den Vätern gegebene Er- 
klärung dieser Praxis). Die •öffentliche" Buße ist als solche das Bußsakrament (nicht 
bloß eine neben dem Sakrament einherlaufende kirchendisziplinäre Maßnahme, 
eine •Zensur" im heutigen kirchenrechtlichen Sinn). Darum betonen die Väter im- 
mer wieder, daß der Sünder zuerst •gebunden" werden muß (z. B. Tertullian, Cy- 
prian, Origenes) (wenigstens durch den Ausschluß von der Eucharistie), um gelöst 
werden zu können. Man kann nicht wirklich erklären, warum der ganze Vorgang 
der sakramentalen Sündenvergebung als solcher in der alten Kirche gerade so ge- 
staltet wurde, wie er tatsächlich war, wenn man sich nicht klarmacht, daß die alte 
Kirche an diesem sakramentalen Vorgang als solchem eine ekklesiologische Seite 
deutlich und reflex erkannte (Sünde als Verstoß gegen die Kirche, Vergebung als 
auch Nachlaß der Schuld als eines solchen Verstoßes gegen die Kirche, Versöhnung 
mit der Kirche), und darum gerade entsprechend der Schrift die Versöhnung mit der 
Kirche als Medium der Versöhnung mit Gott betrachtet. Man müßte eben (so könnte 
man im Geist Cyprians formulieren) sich mit der Mutter Kirche wieder versöhnen, 
um Gott wieder zum Vater haben zu können. Wenn auch in der heutigen äußeren 
Gestaltung des Bußsakramentes bei der Andachtsbeicht dieser Aspekt mehr zurücktritt, 
so ist er objektiv auch heute noch gegeben. Das bedarf nach dem oben Gesagten 
(schwere Sünde als Ausschluß von der Eucharistie; auch läßliche Sünde als Verstoß 
gegen die Kirche; Bekenntnis und seine Entgegennahme als amtlich-öffentliches 
Greifbarwerden der Distanz des Sünders von der Kirche) keines weiteren Beweises 
mehr. Aber es sollten diese Wahrheiten weniger •vergessen" werden. 

Man kann in scholastischer Begrifflichkeit das Gesagte kurz auch so ausdrücken: 
die Wiederversöhntheit mit der Kirche ist •res et sacramentum" im Bußsakrament. 
Man unterscheidet bekanntlich bei den Sakramenten zwischen dem sakramentalen 
Zeichen (sacramentum), der durch die zeichenhafte Sakramentsursächlichkeit letzt- 
lich angezielten Gnadenwirkung (res sacramenti) und einem Mittleren zwischen 
beiden, das sowohl den Charakter des Zeichens hinsichtlich der •res sacramenti" als 
auch den der Wirkung in bezug auf das sakramentale Zeichen hat und darum •res 
et sacramentum" genannt wird. Eine genauere Analyse bei den Sakramenten, bei 
denen ein solches Mittleres zwischen Zeichen und Wirkung am deutlichsten greifbar 
ist, zeigt, daß diesem immer ein ekklesiologischer Charakter eignet: Taufcharakter 
als dauernde Hingeordnetheit des Menschen auf die Kirche als deren Glied, Weihe- 
charakter als bestimmte Standesbevollmächtigung in der Kirche, tiefere Inkorpora- 
tion in den mystischen Leib Christi durch gemeinsamen Empfang seines Leibes in der 
Eucharistie. 

Man hat nun im Hochmittelalter die •innere Bußgesinnung", insofern sie Wir- 
kung und nicht bloß Voraussetzung des Bußsakramentes ist, als •res et sacramen- 
tum" im Bußsakrament bezeichnet, oder in der modernen Theologie in rein formal- 
juridischer Subtilität •das Recht auf die Sakramentsgnade" für res et sacramentum 

53 Wenn Thomas sagt: bei den läßlichen Sünden (im Gegensatz zu den schweren): nee 
indiget reconciliatione ad Ecclesiam (IV Sent. dist. 17 q. 3 a. 3 sol. 3), so liegt der Ton auf 
dem indiget; es braucht also nicht geleugnet zu sein, daß, wenn läßliche Sünden gebeichtet 
werden, die Absolution, wie bei den schweren Sünden auch nach Thomas, den Charakter einer 
(analogen) Versöhnung mit der Kirche hat. 



Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament 363 

in diesem Sakrament gehalten. Aus Gründen, die hier nicht dargelegt werden kön- 
nen, befriedigen diese Auskünfte nicht. Will man nicht überhaupt darauf verzich- 
ten, in diesem Sakrament solch ein Mittleres zwischen Zeichen und Wirkung zu fin- 
den (was heute teilweise geschieht), so ist historisch und sachlich die sinnvollste Ant- 
wort auf diese Frage: im Bußsakrament ist die Wiederversöhnlichkeit des Sünders 
mit der Kirche res et sacramentum. Das gefährdet ebenso wenig den Charakter des 
opus operatum im Bußsakrament, wie man bei der Taufe den Taufcharakter als 
Ersteingegliedertsein in die Kirche zu diesem Mittleren macht und es als jenes reale 
Recht betrachtet, das einen Anspruch auf den aktuellen Empfang der Rechtferti- 
gungsgnade in der Taufe gibt (wofern diesem kein Hindernis durch den Unglauben 
oder die Unbußfertigkeit des Täuflings entgegensteht). Insofern der Mensch also 
durch den VersöhungsVorgang mit der Kirche (sacramentum: Lösen auf Erden) wie- 
der in den Zustand voller Versöhntheit mit der Kirche eintritt (res et sacramentum: 
pax et communio cum Ecclesia), erhält er notwendigerweise den (neuen oder ver- 
tierteren) Anteil an ihrem schuldvergebenden und vor Gott rechtfertigenden Geist 
(res sacramenti: Friede mit Gott). So wenig bei der Taufe dieses Mittlere immer her- 
vorgehoben werden muß (es geschieht weder in der Taufformel und höchst selten 
und schwach in der alten Tradition54, sondern der Taufvorgang in der ausdrück- 
lichen Formulierung unmittelbar mit ihrer Endwirkung verbunden wird (Taufe zur 
Vergebung der Sünden, zur Spendung des Heiligen Geistes), obwohl es sicher einen 
Taufcharakter als solches Mittleres gibt, so wenig braucht auch im Bußsakrament 
(weder in der Formel, noch überall in seiner theologischen Beschreibung) dieses 
Mittlere immer hervorgehoben werden und muß doch sachlich nicht geleugnet 
sein. Wenn man heute wieder stärker die Kirche als das •Ursakrament" betont, 
so weist diese Grundkonzeption der Kirche in dieselbe Richtung. Tatsächlich gewinnt 
diese (der Sache, wenn auch nicht der ausdrücklichen Formulierung nach) alte Lehre 
von der pax cum Ecclesia als res et sacramentum heute wachsend Vertreter55. Schließ- 
lich kommt es gar nicht so sehr auf diese Formulierung an, sondern auf die Sache in 
ihrem eigentlichen Kern. Und diese ist, so will uns scheinen, auf jeden Fall gegeben: 
die vergessene Wahrheit: •... non ... adhuc Ecclesiae reconciliatus est... nisi prius 
sacerdote absolvatur" (bevor der Priester nicht losspricht, ist er mit der Kirche noch 
nicht versöhnt), wie Thomas sagt. 

Wenn wir hier haltmachen, so ist damit nicht gesagt, daß wir alle •vergessenen" 
Wahrheiten in der Theologie des Bußsakramentes auch nur gestreift hätten. Es wäre 
noch viel zu sagen. Einiges sei ohne systematische Absicht noch eben genannt. 

Die Theologen sprechen davon, daß die im Sakrament durch die Kirche auferlegte 
Buße (Genugtuung) zum sakramentalen Zeichen selbst gehöre (wenn auch nicht als 
wesensnotwendiger, so doch als integrierender Teil) und so an der sakramentalen 
Ursächlichkeit ex opere operato teilnehme. Denken wir von uns und anderen Chri- 
stenmenschen zu gering, wenn wir meinen, eine solche Lehre stehe nur in den Bü- 

54 Viel weniger als beim Bußsakrament, da die Reflexion auf den Taufcharakter als Zei- 
chen der Zugehörigkeit zur Herde Christi erst bei Augustinus einsetzt. 

55 Vgl. B. Xiberta, Clavis Ecclesiae, Rom 1922: B. Poschmann, Die innere Struktur des 
Bufisakraments: Mündhener Theologische Zeitschrift 1 (1950) 3. Heft, S. 12•30; H. de 
Lubac, Caitholicisme, Les aspects sociaux du dogme (Paris 1938) 55 f.; M. de la Taille, My- 
sterium fidei (Paris 1931), 581; M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV, l4-5 (München 1951) 
527 ff. (Vgl. auch den oben Anm. 1 zitierten Aufsatz von M. Schmaus). 



364 Karl Rahner 

ehern, werde aber im Religiösen nicht •realisiert"? Ich fürchte, daß man das leider 
nicht sagen kann. Man •betet die Buße", weil das nun eben dazu gehört. Sie ist ja 
meist auch zu gering, um dem Menschen wirklich nachdrücklich zum Bewußtsein zu 
bringen, daß er ein Büßer ist. Wie wollte er denn noch überdies bemerken können, 

' daß die heilige Liturgie des Bußsakramentes noch nicht vollendet ist, wenn er aus 
dem Beichtstuhl kommt? Das aber bedeutet es doch, wenn gesagt wird: die sakra- 
mentale Genugtuung gehöre noch zum sakramentalen Zeichen, ja sie fließe, ohne 
aufzuhören, selber sakramental zu sein, zusammen mit dem ganzen Leben, insofern 
es Buße ist. Denn es wird dem Losgesprochenen zum Schluß gesagt, daß all sein Tun 
und Leiden ihm gereichen soll zur Vergebung der Sünden56. 

Das Aufruhen des Bußsakraments auf dem Getauftsein des Christen, auf seinem 
Taufcharakter könnte deutlicher bewußt sein. Nicht bloß in dem formal juristischen 
Sinn, daß nur der Getaufte andere Sakramente empfangen kann. Der Getaufte be- 
tätigt vielmehr, entfaltet und setzt erneut durch in seinem Leben jene Umkehr, die 
in der Taufe begonnen wurde, er handelt im Bußsakrament als Glied der Kirche, 
das er durch die Taufe ist; seine Sünde hat eine Eigenart an sich, die der nicht zu- 
kommt, die begangen wird von •denen, die draußen sind"; er erfährt ein Gericht, 
das nur die Glieder der Kirche treffen kann (1 Kor 5,12 f). Die im Sakrament der 
Buße geschehende Vermittlung der sündentilgenden Gnade ist eine Entbindung der 
(formalen) Wirksamkeit des Taufcharakters57, wie schon Augustinus deutlich gese- 
hen hat58. 

Es wäre vor allem auch zu bedenken und auf das Bußsakrament anzuwenden, was 
Thomas (ganz im Sinn der alten Tradition) von den Sakramenten im allgemeinen 
sagt: daß sie in ihrem Zeichen zurückverweisen auf die Mysterien des Lebens und 
Todes Christi und verweisen auf das Ende aller Heilsgeschichte. Es geschieht ja in 
diesem Sakrament (auch zunächst) als sichtbar-kultischem Mysterium ein Absterben 
der Sünde in der Ertötung des Fleisches und darum (weil in Christi Gnade gesche- 
hend) ein sakramentales Sichtbarwerden des Sterbens Christi, ein Sichunterstellen 
unter das Gericht Gottes, das am Kreuz die Sünde im Fleisch des Sohnes verurteilte 
(Rom 8, 3). Und dieses Gericht weist voraus auf das Gericht am Ende des Lebens 
und der Zeiten, in dem die Gnade siegt59. 

56 Ein guter Teil der Theologen ist ja der Ansicht, daß der Gebetswunsch •Passio Do- 
mini ..." die Absicht habe, dem Pönitenten nahezulegen, sein ganzes Leben in seiner Härte 
als Fortsetzung und Ausweitung der sakramentalen BußaufJage zu betrachten, daß die 
Beichtväter darum (in Erwartung, daß dieser Anregung Folge geleistet werde) die aus- 
drückliche Bußauflage mild gestalte, und daß bei dieser beiderseitigen Absicht die •Buße 
des Lebens" auch eine sakramental genugtuende Wirksamkeit erhalte. Vgl. Thomas, Quod- 
libet III a. 28 (vgl. auch III q. 84 a. 8 und a. 9); Pesdi, a. a. O. n. 253; P. Galtier, De Paenitentia 
(Rom 1950) n. 511. Jedenfalls ist auch historisch gesehen, dies der Sinn und die Absicht die- 
sis Schlußwunsches, der sich dem Sinn nach seit dem 13. Jahrhundert (im Poenitentiale Val- 
licellanum II bei F. G. H. Wasserschieben, Die Bußordnungen der abendländischen Kirche 
(Halle 1851, 550•557) findet und später immer öfters in der Bußliturgie auftritt (vgl. Jung- 
mann, Bußriten 199. 237. 262). Auch aus Thomas .Quodlibet' III a. 28 kann man schließen, 
daß diese Schlußformel zu seiner Zeit nodi jung und noch nicht allgemein gebräuchlich war. 

57 Vgl. in dem oben Anm. 55 zitierten Aufsatz von B. Poschmann S. 21•25; M. Schie- 
ben, Die Mysterien des Christentums (Freiburg 1951), Ausgabe letzter Hand2) S. 475; H. 
Oswald, Die dogmatische Lehre von den Sakramenten II5 (Münster 1894) 11 ff; 310 ff. 

68 Texte bei Poschmann, a. a. O. S. 24. 
59 III q. 60 a. 3. Vgl. den tiefen Kommentar dazu bei H. Sehillebeeckx, a. a. O. S. 143•183. 




