
LITERATUR    BERICHT 

Aszese und Mystik in den Religionen der Welt 

Von Walter Brugger, S. J., Pullach 

Auf katholischer Seite hatten wir bisher 
außer der kleineren Arbeit von Wilms nur 
das 1949 in 2. Auflage erschienene, verdiente 
Werk von Anwander •Die Religionen der 
Menschheit", das den Gebildeten über die 
wichtigsten außerchristlichen Religionen un- 
terrichtete. Das Gebiet der Religionsge- 
schichte ist jedoch so umfangreich und vor- 
aussetzungsvoll, daß kein Gelehrter allein 
imstande ist, es fachmännisch zu betreuen. 
Wir freuen uns daher, neuerdings ein Stan- 
dardwerk der Religionsgeschichte zu besit- 
zen, an dem unter der Führung von Franz 
König, nunmehr Weihbischof von St. Polten, 
24 Gelehrte aus 11 verschiedenen Ländern 
mitgearbeitet haben1. 

Das Werk gliedert sich in drei Bände, von 
denen der erste den ur- .und vorgeschicht- 
lichen Bereich, der zweite die Religionen der 
alten Völker und Kulturen (Europa, Asien, 
Afrika, Amerika), der dritte die lebenden 
außerkirchlichen Hochreligionen und das 
Christentum behandeln. Ein Vorwort des 
bahnbrechenden Forschers Wilhelm Schmidt, 
dessen Schüler zum großen Teil den ersten 
Band geschrieben haben, eröffnet das Werk. 
Dieses will in seinen Abhandlungen in wis- 
senschaftlich zuverlässiger Weise auch dem 
Nichtfachmann das Wesen und Werden 
fremder Religionen nahebringen. In über- 
wältigender Weise kommt dadurch zum Aus- 
druck, wie sehr die Religion zum Wesen des 
Menschen gehört und welche entscheidende 
Rolle sie im individuellen und sozialen Le- 
ben der Menschen gespielt hat. Zumal im 
ersten Band wird sichtbar, daß die Gestalt 
des sittlich gerichteten Hochgotts durchaus 
nicht, wie man lange fälschlich geglaubt hat, 
nur als letztes Glied einer langen Entwick- 
lung auftritt, sondern schon in den Anfangs- 
zeiten der Entwicklung zu sehen ist. Sichtbar 
wird das ergreifende Streben des Menschen 

1 König, Franz (Hgb.), Christus und die 
Religionen der Erde. Handbuch der Religi- 
onsgeschichte. Freiburg, Herder 1951, XIII, 
674, 784 und 777 S• DM 120,•. 

nach dem Höchsten, aber auch sein vielfäl- 
tiges Irren, wenn er sich das höchste Wesen 
vorstellen und es verehren will. So tritt auf 
dem weiten Hintergrund der Religionen 
Christus und das Christentum um so mehr 
in seiner Besonderheit und Einmaligkeit her- 
vor. 

Es ist unmöglich, die Fülle des dargebote- 
nen Materials auch nur in einer Übersicht 
hier darzustellen. Dem Charakter dieser Zeit- 
schrift entsprechend soll nur auf das auf- 
merksam gemacht werden, was das innere 
religiöse Leben der Völker betrifft. Wenn 
dabei die ur- und vorgeschichtlichen Religi- 
onen zurücktreten, so ist das sowohl in der 
Quellenlage wie in dem primitiven Charak- 
ter dieser Religionen begründet. 

Wilhelm Koppers berichtet im ersten Band 
über den •ältesten Menschen und seine Reli- 
gion". Er geht dabei von der Religion und 
dem Gottesglauben zweier ethnologischer 
Primitivvölker aus, die er selbst mitentdek- 
ken konnte, der Bhils in Zentralindien und 
der Yamana auf Feuerland. Zwar ist die 
Religion dieser Altvölker nicht ohne weiteres 
der Prototyp für die Religion aller anderen 
Primitivvölker der Erde. Auch darf man in 
ihrer Religion nicht kurzerhand etwas 
schlechthin Ursprüngliches und Anfängliches 
sehen wollen. Dafür ist die Geschichte der 
Menschheit zu lang und liegt zu sehr im Dun- 
kel. Aber soweit wir überhaupt aus dem Be- 
stehenden auf die Urzeit schließen können, 
ist uns hier ohne Zweifel relativ Ältestes 
erhalten. • Der Kern der Religion ist das 
Gebet. Das Gebet der Bhils kommt bei gege- 
bener Veranlassung aus dem Herzen und be- 
wegt sich wenigstens zum Teil in freien For- 
men. Sie beten z. B. am Morgen: •0 Gott, 
o großer Herr, du hast uns hervorgebracht 
(geboren), mache uns heute glücklich", oder: 
•O Korngeber, sei heute der Welt gut und 
darnach auch mir!" In Zeiten großer Trüb- 
sal hört man auch: •O Gott, ein so großes 
Leiden lasse nicht einmal über meinen Feind 
und Übeltäter kommen!" • Bezüglich der 



Literalurbericht 389 

Yamana war man im Anschluß an das Zeug- 
nis Darwins, der seine Ansicht jedoch später 
geändert hat, bis ins 20. Jahrhundert über- 
zeugt, daß sie ganz religionslos seien. Sie 
glauben jedoch an Watauinewa, was etwa 
heißt: der Alte, Ewige, Unveränderliche. 
Man wendet sich an ihn in allen Lebens- 
lagen, sei es in Bitt-, Dank- oder Klage- 
gebeten. 

Sowohl Karl Prümm in seinem Beitrag 
über •Die Religion der Griechen", wie auch 
Thomas Corbishley in seinem Beitrag über 
•Die Religion der Römer", kommen auf das 
Gebet zu sprechen. Bei den Griechen hatte 
sich für das Gebet, das vor allem Bittgebet 
war, eine bestimmte Typik herausgebildet. 
Oft trat dabei das do-ut-des-Prinzip unter 
Mißachtung der Ehrfurcht vor den Göttern 
zutage. Das Gebetsanliegen wurde den Göt- 
tern unter ziemlichem Wortaufwand ausein- 
andergesetzt; auch wurde bisweilen mit dem 
Entzug der bisher dargebrachten Spenden 
und Opfer gedroht. Eine höherstehende Ge- 
betsweise stellten die Hymnen dar, in denen 
den Göttern Lob und Dank abgestattet 
wurde. Auch die Sühne oder Abbitte der 
Schuld ist trotz der oft wiederholten Behaup- 
tung, daß dem Griechentum das Schuldbe- 
wußtsein fremd gewesen sei, früh vertreten, 
allerdings auch die Neigung, die Schuld für 
Fehltritte wenigstens teilweise auf Gotthei- 
ten abzuladen. • Auch bei den Römern fin- 
det sich echtes Bittgebet. Die Ansicht, daß der 
Römer vom Gottesdienst eine rein vertrags- 
mäßige Auffassung hatte, da er durch die 
Einhaltung seiner Zeremonien, bei denen er 
allerdings peinlich genau war, die göttliche 
Gunst erzwingen wollte, ist nicht ganz rich- 
tig. Die Gebetsformen, die in Zusammen- 
hang mit dem Opfer angewendet wurden, 
zeigen, daß er sich eher in der Lage eines 
demütig Bittenden befand als in der eines 
Mannes, der ein Geschäft abschließt. • Cor- 
bishley geht auch der Frage nach, bis zu wel- 
chem Grad der religiöse Glaube des Römers 
sein Verhalten beeinflußte. Obwohl seine Re- 
ligion keine ethischen Vorschriften enthielt, 
und er von seinen religiösen Übungen auch 
keine moralische Besserung erwartete, so for- 
derte man doch z. B. vom Priester in allen 
rituellen Handlungen eine persönliche Ma- 
kellosigkeit, die sich auf mehr als bloß das 
Physische bezog. Auffallend ist es auch, daß 
die Tugenden der Gerechtigkeit, der Wahr- 
heit und der geschlechtlichen Reinheit eine 
Höhe  erreichten,  die mit  dem Zusammen- 

bruch der Religion rasch sank. Da das ge- 
samte menschliche Leben und das ganze Ge- 
flecht persönlicher Beziehungen der Obhut 
der geheimnisvollen und Scheu einflößenden 
Macht der Religion unterstanden, scheint die 
Ansicht gerechtfertigt, daß der religiöse 
Glaube der Römer einen sehr realen und 
direkten Einfluß auf ihre ethische Haltung 
hatte. 

Der Kult der alten Babylonier und Assy- 
rer, über deren Religion F. M. Th. de Liagre 
Bohl berichtet, bestand aus Gebeten, Litur- 
gien und Opfern. In herzergreifender Weise 
wird in vielen Gebeten, Hymnen und Buß- 
psalmen, die uns erhalten sind, das Vertrauen 
in die Macht und die Barmherzigkeit der 
großen Götter ausgedrückt. Ein Vergleich 
mit den biblischen Psalmen nach Inhalt und 
Form drängt sich auf. Aber die Aufschrift 
•Beschwörung" und das Zauberritual am 
Schluß zeigen, daß sich die babylonischen 
Psalmen dem magischen Gedankenkreis noch 
nicht entrungen haben. • Obwohl die Sünde 
oft mehr im Sinne einer manchmal sogar un- 
beabsichtigten, kultischen Übertretung aufge- 
faßt wurde, so zeigen doch die langen Sün- 
denlisten, die man dem Sünder zur Selbst- 
prüfung vorhielt (der sogenannte •babyloni- 
sche Beichtspiegel"), ein auch nach unseren 
Begriffen erhebliches ethisches Niveau. Zu den 
aufgezählten Sünden gehört etwa, daß man 
den Schwachen unterdrückt, den Gefangenen 
nicht freiläßt, der Frau des Nächsten unehr- 
bar naht, Unlauteres sagt, den Gerechten 
verfolgt. 

Die Religion des Mani (216•277) (von 
Henri-Charles Puedi bearbeitet), ist eine 
eigentliche Heilsreligion. Der Mensch, der in 
den kosmischen Kampf zwischen Gut und 
Böse, Licht und Finsternis, Gott und Mate- 
rie hineingestellt, ja sogar eine Mischung, 
eine zeitweilige Vereinigung dieser an sich 
zeitlosen und unbegrenzten Potenzen ist, soll 
durch Umgestaltung seiner selbst, durch die 
Konzentration der Lichtsubstanz die ur- 
sprüngliche Trennung der Substanzen her- 
beiführen und ins ewige Lichtreich zurück- 
kehren. Das bedingt den negativen Charak- 
ter der manichäischen Ethik. Die Existenz 
des Menschen als Verbindung von Leib und 
Seele ist in sich selbst Sünde. Die Sünde der 
Seele entsteht nur vorübergehend und vom 
Leibe her. Indem die Seele sie bereut, wird 
sie durch das Wissen der Seele um ihre we- 
sentliche Reinheit getilgt. Die größte Sünde 
besteht daher in der Leugnung des allge- 



390 Literaturbericht 

meinen Dualismus. Die ganze Ethik zielt auf 
die Befreiung aus der Vermischung mit dem 
Leib, was durch Enthaltsamkeit, Weltent- 
sagung und Verzicht erreicht wird. • Das 
Wesentliche des manichäischen Kultes liegt 
im Gebet. Die uns überlieferten Hymnen 
offenbaren eine ergreifende Tiefe. Der Ma- 
nichäismus kennt eine Wochen- und Jahres- 
beichte. Die neuaufgefundenen Beichtformu- 
lare zeigen, daß auch die Auserwählten noch 
der Sünde fähig und zur Beichte verpflichtet 
sind. Sie beichten untereinander und geben 
die Lossprechung durch Handauflegung. 

Im Abschnitt über die •Religion der 
Ägypter" stellt Hermann Junker u. a. die 
Ethik der Ägypter dar. Zwar hat uns die 
ägyptische Literatur keine zusammenhän- 
gende Morallehre überliefert, aber aus den 
Mahnworten, Lebensregeln, Sündenbekennt- 
nissen, Biographien und Gebeten läßt sich 
erkennen, was man als Forderungen des Sit- 
tengesetzes anerkannte: Gott zu verehren, 
recht zu handeln und dem Mitmenschen Gu- 
tes zu erweisen. Einige bemerkenswerte Forde- 
rungen seien hier genannt: •Die Tugend des 
Rechtgesinnten wird (von Gott) lieber ange- 
nommen als das Opferrind des Unrechttuen- 
den"; •Sage die Wahrheit und handle nach 
der Wahrheit; denn sie ist groß, gewaltig 
und dauernd. Ihre Enthüllung wird gefun- 
den und sie leitet zur Ehrwürdigkeit"; 
•Nimm Fährlohn nur von dem, der etwas be- 
sitzt, und berücksichtige den, der nichts hat"; 
•Nie verbrachte ich eine Nacht mit irgend 
jemand verärgert"; •Ich richtete zwei Geg- 
ner so, daß sie zufriedengestellt waren, da 
ich wußte, daß Gott das liebt". Bekenntnisse 
eigener Sündhaftigkeit sind jedoch äußerst 
selten und es zeigt sich oft ein starkes Selbst- 
bewußtsein, verbunden mit großer Überheb- 
lichkeit: •Kein Fehler war an mir seit meiner 
Geburt". Die Entsündigung wurde in der 
Magie gesucht. 

In der Religion des Zarathustra (vom Her- 
ausgeber Franz König bearbeitet) stand 
Ahura Mazda (Herr, weiser) im beherrschen- 
den Mittelpunkt. Er ist ein geistiges Wesen, 
Schöpfer Himmels und der Erde, Gesetzge- 
ber der Natur und der Menschen und ihr 
oberster Richter. Doch wird seine Allmacht 
eingeschränkt durch Ahriman, das Prinzip 
des Bösen. Beide sind nicht von Natur aus 
gut oder böse, sondern durch eine uranfäng- 
liche Wahl. Der Gegensatz Gut und Böse 
fällt darum nicht mit Geist und Körper zu- 
sammen,  sondern  durchzieht  die Welt  des 

Geistigen und Körperlichen. Das Bild von 
Licht und Finsternis spielt erst später, bei 
Mani, eine so große Rolle. Im Menschen 
kreuzen sich die Welt des Guten, Ahura 
Mazdas, und des Bösen, Ahrimans. Der 
Kampf beider wird durch den freien Willen 
des Menschen entschieden. Infolge dies« Ent- 
scheidung stehen sich die Menschen in zwei 
großen Lagern gegenüber. Dies bezieht sich 
nicht nur auf das religiöse, sondern auch auf 
das gesellschaftliche und wirtschaftliche Le- 
ben, wie überhaupt die Wahlentscheidung 
nicht so sehr von der Gewissensentscheidung 
als vielmehr von der Einordnung in ein 
äußeres soziales Gefüge zu verstehen ist. 
Das Ideal ist der seßhafte Hirte oder Bauer 
im Gegensatz zu den nomadisierenden Räu- 
bern. Zu den (erst später genauer um- 
schriebenen) Pflichten gehört es, das Land 
zu bestellen, es zu bewässern, für eine 
gesunde und zahlreiche Familie zu sorgen 
und ähnliches, so daß man gezweifelt hat, ob 
hier nicht vielmehr eine Sozialethik als eine 
Religion vorliegt. Auf der ältesten (gathi- 
schen) Stufe dieser Religion gibt es keine 
Magie, keine blutigen Tieropfer, sondern nur 
einen Feuerkult. 

Auf Grund von Sprachgleichungen zeigt 
Wilhelm Havers in seinem Beitrag über 
•Die Religion der Urindogermanen im Lichte 
der Sprache", daß das Gebet bereits dem Ur- 
volk der Indogermanen bekannt gewesen 
sein muß. Früh findet sich die Bitte. Für den 
Dank muß nicht unbedingt ein eigener 
sprachlicher Ausdruck vorhanden sein; er 
kann auch dadurch zum Ausdruck gebracht 
werden, daß man dem Geber ausdrücklich 
erklärt, man habe dies oder jenes Gute emp- 
fangen. Außerdem werden •Loben, Preisen", 
oft auch im Sinne des Dankens benützt. 

Am ausgiebigsten kommen Tatsachen der 
Ethik, Aszetik, Mystik wie überhaupt des 
persönlichen religiösen Lebens im dritten 
Band zur Darstellung. 

In der Darstellung des •Islams, seiner Ent- 
stehung, Entwicklung und Lehre" von H. L. 
Gottschalk, betreffen unseren Gesichtspunkt 
vor allem die Abschnitte über die Pflichten- 
lehre und über die Mystik und Volksfröm- 
migkeit. Fünf Grundpflichten obliegen dem 
Muslim: Reinheit, Gebet, Almosengeben, Fa- 
sten und die Pilgerfahrt nach Mekka. Zu 
ihrer Erfüllung ist die ausdrückliche Absicht 
in Worten oder Gedanken notwendig. Für 
die Bewertung der Handlungen unterschei- 
det man fünf Grade: verpflichtend, empfeh- 



Literaturbericht 391 

lenswert, erlaubt, verwerflich, verboten. Die 
Reinheit ist als rituelle Reinheit zu verste- 
hen, wie wir sie aus dem Alten Testament 
kennen. Sie enthält die Pflicht, sie durch Wa- 
schungen vor dem Gottesdienst herzustellen 
und sich von Unreinem zu enthalten. • Der 
volljährige Muslim ist verpflichtet, fünfmal 
am Tage das rituelle Gebet zu verrichten. 
Das kann an einem beliebigen Ort geschehen. 
Die Zeremonien sind eine Verbindung von 
körperlichen Übungen und Gebetsformeln, 
die dabei auszusprechen sind. Während des 
Weihezustandes hat man sich aller Zerstreu- 
ungen zu enthalten. Am Freitagmittag ist 
die Teilnahme am öffentlichen und gemein- 
samen Gebet für die erwachsenen Männer 
verpflichtend. Das islamische Pflichtgebet er- 
möglicht dem einzelnen durch die genaue 
Gesetzlichkeit seiner Bewegungen und For- 
men eine weitgehende Versenkung und Kon- 
zentration, wie etwa bei uns das klösterliche 
Chorgebet. Vom vorgeschriebenen rituellen 
Gebet ist das persönliche Privatgebet zu 
unterscheiden. • Das vorgeschriebene Al- 
mosen hat schon seit den Zeiten Mohammeds 
mehr den Charakter einer religiös begründe- 
ten Steuer angenommen. Daneben aber gibt 
es private Wohltätigkeit, die den Frommen 
empfohlen wird. • Das Fasten besteht darin, 
daß sich der volljährige Muslim, der dazu 
körperlich imstande ist, während des Fasten- 
monats Ramadan von der Morgendämme- 
rung bis zum Sonnenuntergang jeglicher 
Speise, des Trinkens, des Rauchens und des 
Geschlechtsverkehrs enthält. Ferner soll sich 
der Fastende allen Streits und Zankes ent- 
halten und sich bemühen, gute Werke zu tun 
und den Koran zu lesen. Am Abend wird 
ein besonderes Fastengebet eingeschaltet. 
Während der Nacht hört die Fastenver- 
pflichtung auf. 

Gerade weil der Islam die äußere Form 
der Frömmigkeit so stark betonte, entwickelte 
sich im Ausgleich dazu eine reiche Mystik. 
Vom wollenen Gewand, das diejenigen an- 
zogen, die sich dem mystischen Leben wid- 
meten, heißen diese Sufis und die islamische 
Mystik Sufismus. Schon früh hat es im Islam 
Büßer gegeben, die sich über das Einhalten 
der Verbote hinaus von allem enthielten, 
was von Gott und der Beschäftigung mit den 
göttlichen Dingen abziehen konnte. Sie 
schlössen sich in Basra und Kufa, dann in 
Bagdad in Gemeinschaften zusammen, von 
wo sie sich über das ganze Gebiet des Islams 
ausbreiteten. Dem früheren Asketismus, der 

aus der Furcht vor dem kommenden Gericht 
hervorgewachsen war, fügte der Sufismus die 
Liebe hinzu. Das Endziel seiner Bemühun- 
gen ist die völlige Einigung mit Gott, •wenn 
die Seele, über ihre fleischlichen Neigungen 
triumphierend, den wahren Gott findet, den 
Wirklichen". Zeitweilig gerieten die Sufis 
in Konflikt mit der Gesetzestheologie, der 
Orthodoxie und den Vertretern der Staats- 
autorität. Die Versöhnung des Sufismus und 
der Orthodoxie ist das Werk des großen al- 
Gazzali (gest. 1111). Dem Sufismus ist es zu 
verdanken, wenn die Sittlichkeit im Islam 
sich nicht nur in einer normgetreuen Geset- 
zesgerechtigkeit erschöpft. In seinem Haupt- 
werk •Die Wiederbelebung der Religions- 
wissenschaft" unterscheidet al-Gazzali drei 
Stufen der Askese: auf der ersten übt man 
der Welt gegenüber Enthaltung, auf der 
zweiten gibt man die Welt auf und verach- 
tet sie; auf der dritten übt man die Askese 
freiwillig und ist selbst in seiner Askese noch 
asketisch, indem man nicht glaubt, daß man 
irgend etwas aufgegeben hat, wissend, daß 
die Welt nichts ist. Ziel der ersten Stufe ist 
die Rettung vor der Hölle, der zweiten das 
Paradies, der dritten Allah und die Vereini- 
gung mit ihm. • Nicht immer hielt sich der 
Sufismus frei von pantheistischen Gedanken. 
Bei Ibn al-'Arabi kommt es zur völligen In- 
differenz gegen alle Religionen. Wenig be- 
kannt ist die starke Entwicklung des Heili- 
genkultes in der Volksfrömmigkeit. 

Eine Darlegung der Aszese und Mystik in 
den •Religionen Indiens" (von C. Regamey) 
ist ohne näheres Eingehen auf den weltan- 
schaulichen Hintergrund kaum möglich. Seit 
dem Brahmanismus werden von allen indi- 
schen Religionen folgende Punkte als uner- 
schütterliche Grundlage angenommen: der 
empirischen Welt mit ihrem hinfälligen, 
leidvollen Werden (samsara) steht eine hö- 
here, ewige, unveränderliche Realität gegen- 
über; die Erlösung besteht im Verlassen der 
Welt des Werdens; der samsara besteht vor 
allem im Kreislauf der Wiedergeburten; das 
karman (die aus den Taten verbleibende 
Prägung) ist Regulator und unterhaltender 
Faktor des samsara. Die zur Versenkung füh- 
rende Yoga-Praxis bedarf innerer Vorberei- 
tung, vor allem der Leidenschaftsbezwin- 
gung. Die aufeinanderfolgenden Etappen 
der Zähmung der physischen Faktoren sol- 
len zur Überwindung des empirischen Le- 
bens führen. Der Weg dazu ist die Enthal- 
tung vom Wirken, die Loslösung vom Be- 



392 Literaturbericht 

gehren, vor allem aber die Erkenntnis der 
wahren Natur das atman, des ewigen absolu- 
ten Selbst. • Die Differenzierungen dieser 
Lehren im Brahmanismus, Buddhismus (auch 
von Regamey dargestellt) und späteren Hin- 
duismus mit den entsprechenden Heilslehren 
sind so reich, daß sie hier nicht vorgelegt 
werden können. Besonders sei auf die reli- 
giös hochstehende, aber panentheistisch orien- 
tierte Bhakti hingewiesen. 

In der •Religion der Chinesen" (von M. 
Eder) sind Konfuzius und seine Schule für 
die Sozialethik, Laotse hingegen für die in- 
dividuelle Askese bedeutend. Bemerkenswert 
ist bei den •Religionen Japans" (von Franz 
Kiichi Namuzawa dargestellt) der Zen-Bud- 
dhismus, der sich ausschließlich auf die Er- 
leuchtung durch die Meditation (daher der 
Name •Zen", Kontemplation, Selbstversen- 
kung) beschränkt. Seine dogmatische Lehre 
ist sonst der Mahayana-Buddhismus. Wor- 
auf es ihm ankommt, ist nicht die Lehre, son- 
dern die Übung (Zen). 

/. Schildenberger stellt in seinem Beitrag 
•Die Religion des Alten Telaments" u. a. die 
Grundhaltung der alttestamentlichen Fröm- 
migkeit dar. Der alttestamentlich Fromme 
steht ganz unter dem Eindruck der Größe, 
Macht und Heiligkeit Gottes und seiner eige- 
nen Schwäche und Hinfälligkeit. Doch ist die 
Gottesfurcht gepaart mit zuversichtlichem 
Vertrauen auf Jahwe, der nicht die Vernich- 
tung des Menschen, sondern sein Heil will. 
Letzte Lebensnorm ist die ehrfürchtige Un- 

terwerfung unter den göttlichen Willen, der 
hoheitsvoll über allen Menschen steht. Die 
Gottesfurcht führt zur Vertrautheit und zur 
Liebe zu Gott. Erhellend sind die Worte des 
Verfassers über die Fluchpsalmen und den 
Bann. 

Zur Reife kommt die alttestamentliche Re- 
ligion in der Religion Jesu Christi. Über 
•Das Judentum Palästinas zur Zeit Christi" 
schreibt /. Bonsirven, über •Die Religion 
Jesu" G. Bardy, der die Lehre Jesu unter 
den Stichworten •Das Reich Gottes", •Der 
Vater im Himmel" und •Die Kinder des 
Reiches" darstellt. Es folgen •Die orientali- 
sche Christenheit" (von /. Casper) und eine 
religionsvergleichende Studie von F. König 
•Das Christentum und die Weltreligionen". 
Im Beitrag über die orientalische Christen- 
heit sind die Abschnitte über russische Fröm- 
migkeit und Geisteshaltung sowie über das 
geistige Gepräge der orientalischen Chri- 
stenheit bemerkenswert. Da das Handbuch 
auf eine Darstellung der Geschichte des Chri- 
stentums und der Kirche verzichten mußte, 
konnte auch das Frömmigkeitsleben der 
Kirche und seine Geschichte keine Aufnahme 
finden. 

Wer das Gebet, die Aszese und Mystik 
kennenlernen will, wie sie sich bald mehr, 
bald weniger in den verschiedensten Reli- 
gionen kundtun, wird auf den Blättern des 
Handbuches reiche Belehrung und durch die 
beigegebenen Literaturangaben auch Anlei- 
tung zu weiterer Vertiefung finden. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Vorbilder 

Lortz, Joseph, Der unvergleich- 
lich e H e Hi g e. Gedanken um Fran- 
ziskus von Assisi. Düsseldorf, Patmos- 
Verlag 1952, 80 S., Kart. DM 4,80. 

Der Text des vorliegenden Büchleins 
wurde ursprünglich als Vortrag gehalten. 
Bei souveräner Beherrschung der Quellen 
ist es dem Verfasser gelungen, das, was dem 
hl. Franziskus wesenhaft ist, in Worte zu 
fassen, in Worte, die ins Herz •des heutigen 
kritisch-nüchternen Menschen" treffen kön- 
nen. In den einleitenden, sehr beachtens- 
werten Kapiteln wird von den Schwierigkei- 
ten gesprochen, in unserer Zeit, in der die 

Sprache verbraucht ist, •durch eine wahl- 
lose und ununterbrochene Wörterflut aus 
Zeitung und Radio", •die apostasiert ist und 
teilweise nur noch ein quasi christliches Kleid 
trägt", die gegenüber dem 13. Jahrhundert 
•legitim nüchtern geworden ist", in verbind- 
licher Weise über den Heiligen von Assisi 
zu sprechen. Da der Mensch unserer Zeit 
•nur das zehnfach Geprüfte, nur das als echt 
Erfundene,, anzunehmen bereit ist, darf man 
für Franziskus nicht •schwärmen". •Nur mit 
nüchterner Begeisterung darf man sich dem 
Heiligen nahen". An keiner Stelle wird da- 
her versucht, •das, was im Leben des Heili- 
gen unglaublich klingt, das, was dem Men- 




