LT TEURATURIBEIZRTICHT

Aszese und Mystik in den Religionen der Welt

Von Walter Brugger, S.]J., Pullach

Auf katholischer Seite hatten wir bisher
aufler der kleineren Arbeit von Wilms nur
das 1949 in 2. Auflage erschienene, verdiente
Werk von Anwander ,Die Religionen der
Menschheit®, das den Gebildeten Gber die
wichtigsten auflerchristlichen Religionen un-
terrichtete. Das Gebiet der Religionsge-
schichte ist jedoch so umfangreich und vor-
aussetzungsvoll, dafl kein Gelehrter allein
imstande ist, es fachminnisch zu betreuen.
Wir freuen uns daher, neuerdings ein Stan-
dardwerk der Religionsgeschichte zu besit-
zen, an dem unter der Fihrung von Franz
Konig, nunmehr Weihbischof von St. Polten,
24 Gelehrie aus 1! verschiedenen Liandern
mitgearbeitet haben'.

Das Werk gliedert sich in drei Binde, von
denen der erste den ur- und vorgeschicht-
lichen Bereich, der zweite die Religionen der
alten Vélker und Kulturen (Europa, Asien,
Afrika, Amerika), der dritte die lebenden
auflerkirchlichen Hodhreligionen und das
Christentum behandeln. Ein Vorwort des
bahnbrechenden Forschers Wilhelm Schmidt,
dessen Schiller zum groflen Teil den ersten
Band geschrieben haben, eréffnet das Werk.
Dieses will in seinen Abhandlungen in wis-
senschaftlich zuverlassiger Weise auch dem
Nichtfachmann das Wesen und Werden
fremder Religionen nabebringen. In iiber-
waltigender Weise kommt dadurch zum Aus-
druck, wie sehr die Religion zum Wesen des
Menschen gehdrt und welche entscheidende
Rolle sie im individuellen und sozialen Le-
ben der Menschen gespielt hat. Zumal im
ersten Band wird sichtbar, dafl die Gestalt
des sittlich gerichteten Hodhgotts durchaus
nicht, wie man lange falschlich geglaubt hat,
nur als letztes Glied einer langen Entwick-
lung auftritt, sondern schon in den Anfangs-
zeiten der Entwiddung zu sehen ist. Sichibar
wird das ergreifende Streben des Menschen

1 Kénig, Franz (Hgb.), Christus und die
Religionen der Erde. Handbuch der Religi-
onsgeschichte. Freiburg, Herder 1951, XIII,
674, 784 und 777 S, DM 120,—.

nach dem Héchsten, aber auch sein vielfal-
tiges lrren, wenn er sich das héchste Wesen
vorstellen und es verehren will. So tritt auf
dem weiten Hintergrund der Religionen
Christus und das Christentum um so mehr
in seiner Besonderheit und Einmaligkeit her-
vor.

Es ist unméglich, die Fille des dargebote-
nen Materials auch nur in einer Ubersicht
hier darzustellen. Dem Charakter dieser Zeit-
schrift entsprechend soll nur auf das auf-
merksam gemacht werden, was das innere
religiose Leben der Vélker betrifft. Wenn
dabei die ur- und vorgeschichtlichen Religi-
onen zuriicktreten, so ist das sowohl in der
Quellenlage wie in dem primitiven Charak-
ter dieser Religionen begriindet.

Wilkelm Koppers berichtet im ersten Band
uber den ,éltesten Menschen und seine Reli-
gion®. Er geht dabei von der Religion und
dem Gottesglauben zweier ethnologischer
Primitivvolker aus, die er selbst mitentdek-
ken konnte, der Bhils in Zentralindien und
der Yamana auf Feuerland. Zwar ist die
Religion dieser Altvélker nicht ohue weiteres
der Prototyp fiir die Religion aller anderen
Primitivvélker der Erde. Auch darf man in
ihrer Religion nicht kurzerhand etwas
schlechthin Urspriingliches und Anfingliches
sehen wollen. Dafiir ist die Geschichte der
Mensdhheit zu lang und liegt zu sehr im Dun-
kel. Aber soweit wir iberhaupt aus dem Be-
stehenden auf die Urzeit schlieflen kénnen,
ist uns hier ohne Zweifel relativ Altestes
erhalten. — Der Kern der Religion ist das
Gebet. Das Gebet der Bhils kommt bei gege-
bener Veranlassung aus dem Herzen und be-
wegt sich wenigstens zum Teil in freien For-
men. Sie beten z. B. am Morgen: ,,0 Gott,
o grofler Herr, du hast uns hervorgebracht
(geboren), mache uns heute gliicklich®, oder:
»O Korngeber, sei heute der Welt gut und
darnach auch mir!® In Zeiten grofier Triib-
sal hort man auch: ,0 Gott, ein so grofles
Leiden lasse nicht einmal iiber meinen Feind
und Ubeltiater kommen!“ — Beziiglich der



Literaturbericht

Yamana war man im Anschlufl an das Zeug-
nis Darwins, der seine Ansicht jedoch spater
gedndert hat, bis ins 20. Jahrhundert iiber-
zeugt, dafl sie ganz religionslos seien. Sie
glauben jedoch an Watauinéwa, was etwa
heiflt: der Alte, Ewige, Unveranderliche.
Man wendet sich an ihn in allen Lebens-
lagen, sei es in Bitt-, Dank- oder Klage-
gebeten.

Sowohl Karl Priimm in seinem Beitrag
iiber ,Die Religion der Griechen®, wie auch
Thomas Corbishley in seinem Beitrag tiber
»Die Religion der Romer®, kommen auf das
Gebet zu sprechen. Bei den Griechen hatte
sich fiir das Gebet, das vor allem Bittgebet
war, eine bestimmte Typik herausgehildet.
Oft trat dabei das do-ut-des-Prinzip unter
Mifachtung der Ehrfurcht vor den Géttern
zutage. Das Gebetsanliegen wurde den Got-
tern unter ziemlichem Wortaufwand ausein-
andergesetzt; anch wurde bisweilen mit dem
Entzug der bisher dargebrachten Spenden
und Opfer gedroht. Eine héherstehende Ge-
betsweise stellten die Hymnen dar, in denen
den Géttern Lob und Dank abgestattet
wurde. Auch die Sithne oder Abbitte der
Schuld ist trotz der oft wiederholten Behaup-
tung, dafl dem Griechentum das Schuldbe-
wufltsein fremd gewesen sei, frith vertreten,
allerdings auch die Neigung, die Schuld fir
Fehltritte wenigstens teilweise auf Gotthei-
ten abzuladen. — Auch bei den Rémern fin-
det sich echtes Bittgebet. Die Ansicht, daf der
Rémer vom Gottesdienst eine rein vertrags-
miflige Aunffassung hatte, da er durch die
Einhaltung seiner Zeremonien, bei denen er
allerdings peinlich genau war, die géttliche
Gunst erzwingen wollte, ist nicht ganz rick-
tig. Die Gebetsformen, die in Zusammen-
hang mit dem Opfer angewendet wurden,
zeigen, dafl er sich cher in der Lage eines
demiitig Bittenden befand als in der eines
Mannes, der ein Geschift abschliet. — Cor-
bishley geht auch der Frage nach, bis zu wel-
chem Grad der religiése Glaube des Rémers
sein Verhalten beeinfluflte. Obwohl seine Re-
ligion keine ethischen Vorschriften enthielt,
und er von seinen religidsen Ubungen auch
keine moralische Besserung erwartete, so for-
derte man doch z. B. vom Priester in allen
rituellen Handlungen eine persénliche Ma-
kellosigkeit, die sich auf mehr als blofl das
Physische bezog. Auffallend ist es auch, dafl
die Tugenden der Gerechtigkeit, der Wahr-
heit und der geschlechtlichen Reinheit eine
Hoéhe erreichten, die mit dem Zusammen-

389

bruch der Religion rasch sank. Da das ge-
samte menschliche Leben und das ganze Ge-
flecht persénlicher Beziehungen der Obhut
der geheimnisvollen und Scheu einfls8enden
Madht der Religion unterstanden, scheint die
Ansicht gerechtfertigt, dafl der religiose
Glaube der Romer einen sehr realen und
direkten Einflufl auf ihre ethische Haltung
hatte.

Der Kult der alten Babylonier und Assy-
rer, iber deren Religion F. M. Th. de Liagre
Bkl berichtet, bestand aus Gebeten, Litur-
gien und Opfern. In herzergreifender Weise
wird in vielen Gebeten, Hymnen und Bufi-
psalmen, die uns erhalten sind, das Vertrauen
in die Macht und die Barmherzigkeit der
grofen Gotter ausgedriickt. Ein Vergleich
mit den biblischen Psalmen nach Inhalt und
Form dringt sich auf. Aber die Aufschrift
~Beschworung® und das Zauberritual am
Schluf zeigen, dafl sich die babylonischen
Psalmen dem magischen Gedankenkreis noch
nicht entrungen haben. — Obwohl die Siinde
oft mehr im Sinne einer manchmal sogar un-
beabsichtigten, kultischen Ubertretung aufge-
faflt wurde, so zeigen doch die langen Siin-
denlisten, die man dem Stinder zur Selbst-
priiffung vorhielt (der sogenannte ,babyloni-
sche Beichtspiegel“), ein anch mach unseren
Begriffen erhebliches ethisches Niveau. Zu den
aufgezihlten Siinden gehdrt etwa, dafl man
den Schwachen unterdriickt, den Gefangenen
nicht freildflt, der Frau des Nachsten unehr-
bar naht, Unlauteres sagt, den Gerechten
verfolgt.

Die Religion des Mani (216—277) (von
Henri-Charles Puedh bearbeitet), ist eine
eigentliche Heilsreligion. Der Mensdch, der in
den kosmischen Kampf zwischen Gut und
Bése, Licht und Finsternis, Gott und Mate-
rie hineingestellt, ja sogar eine Mischung,
eine zeitweilige Vereinigung dieser an sich
zeitlosen und unbegrenzten Potenzen ist, soll
durch Umgestaltung seiner selbst, durch die
Konzentration der Lichtsubstanz die ur-
spriingliche Trennung der Substanzen her-
beifiihren und ins ewige Lichtreich zuriick-
kehren. Das bedingt den negativen Charak-
ter der manichidischen Ethik. Die Existenz
des Menschen als Verbindung von Leib und
Seele ist in sich selbst Stinde. Die Siinde der
Seele entsteht nur voribergehend und vom
Leibe her. Indem die Seele sie bereut, wird
sie durch das Wissen der Seele um ihre we-
sentliche Reinheit getilgt. Die gréfite Siinde
besteht daher in der Leugnung des allge-



“

390

meinen Dualismus. Die ganze Ethik zielt auf
die Befreiung aus der Vermischung mit dem
Leib, was durch Enthaltsamkeit, Weltent-
sagung und Verzicht erreicht wird. — Das
Wesentliche des manichdischen Kultes liegt
im Gebet. Die uns iberlieferten Hymnen
offenbaren eine ergreifende Tiefe. Der Ma-
nichdismus kennt eine Wochen- und Jahres-
beichte. Die nevaufgefundenen Beichtformu-
lare zeigen, daf§ auch die Auserwihlten noch
der Siinde fihig und zur Beichte verpflichtet
sind. Sie beichten untereinander und geben
die Lossprechung durch Handauflegung.

Im Abschnitt iiber die .Religion der
Agypter” stellt Hermann Junker u. a. die
Ethik der Agypter dar. Zwar hat uns die
dgyptische Literatur keine zusammenhin-
gende Morallehre iberliefert, aber aus den
Mahnworten, Lebensregeln, Siindenbekennt-
nissen, Biographien und Gebeten lifit sich
eérkennen, was man als Forderungen des Sit-
tengesetzes anerkannte: Gott zu verehren,
recht zu handeln nnd dem Mitmenschen Gu-
tes zu erweisen. Einige bemerkenswerte Forde-
rungen seien hier genannt: ,Die Tugend des
Rechtgesinnten wird (von Gott) lieber ange-
nommen als das Opferrind des Unrechttuen-
den“; ,Sage die Wahrheit und handle nach
der Wahrheit; denn sie ist groB, gewaltig
und dauernd. lhre Enthillung wird gefun-
den und sie leitet zur Ehrwiirdigkeit*;
»Nimm Fahrlobhn nur von dem, der etwas be-
sitzt, und beriicksichtige den, der nichts hat*;
.Nie verbrachte ich eine Nacht mit irgend
jemand verdrgert®; ,Ich richtete zwei Geg-
ner so, dafl sie zufriedengestellt waren, da
ich wuflte, dafl Gott das liebt“. Bekenntnisse
eigener Siindhaftigkeit sind jedoch Zuferst
selten und es zeigt sich oft ein starkes Selbst-
bewuftsein, verbunden mit grofier Uberheb-
lichkeit: ,Kein Fehler war an mir seit meiner
Geburt“. Die Entsiindigung wurde in der
Magie gesucht,

In der Religion des Zarathustra (vom Her-
ausgeber Franz Konig bearbeitet) stand

" Ahura Mazda (Herr, weiser) im beherrschen-

den Mittelpunkt. Er ist ein geistiges Wesen,
Schépfer Himmels und der Erde, Gesetzge-
ber der Natur und der Menschen und ihr
oberster Richter. Doch wird seine Allmacht

‘eingeschrinkt durch Ahriman, das Prinzip

des Basen. Beide sind nicht von Natur aus
gut oder bose, sondern durch eine vranfing-
liche Wahl. Der Gegensatz Gut und Bése
fallt darum nicht mit Geist und Korper zu-
sammen, sondern durchzicht die Welt des

Literaturbericht

Geistigen und Kérperliien. Das Bild von
Licht und Finsternis spielt erst spiter, bei
Mani, eine so grofle Rolle. Im Menschen
kreuzen sich die Welt des Guten, Ahura
Mazdas, und des Bésen, Ahrimans. Der
Kampf beider wird durch den freien Willen
des Menschen entschieden. Infolge dieser Ent-
scheidung stehen sich die Menschen in zwei
groflen Lagern gegeniiber. Dies bezieht sich
nicht nur auf das religiose, sondern auch auf
das gesellschaftliche und wirtschaftliche Le-
ben, wie iiberhaupt die Wahlentscheidung
nicht so sehr von der Gewissensentscheidung
als vielmehr von der Einordnung in emn
dufleres soziales Gefiige zu verstehen ist.
Das Ideal ist der seBhafte Hirte oder Bauer
im Gegensatz zu den nomadisierenden Riu-
bern. Zu den (erst spdter genauer um-
schricbenen) Pflichten gehért es, das Land
zu bestellen, es zu bewissern, fiir cine
gesunde und zahlreiche Familie zu sorgen
und dhnliches, so dafl man gezweifelt hat, ob
bier nicht vielmehr eine Sozialethik als eine
Religion vorliegt. Auf der dltesten (gathi-
schen) Stufe dieser Religion gibt es keine
Magie, keine blutigen Tieropfer, sondern nur
einen Feuerkult.

Auf Grund von Sprachgleichungen zeigt
Wilhelm Havers in seinem Beitrag fiber
»Die Religion der Urindogermanen im Lichte
der Sprache, dafl das Gebet bereits dem Ur-
volk der Indogermanen bekannt gewesen
sein mufl. Frith findet sich die Bitte. Fiir den
Dank mufl nicht unbedingt ein eigener
sprachlicher Ausdruck vorhanden sein; er
kann auch dadurch zum Ausdruck gebracht
werden, dafl man dem Geber ausdriicklich
erkldrt, man habe dies oder jenes Gute emp-
fangen. AuBlerdem werden ,Loben, Preisen®,
oft aunch im Sinne des Dankens beniitzt.

Am ausgiebigsten kommen Tatsachen der
Ethik, Aszetik, Mystik wie dberhaupt des
personlichen religiésen Lebens im dritten
Band zur Darstellung.

In der Darstellung des ,Islams, seiner Ent-
stehung, Entwicklung und Lehre“ von H. L.
Gottschalk, betreffen unseren Gesichtspunkt
vor allem die Abschnitte dber die Pflichten-
lebre und tiber die Mystik und Volksfrém-
migkeit. Finf Grundpflichten obliegen dem
Muslim: Reinheit, Gebet, Almosengeben, Fa-
sten und die Pilgerfahrt nach Mekka. Zu
ihrer Erfiillung ist die ausdriickliche Absicht
in Worten oder Gedanken notwendig. Fiir
die Bewertung der Handlungen unterschei-
det man finf Grade: verpflichtend, empfeh-



Literaturbericht

lenswert, erlaubt, verwerflich, verboten. Die
Reinheit ist als rituelle Reinheit zu verste-
hen, wie wir sie aus dem Alten Testament
kennen. Sie enthilt die Pflicht, sie durch Wa-
schungen vor dem Gottesdienst herzustellen
und sich von Unreinem zu enthalten. — Der
volljahrige Muslim ist verpflichtet, fiinfmal
am Tage das rituelle Gebet zu verrichten.
Das kann an einem beliebigen Ort gescheben.
Die Zeremonien sind eine Verbindung von
kérperlichen Ubungen und Gebetsformeln,
die dabei auszusprechen sind. Wihrend des
Weihezustandes hat man sich aller Zerstreu-
ungen zu entbalten, Am Freitagmittag ist
die Teilnahme am é6ffentlichen und gemein-
samen Gebet fiir die erwachsenen Ménner
verpflichtend. Das islamische Pflichtgebet er-

moglicht dem einzelnen durch die genaue '

Gesetzlichkeit seiner Bewegungen und For-
men eine weitgehende Versenkung und Kon-
zentration, wie etwa bei uns das klésterliche
Chorgebet. Vom vorgeschriebenen rituellen
Gebet ist das personliche Privatgebet zu
unterscheiden. — Das vorgeschriebene Al-
mosen hat schon seit den Zeiten Mohammeds
mebr den Charakter einer religids begriinde-
ten Steuer angenommen. Dancben aber gibt
es private Wohltitigkeit, die den Frommen
empfohlen wird. — Das Fasten besteht darin,
dafl sich der volljihrige Muslim, der dazu
kérperlich imstande ist, wihrend des Fasten-
monats Ramadan von der Morgendimme-
rung bis zum Sonnenuntergang jeglicher
Speise, des Trinkens, des Rauchens und des
Geschlechtsverkehrs enthilt. Ferner soll sich
der Fastende allen Streits und Zankes ent-
halten und sich bemithen, gute Werke zu tun
und den Koran zu lesen. Am Abend wird
ein besonderes Fastengebet eingeschaltet:
Wihrend der Nacht hért die Fastenver-
pflichtung auf.

Gerade weil der Islam die duflere Form
der Frémmigkeit so stark betonte, entwidkelte
sich im Ausgleich dazu eine reiche Mystik.
Vom wollenen Gewand, das diejenigen an-
zogen, die sich dem mystischen Leben wid-
meten, heiflen diese Sufis und die islamische
Mystik Sufismus. Schon frith hat es im Islam
Biifler gegeben, die sich iiber das Einbalten
der Verbote hinaus von allem enthielten,
was von Gott und der Beschiftigung mit den
gottlihen Dingen abziehen konnte. Sie
schlossen sich in Basra und Kufa, dann in
Bagdad in Gemeinschaften zusammen, von
wo sie sich iiber das ganze Gebiet des Islams
aushreiteten. Dem fritheren Asketismus, der

391

aus der Furcht vor dem kommenden Gericht
hervorgewachsen war, fiigte der Sufismus die
Liebe hinzu. Das Endziel seiner Bemiihun-
gen ist die véllige Einigung mit Gott, ,wenn
die Seele, iiber ihre fleischlichen Neigungen
triumphierend, den wahren Gott findet, den
Wirklichen®. Zeitweilig gerieten die Sufis
in Konflikt mit der Gesetzestheologie, der
Orthodoxie und den Vertretern der Staats-
autoritit. Die Verséhnung des Sufismus und
der Orthodoxie ist das Werk des grofen al-
Gazzali (gest. 1111). Dem Sufismus ist es zu
verdanken, wenn die Sittlichkeit im Islam
sich nicht nor in einer normgetreuen Geset-
zesgerechtigkeit erschépft. In seinem Haupt-
werk ,Die Wiederbelebung der Religions-
wissenschaft* unterscheidet al-Gazzali drei
Stufen der Askese: auf der ersten {ibt man
der Welt gegeniiber Enthaltung, auf der
zweiten gibt man die Welt auf und verach-
tet sie; auf der dritten iibt man die Askese
freiwillig und ist selbst in seiner Askese noch
asketisch, indem man nicht glaubt, dafl man
irgend etwas aufgegeben hat, wissend, dafl
die Welt nichts ist. Ziel der ersten Stufe ist
die Rettung vor der Holle, der zweiten das
Paradies, der dritten Allah und die Vereini-
gung mit ihm, — Nicht immer hielt sich der
Sufismus frei ven pantheistischen Gedanken.
Bei Ibn al-’Arabi kommt es zur vélligen In-
differenz gegen alle Religionen. Wenig be-
kannt ist die starke Entwicklung des Heili-
genkultes in der Volksfrommigkeit.

Eine Darlegung der Aszese und Mystik in
den ,Religionen Indiens“ (von C. Regamey)
ist ohne niheres Eingehen auf den weltan-
schaulichen Hintergrund kaum moglich. Seit
dem Brahmanismus werden von allen indi-
schen Religionen folgende Punkte als uner-
schiitterliche Grundlage angenommen: der
empirischen Welt mit ihrem hinfélligen,
leidvollen Werden (samsara) steht eine hé-
here, ewige, unveranderliche Realitit gegen-
iiber; die Erldsung besteht im Verlassen der
Welt des Werdens; der samsara bestebt vor
allem im Kreislauf der Wiedergeburten; das
karman (die aus den Taten verbleibende
Prigung) ist Regulator und unterhaltender
Faktor des samsara. Die zur Versenkung fiih-
rende Yoga-Praxis bedarf innerer Vorberei-
tung, vor allem der Leidenschaftshezwin-
gung. Die aufeinanderfolgenden Etappen
der Zihmung der physischen Faktoren sol-

len zur Uberwindung des empirischen Le-

bens fithren. Der Weg dazu ist die Enthal-
tung vom Wirken, die Loslésung vom Be-



392 Literaturbericht

gehren, vor allem aber die Erkenntnis der
wahren Natur das atman, des ewigen absolu-
ten Selbst. — Die Differenzierungen dieser
Lehren im Brahmanismus, Buddhismus (auch
von Regamey dargestellt) und spateren Hin-
duismus mit den entsprechenden Heilslehren
sind so reich, dafl sie hier nicht vorgelegt
werden kdnnen. Besonders sei anf die reli-
gios hochstehende, aber panentheistisch orien-
tierte Bhakti hingewiesen.

In der ,Religion der Chinesen™ (von M.
Eder) sind Konfuzius und seine Schule fiir
die Sozialethik, Laotse hingegen fiir die in-
dividuelle Askese bedentend. Bemerkenswert
ist bei den ,Religionen Japans“ (von Franz
Kiichi Namuzawa dargestellt) der Zen-Bud-
dhismus, der sich ausschlieflich auf die Er-
leuchtung durch die Meditation (daher der
Name ,Zen“, Kontemplation, Selbstversen-
kung) beschrankt. Seine dogmatische Lehre
ist sonst der Mahayana-Buddhismus. Wor-
auf es ihm ankommt, ist nicht die Lehre, son-
dern die Ubung (Zen).

J. Schildenberger stellt in seinem Beitrag
»Die Religion des Alten Tetamenis” u. a. die
Grundhaltung der alttestamentlichen Frém-
migkeit dar. Der alttestamentlich Fromme
steht ganz unter dem Eindruck der Grofe,
Macht und Heiligkeit Gottes und seiner eige-
nen Schwiche und Hinfalligkeit. Dodh ist die
Gottesfurcht gepaart mit zuversichtlichem
Vertrauen auf Jahwe, der nicht die Vernich-
tung des Menschen, sondern sein Heil will.
Letzte Lebensnorm ist die ehrfiirchtige Un-

terwerfung unter den gottlichen Willen, der
hoheitsvoll iiber allen Menschen steht. Die
Gottesfurcht fihrt zur Vertrautheit und zur
Liebe zu Gott. Echellend sind die Worte des
Verfassers itber die Fluchpsalmen und den
Bann.

Zur Reife kommt die alttestamentliche Re-
ligion in der Religion Jesu Christi. Uber
+Das Judentum Paldstinas zur Zeit Christi®
schreibt J. Bonsirven, iber ,Die Religion
Jesu® G. Bardy, der die Lehre Jesu unter
den Stichworten ,Das Reich Gottes®, ,Der
Vater im Himmel“ und ,Die Kinder des
Reiches” darstellt. Es folgen ,Die orientali-
sche Christenheit® (von J. Casper) und eine
religionsvergleichende Studie von F. Kénig
»Das Christentum und die Weltreligionen®.
Im Beitrag iber die orientalische Christen-
heit sind die Abschnitie fiber russische From-
migkeit und Geisteshaltung sowie iber das
geistige Gepriage der orientalischen Chri-
stenheit bemerkenswert. Da das Handbuch
auf eine Darstellung der Geschichte des Chri-
stentums und der Kirche verzichten mufite,
konnte auch das Frommigkeitsleben der
Kirche und seine Geschichte keine Aufnahme
finden.

Wer das Gebet, die Aszese und Mystik
kennenlernen will, wie sie sich bald mehr,
bald weniger in den verschiedensten Reli-
gionen kundtun, wird auf den Blittern des
Handbuches reiche Belehrung und durch die
beigegebenen Literaturangaben anch Anlei-
tung zu weiterer Vertiefung finden.

B UCHIBESPRECHUNGEN

Heilige Vorbilder

Lortz, Joseph, Der unvergleich-
licheHeilige Gedanken um Fran-
ziskus von Assisi. Diisseldorf, Patmos-
Uerlag 1952, 80 S., Kart. DM 4,80.

Der Text des vorliegenden Bidleins
wurde urspriinglich als Vortrag gehalten.
Bei souverdner Beherrscdiung der Quellen
ist es dem Verfasser gelungen, das, was dem
hl. Franziskus wesenhaft ist, in Worte zu
fassen, in Worte, die ins Herz ,des heutigen
kritisch-niichternen Menschen® treffen kén-
nen. In den einleitenden, sehr beachtens-
werten Kapiteln wird von den Schwierigkei-
ten gesprochen, in unserer Zeit, in der die

Sprache verbraucht ist, ,durch eine wahl-
lose und ununterbrochene Worterflut aus
Zeitung und Radio®, ,die apostasiert ist und
teilweise nur noch ein quasi christliches Kleid
tragt“, die gegeniber dem 13. Jahrhundert
slegitim niichtern geworden ist“, in verbind-
licher Weise iiber den Heiligen von Assisi
zu sprechen. Da der Mensch unserer Zeit
»nur das zehnfach Gepriifte, nur das als echt
Erfundene,, anzuuehmen bereit ist, darf man
far Franziskus nicht ,schwarmen®. ,Nur mit
niichterner Begeisterung darf man sich dem
Heiligen nahen®. An keiner Stelle wird da-
her versucht, ,das, was im Leben des Heili-
gen unglaublich klingt, das, was dem Men-





