
Das Marianische Jahr 

Von Karl Rahner S. J., Innsbrutk 

Am 8. September dieses Jahres hat Pius XII. durch das Rundschreiben •Fulgens 
Corona" (AAS. 45 [1953] 577•592) die Feier eines •Marianischen Jahres" an- 
gesagt, das vom Dezember dieses Jahres bis zum Dezember 1954 dauern soll. Der 
äußere Anlaß dafür ist bekannt. Am 8. Dezember 1854, also vor 100 Jahren, defi- 
nierte Pius IX. durch die Bulle •Ineffabilis Deus" das Dogma von der Unbefleckten 
Empfängnis der heiligen Jungfrau. Das Marianische Jahr soll also eine Jahr- 
hundertfeier dieses Ereignisses sein. Es soll nach dem Wunsch des obersten Hirten 
der Kirche für die Predigt Anlaß zu gläubiger Vertiefung in dieses Geheimnis der 
Gottesmutter sein, es soll ermuntern zu privater und gemeinsamer Verehrung der 
seligen Jungfrau durch gottesdienstliche Feiern und durch Wallfahrten; es soll auf- 
fordern zur Nachahmung des Lebens und der Tugenden derer, die so verehrt und 
gepriesen wird. Marias Fürbitte soll angerufen werden in allen Sorgen und An- 
liegen, die die Christenheit zu jeder Zeit bedrängen, und in jenen, die unserer Zeit 
einer weltweiten Kirchenverfolgung und Kriegsgefahr eigentümlich sind. 

Ein Marianisches Jahr! Es wird nicht ungebührlich genannt werden, von einem 
solchen päpstlichen Aufruf zu denken, daß es ihm geschehe, wie es der Herr selbst 
für den Anruf des Himmelreiches im allgemeinen in unbestechlicher Realistik und 
göttlicher Milde voraussah. •Ein Mann hatte zwei Söhne. Er ging zu dem ersten 
und sagte: Mein Sohn, geh, arbeite heute im Weinberg. Der antwortete: Ja, Herr, 
ging aber nicht hin. Dann ging er zum zweiten und sprach ebenso. Der antwortete: 
Ich mag nicht. Nachher aber tat es ihm leid, und er ging doch hin. Wer von den 
beiden hat den Willen des Vaters erfüllt? Sie antworteten: der letzte" (Mt 21, 
28•31). Vielleicht gibt es noch eine dritte Klasse von Menschen, die sogleich ja sagen 
und das Ja auch wirklich tun. Der Herr hat sie verschwiegen. Vielleicht weil sie 
doch zu selten sind, obwohl viele sich zu dieser Klasse rechnen, weil sie ihr Ja-ja und 
ihr Herr-Herr mit der Erfüllung des Gebotes verwechseln. 

So wie im Gleichnis des Evangeliums, also wird es auch sein, da nun der Stell- 
vertreter Christi ein Marianisches Jahr ausgeschrieben hat. 

Es wird viele geben, die sagen: Ja, Herr. Und dabei wird es dann bei ihnen im 
wesentlichen bleiben. Es hat aber keinen Sinn, ja zu sagen und nichts zu tun, des 
Papstes Worte zu loben, weil es so Brauch ist bei einem kirchentreuen Christen und 
weil man glaubt, damit seine Pflicht getan zu haben. Es nützt wenig, wenn die 
Kirchenblätter davon schreiben, und der Leser den Eindruck hat, es geschähe, weil 
sich das eben so gehört. Es wird uns nach dem Evangelium verziehen, wenn wir 
zunächst ein wenig mürrisch nein sagen, gesetzt nur, wir tun es am Ende doch zer- 
knirscht, was uns geboten ist, weil wir das Gebot des Vaters erst begreifen, wenn 
wir es unter den Seufzern, die dieses voreilige Nein hervorrufen, ins Herz auf- 
genommen haben und nicht gleich konventionell und gedankenlos ja, ja sagen. 

Ein Marianisches Jahr! Darf zunächst einmal das Nein des zweiten Sohnes zu 
Wort kommen? Darf es? Ein solcher Sohn würde sagen, • und nun beginnt die 



Das Marianische Jahr 407 

Geschichte vom störrischen Sohn, der nein sagte und ja-zu-tun beabsichtigt. Der 
also hörte die Botschaft vom Marianischen Jahr; er las die Enzyklika und sagte dann 
(es hörte ihm niemand zu und so war es nicht so schlimm): 

Ich mag nicht. Schon wieder etwas Neues? Ich mag nicht schon wieder etwas Neues 
in meinem geistlichen Haushalt betreiben. Ich habe die einfachsten Dinge (die die 
göttlichsten sind) noch nicht begriffen: daß Gott das Licht in dieser fürchterlichen 
Finsternis ist, daß ich ein Sünder bin, daß ich auf Jesus Christus und seinen Tod 
mein Leben und Sterben getrost baue, daß man ohne Angst der Unheimlichkeit 
des Gottes der ausweglosen Geschichte anheimfallen darf ... Das andere ist mir zu 
viel. Die Himmlischen, die anderen, die Engel und Heiligen, verlieren sich für 
mich, wenn ich an Gott denke in seiner Namenlosigkeit. Ist es wirklich notwendig, 
die marianische Frömmigkeit noch mehr zu fördern? Gibt es nicht schon genug 
Leute, die sie übertreiben? Gibt es nicht so viele Wahrheiten des Glaubens, die noch 
zentraler und noch • unbekannter sind, die gepredigt werden müßten? Wahrt die 
marianische Frömmigkeit von heute immer die entscheidenden Perspektiven und 
grundlegenden Proportionen der Gesamtwirklichkeit der Offenbarung und des 
Glaubens? Wie ist es damit bestellt, wenn vielerorts gebetet wird: •Sie (Maria) 
allein verwaltet und verteilt alle deine Gnaden (des Heiligen Geistes), an wen sie 
will und in welchem Maß sie will?" Fängt man nicht schon auf Marianischen 
Theologenkongressen an, die Miterlöserschaft der hl. Jungfrau so zu interpretie- 
ren, daß sie •de condigno", •von Rechts wegen" die Gnaden der Erlösten ver- 
dient habe, während noch vor zwanzig Jahren jeder Theologe eine solche Inter- 
pretation ohne Zögern abgelehnt hätte? Ist nicht etwas wahr daran, wenn einer 
im Hinblick auf die quantitative Fülle mariologischer Untersuchungen schreibt: •So 
wichtig heute die Lehre von Maria sein mag, man wird das Gefühl nicht los, daß sie 
für ganze Regimenter von Marienwissenschaftlern (•Mariologen": kein schönes 
Wort) zu einem willkommenen Alibi wird, um Dingen aus dem Weg zu gehen, 
die doch von den Proportionsgesetzen der Offenbarung her unausweichlich wären, 
aber vielleicht mehr Mut, mehr Exponiertheit fordern würden?" Es gibt unter 
theologischen Fachzeitschriften mehrere ausschließlich mariologische Zeitschriften 
(jetzt sogar eine für Josephologie), aber u. W. keine einzige über Christologie 
allein. Man kann doch nicht sagen, daß über die Mariologie mehr zu forschen sei 
als über die Christologie. Kann man nicht öfters beobachten, daß die Marienver- 
ehrung propagiert wird mit dem (vielleicht unausgesprochenen, aber um so wirk- 
sameren) Hintergedanken, es würde sich durch die leichte Erfüllung einiger Be- 
strebungen dieser oder jener marianischen Bewegung die Erde bald in ein Paradies 
verwandeln? Erinnert nicht manches, was an Prophezeiungen in diesem Zusammen- 
hang erzählt wird, an die Weissagungen, die im 15. Jahrhundert Gemeingut der 
Predigt waren, daß nämlich der Türke sich bald bekehren werde? Solche und viele 
ähnliche Dinge rief sich der Sohn ins Gedächtnis, schaute verärgert um sich und 
schloß: •und jetzt auch noch ein Marianisches Jahr". 

Nachdem er dies gesagt hatte, blieb er einsam. Der Vater hatte ihn ja mit seinem 
Nein allein gelassen. Da fing es in ihm an zu überlegen, ob er Maria genug liebe, 
ob sein Herz wirklich genug realisiere, was ja auch er als glaubender Christ mit der 



-108 Karl Rahner 

Überzeugung des Geistes festhalte. Er las die Enzyklika nochmals, die das Mariani- 
sche Jahr verkündigt. Er mußte sich gestehen, daß ihm zwar, wenn er die Worte 
so nehme, wie sie dastehen, manches darin vielleicht nicht recht gefalle (er mur- 
melte etwas, was man nicht verstand), daß sie aber mit Maria als lebendiger Person 
realer, also christlicher und frömmer rechne, als er es selbst zu tun pflege. Da fing 
er an, traurig zu werden über sich. 

Schau, sagte er sich, hier rechnet man mit Maria, wie wenn sie • mächtig und 
schön, gütig • im nächsten Zimmer warte, bis wir kommen und ihr unsere Nöte 
klagen. Hier wird noch auf die Berge versetzende Macht des Gebetes vertraut. 
Hier ist die menschliche Geschichte noch nicht • im Hintergrund • das augenlose 
Fatum der unabwendbaren Entwicklungen und Notwendigkeiten (und bloß das 
unbegreifliche Walten Gottes, der unwiderruflich und unanfechtbar seine Weis- 
heit in jenen •historischen Notwendigkeiten" allein nur konkretisiert hätte), 
und • im Vordergrund • erbärmliche Politik; hier ist die menschliche Geschichte 
noch, • ja beinahe ein Familienidyll? Die Kinder handeln die Geschichte 
aus mit dem Vater im Himmel unter Berufung auf die Fürsprache 
derer, die die Mutter des Sohnes des Vaters ist (Da bekam der störrische Sohn einen 
tiefen Schrecken ...). Glaubst du dies (fragte ihn sein Herz), glaubst du dies? 
(Es ging alles ein wenig durcheinander.) Lebt Maria; ist ihr Herz lebendig? Oder 
meinst du, sie müsse tot oder nicht sein, damit Gott lebendig und alles sei? Ist 
sie die Mutter des ewigen Wortes? Ist es wahr, daß Gottes Beziehung zur Welt so 
göttlich anthropomorph ist, daß Er in ihr (mit ihrem Kind) sich selber in der 
Morphe des Menschen erblickt und von da aus alles andere • auch den Gang 
der Geschichte • entworfen hat, so daß alles geplant ist von den seltsamen Wün- 
schen eines menschlichen Herzens her und diese als geheime Essenz von vornherein 
hinzugefügt sind in alle Wirklichkeit der Natur und Geschichte? Ist es wahr, daß 
alle Geschichte im Grunde doch in den Herzen von Menschen gemacht wird? Wenn 
Gott unser Gebet hört und darauf achtet (einmal gleichgültig, ob und wie er es 
erhört), wenn er das Herz des Menschen schaut, wenn er erst recht auf die seligen 
Herzen der bei ihm Lebendiggewordenen, der Himmlischen schaut, wenn diese bei 
ihm unsere Gebete hören, wie Er hört, wenn Maria also unser Gebet hört und 
dieses sich in ihrem Herzen verwandelt in die kreatürliche Bitte ihres Herzens: rein, 
verloren in die Anbetung des unbegreiflichen Willens Gottes und gerade so als 
Macht der Geschichte von Gott geliebt und eingesetzt? Was bedeutet das für dich 
und deinen Widerspruch, der sich überall dort erhebt, wo die kindliche Frömmigkeit 
aufblüht und von Gott weiß, so wie er in Wahrheit ist: menschlich, hier bei uns, 
und nicht metaphysisch? Wo ist die wahrere Wahrheit: in der abstrakten Ge- 
schichtstheologie oder in der liebenden Vertraulichkeit des Vertrauens auf Maria? 
Wo die echte Frömmigkeit? Wo sie anthropomorph ist, antwortete sein Herz auf 
diese Frage. Und sein Geist sagte, wenn auch etwas verlegen und unsicher, ja dazu. 

Aber, so ließ sich sein Widerspruch vernehmen, damit ist noch lange kein 
•Marianisches Jahr" gerechtfertigt. So was läßt sich doch nicht kommandieren. Es 
wäre schön, wenn ich Maria mehr und kindlicher lieben würde; es wäre gut, wenn 
ich deutlicher realisieren würde  (welch selige Unwahrsdieinlichkeit!), daß eine 



Das Marianisdie Jahr 409 

Regung ihres Herzens realer ist als die Erfindung einer Atombombe. Aber das muß 
wachsen, das läßt sich nicht organisieren. 

Schön, mußte er wieder denken, schön. Du mußt ja das Marianische Jahr nicht 
mitmachen. Es ist dir nichts befohlen, gar nichts. Man wird nicht einmal merken, 
wenn dieses Jahr an dir vorübergeht, als sei es überhaupt nicht gewesen. Du 
kannst wirklich auch ohne das ein Christ, ein guter und eifriger Knecht Gottes 
sein. Du kannst ja •unorganisiert" wachsen. • Wie machst du das übrigens? Mußt 
du dir da nicht auch Mühe geben, nicht auch ein wenig planen und dich ein wenig 
überwinden? Oder gehörst Du noch zu den naiven Leuten, die vor 30 Jahren 
modern waren, die meinten, echt sei nur, was •spontan" und (billig) als •Erlebnis" 
einem so angeflogen komme? Warum solltest du dir nicht einmal in dieser Sache 
ein ermunterndes Wort von einem andern sagen lassen? Oder dürfen das alle, nur 
nicht der Papst? Ihr seid doch • so hat man vor 30 Jahren gesagt • die, in deren 
Seelen die Kirche erwacht ist? Welche Kirche ist es? Die konkrete Kirche oder ein 
Wunschtraum? Die in Rom, die euch schreibt (sogar in Enzykliken) oder die, über 
welche ihr euren eigenen Tiefsinn schreibt? Wie kommt es eigentlich, daß ihr so 
leicht gereizt werdet, wenn Rom etwas sagt? Warum reagiert ihr schon fast un- 
willkürlich auf eine römische Ermunterung zu einer Feier, einer Haltung usw., wie 
wenn sie von einem Propagandaministerium käme? Wenn es in der Kirche das 
Walten des Geistes gibt, wenn es •Ordnung" in dem Aufbrechen der Geistesgaben 
in der Gemeinde und also in der Kirche gibt, wenn nicht alle in der Versammlung 
durcheinanderreden sollen, nicht einmal mit Berufung darauf, daß sie der Geist 
treibe, warum soll nicht gerade die berufenste Stimme in der Kirche ertönen dürfen, 
die alle einmal zum selben mahnt? Oder ist etwas schon einfach darum nicht mehr 
pneumatisch, weil es gedruckt ist? 

Es sei genug der Marianischen Bewegung, sagst du? Es ist aber in deinem 
Herzen noch nicht genug der Liebe und Verehrung zu Maria. Und • eigentlich 
will dich das Marianische Jahr nur dazu mahnen. Du wirst doch nicht der kindisch- 
gescheiten Meinung sein wollen, daß man Gott mehr liebe (als bisher), wenn man 
Maria weniger (als bisher) liebe. Jene und diese Liebe sind unvergleichbar, so wie 
Gott und das Geschöpf. Aber gerade darum sind sie sich keine Konkurrenz. Wo 
man es in der Religion nur mit Gott zu tun hat, hat man es nicht mit dem Gott des 
Christentums zu tun. Denn dieser hat es nun einmal so sehr • und nicht anders • 
mit dem Menschen zu tun, daß sein Wort selber Mensch wurde. Und darum gehen 
seitdem die Menschen so in die Lohe der einsamen Gottheit ein, daß sie mitten dar- 
innen den Menschensohn und die Menschen treffen. Seitdem ist es ein Zeichen, daß 
man Gott gefunden hat, wenn man dem Menschen begegnet. Nicht nur in dem, 
dem man das Glas Wasser reicht, sondern erst recht in der, die die gebenedeite 
Mutter des ewigen Wortes ist. Sonst ist man vielleicht ein tiefsinniger Religions- 
philosoph, aber kein Christ, der ganz zu seinem eigenen Wesen gekommen ist. Der 
eine Mensch muß zwar die Kräfte, die Zeit und die Möglichkeiten seines einen 
geistigen Lebens irgendwie teilen zwischen Dinge, auch wenn sie selbst in sich un- 
geteilt nebeneinander Platz haben, und insofern muß auch im geistlichen Leben 
eine gewisse Ökonomie obwalten zwischen den verschiedenen Übungen eines geist- 



410 Karl Rahner 

liehen Menschen. Aber es bleibt doch wahr: du liebst und verehrst Maria noch nicht 
genug; bei dir hat diese Übung noch nicht der ersten und letzten Übung Abtrag 
getan, die dir aufgetragen ist, nämlich Gott aus ganzem Herzen zu suchen. Und 
darum kannst du dich ruhig als Adressaten der Mahnung betrachten, die im Auf- 
ruf zu einem Marianischen Jahr ergeht. Gefällt dir manches oder vieles nicht an 
der marianischen Frömmigkeit anderer, nun, du kannst nicht behaupten, daß du 
durch die Enzyklika und ihr Marianisches Jahr dazu aufgefordert würdest. Laß 
also für deinen geistlichen Haushalt all das ruhig weg. Gewähre diesen andern die 
Freiheit der Kinder Gottes, die du auch für dich in Anspruch nimmst. Und um- 
gekehrt. Sollte • nach deiner, schließlich auch sehr subjektiven Meinung • in 
dieser Sache bei andern etwas überspitzt und überhitzt, schlecht dosiert und in ein- 
seitiger Perspektive sein, so kannst du nicht erwarten, daß der oberste Hirt der 
Kirche Gottes seine väterliche Mahnung, Maria zu lieben, mehr zu ehren und zu 
lieben, erst dann an dich richtet, wenn jene wirklichen und angeblichen Über- 
treibungen nirgends mehr zu finden sind. 

Sein Herz war sanfter gestimmt, nachdem er stillschweigend • er widersprach 
nicht, und das galt bei ihm als Friedensschluß • zugestimmt hatte. Als er so mit 
sich eins geworden war, versank er in Wunschträume. Er wußte, daß sie sich nicht 
verwirklichen würden. Aber es dünkte ihn doch schön, sich auszumalen, was wäre, 
wenn das Marianische Jahr so gefeiert würde, wie er meinte, daß es gefeiert 
werden müßte, damit es den Absicht des Stellvertreters Christi entspräche. 

Der Papst, so dachte er, wünscht bei den Theologen und bei den Gläubigen eine 
Vertiefung des Glaubensverständnisses der Marianischen Dogmen. Wie schön 
wäre das, wie schön, wenn auch nur ein Kleines an solchem Wachstum geschähe. Er 
selbst, der oberste Hirte, regt in seinem Rundschreiben dazu an. Vielleicht ent- 
wickelt z. B. ein Theologe unserer nördlichen Gegenden einmal eindringlicher und 
lebendiger, was mit dem Satz der Enzyklika gesagt ist, daß Christus seine Mutter 
•wahrhaft erlöst" habe, daß die unbefleckte Empfängnis keine •Verdünnung" 
des Satzes von der universalen Erlöserschaft Christi, sondern gerade ihre •voll- 
kommenste Weise" darstelle (581). Das scheint für manche Theologen nicht so 
selbstverständlich zu sein, da es ja bis auf den heutigen Tag solche gibt, die Maria 
ein •debitum contrahendi peccatum originale" und ein eigentliches Erlöstsein ab- 
erkennen (vgl. J. de Adama, Mariologia n. 44, Madrid 1950). Wie vieles könnte 
sonst noch hinsichtlich dieses Dogmas bedacht werden. Wie sehr müßte es dem Gan- 
zen der Glaubenswirklichkeit eingefügt werden, und wie manche Frage könnte da- 
zu gestellt werden von den Grundstrukturen des theologischen Denkens der von uns 
getrennten Brüder aus (so wenig diese sich unmittelbar für dieses Dogma •inter- 
essieren" werden). Wenn die Sünde des Menschen überhaupt von der Gnade 
Gottes umschlossen ist, wenn Christus eben wohl doch das Erste und Letzte ist, 
das Gott gewollt hat und von dem aus alles andere gewollt und zugelassen ist, wenn 
das zeitliche Hintereinander von der Ewigkeit des erbarmenden Willens Gottes 
umfaßt ist und Zeit nur läuft (wirklich läuft), weil sie zeitlich aufgehoben ist in 
der Ewigkeit des Gnadenwillens Gottes • was folgt aus diesem und ähnlichem 
für das echte Verständnis des Satzes, daß das erlösende Erbarmen Gottes in Christo 



Das Marianische Jahr 411 

das Dasein Marias so umfaßte, daß sie die radikal Erlöste und die Sündenlose zu- 
mal ist? Läßt sich ihr •Privileg" noch deutlicher sehen, daß es nicht bloß als •Aus- 
nahme", sondern ebenso als höchster Fall (wenn auch von spezifischer Eigenart) eines 
die Sünde von ihrer Wurzel her erlösenden Willens Gottes allen Menschen gegen- 
über erscheint? 

Wie ist es mit dem Menschen im allgemeinen, wenn von ihm gesagt wird, daß er 
zu •Beginn" seines Daseins, •vor" der Taufe, die Gnade Gottes nicht hat, und von 
ihm gleichzeitig gesagt werden darf, daß er sie hat von dem Augenblick an (even- 
tuell auch ohne Taufe), in dem er zu Beginn seiner eigenen existentiellen Odyssee 
sich für oder gegen Gott in einer Grundwahl entscheidet, • wenn weiter von jedem, 
dessen Heil Gott vorausweiß und wirksam vorauswill, gesagt werden kann, daß er 
von Anfang seines Daseins an umfaßt und getragen ist von dem zeitlosen Gnaden- 
willen Gottes? Ist es von diesen Fragen her möglich, die weitere Frage zu stellen, 
ob das Entscheidende der •Unbefleckten Empfängnis" das zeitliche •Immer-schon- 
von-Anfang-an" der Begnadigung ist, im Gegensatz zu einem •Erst-später" bei 
den andern Menschen, oder das innere Hineingenommensein in den einen Willen 
Gottes zur Fleischwerdung des Sohnes, von dem schon Pius IX. in der Definitions- 
bulle von 1854 spricht, und das sie zum Gegenstand solcher göttlicher Liebe macht, 
daß diese in dem logischen Moment, da die Existenz der heiligen Jungfrau geplant 
und gewollt wird, auch schon jede Sündigkeit ausschließt? Auch wenn man 
dies annimmt und sogar Christus als den Erstgewollten der Schöpfung überhaupt 
und nicht nur als den um der Sünde willen Gewollten annimmt, bleibt Maria (ge- 
rade um ihres Sohnes als des Gliedes der Menschheit willen) Tochter Adams, Glied 
der einen, in dem Ursprung sündigen Menschheit und darum als Sündenlose die 
Erlöste. 

Und weiter, dachte der Sohn in seinen Wunschträumen, wie soll den Glauben- 
den die Herrlichkeit der Gnade, Mariens aufgehen, wenn sie nicht begreifen, was 
Gnade, Kindschaft, Teilnahme an der göttlichen Natur im Menschen überhaupt ist? 
Wie also werden die Theologen in diesem Marianischen Jahr darüber nachdenken! 
Wie jung wie am ersten Tag, wie schlicht und ergriffen werden sie zu sagen ver- 
suchen (lauschend auf das ewig neue Wort der Schrift), was es heißt: denen, die 
ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden! Wie werden sie sich 
mühen zu beweisen, auch in diesem Kapitel der frohen Lehre, daß Pius XII. recht 
hat, wenn er sagt, daß ohne den stets neuen Rückgang zur Schrift und Tradition alle 
Theologie steril wird, mit welch neuem Eifer werden sie die Schrift über diese 
Lehre befragen, überzeugt vom Wort desselben Papstes, daß die Schrift eine immer 
noch unerschöpfte und ewig unerschöpfliche Quelle der Wahrheit sei! Wie werden 
sie um des seligen Preises der Herrlichkeit der Gnade willen die stets neue Ver- 
suchung überwinden, stillschweigend zu meinen, in ihren Schulbüchern sei so un- 
gefähr über diese Herrlichkeit adäquat alles gesagt, was über diese Gnade zu sagen 
ist, wolle man nur sich der nötigen Klarheit befleißen und überflüssige Breite und 
Rhetorik geziemend vermeiden. 

Und dann müßte erst noch nach aller Theologie das Eigentliche kommen. Wenn 
die Menschen wirklich mehr in der heiligen Gemeinschaft aller Erlösten, die vor 



412 Karl Rahner 

Gott alle verbindet hier und dort, Mariens Fürbitte anrufen? Wenn nicht nur halb 
widerwillig, halb gleichgültig das eine oder andere an Gebet, Predigt, Wallfahrt, 
Kongreß usw. für das Marianische Jahr von oben her amtlich organisiert würde, 
wenn nicht nur die üblichen Artikel erschienen, wenn vielmehr da und dort einer •• 
im Gewissen betroffen und von Gottes Gnade berührt in diesem Jahr, erschreckt 
über seine laue Liebe, anfinge, mehr zu beten, liebender der Fürbitte der heiligen 
Jungfrau vertraute und sie vertrauender anriefe, wenn die wenigen, die an- 
fingen, andere durch ein stilles Wort und durch ihr bescheidenes Beispiel betroffen 
machen würden und bereit, Gottes Gnade in ihren Herzen mehr Raum zu geben, 
wenn dann aus dem ehrlich aufgenommenen Impuls von oben her die echte Tat 
des Herzens bei vielen würde, • die Atombombenfabriken liefen dann auch im 
Dezember 1954 noch auf Hochtouren, die Politiker wären immer noch zusammenge- 
setzt aus ratlosen Guten und bösen Schlauen, die soziale Ordnung, der wahre Frieden 
wäre immer noch nicht da. Aber die Christenheit wäre in dieser alten Situation ein 
wenig anders, das, gemessen an dem wahren Maßstab der Dinge, der gerade nicht 
im bequemen Besserwerden der •Lage" besteht, von himmlischer Maßlosigkeit wäre. 
Denn die Situation, an deren •Besserung" wir (mit Recht und unter heiliger Ver- 
pflichtung) arbeiten, ist doch im Grunde immer die alte, die immer bleibt und nur 
sehr graduell variiert: sündig, dunkel, sich immer wieder verlierend in Sackgassen 
und Ausweglosigkeiten. Aber das Eigentliche, das Himmlische ist in jedem Augen- 
blick und noch in seinem kleinsten Vorkommnis ein Wunder, über das der Himmel 
selig bestürzt ist, weil es nicht aus dem Fleisch und nicht von der Erde, sondern von 
oben ist, und doch hier unten wird. 

Wenn diese Wunder geschähen: einer spricht wieder einmal seit langer Zeit ein 
Ave Maria, einer gibt dem Durstigen ein Glas Wasser und ahnt in ihm das Kind 
Gottes, einer spürt den Schmerz, daß er Gott nicht liebt, ein Frommer ist nicht nur 
fromm, sondern fröhlich, barmherzig und tolerant, • wenn diese Wunder ge- 
schähen, mehr als im Jahr vorher, dann könnte die Welt weitergehen wie bisher 
(Gott ist ja langmütig mit dem Bösen und der langweiligen Geschichte; warum 
also nicht auch wir?). Sie wäre doch anders, sehr unvergleichlich anders. Denn sie 
wäre reicher an göttlicher Gnade. Das kleinste Stücklein aber dieser Gnade ist mehr 
als alle Welten, ein kleines Licht aus ihr gültiger als alle Finsternis der Welt. Denn 
diese vergeht samt ihrer brutalen Geschichte, jene aber bleibt in Ewigkeit. Käme 
durch das Marianische Jahr nur ein winzig Kleines von dieser Gnade und der 
aus ihr erfließenden Liebe mehr in die Welt als ohne seine Verkündigung • und 
warum sollte dies nicht sein •, es hätte seine Existenzberechtigung. In diesen Din- 
gen kann, wenn überhaupt etwas erreicht wird, wenn nicht auf andere Weise mehr 
erreicht wird, und nicht den Seelen geschadet wird, der Aufwand nie zu groß sein, 
gemessen am Ergebnis und Nutzen. Denn alles Tun, wie das Ausrufen eines beiLi- 
gen Jahres, eines Marianischen Jahres, ist ja nur die schüchterne Geste, die Gottes 
Gnade herbei winkt, die von selber und ungerufen kommt und selber schon diese 
Geste bewirkt hat. Der größte propagandistische Aufwand bei solchen Dingen 
bleibt • schüchterne Geste. Gott kommt, wie er will. Gibt er einem solchen Ma- 
rianischen Jahr seine Gnade, dann mag der Weg der Christenheit weitergehen wie 



Das Marianische fahr 413 

bisher und eigentlich immer (weltlich gesehen); es wandelt sich auf jeden Fall 
ein Stück des Weges weiter zum Wallfahrtsweg zu Gott. Ob er der Weg des Kreuzes 
und der Verfolgung, der Weg der Erfahrung der eigenen Ohnmacht, Blindheit und 
Hilflosigkeit oder der Weg des Friedens, des sicheren Dienens Gottes in Freude 
(oder beides zumal in geheimnisvoller Mischung) ist, das ist dann nicht mehr 
wichtig. 

Dieses Jahr ist auch ein Augustinus jähr. Vor 1600 Jahren wurde dieser Mann 
in die Zeit der Untergänge und des Zerfalls hineingeboren und fand zeitlebens, daß 
er in einer •massa damnata" lebe, aus der nur wenige zum Heil berufen seien. Und 
er ging durch seine dunkle Zeit und hielt sein Herz empor ins Licht, mit Glaube, 
Hoffnung und Liebe. Er könnte so ein wenig den unsichtbaren Ehrenvorsitz beim 
Planen und Organisieren dieses Jahres übernehmen. Es wird dann schon seine 
Frucht bringen. Auch wenn diese Frucht in den Statistiken der Welt nicht ge- 
bucht werden kann und man • das ist von vornherein zu erwarten • hinterdrein 
wird fragen können: was ist nun dabei herausgekommen? Die Früchte der Gnade 
fallen immer vom Baum der Welt ins Unsichtbare. Womit nicht gesagt sein soll, 
daß man in Wirklichkeit gar nichts in dieser Welt davon merken könnte, auch dann 
nicht, wenn man im empirischen, moralischen Zustand der Menschheit sagen könnte, 
was von dieser und was von jener Ursache kommt. 

Der störrische Sohn wurde fröhlich. Du hast wieder viel mit dir selbst disputiert, 
sagte er zu sich. Das Reden ist nicht das Beredete. Das Wort ist nicht die Tat. 
So ist noch nicht viel, ist noch nichts getan, wenn du bloß deinen Frieden machst 
mit der Idee eines heiligen Jahres. Er schwieg. Plötzlich, aber ganz sanft und leise, 
fing sein Herz an zu beten: gegrüßt seist du Maria .... Wort für Wort in der 
stillen, heiteren Wachheit des Geistes und des Herzens, das sich vergißt und 
wirklich spricht zur Gebenedeiten unter den Weibern, spricht wissend, daß das Wort 
nicht ins Leere fällt, kein Monolog ist, sondern ankommt, gehört wird und aufge- 
nommen bleibt in einem lebendigen Herzen. Irgendwo hatte das Marianische Jahr 
begonnen. 




