‘Das Marianische jahr

Von Karl Rahner S. ], Innsbrud

Am 8. September dieses Jahres hat Pius XII. durch das Rundschreiben ,Fulgens
Corona“ {AAS. 45 [1953] 577—592) die Feier eines ,Marianischen Jahres® an-
gesagt, das vom Dezember dieses Jahres bis zum Dezember 1954 dauern soll. Der
anfRere Anlaf dafiir ist bekannt. Am 8. Dezember 1854, also vor 100 Jahren, defi-
nierte Pius IX. durch die Bulle ,Ineffabilis Deus* das Dogma von der Unbefleckten
Empfingnis der heiligen Jungfrau. Das Marianische Jahr soll also eine Jahr-
hundertfeier dieses Ereignisses sein. Es soll nach dem Wunsch des obersten Hirten
der Kirche fiir die Predigt Aulafl zu glaubiger Vertiefung in dieses Geheimnis der
Gottesmutter sein, es soll ermuntern zu privater und gemeinsamer Verehrung der
seligen Jungfrau durch gottesdienstliche Feiern und durch Wallfahrten; es soll auf-
fordern zur Nachahmung des Lebens und der Tugenden derer, die so verehrt und
gepriesen wird. Marias Fiirbitte soll angerufen werden in allen Sorgen und An-
liegen, die die Christenheit zu jeder Zeit bedrangen, und in jenen, die unserer Zeit
einer weltweiten Kirchenverfolgung und Kriegsgefahr eigentiimlich sind.

Ein Marianisches Jahr! Es wird nicht ungebuhrlich genannt werden, von einem
solchen pipstlichen Aufruf zu denken, dafl es ihm geschehe, wie es der Herr selbst
fiir den Anruf des Himmelreiches im allgemeinen in unbestechlicher Realistik und
gottlicher Milde voraussah. ,Ein Mann hatte zwei Séhne. Er ging zu dem ersten
und sagte: Mein Sohn, geh, arbeite heute im Weinberg. Der antwortete: Ja, Herr,
ging aber nicht hin. Dann ging er zum zweiten und sprach ebenso. Der antwortete:
Ich mag nicht. Nachher aber tat es ihm leid, und er ging doch hin. Wer von den
beiden hat den Willen des Vaters erfiillt? Sie antworteten: der letzte® (Mt 21,
28—31). Vielleicht gibt es noch eine dritte Klasse von Menschen, die sogleich ja sagen
und das Ja auch wirklich tun, Der Herr hat sie verschwiegen. Vielleicht weil sie
doch zu selten sind, obwohl viele sich zu dieser Klasse rechnen, weil sie thr Ja-ja und
ihr Herr-Herr mit der Erfiillung des Gebotes verwechseln.

So wie im Gleichnis des Evangeliums, also wird es auch sein, da nun der Stell-
vertreter Christi ein Marianisches Jahr ausgeschrieben hat.

Es wird viele geben, die sagen: Ja, Herr. Und dabei wird es dann bei ihnen im
wesentlichen bleiben. Es hat aber keinen Sinn, ja zu sagen und nichts zu tun, des
Papstes Worte zu loben, weil es so Brauch ist bei einem kirchentreuen Christen und
weil man glaubt, damit seine Pflicht getan zu haben. Es niitzt wenig, wenn die
Kirchenblitter davon schreiben, und der Leser den Eindruck hat, es geschihe, weil
sich das eben so gehort. Es wird uns nach dem Evangelium verziehen, wenn wir
zunichst ein wenig miirrisch nein sagen, gesetzt nur, wir tun es am Ende doch zer-
knirscht, was uns geboten ist, weil wir das Gebot des Vaters erst begreifen, wenn
wir es unter den Seufzern, die dieses voreilige Nein hervorrufen, ins Herz auf-
genommen haben und nicht gleich konventionell und gedankenlos ja, ja sagen.

Ein Marianisches Jahr! Darf zunichst einmal das Nein des zweiten Sohnes zu
Wort kommen? Darf es? Ein solcher Sohn wiirde sagen, — und nun beginnt die



Das Marianische Jahr 407

Geschichte vom storrischen Sohn, der nein sagte und ja-zu-tun beabsichtigt. Der
also horte die Botschaft vom Marianischen Jahr; er las die Enzyklika und sagte dann
(es horte ihm niemand zu und so war es nicht so schlimm):

Ich mag nicht. Schon wieder etwas Neues? Ich mag nicht schon wieder etwas Neues
in meinem geistlichen Haushalt betreiben. Ich habe die einfachsten Dinge (die die
gottlichsten sind) noch nicht begriffen: dafl Gott das Licht in dieser firchterlichen
Finsternis ist, dafl ich ein Siinder bin, dafl ich anf Jesus Christus und seinen Tod
mein Leben und Sterben getrost baue, daff man ohne Angst der Unheimlichkeit
des Gottes der ausweglosen Geschichte anheimfallen darf . .. Das andere ist mir zu
viel. Die Himmlischen, die anderen, die Engel und Heiligen, verlieren sich fir
mich, wenn ich an Gott denke in seiner Namenlosigkeit. Ist es wirklich notwendig,
die marianische Frommigkeit noch mehr zu férdern? Gibt es nicht schon genug
Leute, die sie iibertreiben? Gibt es nicht so viele Wahrheiten des Glaubens, die noch
zentraler und noch — unbekannter sind, die gepredigt werden miiten? Wahrt die
marianische' Frommigkeit von heute immer die entscheidenden Perspektiven und
grundlegenden Proportionen der Gesamtwirklichkeit der Offenbarung und des
Glaubens? Wie ist es damit bestellt, wenn vielerorts gebetet wird: ,Sie (Maria)
ellein verwaltet und verteilt alle deine Gnaden (des Heiligen Geistes), an wen sie
will und in welchem Mafl sie will?“ Fiangt man nicht schon auf Marianischen
Theologenkongressen an, die Miterloserschaft der hl. Jungfrau so zu interpretie-
ren, dafl sie ,de condigno“, ,von Rechts wegen® die Gnaden der Erlésten ver-
dient habe, wihrend noch vor zwanzig Jahren jeder Theologe eine solche Inter-
pretation ohne Zdgern abgelehnt hitte? Ist nicht etwas wahr daran, wenn einer
im Hinblick auf die quantitative Fiille mariologischer Untersuchungen schreibt: ,So
wichtig heute die Lehre von Maria sein mag, man wird das Gefiihl nicht los, daf sie
fiir ganze Regimenter von Marienwissenschaftlern (,Mariologen“: kein schones
Wort) zu einem willkommenen Alibi wird, um Dingen aus dem Weg zu gehen,
die doch von den Proportionsgesetzen der Offenbarung her unausweichlich wiren,
aber vielleicht mehr Mut, mehr Exponiertheit fordern wiirden?“ Es gibt unter
theologischen Fachzeitschriften mehrere ausschlieRlich mariologische Zeitschriften
(jetzt sogar eine fiir Josephologie), aber u. W. keine einzige iiber Christologie
allein. Man kann doch nicht sagen, daf {iber die Mariologie mehr zu forschen sei
als tber die Christologie. Kann man nicht 6fters beobachten, dafl die Marienver-
ehrung propagiert wird mit dem (vielleicht unausgesprochenen, aber um so wirk-
sameren) Hintergedanken, es wirde sich durch die leichte Erfillung einiger Be-
strebungen dieser oder jener marianischen Bewegung die Erde bald in ein Paradies
verwandeln? Erinnert nicht manches, was an Prophezeiungen in diesem Zusammen-
hang erzihlt wird, an die Weissagungen, die im 15. Jahrhundert Gemeingut der
Predigt waren, dafl ndmlich der Tirke sich bald bekehren werde? Solche und viele
ahnliche Dinge rief sich der Sohn ins Gedadhtnis, schaute verdrgert um sich- und
schlof8: ,und jetzt auch noch ein Marianisches Jahr®.

Nachdem er dies gesagt hatte, blieb er einsam. Der Vater hatte ihn ja mit seinem
Nein allein gelassen. Da fing es in ihm an zu Gberlegen, ob er Maria genug liebe,
ob sein Herz wirklich genug realisiere, was ja auch er als glaubender Christ mit der



408 Karl Rahner

Uberzeugung des Geistes festhalte. Er las die Enzyklika nochmals, die das Mariani-
sche Jahr verkindigt. Er mufite sich gestehen, dafl ihm zwar, wenn er die Worte
so nehme, wie sie dastehen, manches darin vielleicht nicht recht gefalle (er mur-
melte etwas, was man nicht verstand), daf} sie aber mit Maria als lebendiger Person
realer, also christlicher und frommer rechne, als er es selbst zu tun pflege. Da fing
er an, traurig zu werden iiber sich.

Schau, sagte er sich, hier rechnet man mit Maria, wie wenn sie — michtig und
schon, glitig — im néchsten Zimmer warte, bis wir kommen und ihr unsere Note
klagen. Hier wird noch auf die Berge versetzende Macht des Gebetes vertraut.
Hier ist die menschliche Geschichte noch nicht — im Hintergrund — das augenlose
Fatum der unabwendbaren Entwicklungen und Notwendigkeiten (und bloff das
unbegreifliche Walten Gottes, der unwiderruflich und unanfechtbar seine Weis-
heit in jenen ,historischen Notwendigkeiten® allein nur konkretisiert hitte),
und — im Vordergrund — erbirmliche Politik; hier ist die menschliche Geschichte
noch, — ja beinahe ein Familienidyll? Die Kinder handeln die Geschichte
aus mit dem Vater im Himmel unter Berufung auf die Fiirsprache
derer, die die Mutter des Sohnes des Vaters ist (Da bekam der stérrische Sohn einen
tiefen Schrecken ...). Glaubst du dies (fragte ihn sein Herz), glaubst du dies?
(Es ging alles ein wenig durcheinander.) Lebt Maria; ist ihr Herz lebendig? Oder
meinst du, sie miisse tot oder nicht sein, damit Gott lebendig und alles sei? Ist
sie die Mutter des ewigen Wortes? Ist es wahr, dafl Gottes Beziehung zur Welt so
gottlich anthropomorph ist, dal Er in ihr (mit ihrem Kind) sich selber in der
Morphé des Menschen erblickt und von da aus alles andere — auch den Gang
der Geschichte — entworfen hat, so daf alles geplant ist von den seltsamen Wiin-
schen eines menschlichen Herzens her und diese als geheime Essenz von vornherein
hinzugefiigt sind in alle Wirklichkeit der Natur und Geschichte? Ist es wahr, dafl
alle Geschichte im Grunde doch in den Herzen von Menschen gemacht wird? Wenn
Gott unser Gebet hort und darauf achtet (einmal gleichgiiltig, ob und wie er es
erhort), wenn er das Herz des Menschen schaut, wenn er erst recht auf die seligen
Herzen der bei ihm Lebendiggewordenen, der Himmlischen schaut, wenn diese bei
ihm unsere Gebete héren, wie Er hort, wenn Maria also unser Gebet hért und
dieses sich in ihrem Herzen verwandelt in die kreatiirliche Bitte shres Herzens: rein,
verloren in die Anbetung des unbegreiflichen Willens Gottes und gerade so als
Macht der Geschichte von Gott geliebt und eingesetzt? Was bedentet das fiir dich
und deinen Widerspruch, der sich iiberall dort erhebt, wo die kindliche Frommigkeit
aufblitht und von Gott weif}, so wie er in Wahrheit ist: menschlich, hier bei uns,
und nicht metaphysisch? Wo ist die wahrere Wahrheit: in der abstrakten Ge-
schichtstheologie oder in der liebenden Vertraulichkeit des Vertrauens auf Maria?
Wo die echte Frommigkeit? Wo sie anthropomorph ist, antwortete sein Herz auf
diese Frage. Und sein Geist sagte, wenn auch etwas verlegen und unsicher, ja dazu.

Aber, so liefl sich sein Widerspruch vernehmen, damit ist noch lange kein
»Marianisches Jahr“ gerechtfertigt. So was 1afit sich doch nicht kommandieren. Es
wire schon, wenn ich Maria mehr und kindlicher lieben wiirde; es wire gut, wenn
ich deutlicher realisieren wiirde (welch selige Unwahrscheinlichkeit!), dafl eine



Das Marianische Jahr 409

Regung ihres Herzens realer ist als die Erfindung einer Atombombe. Aber das mufl
wachsen, das 148t sich nicht organisieren.

Schén, mufite er wieder denken, schén. Du mufit ja das Marianische Jahr nicht
mitmachen, Es ist dir nichts befohlen, gar nichts. Man wird nicht einmal merken,
wenn dieses Jahr an dir voriibergeht, als sei es Uberhaupt nicht gewesen. Du
kannst wirklich auch ohne das ein Christ, ein guter und eifriger Knecht Gottes
sein. Du kannst ja ,unorganisiert® wachsen. — Wie machst du das Gbrigens? Mufit
du dir da nicht auch Milhe geben, nicht auch ein wenig planen und dich ein wenig
iberwinden? QOder gehérst Du noch zu den naiven Leuten, die vor 30 Jahren
modern waren, die meinten, echt sei nur, was ,spontan“ und (billig) als , Erlebnis*
einem so angeflogen komme? Warum solltest du dir nicht einmal in dieser Sache
ein ermunterndes Wort von einem andern sagen lassen? Qder diirfen das alle, nur
nicht der Papst? Ihr seid doch — so hat man vor 30 Jabren gesagt — die, in deren
Seelen die Kirche erwacht ist? Welche Kirche ist es? Die kookrete Kirche oder ein
Waunschtraum? Die in Rom, die euch schreibt (sogar in Enzykliken) oder die, iiber
welche ihr euren eigenen Tiefsinn schreibt? Wie kommt es eigentlich, dafl ihr so
leicht gereizt werdet, wenn Rom etwas sagt? Warum reagiert ihr schon fast un-
willkirlich auf eine romische Ermunterung zu einer Feier, einer Haltung usw., wie
wenn sie von einem Propagandaministerium kdme? Wenn es in der Kirche das
Walten des Geistes gibt, wenn es ,Ordnung” in dem Aufbrechen der Geistesgaben
in der Gemeinde und also in der Kirche gibt, wenn nicht alle in der Versammlung
durcheinanderreden sollen, nicht einmal mit Berufung darauf, dafl sie der Geist
treibe, warum soll nicht gerade die berufenste Stimme in der Kirche erténen diirfen,
die alle einmal zum selben mahnt? Oder ist etwas schon einfach darum nicht mehr
pneumatisch, weil es gedrudkt ist?

Es sei genug der Marianischen Bewegung, sagst du? Es ist aber in deinem
Herzen noch nicht genug der Liebe und Verehrung zu Maria. Und — cigentlich
will dich das Marianische Jahr nur dazu mahnen. Du wirst doch nicht der kindisch-
gescheiten Meinung sein wollen, dafl man Gott mehr liebe (als bisher), wenn man
Maria weniger (als bisher) liebe. Jene und diese Liebe sind unvergleichbar, so wie
Gott und das Geschopf. Aber gerade darum sind sie sich keine Konkurrenz. Wo
man es in der Religion nur mit Gott zu tun hat, hat man es nicht mit dem Gott des
Christentums zu tun. Denn dieser hat es nun einmal so sehr — und nicht anders —
mit dem Menschen zu tun, dafl sein Wort selber Mensch wurde. Und darum gehen
seitdem die Menschen so in die Lohe der einsamen Gottheit ein, daf} sie mitten dar-
innen den'Menschensohn und die Menschen treffen. Seitdem ist es ein Zeichen, dafl
man Gott gefunden hat, wenn man dem Menschen begegnet. Nicht nur in dem,
dem man das Glas Wasser reicht, sondern erst recht in der, die die gebenedeite
Mutter des ewigen Wortes ist. Sonst ist man vielleicht ein tiefsinniger Religions-
philosoph, aber kein Christ, der ganz zu seinem eigenen Wesen gekommen ist. Der
eine Mensch mufl zwar die Krafte, die Zeit und die Maglichkeiten seines einen
geistigen Lebens irgendwie teilen zwischen Dinge, auch wenn sie selbst in sich un-
. geteilt nebeneinander Platz haben, und insofern mufl auch im geistlichen Leben
eine gewisse Ukonomie obwalten zwischen den verschiedenen Ubungen eines geist-



410 Karl Rahner

lichen Menschen. Aber es bleibt doch wahr: du liebst und verehrst Maria noch nicht
genug; bei dir hat diese Ubung noch nicht der ersten und letzten Ubung Abtrag
getan, die dir aufgetragen ist, nimlich Gott aus ganzem Herzen zu suchen. Und
darum kannst du dich ruhig als Adressaten der Mahnung betrachten, die im Auf-
ruf zu einem Marianischen Jahr ergeht. Gefillt dir manches oder vieles nicht an
der marianischen Frommigkeit anderer, nun, du kannst nicht behaupten, dafl dn
durch die Enzyklika und ihr Marianisches Jahr dazu aufgefordert wiirdest. Laf
also fiir deinen geistlichen Haushalt all das ruhig weg. Gewihre diesen andern die
Freiheit der Kinder Gottes, die du auch fiir dich in Anspruch nimmst. Und um-
gekehrt. Sollte — nach deiner, schlieflich anch sehr subjektiven Meinung — in
dieser Sache bei andern etwas itberspitzt und iiberhitzt, schlecht dosiert und in ein-
seitiger Perspektive sein, so kannst du nicht erwarten, daf der oberste Hirt der
Kirche Gottes seine viterliche Mahnung, Maria zu lieben, mehr zu ehren und zu
lieben, erst dann an dich richtet, wenn jene wirklichen und angeblichen Uber-
treibungen nirgends mehr zu finden sind.

Sein Herz war sanfter gestimmt, nachdem er stillschweigend — er widersprach
nicht, und das galt bei ihm als Friedensschlufl — zugestimmt hatte. Als er so mit
sich eins geworden war, versank er in Wunschtraume. Er wufite, daf} sie sich nicht
verwirklichen wiirden. Aber es diinkte ihn doch schén, sich auszumalen, was wire,
wenn das Marianische Jahr so gefeiert wiirde, wie er meinte, dafl es gefeiert
werden miifte, damit es den Absicht des Stellvertreters Christi entsprache.

Der Papst, so dachte er, wiinscht bei den Theologen und bei den Glinbigen eine
Vertiefung des Glaubensverstindnisses der Marianischen Dogmen. Wie schén
wire das, wie sch6n, wenn anch nur ein Kleines an solchem Wachstum geschihe. Er
selbst, der oberste Hirte, regt in seinem Rundschreiben dazu an. Vielleicht ent-
wickelt z. B. ein Theologe unserer nérdlichen Gegenden einmal eindringlicher und
lebendiger, was mit dem Satz der Enzyklika gesagt ist, dafl Christus seine Mutter
~wahrhaft erl6st® habe, dafl die unbefleckte Empfangnis keine ,Verdiinnung*
des Satzes von der universalen Erléserschaft Christi, sondern gerade ihre ,voll-
kommenste Weise“ darstelle (581). Das scheint fiir manche Theologen nicht so
selbstverstandlich zu sein, da es ja bis auf den heutigen Tag solche gibt, die Maria
ein ,debitum contrahendi peccatum originale* und ein eigentliches Erlostsein ab-
erkennen (vgl. J. de Adama, Mariologia n. 44, Madrid 1950). Wie vieles konnte
sonst noch hinsichtlich dieses Dogmas bedacht werden. Wie sehr miifite es dem Gan-
zen der Glaubenswirklichkeit eingefiigt werden, und wie manche Frage kénnte da-
zn gestellt werden von den Grundstrukturen des theologischen Denkens der von uns
getrennten Briider ans (so wenig diese sich unmittelbar fiir dieses Dogma ,inter-
essieren” werden). Wenn die Siinde des Menschen tberhaupt von der Gnade
Gottes umschlossen ist, wenn Christus eben wohl doch das Erste und Letzte ist,
das Gott gewollt hat und von dem aus alles andere gewollt und zugelassen ist, wenn
das zeitliche Hintereinander von der Ewigkeit des erbarmenden Willens Gottes
umfaflt ist und Zeit nur lauft (wirklich lanft), weil sie zeitlich anfgehoben ist in
der Ewigkeit des Gnadenwillens Gottes — was folgt aus diesem und ahnlichem
fiir das echte Verstindnis des Satzes, dafl das erlésende Erbarmen Gottes in Christo



Das Marianische Jahr 411

das Dasein Marias so umfafite, daf} sie die radikal Erléste und die Stindenlose zu-
mal ist? Laflt sich ihr ,Privileg” noch deutlicher sehen, dal es nicht blof als ,Aus-
nahme®, sondern ebenso als hochster Fall (wenn auch von spezifischer Eigenart) eines
die Siinde von ihrer Wurzel her erlosenden Willens Gottes @llen Menschen gegen-
iiber erscheint?

Wie ist es mit dem Menschen im allgemeinen, wenn von ihm gesagt wird, dafl er
zu ,Beginn® seines Daseins, ,vor“ der Taufe, die Gnade Gottes nicht hat, und von
ihm gleichzeitig gesagt werden darf, dafl er sie hat von dem Augenblick an (even-
tuell auch ohne Taufe), in dem er zu Beginn seiner eigenen existentiellen Odyssee
sich fiir oder gegen Gott in einer Grundwahl entscheidet, — wenn weiter von jedem,
dessen Heil Gott vorausweifl und wirksam vorauswill, gesagt werden kann, daf er
von Anfang seines Daseins an umfafit und getragen ist von dem zeitlosen Gnaden-
willen Gottes? Ist es von diesen Fragen her maoglich, die weitere Frage zu stellen,
ob das Entscheidende der ,Unbefleckten Empfangnis“ das zeitliche ,Immer-schon-
von-Anfang-an® der Begnadigung ist, im Gegensatz zu einem ,Erst-spiter® bei
den andern Menschen, oder das innere Hineingenommensein in den einen Willen
Gottes zur Fleischwerdung des Sohnes, von dem schon Pius IX. in der Definitions-
bulle von 1854 spricht, und das sie zum Gegenstand solcher géttlicher Liebe madht,
daB diese in dem logischen Moment, da die Existenz der heiligen Jungfrau geplant
und gewollt wird, auch schon jede Siindigkeit ausschliefit? Auch wenn man
dies annimmt und sogar Christus als den Erstgewollten der Schopfung dberhaupt
und nicht nur als den um der Siinde willen Gewollten annimmt, bleibt Maria (ge-
rade um ihres Sohnes als des Gliedes der Menschheit willen) Tochter Adams, Glied
der einen, in dem Ursprung siindigen Menschheit und darum als Siindenlose die
Erléste.

Und weiter, dachte der Sohn in seinen Wunschtraumen, wie soll den Glauben-
den die Herrlichkeit der Gnadg Mariens aufgehen, wenn sie nicht begreifen, was
Gnade, Kindschaft, Teilnahme an der gottlichen Natur im Menschen iberhaupt ist?
Wie also werden die Theologen in diesem Marianischen Jahr dariiber nachdenken!
Wie jung wie am ersten Tag, wie schlicht und ergriffen werden sie zu sagen ver-.
suchen (lauschend auf das ewig neue Wort der Schrift), was es heifit: denen, die
ihn anfnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zn werden! Wie werden sie sich
mithen zu beweisen, auch in diesem Kapitel der frohen Lehre, dafl Pius XII. recht
hat, wenn er sagt, dafl ohne den stets neuen Riickgang zur Schrift und Tradition alle
Theologie steril wird, mit welch nevem Eifer werden sie die Schrift ilber diese
Lehre befragen, iberzeugt vom Wort desselben Papstes, dafl die Schrift eine immer
noch unerschopfte und ewig unerschopfliche Quelle der Wahrheit sei! Wie werden
sie um des seligen Preises der Herrlichkeit der Gnade willen die stets neue Ver-
suchung iiberwinden, stillschweigend zu meinen, in ihren Schulbiichern sei so un-
gefahr iiber diese Herrlichkeit adidquat alles gesagt, was iiber diese Gnade zu sagen
ist, wolle man nur sich der nétigen Klarheit befleiflen und berflissige Breite und
Rhetorik geziemend vermeiden.

Und dann miifite erst noch nach aller Theologie das Eigentliche kommen. Wenn
die Menschen wirklich mehr in der heiligen Gemeinschaft aller Erlosten, die vor



412 Karl Rahner

Gott alle verbindet hier und dort, Mariens Fiirbitte anrufen? Wenn nicht nur halb
widerwillig, halb gleichgiiltig das eine oder andere an Gebet, Predigt, Wallfahrt,
Kongrefl usw. fiir das Marianische Jahr von oben her amtlich organisiert wiirde,
wenn nicht nur die iblichen Artikel erschienen, wenn vielmehr da und dort einer —
im Gewissen betroffen und von Gottes Gnade beriihrt in diesem Jahr, erschredkt
iiber seine laue Liebe, anfinge, mehr zu beten, liebender der Fiirbitte der heiligen
Jungfrau vertraute und sie vertranender anriefe, wenn die wenigen, die an-
fingen, andere durdch ¢in stilles Wort und durch ihr bescheidenes Beispiel betroffen
machen wiirden und bereit, Gottes Gnade in thren Herzen mehr Raum zu geben,
wenn dann aus dem ehrlich aufgenommenen Impuls von oben her die echte Tat
des Herzens bei vielen wirde, — die Atombombenfabriken liefen dann auch im
Dezember 1954 noch auf Hochtouren, die Politiker waren immer noch zusammenge-
sctzt aus ratlosen Guten und bosen Schlauen, die soziale Ordnung, der wahre Frieden
wire immer noch nicht da. Aber die Christenheit wiére in dieser alten Situation ein
wenig anders, das, gemessen an dem wahren Mafistab der Dinge, der gerade nicht
im bequemen Besserwerden der ,Lage* bestcht, von himmlischer Mafllosigkeit wire.
Denn die Situation, an deren ,Besserung® wir (mit Recht und unter heiliger Ver-
pflichtung) arbeiten, ist doch im Grunde immer die alte, dic immer bleibt und nur
sehr graduell variiert: siindig, dunkel, sich immer wieder verlierend in Sackgassen
und Ausweglosigkeiten. Aber das Eigentliche, das Himmlische ist in jedem Augen-
blick und noch in seinem kleinsten Vorkommnis ein Wunder, {iber das der Himmel
selig bestiirzt ist, weil es nicht aus dem Fleisch und nicht von der Erde, sondern von
oben ist, und doch hier unten wird.

Wenn diese Wunder geschihen: einer spricht wieder einmal seit langer Zeit ein
Ave Maria, einer gibt dem Durstigen ein Glas Wasser und ahnt in ihm das Kind
Gottes, einer spiirt den Schmerz, dafl er Gott nicht liebt, ein Frommer ist nicht nur
fromm, sondern frohlich, barmherzig und tolerallt, — wenn diese Wunder ge-
schiben, mehr als im Jahr vorher, dann koénnte die Welt weitergehen wie bisher
(Gott ist ja langmiitig mit dem Bdsen und der langweiligen Geschichte; warum
also nicht auch wir?). Sie wire doch anders, sehr unvergleichlich anders. Denn sie
wire reicher an gottlicher Gnade. Das kleinste Stiicklein aber dieser Gnade ist mehr
als alle Welten, ein kleines Licht aus ihr giltiger als alle Finsternis der Welt. Denn
diese vergeht samt ihrer brutalen Geschichte, jene aber bleibt in Ewigkeit. Kime
durch das Marianische Jahr nur ein winzig Kleines von dieser Gnade und der
aus ihr erflieBenden Licbe mehr in dic Welt als ohne seine Verkiindigung — und
warum sollte dies nicht sein —, es hitte seine Existenzberechtigung. In diesen Din-
gen kann, wenn iiberhaupt etwas erreicht wird, wenn nicht auf andere Weise mehr
erreicht wird, und nicht den Seelen geschadet wird, der Aufwand nie zu grof sein,
gemessen am Ergebnis und Nutzen. Denn alles Tun, wie das Ausrufen eines heili-
gen Jahres, ecines Marianischen Jahres, ist ja nur die schiichterne Geste, die Gottes
Gnade herbeiwinkt, die von selber und ungerufen kommt und selber schon diese
Geste bewirkt hat. Der grofite propagandistische Aufwand bei solchen Dingen
bleibt — schiichterne Geste. Gott kommt, wie er will. Gibt er einem solchen Ma-
rianischen Jahr seine Gnade, dann mag der Weg der Christenheit weitergehen wie



Das Marianische Jahr ’ 413

bisher und eigentlich immer (weltlich gesehen); es wandelt sich auf jeden Fall
ein Stiick des Weges weiter zum Wallfahrtsweg zu Gott. Ob er der Weg des Kreuzes
und der Verfolgung, der Weg der Erfahrung der eigenen Ohnmacht, Blindheit und
Hilflosigkeit oder der Weg des Friedens, des sicheren Dienens Gottes in Freude
(oder beides zumal in geheimnisvoller Mischung) dist, das ist dann nicht mehr
wichtig.

Dieses Jahr ist auch ein Augustinusjahr. Vor 1600 Jahren wurde dieser Mann
in die Zeit der Unterginge und des Zerfalls hineingeboren und fand zeitlebens, daf§
er in einer ,massa damnata“ lebe, aus der nur wenige zum Heil berufen seien. Und
er ging durch seine dunkle Zeit und hielt sein Herz empor ins Licht, mit Glaube,
Hoffnung und Liebe. Er konnte so ein wenig den unsichtbaren Ehrenvorsitz beim
Planen und Organisieren dieses Jahres itbernehmen. Es wird dann schon seine
Frucht bringen. Auch wenn diese Frucht in den Statistiken der Welt nicht ‘ge-
bucht werden kann und man — das ist von vornherein zu erwarten — hinterdrein
wird fragen kénnen: was ist nun dabei herausgekommen? Die Friichte der Gnade
fallen immer vom Baum der Welt ins Unsichtbare. Womit nicht gesagt sein soll,
daf man in Wirklichkeit gar nichts in dieser Welt davon merken konnte, auch dann
nicht, wenn man im empirischen, moralischen Zustand der Menschheit sagen konnte,
was von dieser und was von jener Ursache kommt.

Der stirrische Sohn wurde frohlich. Du hast wieder viel mit dir selbst disputiert,
sagte er zu sich. Das Reden ist nicht das Beredete. Das Wort ist nicht die Tat.
So ist noch nicht viel, ist noch nichts getan, wenn du bloff deinen Frieden machst
mit der Idee eines heiligen Jahres. Er schwieg. P16tzlich, aber ganz sanft und leise,
fing sein Herz an zu beten: gegrifit seist du Maria .... Wort fiir Wort in der
stillen, heiteren Wachheit des Geistes und des Herzens, das sich vergifit und
wirklich spricht zur Gebenedeiten unter den Weibern, spricht wissend, daff das Wort
nicht ins Leere fallt, kein Monolog ist, sondern ankommt, gehort wird und aufge-
nommen bleibt in einem lebendigen Herzen. Irgendwo hatte das Marianische Jahr
begonnen.






