Das Geheimnis der christlichen Freude

Von August Brunner S. J., Miinchen

Wer auch nur eine oberflichliche Kenntnis des Neuen Testaments besitzt, der
weif}, wie sehr da Friede und Freude als die Gaben der neuen Weltzeit erscheinen,
die mit Christus angebrochen ist. Den Hirten auf den Fluren von Bethlehem bringt
der Engel die gute Botschaft einer groflen Freude, und Friede verkiinden die Engel
fir alle Menschen. Mit Seligpreisungen beginnt die Bergpredigt. Und der Gruf} des
Auferstandenen lautet: Der Friede sei mit euch! Friede und Gnade wiinscht Paulus
gleich beim Eingang fast aller seiner Briefe den Christen, an die er sich wendet. Das
Christentum will demmnach eine Religion der Frende und des Friedens sein.

Und doch lautet einer der Vorwiirfe, die am meisten gegen das Christentnm er-
hoben werden, daf es aller Freude feind sei. Es habe die unschuldige Freude an den
Dingen und Geniissen dieser Welt als bose verdiachtigt und dadurch vergiftet. Wo
immer der Mensch so recht seines Lebens froh werden wolle, da trete es mit seinen
Verboten, mit seinem: Du sollst nicht! dazwischen. Nur mit schlechtem Gewissen
konne sich der Mensch noch der Schonheit dieser Erde hingeben. Das Hiflliche,
Arme, Schwache, Zukurzgekommene erfreue sich seiner Wertschitzung. Das Chri-
stentum habe das Leben freudlos gemacht. So lesen wir es schon in dem Gedicht
Schillers , An die Gotter Griechenlands“. Und mit der ganzen Gewalt seiner Sprache
und dem Haf seiner ungliicklichen Seele hat Nietzsche diese Vorwiirfe in immer
neuen Formeln wiederholt.

Es geht uns hier nun nicht darum, diese Anklagen zu widerlegen. Wir wollen nicht
ausfihren, wie fragwiirdig das Bild einer heidnischen Welt voller Freude ist, die
man dem freudlosen Christentum gegenitberstellt. Die Ereignisse der letzten Jahre
haben dies fiir jeden, der nicht vorsitzlich blind ist, getan. Unsere Absicht ist viel-
mehr, besser in das Wesen der christlichen Freude einzudringen und daraus auch
zu verstehen, warum das Christentum so entgegengesetzt beurteilt werden kann. Es
wird uns klar werden, dafl dies kein Zufall ist, sondern wesensnotwendig so sein
mufl.

Schaut man sich einmal in seiner Umgebung um, dann muf’ einem bald mit
Schrecken auffallen, wie wenig der Mensch eigentlich an Freude aufnehmen kann.
Goethe wuflte, dafl der Mensch eine Reihe von guten Tagen schlecht ertrigt. Freude,
wie man sie gewohnlich versteht, wird bald langweilig. Dauerndes Gliick kann so
anfreizend wirken, dafl den Menschen eine blinde Zerstorungswut iberkommt. Im-
mer wieder und zun allen Zeiten hat er durch Kriege, Aufstande und Revolutionen
das Wohlergehen von Ungezdhlten gerade in dem Augenblick vernichtet, wo alles
fiir dieses Wohlergehen bereitstand und das Paradies auf Erden endlich in Reich-
weite erschien. Es ist auffallend, wie die Mehrzahl der fithrenden Revolutionire ge-
rade nicht den Klassen der Bedriidkten und Entrechteten entstammt, sondern Kin-
der wohlhabender Leute sind. Nicht die Not, sondern der Ekel an einem Leben
ohne Schwierigkeiten und Entbehrungen trieb sie in die Scharen der Umstiirzler.

Und wie bald ist der Mensch mit seinem Wortvorrat zu Ende, wenn es gilt, die



Das Geheimnis der christlichen Freude 415

Freude zu schildern! Die Ausdriicke versagen; seine Rede klingt bald hohl und
kiinstlich, und gelangweilt wendet man sich ab. Hochstens in der Musik ertrdgt man
etwas linger den Ausbruch hoher Freude; aber auch hier darf er nur kommen als
die rasche Krénung und der schnelle Abschluf} eines mithevollen und schweren Rin-
gens. Das Ende der Neunten Symphonie ist nur darum so schén, weil Beethoven
vorher den fast iibermenschlichen Kampf um sie durchgekdmpft hat.

Wie beredt dagegen ist der Mensch in der Schilderung von Leid, Schmerz und
Ungliick! Nahme man diese Themen aus der Literatur weg, so bliebe sehr wenig
mehr iibrig. Es ist, als ob der Mensch in den diisteren Bereichen des Leids sich ganz
anders zu Hause fiihlte als in den sonnenbestrahlten Gefilden der Freude. Immer
werden die Berichte von Unfillen und Unglicken mit Aufmerksamkeit angehort
oder gelesen. Der Mensch ist geradezu unersittlich darin; sonst konnten die Zeitun-
gen ja nicht bestehen.

Es ist also wohl richtig, wenn wir sagen, daff der Mensch der groflen, der eigent-
lichen und erfiillenden Freude gar nicht oder wenigstens nur sehr begrenzt fahig
ist. Und doch hascht er gierig nach jedem kleinen und kldglichen Fetzen von Freude
und Vergniigen. Unermiidlich schaut er in der Welt nach neuen Quellen der Zer-
streuung aus. Bitter beklagt er sich, daf} der Lauf der Welt und das Verhalten der
Mitmenschen so beschaffen ist, daf} sein Anteil an Freude karg bemessen bleibt. Er
betrachtet somit die Freude sozusagen als eine fertige Ware, gleichsam als einen
Vorrat drauflen in der Welt, der unter die Menschen verteilt, und leider ungleich
verteilt wird. Denn die meisten sind fest davon {iberzeugt, dafl sie bei dieser Ver-
teilung benachteiligt wurden und zu kurz gekommen sind.

Gerade diese Auffassung vom Wesen der Freude ist aber irrig. Was uns ohne
unser Zutun zuteil wird, das kann unser Tiefstes und Eigentlichstes nicht berithren
und erfiillen. Es betrifft immer nur die dufleren Schichten unseres Seins, jene Schich-
ten, durch die allein wir uns vom Tier nicht unterscheiden wiirden. Darum kann
eine solche Freude nicht tief gehen und nicht gliicklich machen. In seinem Eigent-
lichen ist aber der Mensch zugleich empfangend und tétig, und zwar beides in einer
stirkeren und reineren Weise als irgendwo sonst. Die Freude, die dem Menschen als
solchem zukommt und die allein diesen Namen verdient, tragt darum auch dieses
Kennzeichen an sich. Einerseits 1dfit sie sich nicht nach Willen herstellen oder
gar durch Geld und duflere Giter allein beschaffen. Sie kommt immer nur als ein
unverdientes und unverdienbares Geschenk. Der Mensch kann sich fiir sie nur
bereithalten. Er besitzt kein Recht auf sie; alles Recht bezieht sich ja auf solches,
das sich willentlich herstellen oder beschaffen 148t. Darum mufl er sie in Demut
und Verwunderung eutgegennehmen.

Aber zugleich ist diese Freude die hochste Tatigkeit. Sie bedeutet einen Auf-
schwung des innersten und eigensten Selbst, eben jenes Selbst, das geschenkt ist und
doch den Auftrag und die Fahigkeit hat, sich selbst zu dem zu gestalten, was es
wird. Hier ist der Mensch Ursprung, aber Ursprung als Geschenk. Nichts ist dem
Menschen so zu eigen wie die wahre Freude, wenn sein geistiges Sein sich ausweitet
und mit sich selbst und der ganzen Wirklichkeit in Ubereinstimmung fithlt. Diese
Ubereinstimmung, das Bewufitsein, am rechten Platz zu sein und seine Stelle auszu-



416 August Brunner

fiillen, ist fir die Freude wesentlich. Die ganze Welt erscheint dann in einem
neuen, verklirenden Licht; alles zeigt sich von seiner guten, hilfreichen Seite. Der
Mensch selbst fiihlt sich von seinem Innersten her verwandelt, gestiitzt und getragen.
Und doch stromt diese Freude nicht wie etwas Fremdes in die Seele ein, sondern ist
ihr so innig zu eigen, dafl sie selbst Fremdes heimisch zu machen vermag. Das ganze
Geheimnis des personhaften Seins strahlt aus diesen nur scheinbar widerspriich-
lichen Eigenschaften der echten Freude aus.

Was also so ohne weiteres Freude genannt wird, verdient oft diesen Namen gar
nicht. Der Mensch lebt ja meist nicht von der Mitte seines Seins her, sondern aus
den mehr oberflichlichen Schichten, die nur mittelbar mit ihr zusammenhingen. Zu
einer solchen Lebenseinstellung braucht er sich nicht aufzuraffen; er findet sich in ihr
wie von selbst vor. Die echte Freude ist aber hier nicht zu Hause, Hier ist der Mensch
mehr passiv; er ist das, was ihm von auflen zustofit. Darum ist er auch von den
dufieren Bedingungen wie Besitz, Gesundheit abhingig. Dem entspricht die oben
erwihnte weitverbreitete Auffassung von der Freude als eines Zustandes, den der
Mensch empfangt oder der durch die Einwirkung dufierer Dinge herbeigefithrt wird.

Das Eigentliche des Menschen wird aber auf diese Weise gar nicht beriihrt; es
bleibt unerfiillt. Weil aber beim Menschen auch die dufieren und leiblichen Schichten
mit dem Geist zusammenhéingen, so entziindet sich am oberflichlichen Vergniigen das
Verlangen nach der eigentlichen Erfiillung. Die wahre Freude wird ja in diesem Fall
nicht positiv erfahren, sondern negativ, ndmlich als das Fehlen von etwas, was man
nicht kennt. Dieses schmerzlich entbehrte Unbekannte kann sich der Durchschnitts-
mensch aber nur als ein erhdhtes und sich dauernd erneuerndes Vergniigen vorstellen.
Diesem rennt er also nach. Aber sein Verlangen kann nie gestillt werden; die Sitti-
gung und Erfiillung, die das Tier in seiner Triebbefriedigung findet, stellt sich beim
Menschen nicht ein. Er empfindet deswegen einen immer groferen Hunger nach
Vergniigen und Zerstreuung, denen aber seine Aufnahmefihigkeit rasch eine Grenze
setzt. So bleibt er innerlich leer und ungliicklich.

Das Christentum sagt nun dem Menschen — ganz in Ubereinstimmung mit der
grofien geistigen Uberlieferung der Menschheit —, daf die echte Freude nicht in den
dufleren Bezirken des Vergniigens, sondern in der Mitte seines geistigen Wesens be-
heimatet sei. Zu dieser seiner Mitte mufl also der Mensch vorstoflen. Da hinein
muf} er Sinn und Gewicht seines Daseins verlegen; von dieser Mitte her, die ihn zum
Menschen macht, muf} er leben. Er darf seine Kraft nicht in der Vielfalt und Zu-
falligkeit des AufSeren verschleudern, sondern soll sie in seinem innersten Herzen
sammeln. Denn hier und nur hier ist es ihm gegeben, im hdchsten Sinn titig zu
sein. Die echte Freude aber ist wesentlich mit dieser Entfaltung der Freiheit und
Urspronghaftigkeit verbunden und begleitet sie. Denn hier kommt der Mensch als
Mensch zu sich in sein eigenstes Selbst, in sein personhaftes Sein, durch das er Gott
dhnlich ist.

Allein, der erbsiindige Mensch kann nur noch mit Mithe von den innersten und
geheimsten Bezirken seines Seins her leben. Vor aller eigenen Entscheidung findet
er sich immer schon in der Zerstreuung des Leiblich-Sinnenhaften vor. Nur mit Ge-
walt reifit er sich von der Einstellung los, auf den oberflichlichen Schichten seines



Das Geheimnis der christlichen Freude 417

Seins finde sich sein Eigentliches. Von der Selbstsucht gefangen und gebannt, kann
er nicht verstehen, wie er das dngstliche Kreisen um das eigene Ich aufgeben konne,
ohne einem Leben zu verfallen, das eher den Namen Tod verdiente. Wenn er schon
mit all seiner angstbesessenen Sorge fiir das eigene Wohlergehen nur so erschrek-
kend wenig Freude einerntet, wie soll iiberhaupt noch etwas fiir ihn iibrig bleiben,
wenn er selbstlos zuerst an die Freude der andern denkt und ihnen seine Kraft zu-
wendet! Welchen Wert kénnte das Leben fiir ihn noch haben, wenn er selbst auf
die schon so geringen Vergniigen und die Zerstreuungen des Alltags verzichten soll!
Eine gihnende Leere der Langweile und der Verzweiflung mufl demjenigen ent-
gegenstarren, der die echte Freude nie erfahren hat.

Und doch ist nur der Verzicht auf das leicht erworbene Vergniigen das Tor, durch
das man zur wahren Freude gelangt. Diese erfordert ja eine hohe geistige Kraft.
Liaft der Mensch sich darum gehen und folgt er nur den Geliisten seiner niederen
Schichten, so bringt er die Sammlung und die geballte Kraft nicht auf, ohne die das
Wunder der echten Freude nicht moglich ist. Als geistige Kraft hat sie allerdings
nichts mit dem lirmenden und rohen Aufwand gemein, mit der gerne die Schalheit
des Vergniigens verdeckt wird und der Mensch seine Enttduschung zu betduben
sucht. Sie wirkt wie alles Grofe still und stetig, aus der geeinten geistigen Mitte des
Menschen her.

Es gilt also der auf den ersten Blick so unsinnige Satz: Der Weg zur Freude geht
durch das Leiden. Wer vor dem Leiden zuriickschreckt, wird nie zur wahren Freude
gelangen. Das Christentum mit seiner Freudenbotschaft hat diesen Satz nicht nar
nicht aufgehoben, sondern bestitigt und tiber alle blof menschliche Erfahrung hin-
aus vertieft. Denn auch die christliche Freude, die Freude im hl. Geist (Rém 14, 17;
Gal 5,22), jene gnadenhafte Anteilnahme an der Freude Gottes, wird nar im Lei-
den erfahren. Ja, dieses Leiden iibertrifft um ein Vielfaches jene Leiden, die nur das
Tor zu einer wenn auch noch so tiefen natiirlichen Freude aufstoflen. Das Land der
christlichen Freude ist in einem weit radikaleren Sinne jenseits und darum dem
sinnenhaften Blick verborgen als das Land der blof menschlichen Freude; es ist nur
im Glauben zuginglich.

Der einzige, der die christliche Freude unvermittelt und ohne das Dunkel des
Glaubens erfahren hat und sie darum bezeugen konnte, war Christus. Er allein
durchwanderte die Gefilde der Freude, ehe er ins irdische Leben eintrat. Und so
haben wir zanichst als Biirgschaft fiir die Wahrheit seiner Freudenbotschaft nur sein
Wort und seine Person, die hinter diesem Worte steht. Alle christliche Freude ist aus
diesem Grund ein Abenteuer aus dem Glauben, ein Aufbruch in finsterer Nacht
einem verheiflenen Morgen entgegen. Ohne diesen Glauben ist der Mensch nicht
fahig, die Opfer zu bringen, auf die die Freude folgt, den rauhen und engen Weg
einzuschlagen, ohne das Ziel schon greifbar vor sich zu sehen. Die Freude zeigt sich
zuerst als harte Aufgabe und tédlicher Verzicht und darum als ein erschreckendes
Wagnis, bevor sie ihr wirkliches Antlitz als Erftllung und wahres Gliick enthiillt.

Wenn es demnach der Sinn und die Aufgabe des Christentums ist, den Menschen
zur Seligkeit, zum Heil zu fithren, so kann man diese Sendung auch so-ausdriicken,
daf das Christentum dem Menschen die Fahigkeit, sich zu freuen und glicklich za



Y

418 August Brunner

sein, tiber alle natiirliche Moglichkeit hinaus wiedergeben will. Aber da der Sitz des
Heils, des vollkommenen Gliicks. in der Person selbst liegt, im erreichten Selbstsein,
so kann diese Fahigkeif dem Menschen nicht wie eine Ware fertig in die Hand gelegt
werden. Er muf} sie, so sebr er sie ganz geschenkt bekommt, zugleich auch erwerben.

Wir haben vom Gliick des Himmels oft eine ganz falsche Vorstellung. Wir mei-
nen, Gott brauchte uns nur in den Himmel zu versetzen wie in einen iiberirdischen
Raum, und wir waren gliicklich. Nein, so wie wir jetzt sind, wiirden wir uns da hochst
ungliicklich fiiblen oder zum mindesten langweilen. Wie wiirden wir es aushalten,
ja es liberhaupt fertig bringen, nur zu loben und anzubeten, wie es die Engel und
Heiligen in der Geheimen Offenbarung tun! Unsere Selbstsucht, die immer den Mit-
telpunkt alles Geschehens bilden mdchte, kime in einem Himmel, wo Gott allein
alles in allem ist, in keiner Weise auf ihre Rechnung. Solange die unteren Schich-
ten unseres Seins nicht ganz von der Macht des erlosten Geistes durchdrungen und
durch die Gnade verwandelt sind, so daf} sie von selbst und ochne Widerstand in
seine Bewegungen eingeben und seinen Zielen sich einordnen, solange sind wir nicht
fahig, das Gliick des Himmels aufzunehmen, auch wenn es uns von auflen angeboten
werden konnte, Auch in den Himmel brachten wir unser menschliches Elend mit.
Diese Verwandlung unseres ganzen Seins zu einer neuen Fahigkeit, sich wahrhaft
und begliikend zu freuen, bringt das Christentum als Geschenk und Aufgabe zu-
gleich. Es behebt durch den Glauben das Mifiverstindnis iiber sich selbst, in das der
Mensch bereits bineingeboren wird. Durch die Erlésung kommt der Mensch wieder in
Ordnung in seiner Seinsmitte, und die Verbindung mit Gott, dem Urquell aller
Freude, wird wiederhergestellt. Aber dann mufl der Mensch selbst, in kraft der neu
verlichenen Gnade, seine innere Haltung immer wirksamer umkehren. Er mufl die
Kruste der Selbstsucht, die sein Inneres wie ein harter Panzer einengt und erstickt,
zerschlagen. Der Hammer, der dieses schmerzvolle Werk vollbringt, ist das Leiden.
Dem, der bisher sein Selbst in den dufleren Vergniigungen und Erfolgen gesucht
hatte, erscheint diese Umkehr zunichst wie eine Selbstaufgabe, als bitterer Tod.
Das Gesetz des Kreuzes ist im Wesen des siindigen Menschen begriindet und hat
nichts Willkiirliches an sich. Darum heifit es: ,Muf}te nicht Christus dies alles leiden*
(Lk 24, 26), wenn er den Menschen zur wahren Freude erlosen wollte?

Man konnte das Wesen des Christentums somit auch folgendermaflen umschrei-
ben: Durch die erldsende Gnade wird dem Menschen die Fahigkeit zur Freude, zum
wahren Gliick und Heil, nicht nur wiederhergestellt, sondern Gber seine natiirlichen
Krafte hinaus neu geschenkt. Nunmehr ist es seine Aufgabe, diese Gnade in seinem
Leben wirksam werden zu lassen, die Wendung zum Wesentlichen immer ent-
schiedener und umfassender zu vollziehen und dadurch die Fahigkeit zur Freude
auszuweiten, bis sie die Grenzen seines Seins erreicht hat, und er ganz erfullt ist.

Alle Entsagung steht also im Dienst der Erfillung; alle Abtotung geschieht um der
Verlebendigung wegen; alles Leiden hat seinen Sinn in der endgiiltigen Freude;
endgiiltig, nur im neuen Leben des Himmels zu vollenden, und doch schon leise und
dann immer deutlicher beginnend bereits hier auf Erden. Christliche Abtétung und
Entsagung ist nicht grausame und sinnlose Selbstquilerei noch Verwerfung der
Freude. Sie hilt die geschaffenen Giiter nicht fiir schlecht, sondern weif, daf der noch



<

Das Geheimnis der christlichen Freude 419

nicht umgewandelte Mensch nicht imstande ist, sie richtig zu gebrauchen und durch
diesen Gebrauch seine wahre Freude zu mehren.

So ist der Vorwurf, das Christentum sei eine Religion des Leidens und der Welt-
verachtung, richtig und falsch zngleich. Falsch ist er, wenn man, wie der Vorwarf ge-
meint ist, darin dasLetzte sicht. Leiden und Entsagung als Letztes anzupreisen, wire
in der Tat Wahnsinn. Es gibt so schon Leiden genug. Aber fiir das Christentum ist
das Leiden nur ein notwendiger Durchgang; und die Liebe zum Leiden, wie sie sich
seit Christus in vielen seiner Jiinger geoffenbart hat, verdeckt fiir den oberflichlichen
Blick die zuerst leise und dann immer michtiger heraufziehende Freude, die zarte
Morgenréte, die den Tag ankiindigt, der keinen Untergang kennt. Das Christentum
hat das scheinbar Unmogliche geleistet und das Leiden selbst, den grofiten Feind
der Freude, zu einer Quelle der Freude verwandelt. Nicht als ein krankhaftes Ver-
langen nach Leiden, weil der Mensch darin eine ungesunde Befriedigung findet, sich
selbst zu bemitleiden oder von andern bemitleiden zu lassen und sich den Ver-
pflichtungen des Lebens zu entzichen, sondern als eine echte innere Verwandlung,
die das, was zunichst dem Menschen aufgezwungen war, durch die innere Annahme
und das Ja des Einverstindnisses um Christi willen zur eigenen, freien Tat iiber-
héoht. Dieses Wunder vollzieht sich in der Liebe zum leidenden Herrn und zu seinen

.leidenden Briidern. Ihr, und ihr allein, entstromen Krafte, die alles, auch das Lei-
den, in das reine Gold echten, tiefen Gliickes zu verkliren imstande sind, weil durch
sie die sonst verschlossenen inneren Bereiche des menschlichen Seins sich auftun und
zur Wirkung kommen. Keine andere Liebe als die zu dem Menschen, der zugleich
Gott ist, vermochte so geheimnisvolle Krifte aufzurufen und selbst mit den bittern
Fluten des Leidens die Glut hoher Freude zu ndhren, ohne doch ihren psychologi-
schen Charakter in ungesunder Weise anzutasten. Was sich hier ereignet, geht eben
tiber das blof Psychische hinaus.

Aus den dargestellten Zusammenhingen zwischen der Haltung des Menschen und
der Freude, die ihm zuginglich ist, wird nun ein auf den ersten Blick fast unglaub-
licher Tatbestand verstindlich, dem man im Leben oft begegnen kann, die Unselig-
keit in der Fiille des duflern Gliicks und die wahre Frende im Feuerofen des Leidens.
Wer nur fiir das Auflere lebt, der mag besitzen, was immer sein Herz sich wiinscht;
im Innersten bleibt er leer und unbefriedigt. Wir wissen jetzt, dal sein Wesent-
liches der Erfilllung entbehren mufl. Das innere Ungeniigen stachelt ihn dann dazu
auf, dem Vergniigen und den Zerstrenungen immer gieriger nachzurennen und sich
so zu betiuben. Die abgriindige Leere jedoch bleibt. Die sinnliche Freude hat ja
keine Dauer, die iiber ihre unmittelbare Gegenwart hinausginge; sie bricht immer
unmittelbar ab!, Dariiber hinaus wirkt sie nur als ein Gefiih! des unwiederbring-
lichen Vorbei. Darum muf sie immer aufs neue gesucht werden. Doch kann nichts
verhindern, dafl die Summe des Vorbei immer grofler wird und daf zuletzt alles sich
in Verzweiflung wandelt, wenn diese Freuden vom Menschen schliefllich abfallen
und so sich als das zeigen, was sie sind, als etwas, was er sich doch nie zu eigen
machen konnte. .

- Umgekehrt 138t sich ein grofles Mafl von Leiden und Entbehrungen in duflern

1 A. Brunner, Der Stufenbau der Welt. Miinchen 1950. Kap. §: Dauer und Zeit.



420 August Brunner

Dingen ertragen, wenn der Mensch sich im Eigentlichen erfiillt erfihrt. Ja, um ohne
Schaden an seiner Menschlichkeit eine grofie Last des Leidens auf sich nehmen zu
kénnen, mufy er sehr glicklich sein da, wo man allein im eigentlichen Sinn gliick-
lich und heil sein kann. Davon zeugt das Leben der Heiligen. Auf den ersten Blick
klingen ihre Aussagen widerspriichlich, Sie stohnen unter der Last der Leiden und
Priifungen, die ihnen auferlegt sind. Thr Anteil an den Freuden dieser Erde ist mehr
als karg bemessen; dagegen ist ihnen ein gehduftes Mafl an Schmerz und Elend zu-
teil geworden, so dafl es Augenblicke gibt, wo sie meinen, sie wiirden darunter zu-
sammenbrechen. Und doch sprechen sie auch fast gleichzeitig von der {iberstrémen-
den Freude, nein, sie sprechen nicht, sondern sie jubeln und singen mitten in den
schrecklichsten leiblichen und dufleren Bedringnissen. Franz von Assisi mufite zwei
Hélzer aufraffen und auf ihnen wie mit Geige und Bogen spielen uind tanzen und sin-
gen; so sehr dringte die innere Wonne nach Ausdruck. Und Franz Xaver warf vor lau-
ter Freude wie ein spielendes Kind einen Apfel in die Luft und fing ihn wieder auf,
wiahrend er von allem entbléf8t, was das Leben angenehm macht, und vom Mifierfolg
bedringt, durch die winterlich eisigen Gefilde Japans einherschritt. Entsprechend
lesen wir bei Simone Weil2: ,Die Barmherzigkeit Gottes ist im Ungliick wie in der
Freude offenbar, mit dem gleichen Recht, ja vielleicht noch grofierem, weil sie in
dieser Form kein menschliches Analogon hat ... Aber nicht die dufleren Wirkungen
des Ungliicks geben von der géttlichen Barmherzigkeit Zeugnis. Die dufieren Wir-
kungen des wirklichen Ungliicks sind fast immer schlecht. Wer das unterschlagen
wollte, liigt. Im Ungliick selbst erstrahlt vielmehr die Barmherzigkeit Gottes, auf
seinem tiefsten Grunde, inmitten seiner untréstbaren Bitternis. Fillt man, in der
Liebe bleibend, bis zu dem Punkt, wo man den Schrei: ,Mein Gott, warum hast dn
mich verlassen? nicht mehr zuriidkhalten kann, und verharrt man an diesem Punkt,
ohne zu lieben aufzuhéren, so berithrt man am Ende etwas, das nicht mehr Ungliick
und auch nicht Freude ist, sondern das reine, nicht fithlbare, Freude und Leid ge-
meinsame, innerste, wesentliche Wesen, die Liebe Gottes selbst. Dann weifl man,
daf die Freude die Sifigkeit der Berithrung mit Gottes Liebe ist und das Ungliick
die Verwundung durch dieselbe Berithrung, wenn sie schmerzt, und daf} es einzig
und allein auf die Berithrung selbst, nicht auf ihre Art und Weise ankommt.
Darin sind die Heiligen nur Abbild ihres Herrn und Meisters. Auch er ertrug die
furchtbarsten Leiden, die einen Menschen treffen kénnen, und blieb doch mit der
héchsten Spitze seiner Seele in der seligen Anschauung Gottes. Ohne diese An-
schauung wire er nicht imstande gewesen, das Ubermaf an kérperlichen und be-
sonders an seclischen Leiden, das er zur Erlésung der Menschheit auf sich genommen
hatte, auszuhalten. Aber dieses Leiden hitte umgekehrt ohne sie auch nie die
Furchtbarkeit erreicht, die es iiber alles Leiden eines Menschen hinaus in das ge-
heimnisvolle Dunkel einer Nacht ausweitet, die kein blofler Mensch abzuschreiten
vermag. Nur er, der so unerschiitterlich im Urquell aller Freude verankert war,
konnte dem Schmerz auch die letzten Gemicher seines menschlichen Seins eréffnen,

2 Attente de Dieu, Paris 1950, p. 96 (Deutsche Ausgabe: Das Ungliick und die Gottesliebe.
Miinchen 1953, S. 74 f.).



! Das Geheimnis der christlichen Freude 421

und die Verbindung mit der Gottheit erweiterte seine Leidensfahigkeit in eine
furchtbare Unvergleichlichkeit.

So stark und iiberstrdmend ist diese heilige Freude allerdings sehr selten. Meistens
ist sie eine Stimme der Festigkeit, des Vertrauens und der Zuversicht. Sie beruht auf
dem unausgesprochenen Wissen darum, dafl der Mensch in der Liebe Gottes ge-
borgen und heil ist. Das Leben erscheint nicht mehr unsinnig wie das unzusammen-
hingende Reden eines Irren. Er geht sicher durch alle Wechselfille des Lebens einem
erfiillenden Ziel zu, das in dieser Geborgenheit bereits vorausgekostet wird. Der
Mensch weil sich mit der grundlegenden Wirklichkeit, mit Gott, in Frieden und
fithlt sich mehr und mehr an seinem Platz; und in der wachsenden Liebe zu ihm
sohnt er sich mit all dem aus, was das Leben mit sich bringt. Diese Freude breitet sich
wie der ruhige Spiegel eines stillen Sees iiber den innern Menschen aus, Sie dauert
an, ohne immer wieder in neuen Erlebnissen Nahrung zu suchen. Sie ist eine be-
stindige und feste Haltung, ein fast unerschiitterlicher Glaube des Daseins, €in
Wissen darum, dafl man in allen Stirmen doch geborgen ist.

Dieses stille, aber feste Gegriindetsein gibt den kleinen Freuden des Lebens ihren
Glanz und ihre nihrende Kraft. Ja, es eroffnet erst das Auge fiir sie, die sonst un-
beachtet am Wege liegen bleiben, weil der gierige Mensch an ihnen vorbeistiirmt.
Diese Freude ist unzerstorbar; denn sie kann zusammengehen mit kérperlichem
Schmerz, irdischer Trauer und zeitlichem Verlust. Diese werden dadurch nicht ein-
mal weniger qualvoll. Ganz im Gegenteil; nun erst wirken sie sich in ihrer ganzen
schneidenden Schirfe aus. Der innerlich ungliickliche Mensch muf sich gegen seine
Leiden abstumpfen; er ist zu schwach, ihnen geduldig Raum zu geben und sie ganz
in sich aufzunchmen, Aber der in Gott griindende Mensch vermag sich allem
Schmerz und allem Verlust wachen Sinnes zu 6ffnen. Seine Seele verfiigt tiber so hohe
Krifte, dafl er nicht zu befiirchten braucht, im Dasein entwurzelt zu werden, wenn
er dem Sturm der Schmerzen seine Seele nicht verschliefit. Sein Leben weifl um ¢inen
Sinn, den diese Verluste nicht anzutasten vermdégen, so dafl er sie angstvoll ab-
wehren miifite, um nicht an der Sinnlosigkeit zugrunde zu gehen. So gilt der schein-
bare Widerspruch, dafl nur der wahrhaft Glickliche um die Tiefe des irdischen Lei-
dens, um seine Furchtbarkeit und Dunkelheit weifl, weil nur er stark genug ist, sie
bis zur bittern Neige auszukosten.

Es ist der Triumph des Christentums, daf es eine solche Fiille geistiger Kraft zu
erwecken vermag, die selbst das Leiden, sonst der uniiberwindliche Gegner jeder
Freude, in einen Quell der Freude umzuwandeln imstande ist. In den Seligkeiten
der Bergpredigt wird dieses Wunder verkiindigt. Was dort gerithmt wird, das ist
fur den natiirlichen Menschen etwas Hassenswertes, vor dem er fliecht. Wer aber
durch Gottes Gnade diesen Erfahrungen gewachsen ist, dem kann nichts mehr
etwas anhaben.

Diese umwandelnde Kraft entspringt aber der durch die Erlésung wiederherge-
steltten Gemeinschaft mit Gott in der Liebe. In der Liebe verwirklicht der Mensch
sich selbst am vollkommensten; sie entspringt wesensgemafl der Mitte seines Seins

3 Vgl. diese Zeitschrift, 20 (1947) S. 122—132: Vom Wesen und von der Wiirde der
Liebe.



4922 Heinrich Bacht !

und vollendet das Selbstsein gerade im Schenken3. In der Liebe zu Gott kommt er
endgultig zu sich selbst und wird erldst aus der Einsamkeit der Weltangst. Die Ge-
meinschaft mit Gott verwirklicht sich aber durch die Gemeinschaft mit Christus. Wen
die Liebe zu ihm dazu treibt, sein irdisches Schicksal so mit ihm zu teilen, wie er das
unsere auf sich genommen hat, so dafl er nun aus der Mitte Christi lebt (Gal 2,20;
Phil 2,5), der hat auch teil an den beiden Seiten des irdischen Lebens Christi, an
seinen abgrundtiefen Leiden und seiner noch tieferen Freude, bis dann einmal nach
bestandener Probe fir ihn, wie fiir Christus, nur die Freude {ibrig bleibt, die in der
ungestorten und durch nichts mehr bedrohten Gemeinschaft mit Gott besteht. Nun
ist wahrhaft Friede als restlose Ubereinstimmung mit Gott, mit seiner Schopfung
und dadurch mit sich selbst, als Erfiillung und Vollendung des eigenen Seins in der
vollkommenen Hingabe der Liebe, kurz alles dessen, was fiirr das semitische Ver-
stindnis.in dem Worte ,Schalom® und in seiner griechischen Ubersetzung im Neuen
Testament ,Eirene“, Friede, mitschwang?. '

Seelentiihrung in der Krise
Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt/M.
1. Eine ,groflartige, aber aussterbende Sache“?

Das Buch von Walter Dirks ,Die Antwort der Mdnche“ hat, wie man weif}, ein
iiberaus lebendiges Echo gefunden. Mit Recht! Denn wiewohl, oder besser: gerade
weil es kein Monch und nicht einmal ein Theologe ist, der dieses aufriittelnde und
bisweilen auch aufreizende Buch verfafit hat, konnte es sich auch dort Gehor ver-
schaffen, wo solche Themen sonst selten besprochen werden. Wir haben es im fol-
genden aber nicht mit dem vielschichtigen Gehalt dieses Buches zu tun. Es soll viel-
mehr nur die Aufmerksamkeit auf ein Wort gelenkt werden, das dort gleichsam
nebenbei fallt und das eine sehr gewissenhafte Uberpriifung verdient. In irgend-
einem, hier nicht weiter zu erorternden Zusammenhang kommt Dirks auf die See-
lenfithrung zu sprechen, die bekanntlich in monchischen Kreisen beheimatet ist, und
macht die alarmierende Einschrankung: , ... soweit es diese groflartige und offen-
bar aus guten oder schlechten Griinden aussterbende Sache noch gibt“t. Mehr ist
iiber das Thema nicht gesagt, — aber es miifite geniigen, um alle, die sich fiir die
Wahrung des duristlichen Erbgutes verantwortlich wissen, auf den Plan zu rufen.
Denn wenn die Seelenfithrung wirklich ,ausstirbt“, dann bedeutet das mehr als das
Verschwinden einer achtbaren und schitzenswerten Ubung frommer Menschen.
Vielmehr offenbart sich darin fiir den Tieferblickenden ein beunruvhigender Ver-

“armungs- und Verédungsprozef im lebendigen Gefiige der Kirche, der nicht un-
bekiimmerten Herzens hingenommen werden kann. Ubrigens steht der Publizist
W. Dirks mit dem Hinweis auf die ,absteigende Tendenz¢ der speziellen Seelen-
leitung nicht allein. Er hitte sich u. a. auf den Einleitungsvortrag des damaligen
Rektors der Pontificia Universita Gregoriana beim rémischen Klerus-Kongrefl vom

4 Vgl. Foerster, in: Kittel, Theol. Worterbuch zum N. T. II, S. 398—4186.
3 W. Dirks, Die Antwort der Ménche (Frankfurt/M. 1952), S. 75.





