
Das Geheimnis der christlichen Freude 

Von August B r u n n e r S. J., München 

Wer auch nur eine oberflächliche Kenntnis des Neuen Testaments besitzt, der 
weiß, wie sehr da Friede und Freude als die Gaben der neuen Weltzeit erscheinen, 
die mit Christus angebrochen ist. Den Hirten auf den Fluren von Bethlehem bringt 
der Engel die gute Botschaft einer großen Freude, und Friede verkünden die Engel 
für alle Menschen. Mit Seligpreisungen beginnt die Bergpredigt. Und der Gruß des 
Auferstandenen lautet: Der Friede sei mit euch! Friede und Gnade wünscht Paulus 
gleich beim Eingang fast aller seiner Briefe den Christen, an die er sich wendet. Das 
Christentum will demnach eine Religion der Freude und des Friedens sein. 

Und doch lautet einer der Vorwürfe, die am meisten gegen das Christentum er- 
hoben werden, daß es aller Freude f eind sei. Es habe die unschuldige Freude an den 
Dingen und Genüssen dieser Welt als böse verdächtigt und dadurch vergiftet. Wo 
immer der Mensch so recht seines Lebens froh werden wolle, da trete es mit seinen 
Verboten, mit seinem: Du sollst nicht! dazwischen. Nur mit schlechtem Gewissen 
könne sich der Mensch noch der Schönheit dieser Erde hingeben. Das Häßliche, 
Arme, Schwache, Zukurzgekommene erfreue sich seiner Wertschätzung. Das Chri- 
stentum habe das Leben freudlos gemacht. So lesen wir es schon in dem Gedicht 
Schillers •An die Götter Griechenlands". Und mit der ganzen Gewalt seiner Sprache 
und dem Haß seiner unglücklichen Seele hat Nietzsche diese Vorwürfe in immer 
neuen Formeln wiederholt. 

Es geht uns hier nun nicht darum, diese Anklagen zu widerlegen. Wir wollen nicht 
ausführen, wie fragwürdig das Bild einer heidnischen Welt voller Freude ist, die 
man dem freudlosen Christentum gegenüberstellt. Die Ereignisse der letzten Jahre 
haben dies für jeden, der nicht vorsätzlich blind ist, getan. Unsere Absicht ist viel- 
mehr, besser in das Wesen der christlichen Freude einzudringen und daraus auch 
zu verstehen, warum das Christentum so entgegengesetzt beurteilt werden kann. Es 
wird uns klar werden, daß dies kein Zufall ist, sondern wesensnotwendig so sein 
muß. 

Schaut man sich einmal in seiner Umgebung um, dann muß einem bald mit 
Schrecken auffallen, wie wenig der Mensch eigentlich an Freude aufnehmen kann. 
Goethe wußte, daß der Mensch eine Reihe von guten Tagen schlecht erträgt. Freude, 
wie man sie gewöhnlich versteht, wird bald langweilig. Dauerndes Glück kann so 
aufreizend wirken, daß den Menschen eine blinde Zerstörungswut überkommt. Im- 
mer wieder und zu allen Zeiten hat er durch Kriege, Aufstände und Revolutionen 
das Wohlergehen von Ungezählten gerade in dem Augenblick vernichtet, wo alles 
für dieses Wohlergehen bereitstand und das Paradies auf Erden endlich in Reich- 
weite erschien. Es ist auffallend, wie die Mehrzahl der führenden Revolutionäre ge- 
rade nicht den Klassen der Bedrückten und Entrechteten entstammt, sondern Kin- 
der wohlhabender Leute sind. Nicht die Not, sondern der Ekel an einem Leben 
ohne Schwierigkeiten und Entbehrungen trieb sie in die Scharen der Umstürzler. 

Und wie bald ist der Mensch mit seinem Wortvorrat zu Ende, wenn es gilt, die 



Das Geheimnis der christlichen Freude 415 

Freude zu schildern! Die Ausdrücke versagen; seine Rede klingt bald hohl und 
künstlich, und gelangweilt wendet man sich ab. Höchstens in der Musik erträgt man 
etwas länger den Ausbruch hoher Freude; aber auch hier darf er nur kommen als 
die rasche Krönung und der schnelle Abschluß eines mühevollen und schweren Rin- 
gens. Das Ende der Neunten Symphonie ist nur darum so schön, weil Beethoven 
vorher den fast übermenschlichen Kampf um sie durchgekämpft hat. 

Wie beredt dagegen ist der Mensch in der Schilderung von Leid, Schmerz und 
Unglück! Nähme man diese Themen aus der Literatur weg, so bliebe sehr wenig 
mehr übrig. Es ist, als ob der Mensch in den düsteren Bereichen des Leids sich ganz 
anders zu Hause fühlte als in den sonnenbestrahlten Gefilden der Freude. Immer 
werden die Berichte von Unfällen und Unglücken mit Aufmerksamkeit angehört 
oder gelesen. Der Mensch ist geradezu unersättlich darin; sonst könnten die Zeitun- 

gen ja nicht bestehen. 
Es ist also wohl richtig, wenn wir sagen, daß der Mensch der großen, der eigent- 

lichen und erfüllenden Freude gar njcht oder wenigstens nur sehr begrenzt fähig 
ist. Und doch hascht er gierig nach jedem kleinen und kläglichen Fetzen von Freude 
und Vergnügen. Unermüdlich schaut er in der Welt nach neuen Quellen der Zer- 
streuung aus. Bitter beklagt er sich, daß der Lauf der Welt und das Verhalten der 
Mitmenschen so beschaffen ist, daß sein Anteil an Freude karg bemessen bleibt. Er 
betrachtet somit die Freude sozusagen als eine fertige Ware, gleichsam als einen 
Vorrat draußen in der Welt, der unter die Menschen verteilt, und leider ungleich 
verteilt wird. Denn die meisten sind fest davon überzeugt, daß sie bei dieser Ver- 
teilung benachteiligt wurden und zu kurz gekommen sind. 

Gerade diese Auffassung vom Wesen der Freude ist aber irrig. Was uns ohne 
unser Zutun zuteil wird, das kann unser Tiefstes und Eigentlichstes nicht berühren 
und erfüllen. Es betrifft immer nur die äußeren Schichten unseres Seins, jene Schich- 
ten, durch die allein wir uns vom Tier nicht unterscheiden würden. Darum kann 
eine solche Freude nicht tief gehen und nicht glücklich machen. In seinem Eigent- 
lichen ist aber der Mensch zugleich empfangend und tätig, und zwar beides in einer 
stärkeren und reineren Weise als irgendwo sonst. Die Freude, die dem Menschen als 
solchem zukommt und die allein diesen Namen verdient, trägt darum auch dieses 
Kennzeichen an sich. Einerseits läßt sie sich nicht nach Willen herstellen oder 
gar durch Geld und äußere Güter allein beschaffen. Sie kommt immer nur als ein 
unverdientes und unverdienbares Geschenk. Der Mensch kann sich für sie nur 
bereithalten. Er besitzt kein Recht auf sie; alles Recht bezieht sich ja auf solches, 
das sich willentlich herstellen oder beschaffen läßt. Darum muß er sie in Demut 
und Verwunderung entgegennehmen. 

Aber zugleich ist diese Freude die höchste Tätigkeit. Sie bedeutet einen Auf- 
schwung des innersten und eigensten Selbst, eben jenes Selbst, das geschenkt ist und 
doch den Auftrag und die Fähigkeit hat, sich selbst zu dem zu gestalten, was es 
wird. Hier ist der Mensch Ursprung, aber Ursprung als Geschenk. Nichts ist dem 
Menschen so zu eigen wie die wahre Freude, wenn sein geistiges Sein sich ausweitet 
und mit sich selbst und der ganzen Wirklichkeit in Übereinstimmung fühlt. Diese 
Übereinstimmung, das Bewußtsein, am rechten Platz zu sein und seine Stelle auszu- 



416 August Brunner 

füllen, ist für die Freude wesentlich. Die ganze Welt erscheint dann in einem 
neuen, verklärenden Licht; alles zeigt sich von seiner guten, hilfreichen Seite. Der 
Mensch selbst fühlt sich von seinem Innersten her verwandelt, gestützt und getragen. 
Und doch strömt diese Freude nicht wie etwas Fremdes in die Seele ein, sondern ist 
ihr so innig zu eigen, daß sie selbst Fremdes heimisch zu machen vermag. Das ganze 
Geheimnis des personhaften Seins strahlt aus diesen nur scheinbar widersprüch- 
lichen Eigenschaften der echten Freude aus. 

Was also so ohne weiteres Freude genannt wird, verdient oft diesen Namen gar 
nicht. Der Mensch lebt ja meist nicht von der Mitte seines Seins her, sondern aus 
den mehr oberflächlichen Schichten, die nur mittelbar mit ihr zusammenhängen. Zu 
einer solchen Lebenseinstellung braucht er sich nicht aufzuraffen; er findet sich in ihr 
wie von selbst vor. Die echte Freude ist aber hier nicht zu Hause. Hier ist der Mensch 
mehr passiv; er ist das, was ihm von außen zustößt. Darum ist er auch von den 
äußeren Bedingungen wie Besitz, Gesundheit abhängig. Dem entspricht die oben 
erwähnte weitverbreitete Auffassung von der Freude als eines Zustandes, den der 
Mensch empfängt oder der durch die Einwirkung äußerer Dinge herbeigeführt wird. 

Das Eigentliche des Menschen wird aber auf diese Weise gar nicht berührt; es 
bleibt unerfüllt. Weil aber beim Menschen auch die äußeren und leiblichen Schichten 
mit dem Geist zusammenhängen, so entzündet sich am oberflächlichen Vergnügen das 
Verlangen nach der eigentlichen Erfüllung. Die wahre Freude wird ja in diesem Fall 
nicht positiv erfahren, sondern negativ, nämlich als das Fehlen von etwas, was man 
nicht kennt. Dieses schmerzlich entbehrte Unbekannte kann sich der Durchschnitts- 
mensch aber nur als ein erhöhtes und sich dauernd erneuerndes Vergnügen vorstellen. 
Diesem rennt er also nach. Aber sein Verlangen kann nie gestillt werden; die Sätti- 
gung und Erfüllung, die das Tier in seiner Triebbefriedigung findet, stellt sich beim 
Menschen nicht ein. Er empfindet deswegen einen immer größeren Hunger nach 
Vergnügen und Zerstreuung, denen aber seine Aufnahmefähigkeit rasch eine Grenze 
setzt. So bleibt er innerlich leer und unglücklich. 

Das Christentum sagt nun dem Menschen • ganz in Übereinstimmung mit der 
großen geistigen Überlieferung der Menschheit •, daß die echte Freude nicht in den 
äußeren Bezirken des Vergnügens, sondern in der Mitte seines geistigen Wesens be- 
heimatet sei. Zu dieser seiner Mitte muß also der Mensch vorstoßen. Da hinein 
muß er Sinn und Gewicht seines Daseins verlegen; von dieser Mitte her, die ihn zum 
Menschen macht, muß er leben. Er darf seine Kraft nicht in der Vielfalt und Zu- 
fälligkeit des Äußeren verschleudern, sondern soll sie in seinem innersten Herzen 
sammeln. Denn hier und nur hier ist es ihm gegeben, im höchsten Sinn tätig zu 
sein. Die echte Freude aber ist wesentlich mit dieser Entfaltung der Freiheit und 
Ursprunghaftigkeit verbunden und begleitet sie. Denn hier kommt der Mensch als 
Mensch zu sich in sein eigenstes Selbst, in sein personhaftes Sein, durch das er Gott 
ähnlich ist. 

Allein, der erbsündige Mensch kann nur noch mit Mühe von den innersten und 
geheimsten Bezirken seines Seins her leben. Vor aller eigenen Entscheidung findet 
er sich immer schon in der Zerstreuung des Leiblich-Sinnenhaften vor. Nur mit Ge- 
walt reißt er sich von der Einstellung los, auf den oberflächlichen Schichten seines 



Das Geheimnis der christlichen Freude 417 

Seins finde sich sein Eigentliches. Von der Selbstsucht gefangen und gebannt, kann 
er nicht verstehen, wie er das ängstliche Kreisen um das eigene Ich aufgeben könne, 
ohne einem Leben zu verfallen, das eher den Namen Tod verdiente. Wenn er schon 
mit all seiner angstbesessenen Sorge für das eigene Wohlergehen nur so erschrek- 
kend wenig Freude einerntet, wie soll überhaupt noch etwas für ihn übrig bleiben, 
wenn er selbstlos zuerst an die Freude der andern denkt und ihnen seine Kraft zu- 
wendet! Welchen Wert könnte das Leben für ihn noch haben, wenn er selbst auf 
die schon so geringen Vergnügen und die Zerstreuungen des Alltags verzichten soll! 
Eine gähnende Leere der Langweile und der Verzweiflung muß demjenigen ent- 
gegenstarren, der die echte Freude nie erfahren hat. 

Und doch ist nur der Verzicht auf das leicht erworbene Vergnügen das Tor, durch 
das man zur wahren Freude gelangt. Diese erfordert ja eine hohe geistige Kraft. 
Läßt der Mensch sich darum gehen und folgt er nur den Gelüsten seiner niederen 
Schichten, so bringt er die Sammlung und die geballte Kraft nicht auf, ohne die das 
Wunder der echten Freude nicht möglich ist. Als geistige Kraft hat sie allerdings 
nichts mit dem lärmenden und rohen Aufwand gemein, mit der gerne die Schalheit 
des Vergnügens verdeckt wird und der Mensch seine Enttäuschung zu betäuben 
sucht. Sie wirkt wie alles Große still und stetig, aus der geeinten geistigen Mitte des 

Menschen her. 
Es gilt also der auf den ersten Blick so unsinnige Satz: Der Weg zur Freude geht 

durch das Leiden. Wer vor dem Leiden zurückschreckt, wird nie zur wahren Freude 
gelangen. Das Christentum mit seiner Freudenbotschaft hat diesen Satz nicht nur 
nicht aufgehoben, sondern bestätigt und über alle bloß menschliche Erfahrung hin- 
aus vertieft. Denn auch die christliche Freude, die Freude im hl. Geist (Rom 14, 17; 
Gal 5, 22), jene gnadenhafte Anteilnahme an der Freude Gottes, wird nur im Lei- 
den erfahren. Ja, dieses Leiden übertrifft um ein Vielfaches jene Leiden, die nur das 
Tor zu einer wenn auch noch so tiefen natürlichen Freude aufstoßen. Das Land der 
christlichen Freude ist in einem weit radikaleren Sinne jenseits und darum dem 
sinnenhaften Blick verborgen als das Land der bloß menschlichen Freude; es ist nur 
im Glauben zugänglich. 

Der einzige, der die christliche Freude unvermittelt und ohne das Dunkel des 
Glaubens erfahren hat und sie darum bezeugen konnte, war Christus. Er allein 
durchwanderte die Gefilde der Freude, ehe er ins irdische Leben eintrat. Und so 
haben wir zunächst als Bürgschaft für die Wahrheit seiner Freudenbotschaft nur sein 
Wort und seine Person, die hinter diesem Worte steht. Alle christliche Freude ist aus 
diesem Grund ein Abenteuer aus dem Glauben, ein Aufbruch in finsterer Nacht 
einem verheißenen Morgen entgegen. Ohne diesen Glauben ist der Mensch nicht 
fähig, die Opfer zu bringen, auf die die Freude folgt, den rauhen und engen Weg 
einzuschlagen, ohne das Ziel schon greifbar vor sich zu sehen. Die Freude zeigt sich 
zuerst als harte Aufgabe und tödlicher Verzicht und darum als ein erschreckendes 
Wagnis, bevor sie ihr wirkliches Antlitz als Erfüllung und wahres Glück enthüllt. 

Wenn es demnach der Sinn und die Aufgabe des Christentums ist, den Menschen 
zur Seligkeit, zum Heil zu führen, so kann man diese Sendung auch so ausdrücken, 
daß das Christentum dem Menschen die Fähigkeit, sich >zu freuen und glücklich zu 



418 August Brunner 

sein, über alle natürliche Möglichkeit hinaus wiedergeben will. Aber da der Sitz des 
Heils, des vollkommenen Glücks, in der Person selbst liegt, im erreichten Selbstsein, 
so kann diese Fähigkeit dem Menschen nicht wie eine Ware fertig in die Hand gelegt 
werden. Er muß sie, so sehr er sie ganz geschenkt bekommt, zugleich auch erwerben. 

Wir haben vom Glück des Himmels oft eine ganz falsche Vorstellung. Wir mei- 
nen, Gott brauchte uns nur in den Himmel zu versetzen wie in einen überirdischen 
Raum, und wir wären glücklich. Nein, so wie wir jetzt sind, würden wir uns da höchst 
unglücklich fühlen oder zum mindesten langweilen. Wie würden wir es aushalten, 
ja es überhaupt fertig bringen, nur zu loben und anzubeten, wie es die Engel und 
Heiligen in der Geheimen Offenbarung tun! Unsere Selbstsucht, die immer den Mit- 
telpunkt alles Geschehens bilden möchte, käme in einem Himmel, wo Gott allein 
alles in allem ist, in keiner Weise auf ihre Rechnung. Solange die unteren Schich- 
ten unseres Seins nicht ganz von der Macht des erlösten Geistes durchdrungen und 
durch die Gnade verwandelt sind, so daß sie von selbst und ohne Widerstand in 
seine Bewegungen eingehen und seinen Zielen sich einordnen, solange sind wir nicht 
fähig, das Glück des Himmels aufzunehmen, auch wenn es uns von außen angeboten 
werden könnte. Auch in den Himmel brächten wir unser menschliches Elend mit. 
Diese Verwandlung unseres ganzen Seins zu einer neuen Fähigkeit, sich wahrhaft 
und beglückend zu freuen, bringt das Christentum als Geschenk und Aufgabe zu- 
gleich. Es behebt durch den Glauben das Mißverständnis über sich selbst, in das der 
Mensch bereits hineingeboren wird. Durch die Erlösung kommt der Mensch wieder in 
Ordnung in seiner Seinsmitte, und die Verbindung mit Gott, dem Urquell aller 
Freude, wird wiederhergestellt. Aber dann muß der Mensch selbst, in kraft der neu 
verliehenen Gnade, seine innere Haltung immer wirksamer umkehren. Er muß die 
Kruste der Selbstsucht, die sein Inneres wie ein harter Panzer einengt und erstickt, 
zerschlagen. Der Hammer, der dieses schmerzvolle Werk vollbringt, ist das Leiden. 
Dem, der bisher sein Selbst in den äußeren Vergnügungen und Erfolgen gesucht 
hatte, erscheint diese Umkehr zunächst wie eine Selbstaufgabe, als bitterer Tod. 
Das Gesetz des Kreuzes ist im Wesen des sündigen Menschen begründet und hat 
nichts Willkürliches an sich. Darum heißt es: •Mußte nicht Christus dies alles leiden" 
(Lk 24, 26), wenn er den Menschen zur wahren Freude erlösen wollte? 

Man könnte das Wesen des Christentums somit auch folgendermaßen umschrei- 
ben: Durch die erlösende Gnade wird dem Menschen die Fähigkeit zur Freude, zum 
wahren Glück und Heil, nicht nur wiederhergestellt, sondern über seine natürlichen 
Kräfte hinaus neu geschenkt. Nunmehr ist es seine Aufgabe, diese Gnade in seinem 
Leben wirksam werden zu lassen, die Wendung zum Wesentlichen immer ent- 
schiedener und umfassender zu vollziehen und dadurch die Fähigkeit zur Freude 
auszuweiten, bis sie die Grenzen seines Seins erreicht hat, und er ganz erfüllt ist. 

Alle Entsagung steht also im Dienst der Erfüllung; alle Abtötung geschieht um der 
Verlebendigung wegen; alles Leiden hat seinen Sinn in der endgültigen Freude; 
endgültig, nur im neuen Leben des Himmels zu vollenden, und doch schon leise und 
dann immer deutlicher beginnend bereits hier auf Erden. Christliche Abtötung und 
Entsagung ist nicht grausame und sinnlose Selbstquälerei noch Verwerfung der 
Freude. Sie hält die geschaffenen Güter nicht für schlecht, sondern weiß, daß der noch 



Das Geheimnis der diristlidien Freude 419 

nicht umgewandelte Mensch nicht imstande ist, sie richtig zu gebrauchen und durch 
diesen Gebrauch seine wahre Freude zu mehren. 

So ist der Vorwurf, das Christentum sei eine Religion des Leidens und der Welt- 
verachtung, richtig und falsch zugleich. Falsch ist er, wenn man, wie der Vorwurf ge- 
meint ist, darin das Letzte sieht. Leiden und Entsagung als Letztes anzupreisen, wäre 
in der Tat Wahnsinn. Es gibt so schon Leiden genug. Aber für das Christentum ist 
das Leiden nur ein notwendiger Durchgang; und die Liebe zum Leiden, wie sie sich 
seit Christus in vielen seiner Jünger geoffenbart hat, verdeckt für den oberflächlichen 
Blick die zuerst leise und dann immer mächtiger heraufziehende Freude, die zarte 
Morgenröte, die den Tag ankündigt, der keinen Untergang kennt. Das Christentum 
hat das scheinbar Unmögliche geleistet und das Leiden selbst, den größten Feind 
der Freude, zu einer Quelle der Freude verwandelt. Nicht als ein krankhaftes Ver- 
langen nach Leiden, weil der Mensch darin eine ungesunde Befriedigung findet, sich 
selbst zu bemitleiden oder von andern bemitleiden zu lassen und sich den Ver- 
pflichtungen des Lebens zu entziehen, sondern als eine echte innere Verwandlung, 
die das, was zunächst dem Menschen aufgezwungen war, durch die innere Annahme 
und das Ja des Einverständnisses um Christi willen zur eigenen, freien Tat über- 
höht. Dieses Wunder vollzieht sich in der Liebe zum leidenden Herrn und zu seinen 
leidenden Brüdern. Ihr, und ihr allein, entströmen Kräfte, die alles, auch das Lei- 
den, in das reine Gold echten, tiefen Glückes zu verklären imstande sind, weil durch 
sie die sonst verschlossenen inneren Bereiche des menschlichen Seins sich auftun und 
zur Wirkung kommen. Keine andere Liebe als die zu dem Menschen, der zugleich 
Gott ist, vermöchte so geheimnisvolle Kräfte aufzurufen und selbst mit den bittern 
Fluten des Leidens die Glut hoher Freude zu nähren, ohne doch ihren psychologi- 
schen Charakter in ungesunder Weise anzutasten. Was sich hier ereignet, geht eben 
über das bloß Psychische hinaus. 

Aus den dargestellten Zusammenhängen zwischen der Haltung des Menschen und 
der Freude, die ihm zugänglich ist, wird nun ein auf den ersten Blick fast unglaub- 
licher Tatbestand verständlich, dem man im Leben oft begegnen kann, die Unselig- 
keit in der Fülle des äußern Glücks und die wahre Freude im Feuerofen des Leidens. 
Wer nur für das Äußere lebt, der mag besitzen, was immer sein Herz sich wünscht; 
im Innersten bleibt er leer und unbefriedigt. Wir wissen jetzt, daß sein Wesent- 
liches der Erfüllung entbehren muß. Das innere Ungenügen stachelt ihn dann dazu 
auf, dem Vergnügen und den Zerstreuungen immer gieriger nachzurennen und sich 
so zu betäuben. Die abgründige Leere jedoch bleibt. Die sinnliche Freude hat ja 
keine Dauer, die über ihre unmittelbare Gegenwart hinausginge; sie bricht immer 
unmittelbar ab1. Darüber hinaus wirkt sie nur als ein Gefühl des unwiederbring- 
lichen Vorbei. Darum muß sie immer aufs neue gesucht werden. Doch kann nichts 
verhindern, daß die Summe des Vorbei immer größer wird und daß zuletzt alles sich 
in Verzweiflung wandelt, wenn diese Freuden vom Menschen schließlich abfallen 
und so sich als das zeigen, was sie sind, als etwas, was er sich doch nie zu eigen 

machen konnte. 
Umgekehrt läßt sich ein großes Maß von Leiden und Entbehrungen in äußern 

1 A. Brunner, Der Stufenbau der Welt. München 1950. Kap. 8': Dauer und Zeit. 



420 August Brunner 

Dingen ertragen, wenn der Mensch sich im Eigentlichen erfüllt erfährt. Ja, um ohne 
Schaden an seiner Menschlichkeit eine große Last des Leidens auf sich nehmen zu 
können, muß er sehr glücklich sein da, wo man allein im eigentlichen Sinn glück- 
lich und heil sein kann. Davon zeugt das Leben der Heiligen. Auf den ersten Blick 
klingen ihre Aussagen widersprüchlich. Sie stöhnen unter der Last der Leiden und 
Prüfungen, die ihnen auferlegt sind. Ihr Anteil an den Freuden dieser Erde ist mehr 
als karg bemessen; dagegen ist ihnen ein gehäuftes Maß an Schmerz und Elend zu- 
teil geworden, so daß es Augenblicke gibt, wo sie meinen, sie würden darunter zu- 

sammenbrechen. Und doch sprechen sie auch fast gleichzeitig von der überströmen- 
den Freude, nein, sie sprechen nicht, sondern sie jubeln und singen mitten in den 
schrecklichsten leiblichen und äußeren Bedrängnissen. Franz von Assisi mußte zwei 
Hölzer aufraffen und auf ihnen wie mit Geige und Bogen spielen und tanzen und sin- 
gen; so sehr drängte die innere Wonne nach Ausdruck. Und Franz Xaver warf vor lau- 

ter Freude wie ein spielendes Kind einen Apfel in die Luft und fing ihn wieder auf, 
während er von allem entblößt, was das Leben angenehm macht, und vom Mißerfolg 

bedrängt, durch die winterlich eisigen Gefilde Japans einherschritt. Entsprechend 
lesen wir bei Simone Weil2: •Die Barmherzigkeit Gottes ist im Unglück wie in der 

Freude offenbar, mit dem gleichen Recht, ja vielleicht noch größerem, weil sie in 
dieser Form kein menschliches Analogon hat... Aber nicht die äußeren Wirkungen 

des Unglücks geben von der göttlichen Barmherzigkeit Zeugnis. Die äußeren Wir- 
kungen des wirklichen Unglücks sind fast immer schlecht. Wer das unterschlagen 

wollte, lügt. Im Unglück selbst erstrahlt vielmehr die Barmherzigkeit Gottes, auf 
seinem tiefsten Grunde, inmitten seiner untröstbaren Bitternis. Fällt man, in der 
Liebe bleibend, bis zu dem Punkt, wo man den Schrei: .Mein Gott, warum hast du 
mich verlassen?' nicht mehr zurückhalten kann, und verharrt man an diesem Punkt, 
ohne zu lieben aufzuhören, so berührt man am Ende etwas, das nicht mehr Unglück 
und auch nicht Freude ist, sondern das reine, nicht fühlbare, Freude und Leid ge- 
meinsame, innerste, wesentliche Wesen, die Liebe Gottes selbst. Dann weiß man, 

daß die Freude die Süßigkeit der Berührung mit Gottes Liebe ist und das Unglück 
die Verwundung durch dieselbe Berührung, wenn sie schmerzt, und daß es einzig 
und allein auf die Berührung selbst, nicht auf ihre Art und Weise ankommt." 

Darin sind die Heiligen nur Abbild ihres Herrn und Meisters. Auch er ertrug die 
furchtbarsten Leiden, die einen Menschen treffen können, und blieb doch mit der 

höchsten Spitze seiner Seele in der seligen Anschauung Gottes. Ohne diese An- 
schauung wäre er nicht imstande gewesen, das Übermaß an körperlichen und be- 
sonders an seelischen Leiden, das er zur Erlösung der Menschheit auf sich genommen 
hatte, auszuhalten. Aber dieses Leiden hätte umgekehrt ohne sie auch nie die 

Furchtbarkeit erreicht, die es über alles Leiden eines Menschen hinaus in das ge- 
heimnisvolle Dunkel einer Nacht ausweitet, die kein bloßer Mensch abzuschreiten 
vermag. Nur er, der so unerschütterlich im Urquell aller Freude verankert war, 

konnte dem Schmerz auch die letzten Gemächer seines menschlichen Seins eröffnen, 

2 Attente de Dieu, Paris 1950, p. 96 (Deutsche Ausgabe: Das Unglüdc und die Gottesliebe 
München 1953, S. 74 f.). 



Das Geheimnis der christlichen Freude 421 

und die Verbindung mit der Gottheit erweiterte seine Leidensfähigkeit in eine 
furchtbare Unvergleichlichkeit. 

So stark und überströmend ist diese heilige Freude allerdings sehr selten. Meistens 
ist sie eine Stimme der Festigkeit, des Vertrauens und der Zuversicht. Sie beruht auf 
dem unausgesprochenen Wissen darum, daß der Mensch in der Liebe Gottes ge- 
borgen und heil ist. Das Leben erscheint nicht mehr unsinnig wie das unzusammen- 
hängende Reden eines Irren. Er geht sicher durch alle Wechself alle des Lebens einem 
erfüllenden Ziel zu, das in dieser Geborgenheit bereits vorausgekostet wird. Der 
Mensch weiß sich mit der grundlegenden Wirklichkeit, mit Gott, in Frieden und 
fühlt sich mehr und mehr an seinem Platz; und in der wachsenden Liebe zu ihm 
söhnt er sich mit all dem aus, was das Leben mit sich bringt. Diese Freude breitet sich 
wie der ruhige Spiegel eines stillen Sees über den innern Menschen aus. Sie dauert 
an, ohne immer wieder in neuen Erlebnissen Nahrung zu suchen. Sie ist eine be- 
ständige und feste Haltung, ein fast unerschütterlicher Glaube des Daseins, ein 
Wissen darum, daß man in allen Stürmen doch geborgen ist. 

Dieses stille, aber feste Gegründetsein gibt den kleinen Freuden des Lebens ihren 
Glanz und ihre nährende Kraft. Ja, es eröffnet erst das Auge für sie, die sonst un- 
beachtet am Wege liegen bleiben, weil der gierige Mensch an ihnen vorbeistürmt. 
Diese Freude ist unzerstörbar; denn sie kann zusammengehen mit körperlichem 
Schmerz, irdischer Trauer und zeitlichem Verlust. Diese werden dadurch nicht ein- 
mal weniger qualvoll. Ganz im Gegenteil; nun erst wirken sie sich in ihrer ganzen 
schneidenden Schärfe aus. Der innerlich unglückliche Mensch muß sich gegen seine 
Leiden abstumpfen; er ist zu schwach, ihnen geduldig Raum zu geben und sie ganz 
in sich aufzunehmen. Aber der in Gott gründende Mensch vermag sich allem 
Schmerz und allem Verlust wachen Sinnes zu öffnen. Seine Seele verfügt über so hohe 
Kräfte, daß er nicht zu befürchten braucht, im Dasein entwurzelt zu werden, wenn 
er dem Sturm der Schmerzen seine Seele nicht verschließt. Sein Leben weiß um einen 
Sinn, den diese Verluste nicht anzutasten vermögen, so daß er sie angstvoll ab- 
wehren müßte, um nicht an der Sinnlosigkeit zugrunde zu gehen. So gilt der schein- 
bare Widerspruch, daß nur der wahrhaft Glückliche um die Tiefe des irdischen Lei- 
dens, um seine Furchtbarkeit und Dunkelheit weiß, weil nur er stark genug ist, sie 
bis zur bittern Neige auszukosten. 

Es ist der Triumph des Christentums, daß es eine solche Fülle geistiger Kraft zu 
erwecken vermag, die selbst das Leiden, sonst der unüberwindliche Gegner jeder 
Freude, in einen Quell der Freude umzuwandeln imstande ist. In den Seligkeiten 
der Bergpredigt wird dieses Wunder verkündigt. Was dort gerühmt wird, das ist 
für den natürlichen Menschen etwas Hassenswertes, vor dem er flieht. Wer aber 
durch Gottes Gnade diesen Erfahrungen gewachsen ist, dem kann nichts mehr 

etwas anhaben. 
Diese umwandelnde Kraft entspringt aber der durch die Erlösung wiederherge- 

stellten Gemeinschaft mit Gott in der Liebe. In der Liebe verwirklicht der Mensch 
sich selbst am vollkommensten; sie entspringt wesensgemäß der Mitte seines Seins 

3 Vgl. diese Zeitschrift, 20 (1947) S. 122•132: Vom Wesen und von der Würde der 
Liebe. 



422 Heinrich Badit ' 

und vollendet das Selbstsein gerade im Schenken8. In der liebe zu Gott kommt er 
endgültig zu sich selbst und wird erlöst aus der Einsamkeit der Weltangst. Die Ge- 
meinschaft mit Gott verwirklicht sich aber durch die Gemeinschaft mit Christus. Wen 
die Liebe zu ihm dazu treibt, sein irdisches Schicksal so mit ihm zu teilen, wie er das 
unsere auf sich genommen hat, so daß er nun aus der Mitte Christi lebt (Gal 2,20; 
Phil 2,5), der hat auch teil an den beiden Seiten des irdischen Lebens Christi, an 
seinen abgrundtiefen Leiden und seiner noch tieferen Freude, bis dann einmal nach 
bestandener Probe für ihn, wie für Christus, nur die Freude übrig bleibt, die in der 
ungestörten und durch nichts mehr bedrohten Gemeinschaft mit Gott besteht. Nun 
ist wahrhaft Friede als restlose Übereinstimmung mit Gott, mit seiner Schöpfung 
und dadurch mit sich selbst, als Erfüllung und Vollendung des eigenen Seins in der 
vollkommenen Hingabe der Liebe, kurz alles dessen, was für das semitische Ver- 
ständnis in dem Worte •Schalom" und in seiner griechischen Übersetzung im Neuen 
Testament •Eirene", Friede, mitschwang4. 

Seelenführung in der Krise 
Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt/M. 

1. Eine •großartige, aber aussterbende Sache"? 

Das Buch von Walter Dirks •Die Antwort der Mönche" hat, wie man weiß, ein 
überaus lebendiges Echo gefunden. Mit Recht! Denn wiewohl, oder besser: gerade 
weil es kein Mönch und nicht einmal ein Theologe ist, der dieses aufrüttelnde und 
bisweilen auch aufreizende Buch verfaßt hat, konnte es sich auch dort Gehör ver- 
schaffen, wo solche Themen sonst selten besprochen werden. Wir haben es im fol- 
genden aber nicht mit dem vielschichtigen Gehalt dieses Buches zu tun. Es soll viel- 
mehr nur die Aufmerksamkeit auf ein Wort gelenkt werden, das dort gleichsam 
nebenbei fällt und das eine sehr gewissenhafte Überprüfung verdient. In irgend- 
einem, hier nicht weiter zu erörternden Zusammenhang kommt Dirks auf die See- 
lenführung zu sprechen, die bekanntlich in mönchischen Kreisen beheimatet ist, und 
macht die alarmierende Einschränkung: • ... soweit es diese großartige und offen- 
bar aus guten oder schlechten Gründen aussterbende Sache noch gibt"1. Mehr ist 
über das Thema nicht gesagt, • aber es müßte genügen, um alle, die sich für die 
Wahrung des christlichen Erbgutes verantwortlich wissen, auf den Plan zu rufen. 
Denn wenn die Seelenführung wirklich •ausstirbt", dann bedeutet das mehr als das 
Verschwinden einer achtbaren und schätzenswerten Übung frommer Menschen. 
Vielmehr offenbart sich darin für den Tieferblickenden ein beunruhigender Ver- 
armung«- und Verödungsprozeß im lebendigen Gefüge der Kirche, der nicht un- 
bekümmerten Herzens hingenommen werden kann. Übrigens steht der Publizist 
W. Dirks mit dem Hinweis auf die •absteigende Tendenz" der speziellen Seelen- 
leitung nicht allein. Er hätte sich u. a. auf den Einleitungsvortrag des damaligen 
Rektors der Pontificia Universitä Gregoriana beim römischen Klerus-Kongreß vom 

* Vgl. Foerster, in: Kittel, Theol. Wörterbuch zum N. T. II, S. 398•416. 
1 W. Dirks, Die Antwort der Mönche (Frankfurt/M. 1952), S. 75. 




