
422 Heinrich Badit ' 

und vollendet das Selbstsein gerade im Schenken8. In der liebe zu Gott kommt er 
endgültig zu sich selbst und wird erlöst aus der Einsamkeit der Weltangst. Die Ge- 
meinschaft mit Gott verwirklicht sich aber durch die Gemeinschaft mit Christus. Wen 
die Liebe zu ihm dazu treibt, sein irdisches Schicksal so mit ihm zu teilen, wie er das 
unsere auf sich genommen hat, so daß er nun aus der Mitte Christi lebt (Gal 2,20; 
Phil 2,5), der hat auch teil an den beiden Seiten des irdischen Lebens Christi, an 
seinen abgrundtiefen Leiden und seiner noch tieferen Freude, bis dann einmal nach 
bestandener Probe für ihn, wie für Christus, nur die Freude übrig bleibt, die in der 
ungestörten und durch nichts mehr bedrohten Gemeinschaft mit Gott besteht. Nun 
ist wahrhaft Friede als restlose Übereinstimmung mit Gott, mit seiner Schöpfung 
und dadurch mit sich selbst, als Erfüllung und Vollendung des eigenen Seins in der 
vollkommenen Hingabe der Liebe, kurz alles dessen, was für das semitische Ver- 
ständnis in dem Worte •Schalom" und in seiner griechischen Übersetzung im Neuen 
Testament •Eirene", Friede, mitschwang4. 

Seelenführung in der Krise 
Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt/M. 

1. Eine •großartige, aber aussterbende Sache"? 

Das Buch von Walter Dirks •Die Antwort der Mönche" hat, wie man weiß, ein 
überaus lebendiges Echo gefunden. Mit Recht! Denn wiewohl, oder besser: gerade 
weil es kein Mönch und nicht einmal ein Theologe ist, der dieses aufrüttelnde und 
bisweilen auch aufreizende Buch verfaßt hat, konnte es sich auch dort Gehör ver- 
schaffen, wo solche Themen sonst selten besprochen werden. Wir haben es im fol- 
genden aber nicht mit dem vielschichtigen Gehalt dieses Buches zu tun. Es soll viel- 
mehr nur die Aufmerksamkeit auf ein Wort gelenkt werden, das dort gleichsam 
nebenbei fällt und das eine sehr gewissenhafte Überprüfung verdient. In irgend- 
einem, hier nicht weiter zu erörternden Zusammenhang kommt Dirks auf die See- 
lenführung zu sprechen, die bekanntlich in mönchischen Kreisen beheimatet ist, und 
macht die alarmierende Einschränkung: • ... soweit es diese großartige und offen- 
bar aus guten oder schlechten Gründen aussterbende Sache noch gibt"1. Mehr ist 
über das Thema nicht gesagt, • aber es müßte genügen, um alle, die sich für die 
Wahrung des christlichen Erbgutes verantwortlich wissen, auf den Plan zu rufen. 
Denn wenn die Seelenführung wirklich •ausstirbt", dann bedeutet das mehr als das 
Verschwinden einer achtbaren und schätzenswerten Übung frommer Menschen. 
Vielmehr offenbart sich darin für den Tieferblickenden ein beunruhigender Ver- 
armung«- und Verödungsprozeß im lebendigen Gefüge der Kirche, der nicht un- 
bekümmerten Herzens hingenommen werden kann. Übrigens steht der Publizist 
W. Dirks mit dem Hinweis auf die •absteigende Tendenz" der speziellen Seelen- 
leitung nicht allein. Er hätte sich u. a. auf den Einleitungsvortrag des damaligen 
Rektors der Pontificia Universitä Gregoriana beim römischen Klerus-Kongreß vom 

* Vgl. Foerster, in: Kittel, Theol. Wörterbuch zum N. T. II, S. 398•416. 
1 W. Dirks, Die Antwort der Mönche (Frankfurt/M. 1952), S. 75. 



Seelenführung in der Krise ' 423 

April 1950 berufen können, der über die •Krise der Seelenführung'' handelte2. 
Aber mit einer noch so sehr fundierten geschichtlichen Feststellung eines gegebenen 
Zustandes ist dem Verfasser der •Antwort der Mönche" wenig gedient. Die auf- 
richtige Besorgnis um die christliche Geschichte, wie sie aus jeder Seite seines Buches 
spricht, meint eben gerade nicht das, was hinter uns liegt und darum nicht mehr zu 
ändern ist, sondern die verantwortlich übernommene Gegenwart und die Offenheit 
für die Zukunft. Wenn wir also im nachfolgenden versuchen, das von Dirks nur 
nebenher angerührte Thema ausführlicher zu behandeln, so möchte das auch nicht 
als sterile Bestandsaufnahme oder gar als lähmende Kritik verstanden sein, son- 
dern als Beitrag zur Rückgewinnung eines wichtigen Elementes christlicher Fröm- 

migkeit. 
2. Klärende Vorüberlegung 

Ehe wir aber über die Gründe für das Verschwinden und damit zugleich über die 
Möglichkeit zur Wiedergewinnung der speziellen Seelenführung sprechen, haben 
wir über diese •großartige Sache" ein paar klärende Vorüberlegungen anzustellen. 
Denn es steht zu erwarten, daß selbst der Begriff der Sache den meisten entschwun- 
den ist. Wenn man die Vortragsthemen der oben erwähnten römischen Tagung 
überprüft3, wird man sich kaum des Eindruckes erwehren können, daß auch 
dort zwar mancherlei über die der Seelenleitung vorgelagerten Bereiche der Psycho- 
logie und Pädagogik verhandelt worden ist, daß aber die Fragen nach dem eigent- 
lichen Wesen von Seelenführung nur wenig berührt wurden. Kein Wunder, daß 
man darum auch ihre wahre Krise nicht sichtbar machen konnte. 

Was haben wir unter der speziellen Seelenführung zu verstehen? Versuchen wir 
sie zunächst einmal gegen verwandte Dinge abzugrenzen. Wir werden so zugleich 
besser verstehen, warum das Schwinden eigentlicher Seelenführung weithin unbe- 

merkt bleiben konnte. 

Seelenführung ist nicht identisch mit dem, was aus der Natur des Sakramentes 
heraus der Beichtvater an seinem Paenitenten tut. Der Seelenführer ist nicht ein- 
fachhin identisch mit dem Beichtvater, wenngleich er beides in Personalunion, und 
der Beichtstuhl der •Ort" der Seelenführung sein kann. Denn das Gespräch inner- 
halb der Beichte ist seiner Natur nach durch deren Ziel begrenzt. Es geht um das 
Zustandekommen des Sakramentes selbst. Die Anklage des Beichtenden und die 
ergänzenden Fragen und seelsorglichen Weisungen des Beichtvaters zielen darauf 
hin, die für den fruchtbaren Empfang des Bußsakramentes wesentlichen •Stücke" 
beizubringen. In diesem Rahmen kann es ein Mehr oder Weniger geben, ein grö- 
ßeres oder geringeres Maß an Offenheit und (aktiver bzw. passiver) Führungs- 
bereitschaft. Das alles ist aber nicht wesentlich, sofern nur die für die Gültigkeit 
des Sakramentes entscheidenden Akte intendiert werden. Auch die Tatsache, daß 
einer regelmäßig zu dem gleichen Beichtvater geht • so wichtig und heilsam ein 
solcher Brauch ist •, berechtigt noch nicht dazu, schon deshalb von Seelenführung 
in dem prägnanten Sinn der aszetischen Überlieferung zu sprechen. Solange es nur 

2 Vgl. Der Seelsorger 20 (1950) 456. 
3 Ebd. 456/60; 537/9. 



424 Heinrich Backt 

um die sakramentale Reinigung von begangener Schuld und um die aus dem Sa- 
krament zu schöpfende Sicherung und Hilfe gegen neue Verschuldung handelt, hat 
das mit eigentlicher Seelenführung noch wenig zu tun, oder richtiger gesagt, stellt 
es erst deren untere Stufe dar. 

Ebensowenig braucht das gelegentliche oder auch regelmäßige seelsorgliche Ge- 
spräch, selbst wenn man es immer mit dem gleichen Seelsorger führt, noch nicht 
eigentliche Seelenführung zu sein. Natürlich kann es den Ausgangspunkt dafür bil- 
den, wie es für die meisten ein letzter Rest dessen ist, was einst in der wirklichen 
Seelenführung geschah. Aber eigentliche Seelenleitung ist doch noch mehr. Denn 
in dieser geht es nicht um irgendeine allgemeine Interessiertheit für religiöse Dinge 
und Themen, sondern • in zielstrebigem Durchschreiten der mannigfachen Stufen 
• um die Hinführung zur christlichen Vollkommenheit in ihrem reichen und vollen 
Sinn. 

Um so weniger läßt sich dann aber Seelenführung mit der psycho-therapeutischen 
Behandlung verwechseln. So sehr sich heutzutage der Psychiater und Psychothera- 
peut an die Stelle des Seelsorgers gedrängt haben mag oder dorthin aus Gründen, 
die hier nicht erörtert werden, gedrängt worden ist, • einen Seelenführer kann er 
nicht ersetzen. Nicht nur deshalb, weil es der Arzt mit dem kranken und gestörten 
Seelenleben zu tun hat, der Seelenführer dagegen mit dem •gesunden" und •nor- 
malen" Menschen (im Sinne der medizinischen Sprechweise), sondern vor allem 
deshalb, weil es in der seelenärztlichen Behandlung um die rein natürlichen Werte 
der psychischen Gesundheit geht, während es sich in der Seelenführung um Werte 
der spezifisch übernatürlichen Ordnung handelt. Es geht hier also um den Unter- 
schied und Abstand, den die Schrift durch die Begriffe •psychikds" und •pneumati- 
kos" (1 Kor 2,14) umschreibt. Der Psychotherapeut hat es mit der Normalisierung 
der individuellen und sozialen Verhaltensweisen im natürlichen Bereich zu tun, der 
Seelenführer dagegen mit nichts Geringerem als mit der Hinführung des christus- 
verbundenen Menschen zum •geistlichen Vollalter Christi". Kurz gesagt, die beiden 
Institutionen haben so viel und so wenig miteinander zu tun wie Natur und Über- 
natur, wie Gesundheit und Heiligkeit, wie Menschenreich und Gottesreich. Gewiß 
muß ein guter Seelenführer Verständnis und Übung im Bereich des gesunden und 
kranken Seelenlebens haben, um den es dem Psychiater ausschließlich geht • denn 
die Gnade setzt die Natur voraus; zum mindesten muß er davon so viel wissen, daß 
er die Grenzen seiner Zuständigkeit erkennt und imstande ist, gegebenenfalls einen 
Psychiater hinzuzuziehen oder ihm einen Fall völlig zu überlassen. Auf der anderen 
Seite aber ist auch der beste Psychiater als solcher noch nicht dazu disponiert, nun 
auch ein Seelenführer zu sein, und dies einfach deshalb, weil es sich hier • sobald 
man die Dinge im Lichte der aszetisch-mystischen Tradition der Kirche nimmt, also 
im •ursprünglichen" Sinne versteht, • um eine ganz neue Dimension handelt, die 
keineswegs in der ungebrochenen Kontinuität des natürlichen Verhaltens liegt4. 

Was ist nun also die Seelenführung positiv? Sie ist eine Realität des geistlichen 
Lebens. Damit wäre schon viel gesagt, • wenn wir uns überhaupt noch einen 

4 Reiches Material zum Thema •Seelenführung" bringt das Heft •Direction spirituelle et 
Psychologie   der Etudes carmelitaines (Paris 1950). 



Seelenführung in der Krise 425 

brauchbaren Begriff von dem machen könnten, was mit diesen beiden Worten ge- 
meint ist. Wenn irgendein ur-christlicher Begriff eine katastrophale Entwertung 
mitgemacht hat, dann ist es der Begriff des •Geistlichen". Wie hätte es sonst dazu 
kommen können, daß wir daraus eine gut-bürgerliche Standesbezeichnung gemacht 
haben? Wer von uns fühlt sich, wenn er von katholischen •Geistlichen" reden hört, 
auch nur entfernt versucht, daran zu denken, daß hier • dem Begriff nach • die 
•Geistträger" der neutestamentlichen Texte gemeint sind? Man verstehe das nicht 
falsch! Es soll nicht bestritten werden, daß auch heute noch viele Mitglieder des 
•geistlichen Standes" wirkliche •Geistesmänner" sind. Vielmehr geht es nur um die 
Tatsache, daß hier ein heilig-großer Name zu einer zivilen Standesbezeichnung ent- 
leert worden ist. 

Aber auch wenn in der frommen Literatur vom •geistlichen Leben" die Rede ist, 
wird man nicht immer darauf gebracht, was denn das •Geistliche" eigentlich sei. 
Denn daß es nicht einfachhin eine noch so gut gemeinte Summe und Abfolge von 
erbaulichen Übungen sein kann, sollte doch klar sein. Ebenso sollte es klar sein, 
daß das •Leben aus dem Geist" nicht etwas Harmlos-Ungefährliches ist, so daß 
man jedweden, der guten Willens ist, auf eigenes Risiko dorthinein senden kann. 
Wollen wir wieder empfinden, was •ursprünglich" (im geschichtlichen wie im grund- 
sätzlichen Sinn dieses Wortes) das •Geistliche" ist, dann müssen wir das Wort in die 
Ursprache des Neuen Testamentes zurückübersetzen. Dann ist es das •Pneuma- 
tische", und das •geistliche Leben" ist dann das pneumatische Leben. Dahinter wird 
also der Heilige Geist sichtbar, der Geist Christi und des Ewigen Vaters, der Geist 
der Gotteskindschaft, der weht, wo er will, und dessen Kommen und Wirken nicht 
zu berechnen sind, der Geist, der mit Schöpferkraft die Welt verwandelt und der 
die, welche er ergreift, zu Trunkenen macht und zu • Märtyrern. Pneumatisches 
Leben ist also jenes Leben, das von einem neuen, höheren Geist, dem Geist des er- 
höhten Herrn gelenkt, geformt und gefordert wird. Es ist ein Leben, in dem nicht 
mehr bloß die vernünftigen und überschaubaren Gesetze der Natur • auch als der 
im Schöpferwillen Gottes verankerten Natur • den alleinigen Ausschlag geben, 
sondern das unter dem steten Anruf und Anspruch des Herrn der Natur steht, 
jenes Herrn, der • um zwei Beispiele zu nennen • das •Naturgesetz" der Er- 
gänzung von Mann und Frau in der Ehe •aufheben" kann zugunsten eines Lebens 
in Jungfräulichkeit um des Gottesreiches willen, und der das •Naturgesetz", das 
die Sühne eines begangenen Unrechts und die Wiederherstellung der gestörten 
Rechtsordnung verlangt, •aufhebt" zugunsten eines Handelns aus dem Geiste der 
Bergpredigt, die uns dem Beleidiger nach dem ersten Schlag auch noch die andere 

Wange hinzuhalten heißt6. 
Dieses geistliche Leben ist wirkliches Leben, d. h. es hat seinen keimhaften An- 

fang, sein Wachstum, seine Stufen. Es kennt Höhen und Tiefen, es kennt Zeiten 
der Öde und der Ermüdung wie Zeiten der Hochstimmung und der Begeisterung. 
Es ist wie alles Leben, nur noch in viel intensiverer Weise, voller Geheimnisse und 
Hintergründigkeiten, voller Rätsel und Wunder. Es ist ein weites Land, in dem 
der unkundige Wanderer sich verirren und verlieren kann. Und darum ist das 

5 Vgl. W. Dirks, Die Antwort der Mönche, S. 67/76. 



426 Heinrich Bacht 

geistliche Leben ein großes Wagnis voller Gefahr, nicht zuletzt deshalb, weil es 
jederzeit einem verkehrten Schwärmertum offensteht • wovon die Geschichte der 
Kirche genügend zu berichten weiß, von den Pseudopropheten der apostolischen 
Zeit über den Montanismus und Quietismus bis hinauf zu den Pseudomystikern 
unserer Tage und aller kommenden Zeiten. 

Weil das •geistliche Leben" den Menschen immerfort in die Gefahr der Miß- 
deutung und Selbsttäuschung bringt • es sei nur an das unsterbliche Kapitel der 
•Nachfolge Christi" über die •Verschiedenen Regungen der Natur und der Gnade" 
erinnert (3, 54) • darum ist die Seelenführung nicht nur eine Möglichkeit inner- 
halb seines Bereiches, sondern eine weithin unabdingbare Notwendigkeit. Jeden- 
falls ist diese Forderung von den großen Meistern des geistlichen Lebens seit den 
frühesten Zeiten, wenn auch mit wechselnden Akzenten, immer wieder erho- 
ben worden. Wer sie leichthin abtut oder sie bagatellisiert, verrät damit nur, daß 
ihm die eigentliche Wirklichkeit des geistlichen Lebens noch nicht aufgegangen ist6. 

3. Die Stimme der aszetisch-mystischen Überlieferung der Kirche 

Auf jeden Fall hat die frühe Christenheit die Dinge so verstanden. Als in dem 
Aufbruch des Mönchtums gegen Ende des 4. Jahrhunderts dieser Ruf zum Leben 
aus dem Geist mit neuer Eindringlichkeit vernommen und in einem uns Heutigen 
fast unvorstellbaren Enthusiasmus ergriffen wurde, da entstand auch sogleich das 
•Institut" der Seelenführung. Damals wurde auch bereits ihre Terminologie geformt, 
wie sie uns noch heute vertraut ist. Vor allem der Ausdruck des •geistlichen Vaters" 
ist damals geprägt worden, dessen letzter Widerhall uns aus der Amtsbezeichnung 
•Geistlicher" entgegenklingt. Dort, in den ehrwürdigen Dokumenten dieses •geist- 
lichen Frühlings" der Kirche, in den Schriften des Evagrius Pontikus, in der An- 
toniusvita des hl. Athanasius, in den anonymen Lebensbeschreibungen des hl. 
Pachomius, in den aszetisch-mystischen Werken eines Kassian und eines Johannes 
Klimakus u. a. m., haben wir auch das authentische Verständnis dessen zu erheben, 
was unter geistlicher Seelenleitung zu verstehen ist und unter welchen Bedingungen 
sie steht7. 

Das Überraschendste • wenigstens für manche Leser • ist wohl dies, daß an- 
fangs die Seelenführung durchaus kein Vorrecht der Priester war. Denn die ersten 
Mönchsväter waren Laien und sie waren es bewußt. Nicht aus Verachtung der sa- 
kramentalen Kirche und ihrer Hierarchie, wie man oft gesagt hat! Denn das Mönch- 
tum hat sich nicht im Protest gegen die Kirche entwickelt8. Nicht umsonst ist die 
erste Mönchsvita, die des großen Antonius, von einem Hierarchen, dem mächtigen 
Athanasius, verfaßt worden, und nicht umsonst hat der sterbende Antonius seine 

6 •In Christo paedagogus vobis necessarius est qui doceat, deducat, foveat vos"; in diesen 
Worten faßt der hl. Bernhard von Clairvaux seinen Standpunkt zusammen (Serm. De diversis 
8, 7; PL 183, 564). Vgl. P. Pourrat in •Catholicisme" 3, 864/8, der eine knappe Übersicht 
über die Geschichte der Seelenführung bietet. 

7 Vgl. M. Viller u. K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit (Freiburg i. Br. 1939), 
S. 81/3 u. ö. 

8 Dazu vgl. H. Bacht S. J., Die Rolle des orientalischen Mönchtums in den kirchenpoliti- 
schen Auseinandersetzungen des 5. und 6. Jahrhunderts in: A. Grillmeier S. J. u. H. Bacht 
S. J., Das Konzil von Chalkedon 2 (Würzburg 1953), S. 299/307. 



Seelenführung in der Krise 427 

armselige Habe zwei Bischöfen vermacht. Aber wenn sie auch nicht den Dienst am 
Altar verrichten konnten, so waren die Mönchsväter doch die •geistlichen Väter" 
ihrer Jünger. Noch viel weniger sahen sie die Seelenführung als ein Vorrecht der 
Theologen an. Gewiß war ihnen eine solide und zuverlässige Kenntnis der Glau- 
benslehre, konkret gesprochen: der Heiligen Schrift, unbedingte Voraussetzung. 
Aber sie wußten auch, daß Seelenleitung kein (rein) intellektueller Vorgang, keine 
(bloße) Wissensvermittlung ist, sondern daß es in ihr um viel Tieferes geht, näm- 
lich um die Zeugung und Pflege des inneren Lebens. Das Wort von der Vaterschaft 
(Abba) ist im Kontext der alten Mönchsliteratur mehr als eine blasse Metapher, • 
wie ja auch St. Paulus darunter (vgl. 1 Kor 4,14 f.) wahrhaftig mehr als ein bloßes 
Bild verstanden hat. 

Die entscheidende Aufgabe des geistlichen Vaters und Seelenführers ist die Ein- 
übung zum geistlichen Leben. Das kann durch das belehrende Wort geschehen, 
etwa nach der Art der Ansprachen, wie sie Antonius seinen Mönchen hielt, oder 
nach der Weise der Zwiegespräche, wie sie Kassian in seinen •Collationes" wieder- 
gibt9. Gerade in den frühesten Dokumenten spielt das Wort des Abba eine inter- 
essante Rolle10. Das Wort, um das bittend der •Jünger" zum geistlichen Vater kommt, 
ist keine gelehrte Erklärung, sondern ein Gottesspruch, ein inspiriertes Wort. Es soll 
die unmittelbare Begegnung mit Gott ermöglichen und gewährleisten. Es ist zu- 
gleich das Kriterium, an dem sichtbar wird, ob ein Mönch, der bislang nur •Jünger" 
war, nun selbst Geistträger, d. h. Abba geworden ist. Mit Recht kann darum 
K. Heussi schreiben: •Die Bitte um ein ,Wort' setzt die Anerkennung des Geistbe- 
sitzes des Angeredeten voraus"11. Bezeichnend ist die Erzählung in den Apophtheg- 
mata Patrum, auf die I. Herwegen hinweist: Eines Tages kam Abba Moses, um 
Wasser zu schöpfen, und fand den Mönch Zacharias betend am Brunnen und den 
Heiligen Geist auf ihm ruhend. Es sprach also Abba Moses zu seinem Bruder Za- 
charias (der bis dahin nicht als Abba gegolten hatte): Verkünde mir, was ich tun 
soll! Als jener das hörte, warf er sich ihm zu Füßen und sprach: Du fragst mich, 
Vater? Der Greis aber erwiderte ihm: Glaube mir, Zacharias, mein Sohn, ich sah den 
Heiligen Geist auf dich herabsteigen. Dadurch wurde ich genötigt, dich zu fragen12. 

In einem solchen Wort konzentriert sich also die geistliche Erfahrung eines in 
Askese und Gebet gereiften und vollendeten Lebens. Darum ist es wie ein leben- 
spendender Funke, der auf den Hörer überspringt und dort, bei rechter Disposition, 
geistliches Leben wirkt. In diesem Sinne sagt I. Herwegen: •Da das Logion des Leh- 
rers im Schüler neues Leben erweckt, ihm das Heil und das engelhafte Leben ver- 
mittelt, so wird der Lehrer vor allem auch als ,Vater' bezeichnet13". Aus dieser Hoch- 
schätzung des •Wortes" erklärt sich denn auch der Eifer, mit welchem man die 

• Vgl. L. Cristiani, Cassien I (Abbaye S. Wandrille 1946), S. 103/206. 
10 Vgl. I. Herwegen 0. S. B., Väterspruch und Mönchsregel (Münster 1937); ferner 

K. Heussi, Der Ursprung des Mönchtums (Tübingen 1936), S. 165, 167 f. 
11 Der Ursprung, S. 165, Anm. 4, mit Hinweis auf R. Reitzenstein, Historia monachorum 

und Historia Lausiaca (Göttingen 1916^. 
12 Apophthegmata Patrum, Zadiar. 2 u. 3: PG 65, 180 AB, zitiert bei I. Herwegen.Väter- 

sprudi, S. 13; vgl. auch W. Bousset, Apophthegmata. Studien zur Geschichte des ältesten 
Mönchtums (Tübingen 1923), S. 79 f. 

18 Väterspruch, S. 13. 



428 Heinrich Backt 

Apophthegmata (= inspirierte Aussprüche) der großen Mönchsväter gesammelt und 
durch die Jahrhunderte hindurch als eine der ersten Quellen geistlicher Belehrung 
immerfort abgeschrieben und meditiert hat14. 

Vor allem aber geschieht die geistliche Führung durch die Kraft des eigenen Bei- 
spiels des •Älteren". Der eine oder der andere Abba lehnte es sogar ausdrücklich ab, 
ein Wort zu geben, weil er sich nicht berufen fühle, •Gesetzgeber" für andere zu sein. 
Denn wenn das lebendige Beispiel nichts nütze, vermöge auch das Reden keine Hilfe 
zu bringen15. Aber diese Bindung an das Vorbild des Älteren will nicht besagen, daß 
das geistliche Leben nach der Auffassung dieser Männer in der sklavischen Nach- 
ahmung des geistlichen Vaters besteht. Im Gegenteil! So sehr auch das Motiv des 
geistlichen Wettstreits seine Gültigkeit hat, wonach die Mönche die bei anderen 
gesehenen Tugendbeispiele zu übertreffen suchten, so sehr sind die großen Mönchs- 
väter von der Versuchung schematischer Nachahmung entfernt. Sie bieten in der 
Mannigfaltigkeit ihres geistlichen •Werkes" ein ungemein farbenreiches Bild. Im 
Reiche Gottes gibt es keine langweiligen Normfabrikate; das gilt von der Schöp- 
fungsordnung, und noch viel mehr von der Ordnung der Übernatur. Jeder hat sein 
Charisma und seinen Anteil an der großen messianischen Gabe, die der Heilige 
Geist selber ist. Wo Gottes Geist wirkt, da gibt es nur •Originale", keine •Scha- 
blonen". Der Weg eines jeden ist neu und darum gewagt. Deshalb ist von dem, der 
den •Jüngeren" als Führer dienen soll, vor allem dies eine verlangt, daß er die Gabe 
kluger Unterscheidung besitzt. 

Tatsächlich ist im Zusammenhang mit der Seelenführung in den frühmonastischen 
Dokumenten von keiner Tugend so häufig die Rede wie von der •Diskretion". Es 
ist überflüssig zu betonen, daß diese Tugend mit dem, was wir Heutigen zumeist 
unter •Klugheit" verstehen, wenig zu tun hat. Sie ist auch die Gabe des klugen Ab- 
wägens, aber ohne die Scheu vor dem Wagnis und dem Unerhörten. Sie steht in 
einem ganz anderen Raum. Sie lebt von jenem urchristlichen Realismus, der die 
Wirklichkeit nach ihrer vollen Drei-Dimensionalität ernst nimmt, für den Gott und 
seine Engel und das Wirken der dämonischen Mächte noch echte Wirklichkeit sind18. 
Wer den Weg des •geistlichen Lebens" geht, muß sich darauf gefaßt machen, in ein 
Spannungsfeld einzutreten, in dem die guten und bösen Mächte um ihn streiten und 
auf ihn einwirken. Das Wirken des Teufels ist schwer zu durchschauen, denn er weiß 
sich in das Gewand des Lichtengels zu kleiden. Er tarnt seine wahren Absichten hin- 
ter den harmlosesten Strebungen des menschlichen Herzens. Aufgabe des Seelenfüh- 
rers ist es, die Schliche des Bösen aufzudecken, das Gespinst seiner trügerischen 
Netze zu zerreißen und dem Menschen immer wieder den rechten Weg zu weisen. 
Dazu ist ihm die Gabe geistlicher Unterscheidung notwendige Voraussetzung. 

Von seiten des Jüngeren ist gefordert, daß er mit größter Offenheit und unbeding- 
tem Vertrauen zu seinem geistlichen Vater kommt als zu einem Menschen, durch den 
Gott zu ihm spricht. Diese Forderung, an der sich immer wieder der Stolz und der 

14 Vgl. W. Bousset, Apophthegmata, S. SO. 
15 Apophthegmata Patr., Moses 2: PG 65,281/4; dazu vgl. W. Bousset a.a.O., S. 82, 

Anm. 1, wo auf Dubletten verwiesen wird. 
16 Zur Tugend der •Unterscheidungsgabe" vgl. Verba Seniorum 10: De discretione: PL 73, 

912/33. 



Seelenführung in der Krise 429 

natürliche Selbsterhaltungswille des Menschen stößt, begegnet in der alten Mönchs- 
literatur immerfort. Die Bestimmung des 4. Kapitels der Benediktinerregel, •die auf- 
steigenden schlechten Gedanken sogleich an Christus zu zerschmettern17 und dem 
geistlichen Vater zu offenbaren"18, ist nur ein Echo davon. Dahinter steht die unserer 
modernen Psychologie fremde Vorstellung, daß die Gedanken (griechisch: logismoi) 
mehr sind als bloße psychologische Vorgänge, sondern daß sie möglicherweise von 
höheren Geistmächten eingegeben und gesteuert sind und daher ihre eigene, von 
innen her schwer zu durchschauende Dynamik haben19. Daß sich aus dieser mönchi- 
schen Übung, schon die Regungen des Bösen möglichst häufig dem •geistlichen Vater" 
zu bekennen, allmählich die Andachtsbeichte entwickelt hat, sei nur am Rande ver- 

merkt20. 
Aber Seelenführung steht nicht nur auf der Initiative des Jüngeren, der ratsuchend 

zum Älteren kommt, sondern setzt voraus, daß auch der Seelenführer von sich aus, in 
diskretem Zusammenspiel von geduldigem Zuwarten und klugem Zugreifen, die 
Fühlung mit dem anderen behält. Er weiß um das Ziel, das zu erreichen ist, und hat 
darum die Aufgabe, gegebenenfalls den Säumigen zu mahnen, den Vergeßlichen zu 
erinnern und den Ermüdenden aufzumuntern, • immer freilich in ehrfürchtiger 
Achtung vor dem individuellen Wirken des Gottesgeistes gerade mit diesem Men- 
schen und seiner besonderen Berufung. Die früher genannten Quellen sind voll 
von bisweilen ergreifenden Beispielen, wie die •geistlichen Väter" der Wüste diese 
überaus schwierige Aufgabe gemeistert haben. Sie haben darum auch für alle Zeiten 
als die klassischen Dokumente dieser hohen •Kunst" zu gelten. Es sei nur ein Bei- 
spiel herausgegriffen: Da kam eines Tages ein ungenannter Mönch aus der Kellien- 
wüste, dem Ort strengster Einsamkeit, zu Abba Theodor, weil er in innere Ver- 
wirrung geraten war. Dieser riet ihm, seine strenge Abgeschiedenheit aufzugeben 
und mit anderen zusammenzuleben. Aber auch jetzt fand der Mönch seinen Frieden 
nicht. Da sprach Abba Theodor zu ihm: Wozu bist du eigentlich Mönch geworden? 
Doch wohl dazu, um Trübsal zu ertragen! Wie lange bist du eigentlich Mönch? Der 
andere erwiderte: Acht Jahre. Darauf der Greis: Ich bin schon siebzig Jahre lang 
Mönch und habe noch nicht einen Tag Erquickung gefunden, und du willst sie schon 
nach acht Jahren haben? Und der andere ging gestärkt von dannen21. 

17 Das Bild stammt aus Ps 136, 9. 
18 Vgl. dazu die Weisung aus den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu: •Man ermahne 

sie, keine Versuchung geheimzuhalten, diese vielmehr ihm (dem Novizenmeister) oder dem 
Beichtvater oder dem Oberen zu eröffnen; ja, sie sollen es willkommen heißen, daß ihre 
ganze Seele vor diesen offenliegt, nicht nur die Fehler, sondern auch die Bußwerke oder 
Abtötungen und alle Tugenden, mit dem lauteren Willen, von ihnen geführt zu werden, wo 
immer sie etwa abgeirrt wären: indem sie nicht begehren, dem eigenen Sinn zu folgen, wenn 
es nicht mit dem Urteil derer, die sie an der Stelle Christi, Unseres Herrn, haben, überein- 
stimmte (P. III, c. 1, nr. 12). 

19 K. Heussi, Der Ursprung, S. 258: •Psychologisch eigentümlich ist, daß der versucherische 
Gedanke, der Logismos, fast wie eine selbständige Größe innerhalb der Seele des Mönches 
gedacht ist; es entspricht das der Auffassung, daß die Dämonen die bösen Gedanken ein- 
geben." 

20 L. Cristiani, Cassien I, S. 179/81, scheint mir hier den sakramentalen Charakter solcher 
•Beichten" zu früh und zu allgemein anzusetzen. 

21 Apophthegmata Patr., Theodor Pherm. 2: PG 65, 188 AB; zitiert bei K. Heussi, Der 
Ursprung, S. 205. 



430 Heinrich. Badil 

4. Zwischen Charisma und Amt 

Leben entzündet sich immer mir an Leben. Und so ist nach der Auffassung dieser 
Zeugen die entscheidende Forderung an den •geistlichen Vater", daß er selbst ein 
•geistlicher Mensch" sei. Darin, und nicht in der amtlichen Bestellung durch die 
kirchliche Autorität, begründet sich in der frühmonastischen Literatur die Abts- 
(= Vater) Stellung der großen Mönchsväter, eines Antonius und eines Pachomius, 
eines Basilius und Benedikt. Die Grundlagen des Abba-Jünger-Verhältnisses sind zu- 
nächst •charismatischer", nicht juridischer Art22. Erst mußte ein Mensch erwiesen 
haben, daß er •den Geist" besaß, dann konnte er an anderen Mönchen, die noch •an- 
hebende Menschen" waren, die Stelle eines Abba versehen. Auf der frühesten Stufe 
der mönchischen Entwicklung beinhaltet somit dieser Ausdruck •Abt" noch keines- 
wegs eine bestimmte Stellung innerhalb der kirchlichen Hierarchie. Und auch dort, 
wo ein Bischof einen Mönch zum Leiter einer Mönchsgemeinschaft bestellte, wie es 
in der Pachomhisvita berichtet wird, ist die besondere charismatische Begabung 
des Erwählten die entscheidende Voraussetzung28. 

Aber wir können schon in der Frühgeschichte des Mönchtums beobachten, wie für 
die Stellung des Klosterabtes mehr und mehr die kirchliche Beauftragung als solche 
ausschlaggebend wird. Das führte zwangsläufig dazu, daß die Aufgabe der Seelen- 
leitung immer häufiger einem vom Abt unterschiedenen •geistlichen Vater" 
(= Spiritual) zufiel. Gleichzeitig verlor der Abtsname seinen charismatischen Klang 
und erhielt jenen fast ausschließlich juridischen Akzent, wie er uns geläufig ist. Aber 
noch bei Benedikt wird an jener Stelle des 49. Kapitels seiner Regel, wo der Kloster- 
abt •geistlicher Vater" heißt24, die ursprüngliche Identität der beiden Funktionen 
sichtbar. Allerdings zeigt die Tatsache, daß es bei Benedikt neben dem Abt noch 
andere •seniores spirituales" gibt25, daß der Prozeß der Ausgliederung schon im 
Gange ist. Es ist bekannt, wie im weiteren Verlauf der Entwicklung die Realtren- 
nung der beiden Funktionen der äußeren und der geistlichen Leitung der Ordens- 
leute immer nachdrücklicher fortgeschritten ist. Seinen endgültigen Ausdruck hat 
dieser Prozeß in der Bestimmung des Kirchenrechts gefunden, wonach in Ordens- 
gemeinden der Obere nicht zugleich Beichtvater seiner Untergebenen sein darf26, 
wie es ihm auch verboten ist, sie zur Gewissensrechenschaft vor ihm zu verpflichten. 

Die Kirche hat ihre guten Gründe gehabt, wenn sie im Laufe der Zeit immer mehr 
für die Trennung der beiden Gewalten eingetreten ist. Es wäre demnach ein großes 
Mißverständnis, wollte man das Vorhergehende als eine Art Plädoyer für die Rück- 
kehr zu den •urkirchlichen" Verhältnissen ansehen. Hier wie auch sonst wäre ein sol- 
cher •Archaismus" mit großer Skepsis zu nehmen. Etwas anderes ist viel wichtiger. 
Auch die Stellung des Spirituals geriet in wachsendem Maße in die juridischen 

22 K. Heussi, a. a. 0., S. 164/6. 
23 S. Pachomü Vita prima, cap. 32, ed. F. Halkin S. J. (Bruxelles 1932), pg. 19 f. 
24 Regula monaster., cap. 49, ed. Butler, pg. 88. 
25 ebd. cap. 4 u. 46, ed. Butler, pg. 22. 82. 
28 CJC can. 518. • Es wäre interessant, im Lichte dieser Entwicklung die Bedeutung der 

in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu den Obern zugewiesenen Stellung zu betrachten. 
Man würde hier erneut feststellen, wie sehr Ignatius bei all seiner revolutionierenden Mo- 
dernität den Anschluß an die ersten Anfänge des Mönchtums gesucht hat. 



Seelenführung in der Krise 431 

Tendenzen hinein. Das bekundet sich in doppelter Hinsicht. Einmal darin, daß die 
Rolle des •geistlichen Vaters" mehr und mehr ausschließlich Sache der Priester 
wurde. Es ist bekannt, wie rasch sich das Mönchtum aus einer Laienbewegung • 
was nichts mit jenen laizistischen Bestrebungen zu tun hat, die in späterer Zeit auf- 
traten! • zu einer rein priesterlichen oder doch von Priestern geleiteten Bewegung 
entwickelt hat. Die Gründe für diesen Wandel können hier auf sich beruhen bleiben; 
jedenfalls entspricht es nicht den Tatsachen, wenn man von einer allmählichen dog- 
matisch-liturgisch-Jurisdiktionellen Gleichschaltung eines ursprünglich •unkirch- 
lichen" Mönchtums spricht. Was lag da näher, als daß die Priester dann auch das 
Amt des geistlichen Vaters für sich in Anspruch nahmen. Gleichsam die vorletzte 
Etappe dieser Entwicklung läßt uns die Bestimmung erkennen, mit der zu Beginn des 
15. Jahrhunderts der zuständige Bischof den Brüdern und Schwestern vom •Ge- 
meinsamen Leben" die geistliche Leitung auch durch Nichtpriester gestattet, dem 
Laienspiritual aber ausdrücklich die Bußauflage verbietet27. Man sieht den deut- 
lichen Abstand von der Zeit der Anfänge, wo diese Bußauflage auch von den nicht 
geweihten Mönchsvätern durchaus gehandhabt wurde28. Heutzutage erwarten wir es 
als Selbstverständlichkeit, daß ein Priester und nur ein Priester die Rolle des Seelen- 
führers übernimmt. Demgemäß definiert L. v. Hertling S. J. die Seelenführung als 
•die beratende Unterstützung eines nach Vollkommenheit strebenden Menschen 
durch eine mit kirchlicher Autorität ausgestattete Person (Priester, Beichtvater)"29. 

Das Entscheidende und für die Entwicklung von den Anfängen her Kennzeich- 
nende in dieser Definition ist aber nicht so sehr darin zu sehen, daß die Seelenleitung 
dem Priester zugewiesen wird, sondern daß an dem Seelenführer nur der juridische 
Aspekt hervorgehoben bzw. ausgedrückt, das •charismatische" Element dagegen 
übergangen wird. Damit rühren wir an das andere Symptom, an dem eine gewisse 
Verrechtlichung der Seelenführung greifbar wird. Mit Recht will zwar die Kirche 
nicht jedwedem, der sich vom Geist getrieben wähnt, das so schwierige Amt der See- 
lenleitung überlassen, sondern fordert eine kirchliche Bevollmächtigung! Aber es 
muß doch auffallen, daß die •geistliche Begabung", ohne die niemand ein wirklicher 
Seelenführer sein kann, nicht mehr ausdrücklich genannt wird. Das könnte leicht den 
Eindruck erwecken, als ob zur Ausübung dieses Amtes die Priesterweihe und der 
kirchliche Auftrag genügten. Ohne Zweifel kann durch die amtliche Bestellung eines 
Priesters zum Spiritual zwischen ihm und den ihm Anvertrauten ein Verhältnis ehr- 
fürchtiger und gehorsamer Unterordnung geschaffen werden. Aber leider vermag 
die amtliche Beauftragung ihm nicht jenes Element zu verleihen, ohne die eine 
fruchtbare Seelenleitung • soweit sie mehr sein soll als Klärung von Unklarheiten 
und Zweifeln • nicht zustande kommt, • nämlich daß er selbst ein •Geistesmann" 
sei. Daß der geistliche Führer persönlich ein •Mann Gottes" sein muß, wird von den 
aszetischen Schriftstellern bei der Beschreibung der Eigenschaften des Seelenführers 
zwar durchaus betont. Aber man ist von der •Wesentlichkeit" dieser Forderung nicht 

" Vgl. J. de Guibert S. J., Documenta ecclesiastica christianae perfectionis (Romae 1931) 
n. 325, pg. 183. 

28 Zur Frage vgl. J. Hörmann, Untersuchungen zur griechischen Laienbeidite (Donauwörth 
1913), S. 169/250. 

28 Art., •Seelenführung" in Lexikon f. Theol. u. Kirche 9, 413. 



432 Heinrich Backt 

mehr so überzeugt, daß man säe in die Definition der Sache aufnähme. Und wenn 
man in der Praxis mit der Beauftragung eines oder mehrerer Priester mit dem 
•Amt" eines •Spirituals" in religiösen Gemeinschaften das Nötige für die geistliche 
Leitung der Untergebenen getan zu haben meint, bekundet sich darin bisweilen wohl 
ein ähnliches Mißverständnis. 

5. Die Seelenführung in der Krise 

In seiner Exhortatio ad clerum hat Papst Pius XII. bei der Aufzählung der Hilfen 
zum geistlichen Fortschritt der Priester im übrigen zwar die Anweisungen von CJC 
can. 125 erneuert, dazu aber ausdrücklich die besondere Seelenführung hinzugefügt30. 
Die Notwendigkeit einer solchen Erinnerung läßt schon vermuten, daß es mit der 
Praxis der Seelenleitung, was immer man an Lobenswertem von ihr aus der Ge- 
schichte vergangener Zeiten beibringen mag, heute schlecht bestellt ist. Aber darf 
man soweit gehen, sie als eine •offenbar aus guten oder schlechten Gründen aus- 
sterbende Sache" zu bezeichnen? Man könnte dagegen mancherlei gewichtige Gründe 
anführen, daß z. B. die häufige Beichte vieles von dem erfülle, was früher der Seelen- 
leitung überlassen geblieben sei, wie sich die Andachtsbeichte ja auch tatsächlich aus 
der mönchischen Seelenführung entwickelt hat. Man könnte weiter darauf hin- 
weisen, daß heute das gedruckte Wort viel von dem leistet, was in einem weniger 
•papierenen" Zeitalter durch das lebendige Wort vermittelt werden mußte. End- 
lich ist auch nicht zu bestreiten, daß die Menschen von heute durchschnittlich einen be- 
trächtlich höheren Bildungsstand und damit auch eine viel größere Fähigkeit selb- 
ständiger Lebensführung besitzen als in früheren Zeiten. Die Mönche, die in den 
Tagen eines Antonius und Palladius sich um die •geistlichen Väter" scharten, waren 
nun einmal in der überwiegenden Zahl sehr einfältige und schlichte Leute, Fellachen 
aus den Nildörfern oder ähnlicher Herkunft. Natürlich brauchten diese Natur- 
kinder, die zum großen Teil Analphabeten und vom Christentum nur sehr ober- 
flächlich berührt waren, eine feste und sichere Hand, die sie mit dem geistlichen 
Leben vertraut machte. 

Aber all diese Gründe erklären doch bei weitem nicht den auffälligen Rückgang 
der Wertschätzung und Übung einer Seelenführung. Der letzte noch am wenigsten. 
Denn es stimmt gar nicht, daß das allgemeine Bildungsniveau • gemessen am Bil- 
dungsstand damaliger Zeit • in den Mönchsniederlassungen der Frühzeit so gering 
war. Zum mindesten fanden sich unter diesen Mönchen immer wieder Männer mit 
sehr hoher Kultur. Vor allem aber stimmt es nicht, daß die bloß profane Bildung 
und Kultur über Notwendigkeit und Nutzen der Seelenleitung entscheidet. Denn die 

30 Acta Apost. Sedis 32 (1950) S. 674: •Diesbezüglich halten Wir es auch für angezeigt, 
Euch zu ermahnen, geliebte Söhne, im Beschreiten und Verfolgen des Weges des geistlichen 
Lebens nicht allzusehr auf Euch zu vertrauen, sondern demütigen und gelehrigen Herzens 
von jenen Rat anzunehmen und Hilfe zu erbitten, die Euch mit weiser Führung leiten kön- 
nen, Euch zum voraus auf kommende Gefahren aufmerksam machen, Euch ebenfalls ent- 
sprechende Heilmittel angeben können, Euch in allen aus inneren und äußeren Ursachen 
aufsteigenden Schwierigkeiten in rechter Weise führen und Euch zu jener täglich wachsen- 
den Vollkommenheit lenken, zu der Euch die Beispiele der heiligen Himmelsbewohner 
und die bewährten Meister der christlichen Aszese aufmuntern und aufrufen. Denn ohne 
diese klugen Gewissensführer ist es allermeistens überaus schwierig, den himmlischen An- 
trieben des Heiligen Geistes und der göttlichen Gnade in rechter Weise zu entsprechen." 



Seelenführung in der Krise 433 

Fragen des geistlichen Lebens kommen aus einer ganz anderen Dimension, zu der 
eine rein natürliche Bildung keinen Zugang verschafft. Jedenfalls steht fest, daß die 
Männer und Frauen, denen ein hl. Franz von Sales Seelenführer war, durchaus keine 
Ungebildeten waren. • Auch der Hinweis auf das reichentwickelte religiöse und 
geistliche Schrifttum gibt keine befriedigende Antwort. Denn dem gedruckten Wort 
fehlt ja notwendig die Ausrichtung auf die jeweilige Situation des einzelnen. Es 
kann daher eine persönliche Führung •von Mann zu Mann" nicht entbehrlich machen. 
Hinzukommt, daß die von den großen aszetischen Schriftstellern der Vorzeit mit 
solcher Übereinstimmung und Nachdrücklichkeit erhobene Forderung an jeden, der 
zur Vollkommenheit des christlichen Lebens entschlossen ist, sich einem geistlichen 
Führer zu unterstellen, ganz anders motiviert wird. Sie alle denken an die dem geist- 
lichen Leben als solchem immanenten Schwierigkeiten und Gefahren, nicht an das 
zufällige Bildungs- und Kulturniveau, auf dem einer steht. 

Wenn somit die spezielle Seelenführung wirklich zu einem Problem geworden 
ist, bleibt zu fragen, wo die Wurzeln einer solchen Krise liegen. Wenn wir richtig 
sehen, kommen vor allem drei Gründe in Frage. Einmal ist es das, was man den 
Abbau der dritten Dimension im religiösen Leben unserer Zeit nennen könnte. In 
seinem Buch •Ostkirche und Mystik" hat N. von Arseniew seinerzeit mit eindrucks- 
vollen Farben den gläubigen Realismus gezeichnet, der die Frömmigkeit der Ost- 
kirche beherrscht31. Es ist jener Realismus, der uns in den Dokumenten der früh- 
monastischen Zeit allenthalben begegnet und der bis zum Mittelalter und noch lange 
darüber hinaus einfachhin allgemein-christlich war. Die Regel des hl. Benedikt und 
die Predigten des hl. Bernhard von Clairvaux wie die Exerzitien des hl. Ignatius von 
Loyola leben davon. Aber seitdem der Hauch der Aufklärung und des Rationalis- 
mus über die abendländische Christenheit gekommen ist32, hat der Glaube weithin an 
Wirklichkeitsnähe und -fülle verloren. Das •Gespür für Gott" und für die jenseiti- 
gen Dinge ist erschreckend abgestumpft, auch bei den Christen33. Wir nennen es 
Säkularisierung der Lebensbereiche oder Verdiesseitigung des Lebensgefühls oder 
sonstwie, • der Name tut nichts zur Sache. Im Zuge dieser geistigen Wandlung ist 
auch der Sinn und die Bereitschaft für das geistliche Leben • in seiner ursprüng- 
lichen Bedeutung, nicht in seinen harmlosen Ersatzformen • vielfach geschwunden. 
Es gibt zu wenig Menschen, die das große Abenteuer des geistlichen Aufstieges zu 
Gott mit all dem, was es an Entsagung, Überwindung und Opfer beinhaltet, wagen. 
Und wenn in dem einen oder anderen einmal das Verlangen danach wach wird, dann 
gibt es zu wenige erfahrene Seelenführer, die auf diesem hohen, gefährlichen 
Weg vorangehen könnten und die nicht immer nur durch ihre allzu •vernünftigen" 
Ratschläge und Weisungen den Aufschwung eines hochgemuten Herzens lähmen. 
Um dieser Zusammenhänge willen wurde zu Eingang gesagt, daß das Schwinden 
der speziellen Seelenführung ein alarmierendes Anzeichen für einen Verarmungs-. 
und Verödungsprozeß innerhalb der Christenheit darstelle. 

31 N. v. Arseniew, Ostkirche und Mystik (München 19432). 
32 Dazu vgl. P. Hazard, Die Krise des europäischen Geistes (Hamburg 1939). 
33 Vgl. H. Paissac O. P., Le sens de Dieu (La vie spirit., Juli 1946, S. 6 ff; deutsch in 

Geist und Leben 20 [1947] 96/110). 



434 Heinrich Backt 

Ein zweiter Grund dürfte wohl in der übergroßen Empfindlichkeit des modernen 
Menschen liegen. Wir sagten früher, daß alle Seelenführung auf die unbedingte 
Offenheit des •Jüngers" gegenüber dem geistlichen Vater angewiesen ist. Diese 
Offenheit war schon zu allen Zeiten dem stolzen Menschen ein schmerzliches Opfer. 
Aber für den modernen Menschen kommen doch noch ganz besondere Schwierig- 
keiten hinzu. Das mag angesichts des hemmungslosen Exhibitionismus, wie er zu- 
mal von einer gewissen Form von Romanen autobiographischen Charakters gepflegt 
wird, erstaunlich erscheinen, und mehr noch angesichts der großen Zahl von Men- 
schen, die den Weg in die Sprechstunden der Psychotherapeuten finden. Aber all 
das offenbart ja nur die psychische Schwäche und Anfälligkeit des heutigen Men- 
schen, seine tiefe Verwundbarkeit oder besser Verwundetheit. Er fühlt sich nur noch 
als Massenwesen stark und sicher; sobald er aus der Anonymität heraustritt, ist er 
unsicher und gehemmt. Um sich, ohne Schaden zu nehmen, auszusprechen, müßte er 
sich ganz anders selbst in der Hand haben, dürfte er nicht so sehr von Minder- 
wertigkeitsgefühlen eingeengt sein. So flüchtet er sich immer vor sich selbst und ver- 
meidet es nach Möglichkeit, sich oder gar einem Dritten Rechenschaft über sich zu 

geben. 
Aber es kommt wohl noch ein letztes Moment hinzu. So wie der Vollzug des geist- 

lichen Lebens in seiner genuinen Form Ausdruck einer reichen und erfüllten Per- 
sönlichkeit ist, so ist Seelenführung nur da zu finden, wo die Fähigkeit und Bereit- 
schaft zu gegenseitiger Bereicherung besteht. Nun wissen wir längst, daß die Ver- 
flachung der zwischenpersonalen Beziehungen auch sonst zu den traurigen Kenn- 
zeichen unserer von der Technik und der materiellen Betriebsamkeit beherrschten 
Zeit gehört. Es gibt dafür u. a. einen Beweis, auf den man noch gar nicht hinreichend 
aufmerksam geworden ist, das Schwinden echter Freundschaft. Wer die Biographien 
und Autobiographien noch des vorigen Jahrhunderts kennt, weiß, einen wie weiten 
Platz die Freundschaft im edelsten Sinne des Wortes früher eingenommen hat. Es 
erübrigt sich dafür Einzelbelege zu erbringen. Aber seit langem ist ein tiefgreifender 
Wandel im Werden. •Seit der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts hat die Idee 
der Freundschaft an Kurswert zweifellos eingebüßt. Eine von zunehmendem Indi- 
vidualismus bestimmte Seelenhaltung war der Freundschaft abträglich ... Es han- 
delt sich hier um eine allgemeine Verflachung der Einstellung zum Mitmenschen, in 
deren Bereich die Beziehungen durchschnittlich oberflächlicher, seichter und trivialer 
geworden sind"34. So urteilt ein so kompetenter Fachmann wie der Herausgeber des 
unlängst in der Schweiz erschienenen •Lexikons der Pädagogik". Kein Wunder, daß 
diese Verflachung sich auch im religiösen Bereich bemerkbar macht, vor allem in dem 
Schwinden eigentlicher Seelenführung, die ja ihrem Wesen nach zwischen zwei Men- 
schen eine der Freundschaft ähnliche Verbindung schafft. 

Seelenführung und Seelenfreundschaft sind zwar nicht dasselbe. Sie gehören zwei 
verschiedenen Wirklichkeitsbereichen an. Die Freundschaft steht im Raum natür- 
licher Beziehungen, die Seelenführung hingegen ist nach der früher gegebenen Be- 
stimmung einer Wirklichkeit des geistlichen Lebens. Wo nichts anderes vorhanden 
wäre als natürliche Sympathiegefühle, würde es nie zu echter Seelenführung kom- 

34 Lexikon der Pädagogik I (Bern 1950), S. 482. 



Seelenführung in der Krise 435 

men und müßte man immer mit der Gefahr jener Verirrungen und Entartungen 
rechnen, wie sie uns aus der Geschichte des Quietismus nur zu bekannt sind35. Auf 
der anderen Seite muß aber auch gesagt werden, daß Seelenführung über ein bloßes 
Gehorsams- und Respektsverhältnis hinausgeht, wie es unmittelbar durch die amt- 
liche Stellung etwa des Obern oder des Priesters als Beichtvater begründet wird. In 
der Seelenleitung ist es nicht (nur) das Amt und die von oben übertragene Autorität, 
die zählt, sondern die Kraft und die pneumatische Fülle der Person. Seelenführung 
ist somit eine eminent personale Sache, die eigentlich nur zwischen zwei reichen und 
lebendigen Persönlichkeiten vollzogen werden kann. Wenn aber im allgemeinen 
von unserer Zeit gesagt werden mußte, daß die Intensität und lebendige Fülle der 
zwischenpersönlichen Beziehungen geschwunden ist • wofür das Absinken der 
Freundschaft uns als Index diente •, dann begreifen wir leichter, daß unter diesem 
Schwund auch die spezielle Seelenleitung leidet. 

6. Und was läßt sich tun? 

Es braucht nicht eigens betont zu werden, daß es naiv wäre, wollte sich jemand 
anheischig machen, mit ein paar Hinweisen und Rezepten eine Entwicklung wieder 
in Ordnung zu bringen, hinter der die geschichtsmächtigen Kräfte ganzer Generatio- 
nen stehen. Auf der anderen Seite dürfen wir auch nicht so resigniert sein, daß wir 
den Dingen einfach ihren Lauf lassen. Wenn der Heilige Vater seinen Priestern die 
(passive) Seelenleitung als Mittel der Selbstheiligung ans Herz legt, kann es sich 
doch nicht um etwas Ungewöhnliches handeln. 

Was zu tun ist, sollte nach dem, was oben ausgeführt wurde, nicht mehr allzu 
schwer zu finden sein. Zunächst kommt es entscheidend darauf an, das genuine Ver- 
ständnis des •geistlichen Lebens" wieder zu wecken bzw. zu vertiefen. Je mehr wir 
dieses Verständnis aus den ersten Quellen, d. h. aus der Hl. Schrift selbst und aus den 
klassischen Dokumenten der aszetisch-mystischen Überlieferung der Kirche, holen, 
um so wirkkräftiger wird es sein. Wir brauchen hier also nur die Anliegen der 
Bibelbewegung für den Raum des •innerlichen Lebens" nutzbar zu machen. Desglei- 
chen wäre es dringend zu wünschen, daß das Studium der Hohen Zeit des geistlichen 
Lebens, jener Jahrhunderte des aufbrechenden Mönchtums, viel intensiver betrieben 
würde. So sehr wir den evangelischen Forschern wie A. von Harnack, W. Bousset, 
R. Reitzenstein, K. Heussi und neuestens W. Nigg in seinem bedeutsamen Buch •Vom 
Geheimnis des Mönchtums"36 zu Dank verpflichtet sind, daß sie durch Herausgabe 
und Bearbeitung der Quellen uns den Zugang zu diesen Schätzen erschlossen haben, 
so beschämend ist es für uns Katholiken, daß wir • wenigstens in Deutschland • 
bis heute auf diesem Gebiet eine so geringe Aktivität gezeigt haben. Man braucht 
nur die entsprechenden Kapitel in dem früher genannten Buch von M. Viller-K. 
Rahner durchzuschauen, um zu erkennen, wieviel noch zu tun ist. Vor allem brauchen 
wir ausgewählte Stücke in (guter!) Übersetzung aus diesen Quellenschriften, etwa 
nach Art der Bücher von J. Bremond und neuerdings von R. Draguet über die •Väter 
der Wüste". Für viele, die um der Sprachschwierigkeiten willen nie mit diesen Zeug- 

35 Vgl. J. de Guibert S. J., Documenta n. 463 ff., pg. 279 ff. 
36 Artemis-Verlag, Zürich (Stuttgart) 1953. 



436 Heinrich Backt 

nissen der großen Tradition der Kirche Fühlung bekommen haben, würde ihr Stu- 
dium geradezu eine Offenbarung bedeuten. 

Aber diese geistige Fühlungnahme mit den alten Dokumenten würde steril bleiben 
müssen, wenn ihr nicht eine Aktivierung des geistlichen Lebens parallel ginge. Alles 
was für die Führung und Entfaltung dieses Lebens unerläßlich ist, muß intensivste 
Pflege finden: die Sorge für Stille und Sammlung, die Pflege des inneren (betrach- 
tenden) Gebetes, Einzelexerzitien oder jedenfalls solche, die über 3 Tage hinaus- 
gehen. Es ist nicht wahr, daß der Mensch des Roboter- und Atomzeitalters, dessen 
Physiognomie R. Jungk in seinem vielbesprochenen Buch •Die Zukunft hat schon 
begonnen" so erbarmungslos zeichnet, kein Verlangen mehr danach hätte. Im Gegen- 
teil • wenn die Zeichen der Zeit nicht trügen, so bahnt sich eine machtvolle Rück- 
bewegung •nach innen" an. Zeichen dessen ist neben vielem anderen das wachsende 
Verständnis des mönchischen Lebens innerhalb des Protestantismus37, ebenso die in 
der Nachfolge Charles de Foucaulds aufblühende Bewegung der •Petits Freres de 
Jesus", deren Spiritualität in dem erstaunlich reichen Buch ihres geistlichen Führers, 
Abbe R. Voillaume, vorliegt38. So ließen sich noch manche Zeichen anführen. Und 
ist nicht auch das Wort des Publizisten W. Dirks, von dem wir ausgingen, ein über- 
zeugender Ausdruck dieser Sehnsucht? Wir glauben nicht fehlzugehen, wenn wir 
sagen, daß sehr bald die Zahl jener Menschen • Laien wie Priester • sich mehren 
wird, die das Wagnis des •Lebens aus dem Heiligen Geist" übernehmen wollen. Sie 
werden dann ganz von selbst nach geistlicher Führung ausschauen, d. h. nach Prie- 
stern, die den Mut haben, sie über die alltäglichen Pfade einer allgemeinen Christ- 
lichkeit hinaus in jene Höhe zu führen, zu der die großen Vorbilder früherer Zeiten 
rufen. Sie werden nach Seelenführern suchen, die selber aus dem Geiste leben und so 
aus der Fülle eigenen Lebens und eigener Erfahrung mitgeben können. 

Und so ist die Frage nach der Erneuerung der Seelenführung zuletzt eine Frage 
und eine Sehnsucht nach dem Seelenführer. Diese Frage aber löst sich nicht allein 
vom Menschen her, sondern sie rührt an das Geheimnis des berufenden Gottes. 

37 Hierzu vgl. den interessanten Artikel von H. Beckmann, Die Gemeinschaft von Täize. 
Protestantische Mönche beten für die Einheit der Kirche (Rhein. Merkur v. 26. 6. 1953, S. 16), 
ferner das oben genannte Buch von W. Nigg, Vom Geheimnis des Mönchtums, zumal S. 11/28. 

38 R. Voillaume, Au cceur des masses (Paris 19532); vgl. diese Zeitschrift 26 (1953) 325 ff. 




