4922 Heinrich Bacht !

und vollendet das Selbstsein gerade im Schenken3. In der Liebe zu Gott kommt er
endgultig zu sich selbst und wird erldst aus der Einsamkeit der Weltangst. Die Ge-
meinschaft mit Gott verwirklicht sich aber durch die Gemeinschaft mit Christus. Wen
die Liebe zu ihm dazu treibt, sein irdisches Schicksal so mit ihm zu teilen, wie er das
unsere auf sich genommen hat, so dafl er nun aus der Mitte Christi lebt (Gal 2,20;
Phil 2,5), der hat auch teil an den beiden Seiten des irdischen Lebens Christi, an
seinen abgrundtiefen Leiden und seiner noch tieferen Freude, bis dann einmal nach
bestandener Probe fir ihn, wie fiir Christus, nur die Freude {ibrig bleibt, die in der
ungestorten und durch nichts mehr bedrohten Gemeinschaft mit Gott besteht. Nun
ist wahrhaft Friede als restlose Ubereinstimmung mit Gott, mit seiner Schopfung
und dadurch mit sich selbst, als Erfiillung und Vollendung des eigenen Seins in der
vollkommenen Hingabe der Liebe, kurz alles dessen, was fiirr das semitische Ver-
stindnis.in dem Worte ,Schalom® und in seiner griechischen Ubersetzung im Neuen
Testament ,Eirene“, Friede, mitschwang?. '

Seelentiihrung in der Krise
Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt/M.
1. Eine ,groflartige, aber aussterbende Sache“?

Das Buch von Walter Dirks ,Die Antwort der Mdnche“ hat, wie man weif}, ein
iiberaus lebendiges Echo gefunden. Mit Recht! Denn wiewohl, oder besser: gerade
weil es kein Monch und nicht einmal ein Theologe ist, der dieses aufriittelnde und
bisweilen auch aufreizende Buch verfafit hat, konnte es sich auch dort Gehor ver-
schaffen, wo solche Themen sonst selten besprochen werden. Wir haben es im fol-
genden aber nicht mit dem vielschichtigen Gehalt dieses Buches zu tun. Es soll viel-
mehr nur die Aufmerksamkeit auf ein Wort gelenkt werden, das dort gleichsam
nebenbei fallt und das eine sehr gewissenhafte Uberpriifung verdient. In irgend-
einem, hier nicht weiter zu erorternden Zusammenhang kommt Dirks auf die See-
lenfithrung zu sprechen, die bekanntlich in monchischen Kreisen beheimatet ist, und
macht die alarmierende Einschrankung: , ... soweit es diese groflartige und offen-
bar aus guten oder schlechten Griinden aussterbende Sache noch gibt“t. Mehr ist
iiber das Thema nicht gesagt, — aber es miifite geniigen, um alle, die sich fiir die
Wahrung des duristlichen Erbgutes verantwortlich wissen, auf den Plan zu rufen.
Denn wenn die Seelenfithrung wirklich ,ausstirbt“, dann bedeutet das mehr als das
Verschwinden einer achtbaren und schitzenswerten Ubung frommer Menschen.
Vielmehr offenbart sich darin fiir den Tieferblickenden ein beunruvhigender Ver-

“armungs- und Verédungsprozef im lebendigen Gefiige der Kirche, der nicht un-
bekiimmerten Herzens hingenommen werden kann. Ubrigens steht der Publizist
W. Dirks mit dem Hinweis auf die ,absteigende Tendenz¢ der speziellen Seelen-
leitung nicht allein. Er hitte sich u. a. auf den Einleitungsvortrag des damaligen
Rektors der Pontificia Universita Gregoriana beim rémischen Klerus-Kongrefl vom

4 Vgl. Foerster, in: Kittel, Theol. Worterbuch zum N. T. II, S. 398—4186.
3 W. Dirks, Die Antwort der Ménche (Frankfurt/M. 1952), S. 75.



Seelenfihrung in der Krise ' ' 423

April 1950 berufen konnen, der iber die ,Krise der Seelenfithrung* handelte?.
Aber mit einer noch so sehr fundierten geschichtlichen Feststellung eines gegebenen
Zustandes ist dem Verfasser der ,Antwort der Monche“ wenig gedient. Die auf-
richtige Besorgnis um die christliche Geschichte, wie sie aus jeder Seite seines Buches
spricht, meint eben gerade nicht das, was hinter uns liegt und darum nicht mehr zu
andern ist, sondern die verantwortlich iibernommene Gegenwart und die Offenheit
fiir die Zukunft. Wenn wir also im nachfolgenden versuchen, das von Dirks nur
nebenher angeriihrte Thema ausfithrlicher zu behandeln, so mochte das auch nicht
als sterile Bestandsaufnahme oder gar als 1ihmende Kritik verstanden sein, son-
dern als Beitrag zur Riickgewinnung eines wichtigen Elementes christlicher From-
migkeit.
2. Klirende Uoriiberlegung

Ehe wir aber tber die Griinde fiir das Verschwinden und damit zugleich iiber die
Mbglichkeit zur Wiedergewinnung der speziellen Seelenfiihrung sprechen, haben
wir itber diese ,grofartige Sache“ ein paar klarende Voriiberlegungen anzustellen.
Denn es steht zu erwarten, dafl selbst der Begriff der Sache den meisten entschwun-
den ist. Wenn man die Vortragsthemen der oben erwéihnten romischen Tagung
itberpriifts, wird man sich kaum des Eindruckes erwehren konnen, dafl auch
dort zwar mancherlei iiber die der Seelenleitung vorgelagerten Bereiche der Psycho-
logie und Pidagogik verhandelt worden ist, dafl aber die Fragen nach dem eigent-
lichen Wesen von Seelenfithrung nur wenig beriihrt wurden. Kein Wunder, daf}
man darum auch ihre wahre Krise nicht sichtbar machen konnte.

Was haben wir unter der speziellen Seelenfithrung zu verstechen? Versuchen wir
sie zunichst einmal gegen verwandte Dinge abzugrenzen. Wir werden so zugleich
besser verstehen, warum das Schwinden eigentlicher Seelenfiihrung weithin unbe-
merkt bleiben konnte.

_Seelenfithrung ist nicht identisch mit dem, was aus der Natur des Sakramentes
heravs der Beichtvater an seinem Paenitenten tut. Der Seelenfithrer ist nicht ein-
fachhin identisch mit dem Beichtvater, wenngleich er beides in Personalunion, und
der Beichtstuhl der ,Ort® der Seelenfithrung sein kann. Denn das Gesprich inner-
halb der Beichte ist seiner Natur nach durch deren Ziel begrenzt. Es geht um das
Zustandekommen des Sakramentes selbst. Die Anklage des Beichtenden und die
erginzenden Fragen und seelsorglichen Weisungen des Beichtvaters zielen darauf
hin, die fiir den fruchtbaren Empfang des Bufisakramentes wesentlichen ,Stiicke®
beizubringen. In diesem Rahmen kann es ein Mehr oder Weniger geben, ein gro-
Beres oder geringeres Mafl an Offenheit und (aktiver bzw. passiver) Fithrungs-
bereitschaft. Das alles ist aber nicht wesentlich, sofern nur die fiir die Giiltigkeit
des Sakramentes entscheidenden Akte intendiert werden. Auch die Tatsache, dafl
einer regelmifig zu dem gleichen Beichtvater geht — so wichtig und heilsam ein
solcher Brauch ist —, berechtigt noch nicht dazu, schon deshalb von Seelenfiihrung
in dem prignanten Sinn der aszetischen Uberlieferung zu sprechen. Solange es nur

2 Vgl. Der Seelsorger 20 (1950) 456.
3 Ebd. 456/60; 537/9.



424 Heinrich Bacht

um die sakramentale Reinigung von begangener Schuld und um die aus dem Sa-
krament zu schopfende Sicherung und Hilfe gegen neue Verschuldung handelt, hat
das mit eigentlicher Seelenfithrung noch wenig zu tun, oder richtiger gesagt, stellt
es erst deren untere Stufe dar.

Ebensowenig braucht das gelegentliche oder auch regelmaBige seelsorgliche Ge-
sprach, selbst wenn man es immer mit dem gleichen Seelsorger fithrt, noch nicht
eigentliche Seelenfithrung zu sein. Natiirlich kann es den Ausgangspunkt dafiir bil-
den, wie es fiir die meisten ein letzter Rest dessen ist, was einst in der wirklichen
Seelenfithrung geschah. Aber eigentliche Seelenleitung ist doch noch mehr. Denn
in dieser geht es nicht um irgendeine allgemeine Interessiertheit fiir religiése Dinge
und Themen, sondern — in zielstrebigem Durchschreiten der mannigfachen Stufen
— um die Hinfiihrung zur christlichen Vollkommenheit in ihrem reichen und vollen
Sinn,

Um so weniger 14t sich dann aber Seelenfithrung mit der psycho-therapeutischen
Behandlung verwechseln. So sehr sich heutzutage der Psychiater und Psychothera-
peut an die Stelle des Seelsorgers gedringt haben mag oder dorthin aus Griinden,
die hier nicht erértert werden, gedringt worden ist, — einen Seelenfiihrer kann er
nicht ersetzen. Nicht nur deshalb, weil es der Arzt mit dem kranken und gestorten
Seelenleben zu tun hat, der Seelenfiihrer dagegen mit dem ,gesunden® und ,nor-
malen® Menschen (im Sinne der medizinischen Sprechweise), sondern vor allem
deshalb, weil es in der seelenirztlichen Behandlung um die rein natiirlichen Werte
der psychischen Gesundheit geht, wihrend es sich in der Seelenfithrung um Werte
der spezifisch iibernatiirlichen Ordnung handelt. Es geht hier also um den Unter-
schied und Abstand, den die Schrift durch die Begriffe ,psychikés“ und »pneumati-
kés“ (1 Kor 2,14) umschreibt. Der Psychotherapeut hat es mit der Normalisierung
der individuellen und sozialen Verhaltensweisen im natiirlichen Bereich zu tun, der
Seelenfithrer dagegen mit nichts Geringerem als mit der Hinfithrung des christus-
verbundenen Menschen zum ,geistlichen Vollalter Christi“. Kurz gesagt, die beiden
Institutionen haben so viel und so wenig miteinander zu tun wie Natur und Uber-
natur, wie Gesundheit und Heiligkeit, wie Menschenreich und Gottesreich. Gewil}
muf} ein guter Seelenfihrer Verstindnis und Ubung im Bereich des gesunden und
kranken Seelenlebens haben, um den es dem Psychiater ausschlieSlich geht — denn
die Gnade setzt die Natur voraus; zum mindesten mufl er davon so viel wissen, daf}
er die Grenzen seiner Zustindigkeit erkennt und imstande ist, gegebenenfalls einen
Psychiater hinzuzuziehen oder ihm einen Fall vollig zu iiberlassen, Auf der anderen
Seite aber ist auch der beste Psychiater als solcher noch nicht dazu disponiert, nun
auch ein Seelenfithrer zu sein, und dies einfach deshalb, weil es sich hier — sobald
man die Dinge im Lichte der aszetisch-mystischen Tradition der Kirche nimmt, also
im ,urspriinglichen” Sinne versteht, — um eine ganz neue Dimension handelt, die
keineswegs in der ungebrochenen Kontinuitit des natiirlichen Verhaltens liegts.

Was ist nun also die Seelenfithrung positiv? Sie ist eine Realitéit des geistlichen
Lebens. Damit wire schon viel gesagt, — wenn wir uns iiberhaupt noch einen

4 Reiches Material zum Thema »Seelenfithrung® bringt das Heft ,Direction spirituelle et
psychologie“ der Etudes carmélitaines (Paris 1950).



Scelenfiihrung in der Krise . 425

brauchbaren Begriff von dem machen konnten, was mit diesen beiden Worten ge-
meint ist. Wenn irgendein ur-christlicher Begriff eine katastrophale Entwertung
mitgemacht hat, dann ist es der Begriff des ,Geistlichen“. Wie hitte es sonst dazu
kommen kénnen, dafl wir daraus eine gut-biirgerliche Standesbezeichnung gemacht
haben? Wer von uns fithlt sich, wenn er von katholischen ,Geistlichen® reden hort,
auch nur entfernt versucht, daran zu denken, dafl hier — dem Begriff nach — die
~Geisttriger® der neutestamentlichen Texte gemeint sind? Man verstehe das nicht
falsch! Es soll nicht bestritten werden, daff anch heute noch viele Mitglieder des
»geistlichen Standes® wirkliche ,Geistesménner sind. Vielmehr geht es nur um die
Tatsache, daf hier ein heilig-grofler Name zu einer zivilen Standesbezeichnung ent-
leert worden ist.

Aber auch wenn in der frommen Literatur vom , geistlichen Leben“ die Rede ist,
wird man nicht immer darauf gebracht, was denn das ,Geistliche® eigentlich sei.
Denn dafl es nicht einfachhin eine noch so gut gemeinte Summe und Abfolge von
erbaulichen Ubungen sein kann, sollte doch klar sein. Ebenso sollte es klar sein,
daB das ,Leben aus dem Geist* nicht etwas Harmlos-Ungefahrliches ist, so dafl
man jedweden, der guten Willens ist, auf eigenes Risiko dorthinein senden kann.
Wollen wir wieder empfinden, was ,urspriinglich® (im geschichtlichen wie im grund-
sitzlichen Sinn dieses Wortes) das ,Geistliche“ ist, dann miissen wir das Wort in die
Ursprache des Neuen Testamentes zuriickitbersetzen. Dann ist es das ,Pneuma-
tische®, und das ,geistliche Leben® ist dann das pneumatische Leben, Dahinter wird
also der Heilige Geist sichtbar, der Geist Christi und des Ewigen Vaters, der Geist
der Gotteskindschaft, der weht, wo er will, und dessen Kommen und Wirken nicht
zu berechnen sind, der Geist, der mit Schopferkraft die Welt verwandelt und der
die, welche er ergreift, zu Trunkenen macht und zu — Martyrern. Pneumatisches
Leben ist also jenes Leben, das von einem neuen, héheren Geist, dem Geist des er-
héhten Herrn gelenkt, geformt und gefordert wird. Es ist ein Leben, in dem nicht
mehr blof die verniinftigen und tiberschaubaren Gesetze der Natur — auch als der
im Schépferwillen Gottes verankerten Natur — den alleinigen Ausschlag geben,
sondern das unter dem steten Anruf und Anspruch des Herrn der Natur steht,
jenes Herrn, der — um zwei Beispiele zu nennen — das ,Naturgesetz“ der Er-
ginzung von Mann und Frau in der Ehe ,aufheben“ kann zugunsten eines Lebens
in Jungfriulichkeit um des Gottesreiches willen, und der das ,Naturgesetz®, das
die Sithne eines begangenen Unrechts und die Wiederherstellung der gestorten
Rechtsordnung verlangt, ,aufhebt® zugunsten eines Handelns aus dem Geiste der
Bergpredigt, die uns dem Beleidiger nach dem ersten Schlag auch noch die andere
Wange hinzuhalten heifdts.

Dieses geistliche Leben ist wirkliches Leben, d. h. es hat seinen keimhaften An-
fang, sein Wachstum, seine Stufen. Es kennt Héhen und Tiefen, es kennt Zeiten
der Ode und der Ermiidung wie Zeiten der Hochstimmung und der Begeisterung.
Es ist wie alles Leben, nur noch in viel intensiverer Weise, voller Geheimnisse und
Hintergriindigkeiten, voller Ritsel und Wunder. Es ist cin weites Land, in dem
der unkundige Wanderer sich verirren und verlieren kann. Und darum ist das

5 Vgl. W. Dirks, Die Antwort der Monche, S. 67/76.



426 Heinrich Bacht

geistliche Leben ein grofes Wagnis voller Gefahr, nicht zuletzt deshalb, weil es
jederzeit einem verkehrten Schwarmertum offensteht — wovon die Geschichte der
Kirche geniigend zu berichten weiff, von den Pseudopropheten der apostolischen
Zeit itber den Montanismus und Quietismus bis hinauf zu den Psendomystikern
unserer Tage und aller kommenden Zeiten.

Weil das ,geistliche Leben den Menschen immerfort in die Gefahr der Mifi-
deutung und Selbsttiuschung bringt — es sei nur an das unsterbliche’ Kapitel der
»Nachfolge Christi“ iiber die ,Verschiedenen Regungen der Natur und der Gnade*
erinnert (3, 54) — darum ist die Seelenfithrung nicht nur eine Moglichkeit inner-
halb seines Bereiches, sondern eine weithin unabdingbare Notwendigkeit. Jeden-
falls ist diese Forderung von den grofien Meistern des geistlichen Lebens seit den
frithesten Zeiten, wenn auch mit wechselnden Akzenten, immer wieder erho-
ben worden. Wer sie leichthin abtut oder sie bagatellisiert, verriat damit nur, dafl
ihm die eigentliche Wirklichkeit des geistlichen Lebens noch nicht aufgegangen ist8,

3. Die Stimme der aszetisch-mystischen Uberlieferung der Kirche

Auf jeden Fall hat die frithe Christenheit die Dinge so verstanden. Als in dem
Aufbruch des Monchtums gegen Ende des 4. Jahrhunderts dieser Ruf zum Leben
aus dem Geist mit neuer Findringlichkeit vernommen und in einem uns Heutigen
fast unvorstellbaren Enthusiasmus ergriffen wurde, da entstand auch sogleich das
~Institut® der Seelenfiihrung. Damals wurde auch bereits ihre Terminologie geformt,
wie sie uns noch heute vertraut ist. Vor allem der Ausdruck des ,geistlichen Vaters®
ist damals geprigt worden, dessen letzter Widerhall uns aus der Amtsbezeichnung
.Geistlicher entgegenklingt. Dort, in den ehrwiirdigen Dokumenten dieses ,geist-
lichen Frithlings* der Kirche, in den Schriften des Evagrius Pontikups, in der An-
toniusvita des hl. Athanasius, in den anonymen Lebensbeschreibungen des hl.
Pachomius, in den aszetisch-mystischen Werken eines Kassian und eines Johannes
Klimakus u. a. m., haben wir auch das authentische Verstindnis dessen zu erheben,
was unter geistlicher Seelenleitung zu verstehen ist und unter welchen Bedingungen
sie steht?.

Das Uberraschendste — wenigstens fiir manche Leser — ist wohl dies, dafl an-
fangs die Seelenfithrung durchaus kein Vorrecht der Priester war. Denn die ersten
Ménchsviter waren Laien und sie waren es bewufit. Nicht aus Verachtung der sa-
kramentalen Kirche und ihrer Hierarchie, wie man oft gesagt hat! Denn das Ménch-
tum hat sich nicht im Protest gegen die Kirche entwickelts. Nicht umsonst ist die
erste Monchsvita, die des groflen Antonius, von einem Hierarchen, dem michtigen
Athanasius, verfafit worden, und nicht umsonst hat der sterbende Antonius seine

6 _In Christo paedagogus vobis necessarius est qui doceat, deducat, foveat vos“; in diesen
Worten fafit der hl. Bernhard von Clairvaux seinen Standpunkt zusammen (Serm. De diversis
8, 7; PL 183, 564). Vgl. P. Pourrat in ,Catholicisme® 3, 864/8, der eine knappe Ubersicht
iiber die Geschichte der Seelenfithrung bietet.

S 781\;51;11\% Viller w. K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit (Freiburg i. Br. 1939),
'8 Dazu v'gl. H. Badcht S. J., Die Rolle des orientalischen Monchtums in den kirchenpoliti-

schen Auseinandersetzungen des 5. und 6. Jahrhunderts in: A. Grillmeier S. J. n. H. Bacht
S. ]J., Das Konzil von Chatkedon 2 (Wiirzburg 1953), S. 299/307.



Seelenfiihrung in (ier Krise 427

armselige Habe zwei Bischofen vermacht. Aber wenn sie auch nicht den Dienst am
Altar verrichten konnten, so waren die Ménchsviter doch die ,geistlichen Viter®
ihrer Jiinger. Noch viel weniger sahen sie die Seelenfithrung als ein Vorrecht der
Theologen an. Gewifl war ihnen eine solide und zuverldssige Kenntnis der Glau-
benslehre, konkret gesprochen: der Heiligen Schrift, unbedingte Voraussetzung.
Aber sie wnfiten auch, daf Seelenleitung kein (rein) intellektueller Vorgang, keine
(blofle) Wissensvermittlung ist, sondern daf} es in ihr um viel Tieferes geht, nam-~
lich um die Zeugung und Pflege des inneren Lebens. Das Wort von der Vaterschaft
(Abba) ist im Kontext der alten Monchsliteratur mehr als eine blasse Metapher, —
wie ja anch St. Paulus darunter (vgl. 1 Kor 4,14 {.) wahrhaftig mehr als ein bloBes
Bild verstanden hat. ,

Die entscheidende Aufgabe des geistlichen Vaters und Seelenfithrers ist die Ein-
itbung zum geistlichen Leben. Das kann durch das belehrende Wort ‘geschehen,
etwa nach der Art der Ansprachen, wie sie Antonius seinen Ménchen hielt, oder
nach der Weise der Zwiegespriche, wie sie Kassian in seinen ,Collationes“ wieder-
gibt?’. Gerade in den frithesten Dokumenten spielt das Wort des Abba eine inter-
essante Rolle!®. Das Wort, um das bittend der ,, Jiinger® zum geistlichen Vater kommt,
ist keine gelehrte Erklirung, sondern ein Gottesspruch, ein inspiriertes Wort. Es soll
die unmittelbare Begegnung mit Gott ermdoglichen und gewdhrleisten. Es ist zu-
gleich das Kriterium, an dem sichtbar wird, ob ein Monch, der bislang nur , Jinger®
war, nun selbst Geisttriager, d. h. Abba geworden ist. Mit Recht kann darum
K. Heussi schreiben: ,Die Bitte um ein ,Wort‘ setzt die Anerkennung des Geistbe-
sitzes des Angeredeten voraus“!!, Bezeichnend ist die Erzdhlung in den Apophtheg-
mata Patrum, auf die I. Herwegen hinweist: Fines Tages kam Abba Moses, um
Wasser zu schopfen, und fand den Monch Zacharias betend am Brunnen und den
Heiligen Geist auf ihm ruhend. Es sprach also Abba Moses zu seinem Bruder Za-
charias (der bis dahin nicht als Abba gegolten hatte): Verkiinde mir, was ich tun
soll! Als jener das horte, warf er sich ihm zu Fiiflen und sprach: Du fragst mich,
Vater? Der Greis aber erwiderte ihm: Glaube mir, Zacharias, mein Sohn, ich sah den
Heiligen Geist auf dich herabsteigen. Dadurch wurde ich genétigt, dich zu fragen'2.

In einem solchen Wort konzentriert sich also die geistliche Erfahrung eines in
Askese und Gebet gereiften und vollendeten Lebens. Darum ist es wie ein leben-
spendender Funke, der auf den Horer tiberspringt und dort, bei rechter Disposition,
geistliches Leben wirkt. In diesem Sinne sagt I. Herwegen: ,Da das Logion des Leh-
rers im Schiller neues Leben erweckt, ihm das Heil und das engelhafte Leben ver-
mittelt, so wird der Lehrer vor allem auch als ,Vater® bezeichnet!s“. Aus dieser Hoch-
schitzung des ,Wortes“ erklart sich denn auch der Eifer, mit welchem man die

® Vgl. L. Cristiani, Cassien I (Abbaye S. Wandrille 1946), S. 103/206.

10 Vgl. 1. Herwegen O.S.B., Viterspruch und Monchsregel (Miinster 1937); ferner
K. Heussi, Der Ursprung des Ménchtums (Tiibingen 1936), S. 165, 167 f.

11 Der Ursprung, S. 165, Anm, 4, mit Hinweis auf R. Reitzenstein, Historia monachorum
- und Historia Lausiaca (Gottingen 1916},

12 Apophthegmata Patrum, Zachar. 2 u. 3: PG 65, 180 AB, zitiert bei I. Herwegen, Viter-
spruch, S. 18; vgl. auch W. Bousset, Apophthegmata. Studien zur Geschichte des dltesten
Moénchtums (Tiibingen 1923), S. 79f.

13 Vatersprud, S. 13.



428 Heinrich Bacht

Apophthegmata (= inspirierte Ausspriiche) der groflen Moénchsviter gesammelt und
durch die Jahrhunderte hindurch als eine der ersten Quellen geistlicher Belehrung
immerfort abgeschrieben und meditiert hati4,

Vor allem aber geschicht die geistliche Fithrung durch die Kraft des eigenen Bei-
spiels des ,Alteren“. Der eine oder der andere Abba lehnte es sogar ausdriicklich ab,
ein Wort zu geben, weil er sich nicht berufen fiihle, ,Gesetzgeber“ fiir andere zu sein.
Denn wenn das lebendige Beispiel nichts niitze, vermdge auch das Reden keine Hilfe
zu bringen15. Aber diese Bindung an das Vorbild des Alteren will nicht besagen, dafi
das geistliche Leben nach der Auffassung dieser Manner in der sklavischen Nach-
ahmung des geistlichen Vaters besteht. Im Gegenteil! So sehr auch das Motiv des
geistlichen Wettstreits seine Giiltigkeit hat, wonach die Monche die bei anderen
gesehenen Tugendbeispiele zu iibertreffen suchten, so schr sind die groflen Monchs-
vater von der Versuchung schematischer Nachahmung entfernt. Sie bieten in der
Mannigfaltigkeit ihres geistlichen ,Werkes“ ein ungemein farbenreiches Bild. Im
Reiche Gottes gibt es keine langweiligen Normfabrikate; das gilt von der Schop-
fungsordnung, und noch viel mehr von der Ordnung der Ubernatur. Jeder hat sein
Charisma und seinen Anteil an der groflen messianischen Gabe, die der Heilige
Geist selber ist. Wo Gottes Geist wirkt, da gibt es nur ,Originale”, keine ,Scha-
blonen“. Der Weg eines jeden ist neu und darum gewagt. Deshalb ist von dem, der
den , Jingeren® als Fihrer dienen soll, vor allem dies eine verlangt, dafl er die Gabe
kluger Unterscheidung besitzt.

Tatsachlich ist im Zusammenhang mit der Seelenfithrung in den frithmonastischen
Dokumenten von keiner Tugend so haufig die Rede wie von der ,Diskretion®. Es
ist iiberfliissig zu betonen, dafl diese Tugend mit dem, was wir Heutigen zumeist
unter ,Klugheit® verstehen, wenig zu tun hat. Sie ist auck die Gabe des klugen Ab-
wagens, aber ohne die Scheu vor dem Wagnis und dem Unerhérten. Sie steht in
einem ganz anderen Raum. Sie lebt von jenem urchristlichen Realismus, der die

- Wirklichkeit nach ihrer vollen Drei-Dimensionalitidt ernst nimmt, fiir den Gott und
seine Engel und das Wirken der ddmonischen Méchte noch echte Wirklichkeit sind?s.
Wer den Weg des ,geistlichen Lebens* geht, mufl sich daranf gefait machen, in ein
Spannungsfeld einzutreten, in dem die guten und bosen Machte um ihn streiten und
auf ihn einwirken. Das Wirken des Teufels ist schwer zu durchschauen, denn er weifl
sich in das Gewand des Lichtengels zu kleiden. Er tarnt seine wahren Absichten hin-
ter den harmlosesten Strebungen des menschlichen Herzens. Aufgabe des Seelenfih-
rers ist es, die Schliche des Bosen aufzudecken, das Gespinst seiner triigerischen
Netze zu zerreiflen und dem Menschen immer wieder den rechten Weg zu weisen.
Dazu ist ihm die Gabe geistlicher Unterscheidung notwendige Voraussetzung.

Von seiten des Jingeren ist gefordert, dafl er mit grofiter Offenheit und unbeding-
tem Vertrauen zu seinem geistlichen Vater kommt als zu einem Menschen, durch den
Gott zu ihm spricht. Diese Forderung, an der sich immer wieder .der Stolz und der

14 Vgl. W. Bousset, Apophthegmata, S. 80.

15 Apophthegmata Patr., Moses 2: PG 65, 281/4% dazu vgl. W. Bousset a.a.O., S. 82,
Anm. 1, wo auf Dubletten verwiesen wird.

“’/ Zur Tugend der ,Unterscheidungsgabe“ vgl. Verba Seniorum 10: De discretione: PL 73,
912/38.



Seelenfiihrung in der Krise 429

natiirliche Selbsterhaltungswille des Menschen stoft, begegnet in der alten Monchs-
literatur immerfort. Die Bestimmung des 4. Kapitels der Benediktinerregel, ,die anf-
steigenden schlechten Gedanken sogleich an Christus zu zerschmettern!?” und dem
geistlichen Vater zu offenbaren®18, ist nur ein Echo davon. Dahinter steht die unserer
modernen Psychologie fremde Vorstellung, dafl die Gedanken (griechisch: logismoi)
mehr sind als blofle psychologische Vorginge, sondern dafl sic méglicherweise von
hoheren Geistmichten eingegeben und gesteuert sind und daher ihre eigene, von
innen her schwer zu durchschauende Dynamik haben?®, Dafl sich aus dieser monchi-
schen Ubung, schon die Regungen des Bosen méglichst hiufig dem , geistlichen Vater®
zu bekennen, allmihlich die Andachtsbeichte entwidkelt hat, sei nur am Rande ver-
merkt20,

Aber Seelenfithrung steht nicht nur auf der Initiative des Jingeren, der ratsuchend
zum Alteren kommt, sondern setzt voraus, dafl auch der Seelenfithrer von sich aus, in
diskretem Zusammenspiel von geduldigem Zuwarten und klugem Zugreifen, die
Fihlung mit dem anderen behilt. Er weifl um das Ziel, das zu erreichen ist, und hat
darum die Aufgabe, gegebenenfalls den Sdumigen zu mahnen, den Vergeflichen zu
erinnern und den Ermiidenden aufzumuntern, — immer freilich in ehrfiirchtiger
Achtung vor dem individuellen Wirken des Gottesgeistes gerade mit diesem Men-
schen und sciner besonderen Berufung. Die frither genannten Quellen sind voll
von bisweilen ergreifenden Beispielen, wie dic ,geistlichen Viter* der Wiiste diese
iiberaus schwierige Aufgabe gemeistert haben. Sie haben darum auch fiir alle Zeiten
als die klassischen Dokumente dieser hohen ,Kunst* zu gelten. Es sei nur ein Bei-
spiel herausgegriffen: Da kam cines Tages ein ungenannter Monch aus der Kellien-
wiiste, dem Ort strehgstcr Finsamkeit, zu Abba Theodor, weil er in innere Ver-
wirrung geraten war. Dieser riet ihm, seine strenge Abgeschiedenheit aufzugeben
und mit anderen zusammenzuleben. Aber auch jetzt fand der Monch seinen Frieden
nicht. Da sprach Abba Theodor zu ihm: Wozu bist du eigentlich Monch geworden?
Doch wohl dazu, um Triibsal zu ertragen! Wie lange bist du eigentlich Ménch? Der
andere erwiderte: Acht Jahre. Darauf der Greis: Ich bin schon siebzig Jahre lang
Monch und habe noch nicht einen Tag Erquickung gefunden, und du willst sie schon
nach acht Jahren haben? Und der andere ging gestiarkt von dannen?t,

17 Das Bild stammt aus Ps 136, 9.

18 Vgl. dazu die Weisung aus den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu: ,Man ermahne
sie, keine Versuchung geheimzuhalten, diese vielmehr ihm (dem Novizenmeister) oder dem
Beichtvater oder dem Oberen zu eréffnen; ja, sie sollen es willkommen heiflen, dafl ihre
ganze Seele vor diesen offenliegt, nicht nur die Fehler, sondern auch die Buflwerke oder
Abtétungen und alle Tugenden, mit dem lauteren Willen, von ihnen gefiihrt zu werden, wo
immer sie etwa abgeirrt wiren: indem sie nicht begehren, dem eigenen Sinn zu folgen, wenn
es nicht mit dem Urteil derer, die sie an der Stelle Christi, Unseres Herrn, haben, dberein-
stimmte (P. 111, c. 1, or. 12).

19 K. Heussi, Der Ursprung, S. 258: ,Psychologisch eigentiimlich ist, dafl der versucherische
Gedanke, der Logismos, fast wie eine selbstindige Grofle innerhalb der Seele des Mdnches
gedacht ist; es entspricht das der Auffassung, daB die Damonen die bésen Gedanken ein-
* geben.®

20 1, Cristiani, Cassien I, S. 179/81, scheint mir hier den sakramentalen Charakter solcher
»Beichten“ zu frith und zu allgemein anzusetzen.

2t Apophthegmata Patr., Theodor Pherm. 2: PG 65, 188 AB; zitiert bei K. Heussi, Der
Ursprung, S. 205,



430 Heinridh Badht
4. Zwischen Charisma und Amt

Leben entziindet sich immer nur an Leben. Und so ist nach der Auffassung dieser
Zeugen die entscheidende Forderung an den ,geistlichen Vater®, daf} er selbst ein
»geistlicher Mensch® sei. Darin, und nicht in der amtlichen Bestellung durch die
kirchliche Autoritit, begriindet sich in der frihmonastischen Literatur die Abts-
(= Vater) Stellung der groflen Mdnchsvater, eines Antonius und eines Pachomius,
eines Basilius und Benedikt. Die Grundlagen des Abba- Jiinger-Verhaltnisses sind zu-
nichst ,charismatischer®, nicht juridischer Art?2. Erst mufite ein Mensch erwiesen
haben, daff er ,den Geist® besaf}, dann konnte er an anderen Monchen, die noch ,an-
hebende Menschen® waren, die Stelle ¢ines Abba versehen. Auf der frihesten Stufe
der monchischen Entwicklung beinhaltet somit dieser Ausdruck ,Abt“ noch keines-
wegs eine bestimmte Stellung innerhalb der kirchlichen Hierarchie. Und auch dort,
wo ein Bischof einen Ménch zum Leiter einer Monchsgemeinschaft bestellte, wie es
in der Pachomiusvita berichtet wird, ist die besondere charismatische Begabung
des Erwihlten die entscheidende Voraussetzung?3,

Aber wir konnen schon in der Frihgeschichte des Monchtums beobachten, wie fiir
die Stellung des Klosterabtes mehr und mehr die kirchliche Beauftragung als solche
ausschlaggebend wird. Das fuhrte zwangsliufig dazu, dafl die Aufgabe der Seelen-
leitung immer hiufiger einem vom Abt wunterschiedenen ,geistlichen Vater*
(= Spiritual) zufiel. Gleichzeitig verlor der Abtsname seinen charismatischen Klang
und erhielt jenen fast ausschlieflich juridischen Akzent, wie er uns geldufig ist. Aber
noch bei Benedikt wird an jener Stelle des 49. Kapitels seiner Regel, wo der Kloster-
abt ,geistlicher Vater“ heif}t?4, die urspriingliche Identitat der beiden Funktionen
sichtbar. Allerdings zeigt die Tatsache, dafl es bei Benedikt neben dem Abt noch
andere ,seniores spirituales“ gibt?5, dafl der Prozef der Ausgliederung schon im
Gange ist. Es ist bekannt, wie im weiteren Verlanf der Entwicklung die Realtren-
nung der beiden Funktionen der dufleren und der geistlichen Leitung der Ordens-
leute immer nachdriicklicher fortgeschritten ist. Seinen endgiiltigen Ausdruck hat
dieser Prozef in der Bestimmung des Kirchenrechts gefunden, wonach in Ordens-
gemeinden der Obere nicht zugleich Beichtvater seiner Untergebenen sein darf2s,
wie es ihm auch verboten ist, sie zur Gewissensrechenschaft vor ihm zu verpflichten.

Die Kirche hat ihre guten Griinde gehabt, wenn sie im Laufe der Zeit immer mehr
fir die Trenoung der beiden Gewalten eingetreten ist. Es wire demnach ein grofies
Mifiverstindnis, wollte man das Vorhergehende als eine Art Plidoyer fiir die Riick-
kehr zu den ,urkirchlichen“ Verhiltnissen ansehen. Hier wie auch sonst ware ein sol-
cher ,Archaismus® mit grofler Skepsis zu nehmen. Etwas anderes ist viel wichtiger.
Auch die Stellung des Spirituals geriet in wachsendem Mafle in die juridischen

22 K, Heussi, a. a. O., S. 164/6.

28 S, Pachomii Vita prima, cap. 32, ed. F. Halkin S. J. (Bruxelles 1932), pg. 19 f.

24 Regula monaster., cap. 49, ed. Butler, pg. 88.

25 ebd. cap. 4 u. 46, ed. Butler, pg. 22. 82.

28 CJC can. 518. — Es wire interessant, im Lichte dieser Entwicklung die Bedeutung der
in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu den Obern zugewiesenen Stellung zu betrachten.
Man wiirde hier erneut feststellen, wie sehr Ignatius bei all seiner revolutionierenden Mo-
dernitit den Anschlul an die ersten Anfange des Monchtums gesucht hat.



Seelenfiihrung in der Krise 431

Tendenzen hinein. Das bekundet sich in doppelter Hinsicht. Einmal darin, daf die
Rolle des ,geistlichen Vaters“ mehr und mehr ausschlieflich Sache der Priester
wurde. Es ist bekannt, wie rasch sich das Monchtum aus einer Laienbewegung —
was nichts mit jenen laizistischen Bestrebungen zu tun hat, die in spiterer Zeit auf-
traten! — zu einer rein priesterlichen oder doch von Priestern geleiteten Bewegung
entwickelt hat. Die Griinde fir diesen Wandel kdnnen hier auf sich beruhen bleiben;
jedenfalls entspricht es nicht den Tatsachen, wenn man von einer allmihlichen dog-
matisch-liturgisch-jurisdiktionellen Gleichschaltung eines urspriinglich ,unkirch-
lichen“ Mdnchtums spricht. Was lag da néher, als daf die Priester dann auch das
Amt des geistlichen Vaters fiir sich in Anspruch nahmen. Gleichsam die vorletzte
Etappe dieser Entwicklung 1488t uns die Bestimmung erkennen, mit der zn Beginn des
15. Jahrhunderts der zustindige Bischof den Briidern und Schwestern vom ,Ge-
meinsamen Leben“ die geistliche Leitung auch durch Nichtpriester gestattet, dem
Laienspiritual aber ausdriicklich die Bufauflage verbietet?”. Man sieht den deut-
lichen Abstand von der Zeit der Anfinge, wo diese BuBauflage auch von den nicht
geweihten Ménchsvatern durchaus gehandhabt wurde?8, Heutzutage erwarten wir es
als Selbstverstindlichkeit, daf ein Priester und nur ein Priester die Rolle des Seelen-
fithrers iibernimmt. DemgemaB definiert L. v. Hertling S. J. die Seelenfithrung als
~die beratende Unterstiitzung eines nach Vollkommenheit strebenden Menschen
durch eine mit kirchlicher Autonitit ausgestattete Person (Priester, Beichtvater)“2,
Das Entscheidende und fiir die Entwicklung von den Anfiangen her Kennzeich-
nende in dieser Definition ist aber nicht so sehr darin zu sehen, daf die Seelenleitung
dem Priester zugewiesen wird, sondern dafl an dem Seelenfithrer nur der juridische
Aspekt hervorgehoben bzw. ausgedriickt, das ,charismatische“ Element dagegen
iibergangen wird. Damit rithren wir an das andere Symptom, an dem eine gewisse
Verrechtlichung der Seelenfithrung greifbar wird. Mit Recht will zwar die Kirche
nicht jedwedem, der sich vom Geist getrieben wihnt, das sa schwierige Amt der See-
lenleitung tiberlassen, sondern fordert eine kirchliche Bevollmichtigung! Aber es
muf} doch auffallen, dafl die ,geistliche Begabung*, ohne die niemand ein wirklicher
Seelenfithrer sein kann, nicht mehr ansdriicklich genannt wird. Das kénnte leicht den
Eindrudk erwecken, als ob zur Ausiibung dieses Amtes die Priesterweihe und der
kirchliche Auftrag geniigten. Ohne Zweifel kann durch die amtliche Bestellung eines
Priesters zum Spiritual zwischen ihm und den ihm Anvertrauten ein Verhiltnis ehr-
farchtiger und gehorsamer Unterordnung geschaffen werden. Aber.leider vermag
die amtliche Beauftragung ihm nicht jenes Element zu verleihen, ohne die eine
fruchtbare Seelenleitung — soweit sie mehr sein soll als Klirung von Unklarheiten
und Zweifeln — nicht zustande kommt, — namlich daf er selbst ein ,Geistesmann*
sei. Daf der geistliche Fiihrer persénlich ein ,Mann Gottes“ sein muf}, wird von den
aszetischen Schriftstellern bei der Beschreibung der Eigenschaften des Seelenfiithrers
zwar durchaus betont. Aber man ist von der , Wesentlichkeit“ dieser Forderung nicht
2 Vgl. J. de Guibert S. J., Documenta ecclesiastica christianae perfectionis (Romae 1931)

n. 325, pg. 183.
" 28 Zur Frage vgl. J. Hormann, Untersuchungen zur griechischen Laienbeichte (Donauwérth

1913), S. 169/250.
2 Art., ,Seelenfithrung® in Lexikon f. Theol. u. Kirche 9, 413.



432 - Heinrich Bacht

mehr so iiberzeugt, dafl man sie in die Definition der Sache aufnihme. Und wenn
man in der Praxis mit der Beauftragung eines oder mehrerer Priester mit dem
~Amt® eines ,Spirituals® in religidsen Gemeinschaften das Notige fiir die geistliche
Leitung der Untergebenen getan zu haben meint, bekundet sich darin bisweilen wohl
ein dhnliches Mifiverstindnis. '

5. Die Seelenfiihrung in der Krise

In seiner Exhortatio ad clerum hat Papst Pius XII. bei der Aufzihlung der Hilfen
zum geistlichen Fortschritt der Priester im fibrigen zwar die Anweisungen von CJC
can. 125 erneuert, dazu aber ausdriicklich die besondere Seelenfithrung hinzugefiigtse,
Die Notwendigkeit einer solchen Erinnerung 1ift schon vermuten, dafl es mit der
Praxis der Seelenleitung, was immer man an Lobenswertem von ihr aus der Ge-
schichte vergangener Zeiten beibringen mag, heute schlecht bestellt ist. Aber darf
man soweit gehen, sie als eine ,offenbar aus guten oder schlechten Griinden aus-
sterbende Sache“ zu bezeichnen? Man kénnte dagegen mancherlei gewichtige Griinde
anfithren, daf} z. B. die hiufige Beichte vieles von dem erfiille, was frither der Seelen-
leitung iiberlassen geblieben sei, wie sich die Andachtsbeichte ja auch tatsichlich ans
der moénchischen Seelenfiihrung entwickelt hat. Man kénnte weiter darauf hin-
weisen, dafl heute das gedruckte Wort viel von dem leistet, was in einem weniger
»papierenen® Zeitalter durch das lebendige Wort vermittelt werden mufite. End-
lich ist auch nicht zu bestreiten, dafl die Menschen von heute durchschnittlich einen be-
trachtlich hoheren Bildungsstand und damit auch eine viel grofiere Fihigkeit selb-
stindiger Lebensfithrung besitzen als in fritheren Zeiten. Die Ménche, die in den
Tagen eines Antonius und Palladius sich um die ,geistlichen Viter® scharten, waren
nun einmal in der {iberwiegenden Zahl sehr einfiltige und schlichte Leute, Fellachen
ans den Nildérfern oder dhnlicher Herkunft. Natiirlich brauchten diese Natur-
kinder, die zum groflen Teil Analphabeten und vom Christentum nur sehr ober-
flichlich beriihrt waren, eine feste und sichere Hand, die sie mit dem geistlichen
Leben vertraut machte.

Aber all diese Griinde erkliaren doch bei weitem nicht den auffilligen Riickgang
der Wertschdtzung und Ubung einer Seelenfithrung. Der letzte noch am wenigsten.
Denn es stimmt gar nicht, dal das allgemeine Bildungsniveau — gemessen am Bil-
dungsstand damaliger Zeit — in den Monchsniederlassungen der Friihzeit so gering
war. Zum mindesten fanden sich unter diesen Ménchen immer wieder Minner mit
sehr hoher Kultur. Vor allem aber stimmt es nicht, daf die bloff profane Bildung
und Kultur iiber Notwendigkeit und Nutzen der Seelenleitung entscheidet. Denn die

3 Aeta Apost. Sedis 82 (1950) S. 674: ,Diesbeziiglich halten Wir es auch fiir angezeigt,
Euch zu ermahnen, geliebte Sohne, im Beschreiten und Verfolgen des Weges des geistlichen
Lebens nicht allzusehr auf Euch zu vertrauen, sondern demiitigen und gelehrigen Herzens
von jenen Rat anzunehmen und Hilfe zu erbitten, die Euch mit weiser Fithrung leiten kon-
nen, Euch zum voraus auf kommende Gefahren aufmerksam machen, Fuch ebenfalls ent-
sprechende Heilmitte] angeben kdnnen, Euch in allen aus inneren und dufleren Ursachen
aufsteigenden Schwierigkeiten in rechter Weise fiihren und Euch zu jener tiglich wachsen-
den Vollkommenheit lenken, zu der Euch die Beispiele der heiligen Himmelshewohner
und die bewahrten Meister der christlichen Aszese aufmuntern und aufrufen. Denn ohne

diese klugen Gewissensfilhrer ist es allermeistens iiberaus schwierig, den himmlischen An-
trieben des Heiligen Geistes und der géttlichen Gnade in rechter Weise zu entsprechen.



Seelenfiihrung in der Krise 433

Fragen des geistlichen Lebens kommen aus ciner ganz anderen Dimension, zu der
eine rein natiirliche Bildung keinen Zugang verschafft. Jedenfalls steht fest, dafl die
Mainner und Frauen, denen ein hl. Franz von Sales Seelenfithrer war, durchaus keine
Ungebildeten waren. — Auch der Hinweis auf das reichentwickelte religiése und
geistliche Schrifttum gibt keine befriedigende Antwort. Denn dem gedruckten Wort
fehlt ja notwendig die Ausrichtung auf die jeweilige Situation des einzelnen. Es
kann daher eine persénliche Fithrung ,,von Mann zu Mann“ nicht entbehrlich machen.
Hinzukommt, dafl die von den groflen aszetischen Schriftstellern der Vorzeit mit
solcher Ubereinstimmung und Nachdriicklichkeit erhobene Forderung an jeden, der
zur Vollkommenheit des christlichen Lebens entschlossen ist, sich einem geistlichen
Fithrer zu unterstellen, ganz anders motiviert wird. Sie alle denken an die dem geist-
lichen Leben als solchem immanenten Schwierigkeiten und Gefahren, nicht an das
zufillige Bildungs- und Kulturniveau, auf dem einer steht.

Wenn somit die spezielle Seelenfithrung wirklich zu einem Problem geworden
ist, bleibt zu fragen, wo die Wurzeln einer solchen Krise liegen. Wenn wir richtig
sehen, kommen vor allem drei Griinde in Frage. Einmal ist es das, was man den
Abbau der dritten Dimension im religidsen Leben unserer Zeit nennen konnte. In
seinem Buch ,Ostkirche und Mystik“ hat N. von Arseniew seinerzeit mit eindrucks-
vollen Farben den gldubigen Realismus gezeichnet, der die Frommigkeit der Ost-
kirche beherrscht3!. Es ist jener Realismus, der uns in den Dokumenten der frith-
monastischen Zeit allenthalben begegnet und der bis zum Mittelalter und noch lange
dariiber hinaus einfachhin allgemein-christlich war. Die Regel des hl. Benedikt und
die Predigten des hl. Bernhard von Clairvaux wie die Exerzitien des hl. Ignatius von
Loyola leben davon. Aber seitdem der Hauch der Aufklirung und des Rationalis-
mus iber die abendlandische Christenheit gekommen ist32, hat der Glaube weithin an
Wirklichkeitsndhe und -fiille verloren. Das ,Gespiir fiir Gott* und fiir die jenseiti-
gen Dinge ist erschreckend abgestumpft, auch bei den Christen3s. Wir nennen es
Sikularisierung der Lebensbereiche oder Verdiesseitigung des Lebensgefiihls oder
sonstwie, — der Name tut nichts zur Sache. Im Zuge dieser geistigen Wandlung ist
auch der Sinn und die Bereitschaft fiir das geistliche Leben — in seiner urspriing-
lichen Bedeutung, nicht in seinen harmlosen Ersatzformen — vielfach geschwunden.
Es gibt zu wenig Menschen, die das grofie Abenteuer des geistlichen Aufstieges zu
Gott mit all dem, was es an Entsagung, Uberwindung und Opfer beinhaltet, wagen.
Und wenn in dem einen oder anderen einmal das Verlangen danach wach wird, dann
gibt es zu wenige erfahrene Seelenfiihrer, die auf diesem hohen, gefdhrlichen
Weg vorangehen konnten und die nicht immer nur durch ihre allzu ,verninftigen“
Ratschlige und Weisungen den Aufschwung eines hochgemuten Herzens 13dhmen.
Um dieser Zusammenhange willen wurde zu Eingang gesagt, dafl das Schwinden
der speziellen Seelenfiithrung ein alarmierendes Anzeichen fiir einen Verarmungs-
und Verddungsproze innerhalb der Christenheit darstelle.

31 N. v. Arseniew, Ostkirche und Mystik (Miinchen 19432).

3 Dazu vgl. P. Hazard, Die Krise des europdischen Geistes (Hamburg 1939).

33 Vgl. H. Paissac O. P., Le sens de Diew (La vie spirit., Juli 1946, S. 6 {f; deutsch in
Geist und Leben 20 [1947] 96/110).



434 Heinrich Bacht

Ein zweiter Grund diirfte wohl in der iibergrofien Empfindlichkeit des modernen
Menschen liegen. Wir sagten frither, dafl alle Seelenfiihrung anf die unbedingte
Offenheit des ,Jiingers® gegeniiber dem geistlichen Vater angewiesen ist. Diese
Offenheit war schon zu allen Zeiten dem stolzen Menschen ein schmerzliches Opfer.
Aber fiir den modernen Menschen kommen doch noch ganz besondere Schwierig-
keiten hinzu. Das mag angesichts des hemmungslosen Exhibitionismus, wie er zu-
mal von einer gewissen Form von Romanen autobiographischen Charakters gepflegt
wird, erstaunlich erscheinen, nnd mehr noch angesichts der grofien Zahl von Men-
schen, die den Weg in die Sprechstunden der Psychotherapeuten finden. Aber all
das offenbart ja nur die psychische Schwiche und Anfilligkeit des heutigen Men-
schen, seine tiefe Verwundbarkeit oder besser Verwundetheit. Er fihlt sich nur noch
als Massenwesen stark und sicher; sobald er aus der Anonymitit heraustritt, ist er
unsicher und gehemmt. Um sich, ohne Schaden zu nehmen, auszusprechen, miifite er
sich ganz anders selbst in der Hand haben, dirfte er nicht so sehr von Minder-
wertigkeitsgefithlen eingeengt sein. So fliichtet er sich immer vor sich selbst und ver-
meidet es nach Moglichkeit, sich oder gar einem Dritten Rechenschaft iber sich zu
geben.

Aber es kommt wohl noch ein letztes Moment hinzu. So wie der Vollzug des geist-
lichen Lebens in seiner genuinen Form Ausdruck einer reichen und erfiillten Per-
sonlichkeit ist, so ist Seelenfilhrung nur da zu finden, wo die Fihigkeit und Bereit-
schaft zu gegenseitiger Bereicherung besteht. Nun wissen wir lingst, dafl die Ver-
flachung der zwischenpersonalen Beziehungen auch sonst zu den traurigen Kenn-
zeichen unserer von der Technik und der materiellen Betriebsamkeit beherrschten
Zeit gehort. Es gibt dafiir u. a. einen Beweis, auf den man noch gar nicht hinreichend
aufmerksam geworden ist, das Schwinden echter Freundschaft. Wer die Biographien
und Autobiographien noch des vorigen Jahrhunderts kennt, weif}, einen wie weiten
Platz die Frenndschaft im edelsten Sinne des Wortes frither eingenommen hat. Es
eriibrigt sich dafiir Einzelbelege zu erbringen. Aber seit langem ist ein tiefgreifender
Wandel im Werden. ,Seit der zweiten Héilfte des letzten Jahrhunderts hat die Idee
der Freundschaft an Kurswert zweifellos eingebiifit. Eine von zunehmendem Indi-
vidualismus bestimmte Seelenhaltung war der Freundschaft abtrdglich ... Es han-
delt sich hier um eine allgemeine Verflachung der Einstellung zum Mitmenschen, in
deren Bereich die Beziehungen durchschnittlich oberflichlicher, seichter und trivialer
geworden sind“34. So urteilt ein so kompetenter Fachmann wie der Herausgeber des
unlingst in der Schweiz erschienenen ,Lexikons der Pidagogik“. Kein Wunder, dafl
diese Verflachung sich auch im religiésen Bereich bemerkbar macht, vor allem in dem
Schwinden eigentlicher Seelenfithrung, die ja ihrem Wesen nach zwischen zwei Men-
schen eine der Frenndschaft dhnliche Verbindung schafft.

Seelenfiihrung und Seelenfreundschaft sind zwar nicht dasselbe. Sie gehdren zwei
verschiedenen Wirklichkeitsbereichen an. Die Freundschaft steht im Raum natiir-
licher Beziehungen, die Seelenfilhrung hingegen ist nach der frither gegebenen Be-
stimmung einer Wirklichkeit des geistlichen Lebens. Wo nichts anderes vorhanden
wire als natiirliche Sympathiegefiihle, wiirde es nie zu echter Seelenfithrung kom-

3¢ Lexikon der Padagogik I (Bern 1950), S. 482.



Seelenfithrung in der Krise 435

men und miifite man immer mit der Gefahr jener Verirrungen und Entartungen
rechnen, wie sie uns aus der Geschichte des Quietismus nur zu bekannt sind3s. Auf
der anderen Seite muf} aber auch gesagt werden, dafl Seelenfihrung Giber ein blofles
Gehorsams- und Respektsverhiltnis hinausgeht, wie es unmittelbar durch die amt-
liche Stellung etwa des Obern oder des Priesters als Beichtvater begriindet wird. In
der Seelenleitung ist es nicht (nur) das Amt und die von oben iibertragene Autoritit,
die zahlt, sondern die Kraft und die pneumatische Fiille der Person. Seelenfithrung
ist somit eine eminent personale Sache, die eigentlich nur zwischen zwei reichen und
lebendigen Personlichkeiten vollzogen werden kann. Wenn aber im allgemeinen
von unserer Zeit gesagt werden mufite, dafl die Intensitit und lebendige Fiille der
zwischenpersonlichen Beziehungen geschwunden ist — wofir das Absinken der
Freundschaft uns als Index diente —, dann begreifen wir leichter, dafl unter diesem
Schwund auch die spezielle Seelenleitung leidet.

6. Und was lifit sich tun?

Es braucht nicht eigens betont zu werden, dafl es naiv ware, wollte sich jemand
anheischig machen, mit ein paar Hinweisen und Rezepten eine Entwicklung wieder
in Ordnung zu bringen, hinter der die geschichtsméachtigen Krifte ganzer Generatio-
nen stehen. Auf der anderen Seite dirfen wir auch nicht so resigniert sein, daff wir
den Dingen einfach ihren Lauf lassen. Wenn der Heilige Vater seinen Priestern die
(passive) Seelenleitung als Mittel der Selbstheiligung ans Herz legt, kann es sich
doch nicht um etwas Ungewdhnliches handeln.

Was zu tun ist, sollte nach dem, was oben ausgefithrt wurde, nicht mehr allzu
schwer zu finden sein. Zunichst kommt es entscheidend darauf an, das genuine Ver-
stindnis des ,geistlichen Lebens® wieder zu wedken bzw. zu vertiefen. Je mehr wir
dieses Verstindnis aus den ersten Quellen, d. h. aus der HI. Schrift selbst und aus den
klassischen Dokumenten der aszetisch-mystischen Uberlieferung der Kirche, holen,
um so wirkkréftiger wird es sein. Wir brauchen hier also nur die Anliegen der
Bibelbewegung fiir den Raum des ,innerlichen Lebens® nutzbar zu machen. Desglei-
chen wire es dringend zu wiinschen, dafl das Studium der Hohen Zeit des geistlichen
Lebens, jener Jahrhunderte des aufbrechenden Ménchtums, viel intensiver betrieben
wiirde. So sehr wir den evangelischen Forschern wie A. von Harnack, W. Bousset,
R. Reitzenstein, K. Heussi und neuestens W. Nigg in seinem bedeutsamen Buch ,,Vom
Geheimnis des Ménchtums“3¢ zu Dank verpflichtet sind, dafl sie durch Herausgabe
und Bearbeitung der Quellen uns den Zugang zu diesen Schatzen erschlossen haben,
so beschamend ist es fiir uns Katholiken, dafl wir — wenigstens in Deutschland —
bis heute auf diesem Gebiet eine so geringe Aktivitdt gezeigt haben. Man braucht
nur die entsprechenden Kapitel in dem friher genannten Buch von M. Viller-K.
‘Rahner durchzuschauen, um zu erkennen, wieviel noch zu tun ist. Vor allem brauchen
wir ausgewahlte Stiicke in (guter!) Ubersetzung aus diesen Quellenschriften, etwa
nach Art der Biicher von J. Bremond und neuerdings von R. Draguet Gber die , Viter
der Wiiste®“. Fiir viele, die um der Sprachschwierigkeiten willen nie mit diesen Zeug-

35 Vgl. J. de Guibert S. J., Documenta n. 463 ff., pg. 279 ff.
3 Artemis-Verlag, Zirich (Stuttgart) 1953.



436 Heinrich Bacht -

nissen der groflen Tradition der Kirche Fithlung bekommen haben, wiirde ihr Stu-
dium geradezu eine Offenbarung bedeuten.

Aber diese geistige Fiithlungnahme mit den alten Dokumenten wiirde steril bleiben
miissen, wenn ihr nicht eine Aktivierung des geistlichen Lebens parallel ginge. Alles
was fiir die Fihrung und Entfaltung dieses Lebens unerlafilich ist, muf} intensivste
Pflege finden: die Sorge fiir Stille und Sammlung, die Pflege des inneren (betrach-
tenden) Gebetes, Einzelexerzitien oder jedenfalls solche, die iiber 3 Tage hinaus-
gehen. Es ist nicht wahr, dafl der Mensch des Roboter- und Atomzeitalters, dessen
Physiognomie R. Jungk in seinem vielbesprochenen Buch ,Die Zukunft hat schon
begonnen“ so erbarmungslos zeichnet, kein Verlangen mehr danach hitte. Im Gegen-
teil — wenn die Zeichen der Zeit nicht triigen, so bahnt sich eine machtvolle Riick-
bewegung ,nach innen“ an. Zeichen dessen ist neben vielem anderen das wachsende
Verstindnis des monchischen Lebens innerhalb des Protestantismus3?, ebenso die in
der Nachfolge Charles de Foucaulds aufblihende Bewegung der ,Petits Fréres de
Jésus“, deren Spiritualitit in dem erstaunlich reichen Buch ihres geistlichen Fiihrers,
Abbé R. Voillaume, vorliegtss. So liefen sich noch manche Zeichen anfithren. Und
ist nicht auch das Wort des Publizisten W. Dirks, von dem wir ausgingen, ein iiber-
zeugender Ausdruck dieser Sehnsucht? Wir glauben nicht fehlzugehen, wenn wir
sagen, daf sehr bald die Zahl jener Menschen — Laien wie Priester — sich mehren
wird, die das Wagnis des ,Lebens aus dem Heiligen Geist“ iibernehmen wollen. Sie
werden dann ganz von selbst nach geistlicher Fithrung ausschauen, d. h. nach Prie-
stern, die den Mut haben, sie iiber die alltdglichen Pfade einer allgemeinen Christ-
lichkeit hinaus in jene Hdhe zu fithren, zu der die grofien Vorbilder fritherer Zeiten
rufen. Sie werden nach Seelenfithrern suchen, die selber aus dem Geiste leben und so
aus der Fiille eigenen Lebens und eigener Erfahrung mitgeben kénnen.

Und so ist die Frage nach der Erneuerung der Seelenfilhrung zuletzt eine Frage
und eine Sehnsucht nach dem Seelenfithrer. Diese Frage aber 16st sich nicht allein
vom Menschen her, sondern sie rithrt an das Geheimnis des berufenden Gottes.

37 Hierzu vgl. den interessanten Artikel von H. Beckmann, Die Gemeinschaft von Taizé.
Protestantische Ménche beten fiir die Einheit der Kirche (Rhein. Merkur v. 26. 6. 1953, S. 16),
ferner das oben genannte Buch von W. Nigg, Vom Geheimnis des Ménchtums, zumal S. 11/28.

% R. Voillaume, Au coeur des masses (Paris 1953?); vgl. di e s e Zeitschrift 26 (1958) 825 f.





