Betrachten und Schreiben

Zur Frage einer schriftlichen Betrachtungsmethode
Von Georg Trapp S.J., Pullach bei Miinchen

I
Zeugnisse der Meister

Kann es sinnvoll sein, die Betrachtung in der Weise zu machen, dafl man ihre In-
halte, die man gedanklich erwigt oder im Erleben gegenwartig hat, wihrend des
Uberlegens und im Vollzug des Innewerdens niederschreibt?

Wenn wir vor einer grundsitzlichen Uberlegung dieser Frage die Meister befra-
gen, so finden wir nicht eben viel an Unterweisung in schreibendem Betrachten,

Wohl hat das Schreiben im Zusammenhang mit der Betrachtung immer eine Rolle
gespielt. Es wird als Hilfe angeraten, das in der Betrachtung Erkannte zu bewahren,
»um dann weiter zn kommen“?, und ist so ein Ausdruck ehrfiirchtiger Achtsamkeit
auf die innere Fihrung, die durch ein Vergessen unterbrochen und in ihrer Entfal-
tung gehemmt werden konnte. Ein Exerzitiendirectorium (= Anleitung fir den
Exerzitienmeister), das unmittelbar auf den hl. Ignatius v. L. zuriickgeht, weist auf
die Moglichkeit hin, den Exerzitanten anzuregen, dafl er das, worauf er in der Be-
trachtung durch Uberlegung oder innere Bewegung besonders aufmerksam wurde,
aufschreibe?, Das im Jahre 1599 von der Gesellschaft Jesu offiziell versffentlichte
~Directorium“ gibt die Anweisung, der Exerzitant konne Einsprechungen des
Herrn, die er wahrend der Betrachtung oder auch auflerhalb derselben empfing, auf-
schreiben; solche Aufzeichnungen sollen aber nur in Form ganz kurzer Notizen ge-
macht werden und nicht den Umfang einer ausfithrlichen Abhandlung habens. Aus-
dricklich wird davor gewarnt, einer etwa vorhandenen Schreibfreudigkeit so sehr
nachzuhirgen, daf ein Teil der Zeit, die fiir die nichstfolgende Betrachtung (wih-
rend der Exerzitien) oder deren Vorbereitung bestimmt ist, auf das Schreiben ver-
wandt wird. Auflerdem sei darauf zu achten, dafl nicht durch ein solches Aufschreiben
in der Zeit zwischen den Betrachtungen der Geist zu sehr ermiidet werdet. Mehr
von der positiven Seite wird das Schreiben an einer anderen Stelle des gleichen
Directoriums gesehen, wo es heifit, daff der Exerzitant angehalten werden soll, he-
deutsamere Erhebungen des Herzens, Einsichten, Wiinsche und Entschliisse kurz
aufzuzeichnen, weil solche Aufzeichnungen in anderen Zeiten, in denen sich die
Seele nicht so angesprochen fihlt, eine grofie Hilfe sein konnens. Die Anleitung zur
Betrachtung, die P. Roothaan seiner Ausgabe des Exerzitienbuches beigab, betont fiir
die Zeit nach der Betrachtung den Nutzen des Aufschreibens von gewonnenen Er-
leuchtungen und gefafiten Entschliissen, damit diese immer wieder nachgelesen wer-

1 Augustinus, Selbstgesprache I 1; hrsgeg. v. P. Remark, Miinchen 1951, S. 7.
2 Monum. Ignat. s. II., Madrid 1919, S. 784.
S 3 Ign. v. L., Exercitia spiritualia, Director. 3, 5, Regensburg 1923 (Bibl. Asc., Bd. 2),
. 347.
42a.a.0,38,6,8S. 3471.
5 Direct. 7,2; a.a.0., S. 357.



438 Georg Trapp

den kdnnen; auch hier wird Wert darauf gelegt, solche Aufzeichnungen kurz zu
fassens. Das Exerzitienbuch selbst spricht an der Stelle, wo von der Riickschau auf die
Betrachtung die Rede ist, nicht vom Aufschreiben?.

Eine ausdriickliche Anweisung, schreibend zu betrachten, gibt der franzésische
Oratorianer A. Gratry8. Er beruft sich dabei auf eine nicht niher bezeichnete zeit-
gendssische Anregung, die dem Klerus einer franzésischen Didzese gegeben worden
sei. Gratry empfiehlt die Methode des schreibenden Betrachtens als besonders ge-
eignet, Zerstreuungen zu vermeiden. Man solle langsam schreiben, mit dem gegen-
wirtig gewufiten Gott sprechen, und das, was man ihm sagen machte, niederschrei-
ben. Der so Betrachtende soll dabei Gott bitten, ihn zu erleuchten, ihm seinen Willen
zu diktieren, ihn innerlich zu bewegen. Man solle die Einsprechungen Gottes ohne
willkiirliche Erginzungen niederschreiben und man werde sehen, dafl Zerstreuung
oder Schldfrigkeit zu einer solchen Betrachtung keinen Zugang mehr finden. ,Ver-
sucht es nur®, fiigt Gratry seiner Anregung bei, und ich glaube, dafl ihr mehr als
einmal beim Schreiben innehaltet, um niederzuknien und zu weinen“s,

Wir diirfen jedoch nicht nur nach theoretischen Aussagen iiber ein schreibendes
Betrachten suchen; wenn wir die Schriften der Klassiker des inneren Lebens darauf-
hin ansehen, werden wir feststellen, dafl sie selbst auch Betrachtungen geschrieben
haben. Weite Partien der Bekenntnisse des hl. Augustinus zeigen die Form des un-
mittelbaren Sprechens mit Gott und der eigenen Seele. ,Das Minnebiichlein der
Seele“ des Heinrich Seuse sind geschriebene Herzenserhebungen. Dionys der Kartiu-
ser schrieb mehrere seiner Abhandlungen in Form von Gebeten und unmittelbaren
Gesprichen mit Gott!?, Bei der hl. Theresia v. Avila gehen ihre theoretischen Ab-
handlungen wiederholt in geschriebene Gebete und Erhebungen des Herzens iiber!t,
Viele andere Belege lieflen sich anfiithren,

Dabei ist nun freilich die Beziehung zwischen Betrachten und Schreiben iiberall
dort, wo die offensichtliche Absicht feststeht, dafl der Verfasser eine theoretische Ab-
handlung schreiben oder praktische Anweisungen fiir andere geben wollte, ohne
Zweifel zuerst einmal so zu schen, dafl der Schreibende wihrend des Schreibens vom
eigenen Erleben und von einem Innewerden Gottes derart ergriffen wurde, daf} seine
Abhandlung die Form des geschriebenen Gespriches annahm. Im Vordergrund stand
nicht die Absicht zu betrachten; die Betrachtung stellte sich vielmehr im Verlauf einer
Niederschrift ein. Das Schreiben war vor der tatsichlich gewordenen Betrachtung
beabsichtigt und nicht als ein Hilfsmittel fiir diese gedacht.

Doch ist mit dieser Feststellung nicht alles {iber eine méagliche Beziehung zwischen
dem Schreiben und dieser Art von Betrachten innerhalb einer im iibrigen darlegend
abgefafiten Schrift gesagt. Wir miissen auch iiberlegen, ob nicht gerade durch das
Schreiben eine Losung und Entbindung des Erlebens ermdglicht wurde, die beim

8 De ratione meditandi ¢. 3,2. 2.a.0., S. 526 f.

7 Ignatius v. L., Geistliche Ubungen, Zus. z. I. Woche 5.

8 A. Gratry, Les Sources (1876), Paris 221926, chap. IV, La priére. Auf Gr. hat in jiingster
Zeit wieder hingewiesen: R. Graber, Aus der Kraft des Glaubens. Uber die tigl. Betrachtung,
S. 142—147, Wirzburg 1950.

% Gratry, a.a.0., S. 40.

10 7 B.: De laudibus Dei; Inflammatorium divini amoris.

1 u. a. vgl.: Weg der Vollkommenheit I 2, III 4, XIX 5, XIX 9, XXII 3.



Betradhten und Schreiben 439

blofen Uberdenken ohne schriftliche Darstellung nicht erfolgt wire. Das Schreiben
hitte dann auch eine ursichliche Bedeuntung fiir die betrachtenden oder in Gebete ge-
faften Teile solcher Abhandlungen. Tatsichlich kann eine Bezichung dieser Art
bestehen. Schon Augustinus schreibt in dem oben angefithrten Kapitel seiner
Selbstgesprache: ,. .. fasse das Gebet schriftlich ab, damit es als Erstlingsfrucht dir
Mut macht* (ut prole fias animosior)!2. Er wufite also offensichtlich darum, dafl das
— in seinen Anfingen noch mithselige — Schreiben seelisch befreiend und anregend
wirken kann. Auch Gratry, der doch das Schreiben zuerst einmal als Hilfe zur Uber-
windung der Zerstreuungen anrit, sagt dem so Beratenen schon im vornhinein:
». .. und ich glanbe sicher, daf du mehr als einmal das Schreiben wieder sein lafdt,
um niederzuknien und zu weinen®“13. Was also in unseren Tagen die Psychologie wie-
der gefunden hat!4, war immer schon hier und dort tatsichlich geiibt: es gibt eine
Form schriftlichen Ausdrucks, der als solcher das innere Schauen und Erleben in Flufl
bringt.
II.
Denken, Erleben und Schreiben

Um die tatsichlich bezeugten Beziehungen zwischen Betrachten und Schreiben zu
vertiefen, mufl noch auf zwei Erscheinungen hingewiesen werden, die sich in der
Seelenfithrung hier und dort zeigen. Einmal kann sich das Schreiben wihrend der
Betrachtung nicht etwa als Hilfe gegen ablenkende Zerstreuungen oder gegen eine
innere Sperrung anbieten, sondern gerade im Gegenteil: manche nechmen zum Schrei-
ben ihre Zuflucht, wenn sie sich der ankommenden affektiven Erlebnisse nicht mehr
gewachsen schen. Das Schreiben bedeutet fiir sie eine Art Objektivierung, einen
Schutz vor unertriglicher Uberflutung durch das eigene Gemiit, das Leib und Seele
zu iiberwiltigen droht. Aussagen von reifen und auch in der Theorie des geistigen
Lebens wohlerfahrenen Menschen stellen dabei ausdriicklich fest, dafl es sich bei
diesen ihren Erfahrungen nicht um Erscheinungen handle, die in Richtung einer Ent-
riickung oder Ekstase weisen, sondern um leib-seelisch bedingte Reaktionen natiir-
lichen Affekterlebens. Eine zweite Erfahrungstatsache fiihrt wieder in eine ganz an-
dere Richtung: wenn man bisweilen den Rat gibt, die Betrachtung schriftlich zu
machen oder auch eine im Einzelfall fruchtlos erscheinende Art der Gewissens-
erforschung dadurch zu iiberwinden, daf zur Zeit der Gewissenserforschung ein —
ausschliefllich deren Bereich umfassendes — Tagebuch gefiihrt wird, kann man nach
einiger Zeit den Wunsch héren, vom Schreiben wieder Abstand nehmen zu wollen,
weil diese Art der Betrachtung und der Besinnung auf sich selbst die Kréfte tber-
mifig in Anspruch nimmt. Auch Gratry berichtet von einer Frau, der er zur schrift-

12 3.2.0, S. 6.

18 J'espére que plus d’une fois vous cesserez d’écrire pour tomber a genoux et pour verser
des larmes. A. a. O, S. 40.

14 Innerhalb der psychotherapeutischen Praxis wire in Analogie zu unserer Frage vor
allem an die von C. G. Jung betonte ,aktive Imagination® und deren Ausdrucksvellzug im
Anfertigen von Zeichnungen zu denken. — E. Roellenbleck bringt in seinem Bericht ,Uber
das Schreiben von Betrachtungen® (Der Psychologe 5 — 1953 H. 1, S. 9—14) aufschlufireiche
Erfahrungen psychotherapeutischer Art. R. geht es aber hier hauptsichlich um die Bedeutung
der Betrachtung fiir die Lésung neurotischer Konflikte, nicht eigentlich um die Bedeutung des
Schreibens fiir die Betrachtung.



440 Georg Trapp

lichen Betrachtung geraten hatte, und die mit der Begriindung wieder davon abging:
»Oh, je ne veux plus méditer ainsi: cela me saisit trop“1s,

Einer ndheren Ergriindung des Zusammenhanges zwischen Betrachten und Schrei-
ben stellt sich vorerst einmal das Verhiltnis als ein solches zwischen Denken, Erleben
und Schreiben dar. Wir miissen also von dem Grundverhiltnis zwischen innerseeli-
schen Vollziigen und deren Ausdruck im Schreiben ausgehen.

Hier ist grundsitzlich bedentsam, dafl es der menschlichen Geistigkeit eigentiim-
lich ist, im Durchgang durch ,Nichtgeistiges® zu sich selber zu komment6. Der Geist
des Menschen ist Secle, das heifit, er ist auf Grund seiner ihm eigenen Art wesens-
gemaf ausgerichtet auf cine Begegnung mit organischem Leben, wenngleich sich sein
Sein und scine Wirkmaéchtigkeit in solcher Begegnung nicht erschopft. So erklirt es
sich, dafl der Mensch auch sein geistiges Denken im Worte vollzieht, dessen Auns-
sprache letztlich wieder nichts anderes ist als die Offenbarung seines Wesens und
dessen Vollzug zugleich: Geist in Raum und Zeit, Geist als Seele eines Kérpers. Das
geschriebene Wort hat iiber die Sinnhaftigkeit des gedachten und die Leiblichkeit
des gesprochenen hinaus die grofiere Bestandigkeit und Objektivitit; letztere sowohl
als Korperhaftigkeit wie auch als Sichtbarkeit einer vollzogenen Distanzierung des
denkenden und erlebenden Menschen von den Inhalten seines Denkens und Er-
lebens. Alle méglichen Formen des Schreibens fiir andere sind stellvertretend fiir das
gesprochene Wort, das einen Abwesenden nicht erreichen kann, so aber auch wieder
Offenbarung der Eigenart menschlicher Geistigkeit, die zur verstehbaren Mitteilung
ihrer Innerlichkeit der ,Auflerung® bedarf.

In unmittelbarem Zusammenhang damit steht die personale Ansdrucks- und
Darstellungsbedentung des geschriebenen Wortes. Die klassischen Schopfungen der
Dichter und der Philosophen verdanken ihr Entstehen nicht einem primiren Mit-
teilungszwedk noch auch blof der Absicht des Schreibers, etwas bei sich zu behalten,
was sonst der Vergessenheit anheimfiele. Viel wesentlicher ist, daf das Schreiben der
eigenen Klirung dient. Das fertige Werk ist nicht ein Etwas, das neben den geschau-
ten, erlebten oder erdachten Inhalten auch da ist: es ist die Vollendung der von
innen her gewordenen Wirklichkeit, ihr Abschlnfl und ihre reife Frucht. Ahnlich wie
die Geistseele des Menschen vom Schopfer im Sinne der von ihm begriindeten und
gewollten Seinsordnung immer nur im Eingang in cine ihr geméfe Leiblichkeit ge-
schaffen wird, ist auch so ein Werk des schopferischen Menschengeistes erst dann
eigentlich ,da®, reif und vollendet, wenn es in der sichtbaren Gestalt dés ge-
schriebenen ‘Wortes oder im Gefiige der Tonschrift Ausdruck und Darstellung ge-
funden hatt?. An Stelle des Schreibens kann in anders gelagerten Fallen auch die bil-

5 a.a.0, S. 40.

16 Vgl. dazu: K. Rahner, Geist in Welt. Innsbruck 1989. — G. Trapp, Humanae animae
competit uniri corpori. Uberlegungen zu einer Philosophie des menschlichen Ausdrucks.
Sdholastik 27 (1952) H. 3, S. 882 ff.

17 R. M. Rilke schreibt in seinen ,Briefen an einen jungen Dichter: ,Niemand kann Ihnen
raten und helfen, niemand. Es gibt nur ein einziges Mittel. Gehen Sie in sich. Erforschen
Sie den Grund, der Sie schreiben heiflt; priifen Sie, ob er in der tiefsten Stelle lhres Herzens
seine Wurzeln ausstreckt, gestehen Sie sich ein, ob Sie sterben miifiten, wenn es lhnen ver-
sagt wiirde, zn schreiben ... Und wenn aus dieser Wendung nach innen, aus dieser Versen-
kung in die cigene Welt Verse kommen ... Sie werden in ihnen lhren lieben natiirlichen



Betrachten und Schreiben 441

dende Kunst treten. J. Gorres spricht von einer ,eingegossenen bildenden Kunst® im
Zusammenhang mit mystischen Erlebnissen!8, Schon das frithkindliche Zeichnen und
Malen in seinen noch sehr ungegenstindlichen Formen des Ausdrucks und der Dar-
stellung mufl von den naturgegebenen Zusammenhéngen zwischen Erleben und Ge-

stalten her gesehen werden.
111

Denken, Beten, Erleben und Schauen

Kehren wir non wieder zum Ausgangspunkt unserer Uberlegung zuriick: Was
kann der Sinn und die Bedeutung des Schreibens von Betrachtungen sein? Wir
sprachen bisher von Bezichungen zwischen geistigen und seelischen Vollziigen und
deren Ausdruck im geschricbenen Wort. Um diese Beziehungen nun auf die Be-
trachtung iibertragen zu kénnen, miissen wir das Wesen der Betrachtung im Gan-
zen des geistigen und seelischen Lebens des Menschen einmal ins Auge fassen.

Das Insgesamt der Bedeutungsinhalte, die heute tatsdchlich mit dem Worte ,Be-
trachtung® verbunden werden, ist vielgestaltig. Betrachtung wird bisweilen schon
eine Art besinnlicher geistlicher Lesung genannt, kann aber auch Vollendungsformen
des inneren Gebetes bezeichnen, die ein gegenstandsloses Innewerden Gottes bein-
halten. Der Zwischenstufen sind viele. Das Mittelalter spricht von Lesen, Betrachten
(meditatio), Beten, Beschauen (contemplatio)!?. Schon zur Zeit Benedikts bezeich-
nete Meditation awchk Lesung und Studium??. Ignatius v. L. zdhlt zu den ,Geist-
lichen Ubungen® unter anderem ,betrachten” (contemplar) und ,Erwdgungen an-
stellen” (meditar) und hat auch den Ausdruck ,consideracién“2!, Wo er mehr das
besinnliche Uberdenken betonen will, spricht er von meditar, wenn er zam ruhigen
Anschauen anleitet, wihlt er den Begriff contemplar. Er gebraucht aber wiederholt
auch beide Begriffe ohne betonte Unterscheidung?2, Das ,principio y fundamento®
ist von ihm offensichtlich als consideracién gemeint; gleichwohl spricht man allge-
mein von Fundament- ,Betrachtungen“23,

Unbeschadet einzelner, geschichtlich feststellbarer und nach Schulen jeweils bevor-
zugter Bedeutungsgehalte, die mit dem Begriff ,Betrachtung® gemeint werden, ist
fiir unsere Frage jedenfalls davon auszugehen, daf Betrachtung eine bestimmte In-
nerlichkeit des Vollzuges und — inhaltlich gesehen — ein Beziehen des Betrachteten
auf das religiése Leben meint.

Besitz, ein Stiik und eine Stimme Thres Lebens sehen. Ein Kunstwerk ist gut, wenn es aus
Notwendigkeit entstand.“ Ausgabe Insel-Verlag 1940, S. 10 u. 11 f.

18 Die christliche Mystik 2. Bd., 4. Buch III, Regensburg 1837, S. 155. H. Seuse lief8 sich
»in seiner Jugend auf ein Pergament die ewige Weisheit malen; er spricht auch von ,an-
deren Bildern... nach innerem Entwurf. Des Mystikers Heinrich Seuse O. Pr. Deutsche
Schriften. Herausgegeben von N. Heller, Regensburg 1926. Seuses Leben 1I. Teil, S. 59 f.

19 Scala paradisi c. 1. PL. XL 997,

20 Vgl.: M. Viller - K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit. Freiburg 1939, S. 215
— L. Hertling, Lehrbuch der aszetischen Theologie. Innsbruck 1930, S. 196 ff.

21 Hier bietet sich der Vergleich mit Hugo von St. Viktor an, der von meditatio, speculatio,
contemplatio spricht. ,Dreifach ist das geistige Leben: das Denken, die Betrachtung und das
Schauen.“ Zit. nach: Die Viktoriner, Mystische Schriften, Hrsg. v. P. Wolff, Wien 1936,
S. 791

22 Vgl.: Ignatius v. L., Geistliche Ubungen. Nach der Ubers. von A. Feder, hrsg. von E.

Raitz v. Frentz. Freiburg 1940 nr. 1 und Anm. 1, S. 18.
2 a.a.0,, nr. 28 und Anm. 1, S. 32,



442 Georg Trapp

Der Sinn allen religiésen Lebens nun ist die Teilnahme an der Natur Gottes. Seine
Vollendungsform ist das Seligsein in der liebenden Schau, die uns in dem Mafle még-
lich ist, als wir von Gott durchformt sind, und die uns zugleich mehr und mehr von
Gott her und in Gott hinein umformt. Die einzelnen Teilvollziige unseres inneren
Lebens sind immer gepriagt vom Grad der Reife unserer Gottverbundenheit: ein
erstes Kennenlernen Gottes, seines Willens fiir uns und der Wege zu dessen Er-
fiillung ist Voraussetzung und Anfang, soweit wir das eigene Tun im Auge haben.
Die Kenntnis Gottes ruft dann unsere Entscheidung fiir oder gegen ihn. Wenn wir
uns fiir Gott entschieden haben, bewegt die Licbe unser Bemiihen, alles abzulegen
und beiseite zu lassen, was gegen Gott ist. Beim Voranschreiten auf einem solchen
Wege der ,Reinigung® wichst zugleich auch die Klarheit unseres Blickes fiir Gott,
der selbst immer mehr das Licht unserer Innerlichkeit wird. Die Erleuchtung wieder
fir unser Tun und die Erkenntnis der zuerst in Einzelheiten aufgefafiten Wirklich-
keit Gottes miindet dann immer mehr ein in die Umformung unseres Tuns durch das
g6ttliche Wirken, ja unser , Tun® ist schliefllich nur noch Erleiden und die im ersten
Licht gesehenen Einzelheiten fiigen sich zu einer Wirklichkeit Gottes, die wir er-
leben, wissen, bildlos schauen.

Unsere Untersuchung mufl den Blick vor allem auf die seelischen Erlebnisformen
unserer Begegnung mit Gott richten. Entsprechend dem stufenweisen Fortschreiten
unseres inneren Lebens wird auch das betrachtende Gebet die Wandlungen dieser
Begegnung kennen. Dabei ist es ein von jeher gewufites Gesetz unserer religiésen
Entfaltung, dafl die einzelnen theoretisch scheidbaren Stufen in vielseitiger Durch-
dringung erscheinen kénnen, und daf die vorher umschricbene Abgrenzung mehr
eine solche nach dem vorherrschenden Tun und Erleben ist. Je nach dem Stand der
individuellen Entwicklung und auch in etwa nach Mafigabe eines bestimmten Zieles,
das wiinschenswert erscheint, ist die Betrachtung bald mehr Besinnung auf eine
Wabhrheit, die vom Beten eingeleitet, begleitet und beschlossen wird, bald mehr
inneres Beten. Letzteres wieder erwichst aus eigenem, von der Gnade getragenen
Titigsein, oder ist einfachhin Geschenk Gottes.

Die Beurteilung der Sinnhaftigkeit des Schreibens von Betrachtungen kann somit
nur erfolgen als eine Aussage beziiglich einer bestimmten Art der iiberlegenden Be-
trachtung oder des inneren Betens, weil die Struktur der méglichen Einzelformen der
Betrachtung viel zu verschieden ist, als dafl eine giiltige Antwort auf die Frage nach
dem Schreiben von Betrachtungen im allgemeinen erwartet werden kdonnte,

Iv.
Betrachten und Schreiben

Ignatius v. L. spricht im Exerzitienbuch davon, ,daf bei den Betitigungen des
Willens, wenn wir miindlich oder geistig mit Gott, unserem Herrn, oder mit seinen
Heiligen sprechen, gréfiere Ehrfurcht von unserer Seite erfordert wird, als wenn wir
unseren Verstand zum Einsehen gebrauchen“?4, Im Rahmen dieses allgemeinen
Grundsatzes gilt aber dann die Anweisung, .. .. die Betrachtung, sei es kniend oder
zur Erde hingeworfen, sei es auf dem Riicken liegend, das Gesicht nach oben, oder

2 Vorbemerkung 3; a.a. 0., nr. 8, S. 19.



Betrachten und Schreiben : 448

sitzend und stehend“ zu machen, ,immer mit der Absicht, das zu suchen, was ich
wiinsche“25, Ubrigens gibt schon Augustinus den Rat: ,Wenn einer gut beten
mddhte, so soll er dic Korperhaltung einnehmen, die ihm gerade gemif ist, seine
Seele zu stimmen®28, Mit solchen Aussagen ist offenbar die Tatsache anerkannt, dafl
bestimmte rein natiirliche Befindlichkeiten von einer nicht zu unterschitzenden Be-
deutung fiir eine sinnvolle Entfaltung der Betrachtung sein kénnen. Von diesem
Standpunkt aus liefe sich, wie uns scheinen will, vorerst einmal rein allgemein recht-
fertigen, auch das Schreiben fir bestimmte Formen des Betrachtens als Hilfe zu
niitzen. Vor allem wird kaum ein Bedenken geltend gemacht werden konnen, wo es
sich um Betrachtungen handelt, die einer grundsatzlichen Uberlegung von Glaubens-
wahrheiten und deren Anwendung auf die Lebensgestaltung dienen sollen. Das
stets notwendige Beten als Bereitung des Herzens, als Bitte um Erleuchtung und
Hilfe zur Durchfithrung des Beschlossenen wie als Dank fiir Gnaden, wird von einer
solchen Betrachtungsmethode nicht mehr berithrt als von der des denkenden Uber-
legens. Und selbst fiir dies Beten gibt ja Augustinus, wie oben angefiihrt wurde, im
Finzelfall das Schreiben zu. Ob dieses Schreiben dann der Anregung dient, oder ob
es als Hilfe gegen storende Ablenkungen gebraucht wird, oder als eine Art Objek-
tivation zur Bewdltigung iiberstarker Affekte im natiirlichen Bereich des leib-
seelischen Erlebens, ist kein wesentlicher Unterschied firr die Beurteilung seiner Zu-
lissigkeit. Immer handelt es sich um die Anwendung eines natiirlichen Hilfs-
mittels, das sich auf Grund seiner inneren Beziehung zum Vorgang des besinnlichen
Uberlegens und seelischen Erlebens je nach der personlichen Veranlagung mehr oder
weniger anbietet. Soweit der Finwand berechtigt ist, dal das Schreiben der Be-
trachtung die Gefahr mit sich bringe, das theoretische Uberlegen oder das persén-
liche Erleben auf Kosten des Betens und des Hérens auf Gottes Stimme in den Vor-
dergrund zu stellen, so ist darauf zu sagen, dafl diese Gefahr natiirlich genau so auch
bei der nichtgeschriebenen Betrachtung gegeben sein kann. Ihre Vermeidung ist
in beiden Fillen Sache der personlichen Disziplin und des ehrlichen Gewissens.
Diesem Einwand liegt bisweilen aber auch jene andere Frage zugrunde, die in der
Geschichte der Frommigkeitsiibung wiederholt zu ernsten Auseinandersetzungen
gefithrt hat: darf (oder soll) man von der Betrachtung und vom Beten ,etwas
haben“, oder wird dadurch der eigentliche (theozentrische) Sinn des Betens und
Betrachtens verfehlt???. Als solche gehort diese Frage nicht zu unserer Untersu-
chung. Insofern sie aber mit unserer Frage in Zusammenhang steht, ist auch hier
zu sagen, dafl durch das Schreiben in sich kein wesentlich neuer Tatbestand ge-
schaffen wird; denn die Gefahr einer Unter- oder Uberbewertung des erlebnis-
mifligen Anteils am Beten und Betrachten ist schon mit ciner bestimmten Ein-
stellung zum Betrachten und Beten als solchem gegeben und muf} in jedem Falle
gesehen und bewiltigt werden. '

25 Zusatz 4 z. I. Woche; a.a. 0., nr. 76, S. 58; vgl. auch Zus. 7 z. I. W. (ar. 79, S. 59) und
Bem. 4 z. I1. Wodhe (ur. 130, S. 75).

2% Cum enim quisque orationem quaerit, collocat membra, sicut el occurrerit accomodata
pro tempore positio corporis ad movendum animum.“ Ad. Simpl. 1. 2 qu. 4 (PL XL 145).
. 27 Vgl. dazu H. Bremond, Histoire litteraire VII. La Métaphysique des Saints (1929), chap.
, 1—4.



444 : Georg Trapp

Unbeschadet dieser grundsitzlichen Méglichkeit, eine Betrachtung schreibend zu
machen, ist aber sehr wohl zu bedenken, dafl das Mafl der Anniherung an Gott
nicht nur und iberhaupt nicht immer zu nehmen ist am Grad der mehr oder min-
der befriedigend erlebten Selbsttatigkeit im Denken und Uberlegen oder in einer
erweckten Affektivitit. Auf den Wegen, die uns zu Gott fithren, zur Kenntnis
seines Willens und zur Innigkeit seiner Nahe, gibt es auch Strecken, auf denen unser
ganzes Tun im ,Ausharren“? bestehen mufl. Die Schwierigkeit beim gesammel-
ten und folgerichtigen Uberlegen und das Fehlen einer inneren Ansprache kann
einmal von der noch zu geringen Fertigkeit des Ungeiibten herriihren; ein Uber-
gehen zum Schreiben wiére dann leicht eher ein Ausweichen als ein Zuhilfenehmen,
und damit auch ohne inneren Ertrag. Dann aber diirfen wir neben solchen notwen-
digen Durchgangserscheinungen im Ganzen einer zu leistenden Einiibung des Be-
trachtens vor allem nicht dbersehen, daf bestimmte Erfahrungen der inneren
Leere und ,Trostlosigkeit* den Reifungsprozessen auch einer geiibten und von Gott
gefilhrten Seele so sehr eignen, dafl ihnen weder ausgewichen werden darf, noch
auch auf die Dauer ausgewichen werden kann. Wir missen hier nicht nur an eigent-
lich mystische Vorginge denken; auch im Bereich einer noch wesentlich selbsttitigen
Bereitung der Seele sind verschiedene Arten der ,Trockenheit‘ notwendige Er-
scheinungsformen der Losung des Menschen von sich selbst und einer ihm lieb ge-
wordenen Welt der Innerlichkeit. Alle Meister des inneren Lebens belehren uns,
dafl hier das Ausharren das einzig Sinnvolle ist. Je mehr sich ibrigens die Er-
fahrungen der ,Trockenheit“ und der ,Nacht® eigentlich mystischen Erfahrungen
nihern, desto mehr zeigt sich ohnehin, dafi das Schreibenwollen ebensowenig eine
Lésung und Erhellung bringt, wie etwa der Versuch einer Riickkehr zur Anfangs-
form der systematisch itberlegenden Betrachtung oder des akthaften affektiven
Betens. .

Erst wenn diese dunklen Strecken des Weges der Seele zu Gott durchschritten
sind, stellt sich wieder Losung und Erhellung ein. Dann kann auch das Schreiben
wieder sinnvoll werden. Hier aber ist dann die Frage, ob man schreiben soll oder
darf, gar nicht mehr als solche gestellt. Je nach der Art der Gnadenfithrung und
individuellen Befahigung im natiirlichen Bereich stellt sich die Anregung zum
Schreiben ganz von selbst und problemlos ein. Das Schreiben ist unmittelbarer
Ausdruck des innerlich Erlebten und Geschauten. Es ist ein Teil des inneren Er-
lebens selbst, das zur Erscheinung dringt, wie Lachen, Weinen oder Sprechen. So
bekennt die hl. Mechtildis: ,Ich kann und mag nicht schreiben, ich sehe denn mit
den Augen meiner Seele und hore mit den Ohren meines ewigen Geistes und fithle
in allen Gliedern meines Leibes die Kraft des Heiligen Geistes“29,

Bezeichnend fiir diese Stufe der Entwicklung ist auch, dafl »Betrachtung® gar
nicht so sehr mehr als ein zu bestimmter Stunde des Tages festgesetztes Tun auf-
gefafit wird; eine Betrachtungsstunde ist vielmehr die immer wieder spontan ge-
suchte Zeit der Abkehr von der notwendigen Tatigkeit des Tages. Auch dann,

28 Jgnatius v. L., Geistliche Ubungen, Vorbemerkung 13; a.a. O. nr. 13, S. 23.

® Leben und Offenbarungen der hl. Mechtildis, Bd. II, Vorwort § 5. Herausgegeben von
J- Miiller, Regensburg 1881, S. XXVI.



Indische und christliche Meditation - ‘ 445

wenn aus dufleren Griinden eine bestimmte Stunde vorweg festgelegt sein muf,
beginnt nicht in ihr erst die innere Verbindung mit Gott: sie wird nur aus der Viel-
falt anderer Pflichten entbunden.

Anderseits versteht man aber auch, warum die Lehrer des geistlichen Lebens
so sparsam sind mit einer Unterweisung iiber das Schreiben wihrend der Betrach-
tung. Das schreibende Betrachten, das wohl alle Grofien in der Welt der religiésen
[nnerlichkeit wenigstens zeitweise geiibt haben, muf sich letztlich von selbst ein-
stellen und ist dann jedem subjektiven Zweifel enthoben. Das Schreiben als ge-
suchte und gewollte Hilfe aber, eine Betrachtungsstunde sinnvoll zu erfiillen, be-
darf im Einzelfall jeweils einer weisen und selbstlosen Pritfung, ob es wirklich
,Gott und die Seele“ sucht, oder aber ein Ausweichen der Seele vor Gott ist, viel-
leicht auch nur e¢in Umweg, aber eben doch ein solcher.

Indische und christliche Meditation

Von Josef Neuner S.J., Poona (Indien)

Die Aktualitit einer Gegeniiberstellung indischer und dhristlicher Meditation
beruht auf zwei Griinden: Zunichst mufl die immer intimer werdende Begegnung
des Westens mit der Spiritualitdt des Ostens uber allgemeine Eindriicke und
Gefihle, iiber die blofle Neugier am Fremdlandischen hinauswachsen und zur Be-
schiftigung mit konkreten Fragen fithren. Diese ernste Beschiftigung ist vor allem
notwendig, wo der Zauber der 6stlichen Welt beniitzt wird, um den Glanz des
Christentums zu verdunkeln. Es wird fir alle, die im Osten einen kiirzeren, dstheti-
scheren Weg religiéser Erhebung suchen, sehr niitzlich sein, sich durch die dirren
asketischen Weisungen hindurchzulesen, in denen die 6stlichen Weisen ihren Weg
zu tieferen religiosen Erfahrungen niedergelegt haben; und es wird dem Christen
zu einer unerwarteten Bestitigung seines Christenglaubens, wenn er die Wege dst-
licher Askese aufsteigen sieht bis zu jener letzten Hohe des Suchens, wo der Mensch
nach den hirtesten Entsagungen und Anstrengungen sein eigenes Mithen hinter sich
wirft in den Abgrund ginzlichen Unvermégens und nur von Gott her sein Heil
erwartet, von ,dem Berge, von dem mir Hilfe kommt®.

Der zweite Grund der Aktualitit des Themas liegt in der Notwendigkeit, Sinn
und Methode der christlichen Betrachtung immer wieder nen zu priifen und zu ver-
stehen. Es ist nicht genug, die Notwendigkeit der Betrachtung mit der kirchlichen
Gesetzgebung fiir Priester und Ordensleute zu begriinden. Wenn nicht das Wesen
der Betrachtung und die Hauptmomente der Betrachtungsmethode aus dem Wesen
des Heilsgeschehens abgelesen und verstdndlich gemacht werden kénnen, dann miis-
sen auch die verehrungswiirdigsten Traditionen und die segensreichsten Gesetz-
gebungen fruchtlos bleiben. Eine solche Begriindung der Betrachtung aus dem
Wesen des christlichen Heils wird uns erleichtert und vielleicht in manchen Punk-
ten geklirt und vertieft, wenn wir sie mit der Betrachtung in der nicht-christlichen





