
Betrachten und Schreiben 

Zur Frage einer schriftlichen Betrachtungsmethode 

Von Georg Trapp S. J., Pullach bei München 

I. 

Zeugnisse der Meister 

Kann es sinnvoll sein, die Betrachtung in der Weise zu machen, daß man ihre In- 
halte, die man gedanklich erwägt oder im Erleben gegenwärtig hat, während des 
Uberlegens und im Vollzug des Innewerdens niederschreibt? 

Wenn wir vor einer grundsätzlichen Überlegung dieser Frage die Meister befra- 
gen, so finden wir nicht eben viel an Unterweisung in schreibendem Betrachten. 

Wohl hat das Schreiben im Zusammenhang mit der Betrachtung immer eine Rolle 
gespielt. Es wird als Hilfe angeraten, das in der Betrachtung Erkannte zu bewahren, 
•um dann weiter zu kommen"1, und ist so ein Ausdruck ehrfürchtiger Achtsamkeit 
auf die innere Führung, die durch ein Vergessen unterbrochen und in ihrer Entfal- 
tung gehemmt werden könnte. Ein Exerzitiendirectorium (= Anleitung für den 
Exerzitienmeister), das unmittelbar auf den hl. Ignatius v. L. zurückgeht, weist auf 
die Möglichkeit hin, den Exerzitanten anzuregen, daß er das, worauf er in der Be- 
trachtung durch Überlegung oder innere Bewegung besonders aufmerksam wurde, 
aufschreibe2. Das im Jahre 1599 von der Gesellschaft Jesu offiziell veröffentlichte 
•Directorium" gibt die Anweisung, der Exerzitant könne Einsprechungen des 
Herrn, die er während der Betrachtung oder auch außerhalb derselben empfing, auf- 
schreiben; solche Aufzeichnungen sollen aber nur in Form ganz kurzer Notizen ge- 
macht werden und nicht den Umfang einer ausführlichen Abhandlung haben3. Aus- 
drücklich wird davor gewarnt, einer etwa vorhandenen Schreibfreudigkeit so sehr 
nachzuhängen, daß ein Teil der Zeit, die für die nächstfolgende Betrachtung (wäh- 
rend der Exerzitien) oder deren Vorbereitung bestimmt ist, auf das Schreiben ver- 
wandt wird. Außerdem sei darauf zu achten, daß nicht durch ein solches Aufschreiben 
in der Zeit zwischen den Betrachtungen der Geist zu sehr ermüdet werde4. Mehr 
von der positiven Seite wird das Schreiben an einer anderen Stelle des gleichen 
Directoriums gesehen, wo es heißt, daß der Exerzitant angehalten werden soll, be- 
deutsamere Erhebungen des Herzens, Einsichten, Wünsche und Entschlüsse kurz 
aufzuzeichnen, weil solche Aufzeichnungen in anderen Zeiten, in denen sich die 
Seele nicht so angesprochen fühlt, eine große Hilfe sein können5. Die Anleitung zur 
Betrachtung, die P. Roothaan seiner Ausgabe des Exerzitienbuches beigab, betont für 
die Zeit nach der Betrachtung den Nutzen des Aufschreibens von gewonnenen Er- 
leuchtungen und gefaßten Entschlüssen, damit diese immer wieder nachgelesen wer- 

1 Augustinus, Selbstgespräche I 1; hrsgeg. v. P. Remark, München 1951, S. 7. 
1 Monum. Ignat. s. II., Madrid 1919, S. 784. 
8 Ign. v. L., Exercitia spiritualia, Director. 3,5, Regensburg 1923  (Bibl. Asc., Bd. 2), 

S. 347. 
4 a. a. 0., 3, 6, S. 347 f. 
5 Direct. 7,2; a.a.O., S. 357. 



438 Georg Trapp 

den können; auch hier wird Wert darauf gelegt, solche Aufzeichnungen kurz zu 
fassen6. Das Exerzitienbuch selbst spricht an der Stelle, wo von der Rückschau auf die 
Betrachtung die Rede ist, nicht vom Aufschreiben7. 

Eine ausdrückliche Anweisung, schreibend zu betrachten, gibt der französische 
Oratorianer A. Gratry8. Er beruft sich dabei auf eine nicht näher bezeichnete zeit- 
genössische Anregung, die dem Klerus einer französischen Diözese gegeben worden 
sei. Gratry empfiehlt die Methode des schreibenden Betrachtens als besonders ge- 
eignet, Zerstreuungen zu vermeiden. Man solle langsam schreiben, mit dem gegen- 
wärtig gewußten Gott sprechen, und das, was man ihm sagen möchte, niederschrei- 
ben. Der so Betrachtende soll dabei Gott bitten, ihn zu erleuchten, ihm seinen Willen 
zu diktieren, ihn innerlich zu bewegen. Man solle die Einsprechungen Gottes ohne 
willkürliche Ergänzungen niederschreiben und man werde sehen, daß Zerstreuung 
oder Schläfrigkeit zu einer solchen Betrachtung keinen Zugang mehr finden. •Ver- 
sucht es nur", fügt Gratry seiner Anregung bei, und ich glaube, daß ihr mehr als 
einmal beim Schreiben innehaltet, um niederzuknien und zu weinen"9. 

Wir dürfen jedoch nicht nur nach theoretischen Aussagen über ein schreibendes 
Betrachten suchen; wenn wir die Schriften der Klassiker des inneren Lebens darauf- 
hin ansehen, werden wir feststellen, daß sie selbst auch Betrachtungen geschrieben 
haben. Weite Partien der Bekenntnisse des hl. Augustinus zeigen die Form des un- 
mittelbaren Sprechens mit Gott und der eigenen Seele. •Das Minnebüchlein der 
Seele" des Heinrich Seuse sind geschriebene Herzenserhebungen. Dionys der Kartäu- 
ser schrieb mehrere seiner Abhandlungen in Form von Gebeten und unmittelbaren 
Gesprächen mit Gott10. Bei der hl. Theresia v. Avila gehen ihre theoretischen Ab- 
handlungen wiederholt in geschriebene Gebete und Erhebungen des Herzens über11. 
Viele andere Belege ließen sich anführen. 

Dabei ist nun freilich die Beziehung zwischen Betrachten und Schreiben überall 
dort, wo die offensichtliche Absicht feststeht, daß der Verfasser eine theoretische Ab- 
handlung schreiben oder praktische Anweisungen für andere geben wollte, ohne 
Zweifel zuerst einmal so zu sehen, daß der Schreibende während des Schreibens vom 
eigenen Erleben und von einem Innewerden Gottes derart ergriffen wurde, daß seine 
Abhandlung die Form des geschriebenen Gespräches annahm. Im Vordergrund stand 
nicht die Absicht zu betrachten; die Betrachtung stellte sich vielmehr im Verlauf einer 
Niederschrift ein. Das Schreiben war vor der tatsächlich gewordenen Betrachtung 
beabsichtigt und nicht als ein Hilfsmittel für diese gedacht. 

Doch ist mit dieser Feststellung nicht alles über eine mögliche Beziehung zwischen 
dem Schreiben und dieser Art von Betrachten innerhalb einer im übrigen darlegend 
abgefaßten Schrift gesagt. Wir müssen auch überlegen, ob nicht gerade durch das 
Schreiben eine Lösung und Entbindung des Erlebens ermöglicht wurde, die beim 

6 De ratione meditandi c. 3, 2. a. a. O., S. 526 f. 
7 Ignatius v. L., Geistliche Übungen, Zus. z. I. Woche 5. 
8 A. Gratry, Les Sources (1876), Paris 231926, chap. IV, La priere. Auf Gr. hat in jüngster 

Zeit wieder hingewiesen: R. Graber, Aus der Kraft des Glaubens. Über die tägl. Betrachtung, 
S. 142•147, Würzburg 1950. 

9 Gratry, a.a.O., S. 40. 
10 z. B.: De laudibus Dei; Inflammatorium divini amoris. 
11 u. a. vgl.: Weg der Vollkommenheit I 2, III 4, XIX 5, XIX 9, XXII 3. 



Betrachten und Schreiben 439 

bloßen Überdenken ohne schriftliche Darstellung nicht erfolgt wäre. Das Schreiben 
hätte dann auch eine ursächliche Bedeutung für die betrachtenden oder in Gebete ge- 
faßten Teile solcher Abhandlungen. Tatsächlich kann eine Beziehung dieser Art 
bestehen. Schon Augustinus schreibt in dem oben angeführten Kapitel seiner 
Selbstgespräche: •... fasse das Gebet schriftlich ab, damit es als Erstlingsfrucht dir 
Mut macht" (ut prole fias animosior)12. Er wußte also offensichtlich darum, daß das 
• in seinen Anfängen noch mühselige • Schreiben seelisch befreiend und anregend 
wirken kann. Auch Gratry, der doch das Schreiben zuerst einmal als Hilfe zur Über- 
windung der Zerstreuungen anrät, sagt dem so Beratenen schon im vornhinein: 
•... und ich glaube sicher, daß du mehr als einmal das Schreiben wieder sein läßt, 
um niederzuknien und zu weinen"18. Was also in unseren Tagen die Psychologie wie- 
der gefunden hat14, war immer schon hier und dort tatsächlich geübt: es gibt eine 
Form schriftlichen Ausdrucks, der als solcher das innere Schauen und Erleben in Fluß 

bringt. 
II. 

Denken, Erleben und Schreiben 

Um die tatsächlich bezeugten Beziehungen zwischen Betrachten und Schreiben zu 
vertiefen, muß noch auf zwei Erscheinungen hingewiesen werden, die sich in der 
Seelenführung hier und dort zeigen. Einmal kann sich das Schreiben während der 
Betrachtung nicht etwa als Hilfe gegen ablenkende Zerstreuungen oder gegen eine 
innere Sperrung anbieten, sondern gerade im Gegenteil: manche nehmen zum Schrei- 
ben ihre Zuflucht, wenn sie sich der ankommenden affektiven Erlebnisse nicht mehr 
gewachsen sehen. Das Schreiben bedeutet für sie eine Art Objektivierung, einen 
Schutz vor unerträglicher Überflutung durch das eigene Gemüt, das Leib und Seele 
zu überwältigen droht. Aussagen von reifen und auch in der Theorie des geistigen 
Lebens wohlerfahrenen Menschen stellen dabei ausdrücklich fest, daß es sich bei 
diesen ihren Erfahrungen nicht um Erscheinungen handle, die in Richtung einer Ent- 
rückung oder Ekstase weisen, sondern um leib-seelisch bedingte Reaktionen natür- 
lichen Affekterlebens. Eine zweite Erfahrungstatsache führt wieder in eine ganz an- 
dere Richtung: wenn man bisweilen den Rat gibt, die Betrachtung schriftlich zu 
machen oder auch eine im Einzelfall fruchtlos erscheinende Art der Gewissens- 
erforschung dadurch zu überwinden, daß zur Zeit der Gewissenserforschung ein • 
ausschließlich deren Bereich umfassendes • Tagebuch geführt wird, kann man nach 
einiger Zeit den Wunsch hören, vom Schreiben wieder Abstand nehmen zu wollen, 
weil diese Art der Betrachtung und der Besinnung auf sich selbst die Kräfte über- 
mäßig in Anspruch nimmt. Auch Gratry berichtet von einer Frau, der er zur schrift- 

12 a.a.O., S. 6. 
13 J'espere que plus d'une fois vous cesserez d'ecrire pour tomber ä genoux et pour verser 

des larmes. A. a. O., S. 40. 
14 Innerhalb der psychotherapeutischen Praxis wäre in Analogie zu unserer Frage vor 

allem an die von C. G. Jung betonte •aktive Imagination" und deren Ausdrucksvollzug im 
Anfertigen von Zeichnungen zu denken. • E. Roellenbleck bringt in seinem Bericht •Über 
das Schreiben von Betrachtungen" (Der Psychologe 5 • 1953 H. 1, S. 9•14) aufschlußreiche 
Erfahrungen psychotherapeutischer Art. R. geht es aber hier hauptsächlich um die Bedeutung 
der Betrachtung für die Lösung neurotischer Konflikte, nicht eigentlich um die Bedeutung des 
Schreibens für die Betrachtung. 



440 Georg Trapp 

liehen Betrachtung geraten hatte, und die mit der Begründung wieder davon abging: 
•Oh, je ne veux plus mediter ainsi: cela me saisit trop"15. 

Einer näheren Ergründung des Zusammenhanges zwischen Betrachten und Schrei- 
ben stellt sich vorerst einmal das Verhältnis als ein solches zwischen Denken, Erleben 
und Schreiben dar. Wir müssen also von dem Grundverhältnis zwischen innerseeli- 
schen Vollzügen und deren Ausdruck im Schreiben ausgehen. 

Hier ist grundsätzlich bedeutsam, daß es der menschlichen Geistigkeit eigentüm- 
lich ist, im Durchgang durch •Nichtgeistiges" zu sich selber zu kommen16. Der Geist 
des Menschen ist Seele, das heißt, er ist auf Grund seiner ihm eigenen Art wesens- 
gemäß ausgerichtet auf eine Begegnung mit organischem Leben, wenngleich sich sein 
Sein und seine Wirkmächtigkeit in solcher Begegnung nicht erschöpft. So erklärt es 
sich, daß der Mensch auch sein geistiges Denken im Worte vollzieht, dessen Aus- 
sprache letztlich wieder nichts anderes ist als die Offenbarung seines Wesens und 
dessen Vollzug zugleich: Geist in Raum und Zeit, Geist als Seele eines Körpers. Das 
geschriebene Wort hat über die Sinnhaftigkeit des gedachten und die Leiblichkeit 
des gesprochenen hinaus die größere Beständigkeit und Objektivität; letztere sowohl 
als Körperhaftigkeit wie auch als Sichtbarkeit einer vollzogenen Distanzierung des 
denkenden und erlebenden Menschen von den Inhalten seines Denkens und Er- 
lebens. Alle möglichen Formen des Schreibens für andere sind stellvertretend für das 
gesprochene Wort, das einen Abwesenden nicht erreichen kann, so aber auch wieder 
Offenbarung der Eigenart menschlicher Geistigkeit, die zur verstehbaren Mitteilung 
ihrer Innerlichkeit der •Äußerung" bedarf. 

In unmittelbarem Zusammenhang damit steht die personale Ausdrucks- und 
Darstellungsbedeutung des geschriebenen Wortes. Die klassischen Schöpfungen der 
Dichter und der Philosophen verdanken ihr Entstehen nicht einem primären Mit- 
teilungszweck noch auch bloß der Absicht des Schreibers, etwas bei sich zu behalten, 
was sonst der Vergessenheit anheimfiele. Viel wesentlicher ist, daß das Schreiben der 
eigenen Klärung dient. Das fertige Werk ist nicht ein Etwas, das neben den geschau- 
ten, erlebten oder erdachten Inhalten auch da ist: es ist die Vollendung der von 
innen her gewordenen Wirklichkeit, ihr Abschluß und ihre reife Frucht. Ähnlich wie 
die Geistseele des Menschen vom Schöpfer im Sinne der von ihm begründeten und 
gewollten Seinsordnung immer nur im Eingang in eine ihr gemäße Leiblichkeit ge- 
schaffen wird, ist auch so ein Werk des schöpferischen Menschengeistes erst dann 
eigentlich •da", reif und vollendet, wenn es in der sichtbaren Gestalt des ge- 
schriebenen Wortes oder im Gefüge der Tonschrift Ausdruck und Darstellung ge- 
funden hat17. An Stelle des Schreibens kann in anders gelagerten Fällen auch die bil- 

16 a. a. 0., S. 40. 
16 Vgl. dazu: K. Rahner, Geist in Welt. Innsbruck 1939. • G. Trapp, Humanae animae 

competit uniri corpori. Überlegungen zu einer Philosophie des menschlichen Ausdrucks. 
Scholastik 27 (1952) H. 3, S. 382 ff. 

17 R. M. Rilke schreibt in seinen •Briefen an einen jungen Dichter": •Niemand kann Ihnen 
raten und helfen, niemand. Es gibt nur ein einziges Mittel. Gehen Sie in sich. Erforschen 
Sie den Grund, der Sie schreiben heißt; prüfen Sie, ob er in der tiefsten Stelle Ihres Herzens 
seine Wurzeln ausstreckt, gestehen Sie sich ein, ob Sie sterben müßten, wenn es Ihnen ver- 
sagt würde, zu schreiben ... Und wenn aus dieser Wendung nach innen, aus dieser Versen- 
kung in die eigene Welt Verse kommen... Sie werden in ihnen Ihren lieben natürlichen 



Betrachten und Schreiben 441 

dende Kunst treten. J. Görres spricht von einer •eingegossenen bildenden Kunst" im 
Zusammenhang mit mystischen Erlebnissen18. Schon das frühkindliche Zeichnen und 
Malen in seinen noch sehr ungegenständlichen Formen des Ausdrucks und der Dar- 
stellung muß von den naturgegebenen Zusammenhängen zwischen Erleben und Ge- 
stalten her gesehen werden. 

III. 

Denken, Beten, Erleben und Schauen 

Kehren wir nun wieder zum Ausgangspunkt unserer Überlegung zurück: Was 
kann der Sinn und die Bedeutung des Schreibens von Betrachtungen sein? Wir 
sprachen bisher von Beziehungen zwischen geistigen und seelischen Vollzügen und 
deren Ausdruck im geschriebenen Wort. Um diese Beziehungen nun auf die Be- 
trachtung übertragen zu können, müssen wir das Wesen der Betrachtung im Gan- 
zen des geistigen und seelischen Lebens des Menschen einmal ins Auge fassen. 

Das Insgesamt der Bedeutungsinhalte, die heute tatsächlich mit dem Worte •Be- 
trachtung" verbunden werden, ist vielgestaltig. Betrachtung wird bisweilen schon 
eine Art besinnlicher geistlicher Lesung genannt, kann aber auch Vollendungsformen 
des inneren Gebetes bezeichnen, die ein gegenstandsloses Innewerden Gottes bein^ 
halten. Der Zwischenstufen sind viele. Das Mittelalter spricht von Lesen, Betrachten 
(meditatio), Beten, Beschauen (contemplatio)19. Schon zur Zeit Benedikts bezeich- 
nete Meditation auch Lesung und Studium20. Ignatius v. L. zählt zu den •Geist- 
lichen Übungen" unter anderem •betrachten" (contemplar) und •Erwägungen an- 

stellen" (meditar) und hat auch den Ausdruck •consideration"21. Wo er mehr das 
besinnliche Überdenken betonen will, spricht er von meditar, wenn er zum ruhigen 
Anschauen anleitet, wählt er den Begriff contemplar. Er gebraucht aber wiederholt 
auch beide Begriffe ohne betonte Unterscheidung22. Das •principio y fundamento" 
ist von ihm offensichtlich als consideracion gemeint; gleichwohl spricht man allge- 
mein von Fundament-•Betrachtungen"23. 

Unbeschadet einzelner, geschichtlich feststellbarer und nach Schulen jeweils bevor- 
zugter Bedeutungsgehalte, die mit dem Begriff •Betrachtung" gemeint werden, ist 
für unsere Frage jedenfalls davon auszugehen, daß Betrachtung eine bestimmte In- 
nerlichkeit des Vollzuges und • inhaltlich gesehen • ein Beziehen des Betrachteten 
auf das religiöse Leben meint. 

Besitz, ein Stück und eine Stimme Ihres Lebens sehen. Ein Kunstwerk ist gut, wenn es aus 
Notwendigkeit entstand." Ausgabe Insel-Verlag 1940, S. 10 u. 11 f. 

18 Die christliche Mystik 2. Bd., 4. Buch III, Regensburg 1837, S. 155. H. Seuse ließ sich 
•in seiner Jugend auf ein Pergament die ewige Weisheit malen"; er spricht auch von •an- 
deren Bildern ... nach innerem Entwurf". Des Mystikers Heinrich Seuse 0. Pr. Deutsche 
Schriften. Herausgegeben von N. Heller, Regensburg 1926. Seuses Leben II. Teil, S. 59 f. 

19 Scala paradisi c. 1. PL XL 997. 
20 Vgl.: M. Viller - K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit. Freiburg 1939, S. 215 

• L. Hertling, Lehrbuch der aszetischen Theologie. Innsbruck 1930, S. 196 ff. 
21 Hier bietet sich der Vergleich mit Hugo von St. Viktor an, der von meditatio, speculatio, 

contemplatio spricht. •Dreifach ist das geistige Leben: das Denken, die Betrachtung und das 
Schauen." Zit. nach: Die Viktoriner, Mystische Schriften, Hrsg. v. P. Wolff, Wien 1936, 
S. 79 f. 

22 Vgl.: Ignatius v. L., Geistliche Übungen. Nach der Übers, von A. Feder, hrsg. von E. 
Raitz v. Frentz. Freiburg 1940 nr. 1 und Anm. 1, S. 18. 

23 a.a.O., nr. 23 und Anm. 1, S. 32. 



442 Georg Trapp 

Der Sinn allen religiösen Lebens nun ist die Teilnahme an der Natur Gottes. Seine 
Vollendungsform ist das Seligsein in der liebenden Schau, die uns in dem Maße mög- 
lich ist, als wir von Gott durchformt sind, und die uns zugleich mehr und mehr von 
Gott her und in Gott hinein umformt. Die einzelnen Teilvollzüge unseres inneren 
Lebens sind immer geprägt vom Grad der Reife unserer Gottverbundenheit: ein 
erstes Kennenlernen Gottes, seines Willens für uns und der Wege zu dessen Er- 
füllung ist Voraussetzung und Anfang, soweit wir das eigene Tun im Auge haben. 
Die Kenntnis Gottes ruft dann unsere Entscheidung für oder gegen ihn. Wenn wir 
uns für Gott entschieden haben, bewegt die Liebe unser Bemühen, alles abzulegen 
und beiseite zu lassen, was gegen Gott ist. Beim Voranschreiten auf einem solchen 
Wege der •Reinigung" wächst zugleich auch die Klarheit unseres Blickes für Gott, 
der selbst immer mehr das Licht unserer Innerlichkeit wird. Die Erleuchtung wieder 
für unser Tun und die Erkenntnis der zuerst in Einzelheiten aufgefaßten Wirklich- 
keit Gottes mündet dann immer mehr ein in die Umformung unseres Tuns durch das 
göttliche Wirken, ja unser •Tun" ist schließlich nur noch Erleiden und die im ersten 
Licht gesehenen Einzelheiten fügen sich zu einer Wirklichkeit Gottes, die wir er- 
leben, wissen, bildlos schauen. 

Unsere Untersuchung muß den Blick vor allem auf die seelischen Erlebnisformen 
unserer Begegnung mit Gott richten. Entsprechend dem stufenweisen Fortschreiten 
unseres inneren Lebens wird auch das betrachtende Gebet die Wandlungen dieser 
Begegnung kennen. Dabei ist es ein von jeher gewußtes Gesetz unserer religiösen 
Entfaltung, daß die einzelnen theoretisch scheidbaren Stufen in vielseitiger Durch- 
dringung erscheinen können, und daß die vorher umschriebene Abgrenzung mehr 
eine solche nach dem vorherrschenden Tun und Erleben ist. Je nach dem Stand der 
individuellen Entwicklung und auch in etwa nach Maßgabe eines bestimmten Zieles, 
das wünschenswert erscheint, ist die Betrachtung bald mehr Besinnung auf eine 
Wahrheit, die vom Beten eingeleitet, begleitet und beschlossen wird, bald mehr 
inneres Beten. Letzteres wieder erwächst aus eigenem, von der Gnade getragenen 
Tätigsein, oder ist einfachhin Geschenk Gottes. 

Die Beurteilung der Sinnhaftigkeit des Schreibens von Betrachtungen kann somit 
nur erfolgen als eine Aussage bezüglich einer bestimmten Art der überlegenden Be- 
trachtung oder des inneren Betens, weil die Struktur der möglichen Einzelformen der 
Betrachtung viel zu verschieden ist, als daß eine gültige Antwort auf die Frage nach 
dem Schreiben von Betrachtungen im allgemeinen erwartet werden könnte. 

IV. 

Betrachten und Schreiben 

Ignatius v. L. spricht im Exerzitienbuch davon, •daß bei den Betätigungen des 
Willens, wenn wir mündlich oder geistig mit Gott, unserem Herrn, oder mit seinen 
Heiligen sprechen, größere Ehrfurcht von unserer Seite erfordert wird, als wenn wir 
unseren Verstand zum Einsehen gebrauchen"24. Im Rahmen dieses allgemeinen 
Grundsatzes gilt aber dann die Anweisung, •... die Betrachtung, sei es kniend oder 
zur Erde hingeworfen, sei es auf dem Rücken liegend, das Gesicht nach oben, oder 

24 Vorbemerkung 3; a. a. O., nr. 3, S. 19. 



Betrachten und Schreiben ' 443 

sitzend und stehend" zu machen, •immer mit der Absicht, das zu suchen, was ich 
wünsche"25. Übrigens gibt schon Augustinus den Rat: •Wenn einer gut beten 
möchte, so soll er die Körperhaltung einnehmen, die ihm gerade gemäß ist, seine 
Seele zu stimmen"26. Mit solchen Aussagen ist offenbar die Tatsache anerkannt, daß 
bestimmte rein natürliche Befindlichkeiten von einer nicht zu unterschätzenden Be- 
deutung für eine sinnvolle Entfaltung der Betrachtung sein können. Von diesem 
Standpunkt aus ließe sich, wie uns scheinen will, vorerst einmal rein allgemein recht- 
fertigen, auch das Schreiben für bestimmte Formen des Betrachtens als Hilfe zu 
nützen. Vor allem wird kaum ein Bedenken geltend gemacht werden können, wo es 
sich um Betrachtungen handelt, die einer grundsätzlichen Überlegung von Glaubens- 
wahrheiten und deren Anwendung auf die Lebensgestaltung dienen sollen. Das 
stets notwendige Beten als Bereitung des Herzens, als Bitte um Erleuchtung und 
Hilfe zur Durchführung des Beschlossenen wie als Dank für Gnaden, wird von einer 
solchen Betrachtungsmethode nicht mehr berührt als von der des denkenden Über- 
legens. Und selbst für dies Beten gibt ja Augustinus, wie oben angeführt wurde, im 
Einzelfall das Schreiben zu. Ob dieses Schreiben dann der Anregung dient, oder ob 
es als Hilfe gegen störende Ablenkungen gebraucht wird, oder als eine Art Objek- 
tivation zur Bewältigung überstarker Affekte im natürlichen Bereich des leib- 
seelischen Erlebens, ist kein wesentlicher Unterschied für die Beurteilung seiner Zu- 
lässigkeit. Immer handelt es sich um die Anwendung eines natürlichen Hilfs- 
mittels, das sich auf Grund seiner inneren Beziehung zum Vorgang des besinnlichen 
Überlegens und seelischen Erlebens je nach der persönlichen Veranlagung mehr oder 
weniger anbietet. Soweit der Einwand berechtigt ist, daß das Schreiben der Be- 
trachtung die Gefahr mit sich bringe, das theoretische Überlegen oder das persön- 
liche Erleben auf Kosten des Betens und des Hörens auf Gottes Stimme in den Vor- 
dergrund zu stellen, so ist darauf zu sagen, daß diese Gefahr natürlich genau so auch 
bei der nichtgeschriebenen Betrachtung gegeben sein kann. Ihre Vermeidung ist 
in beiden Fällen Sache der persönlichen Disziplin und des ehrlichen Gewissens. 
Diesem Einwand liegt bisweilen aber auch jene andere Frage zugrunde, die in der 
Geschichte der Frömmigkeitsübung wiederholt zu ernsten Auseinandersetzungen 
geführt hat: darf (oder soll) man von der Betrachtung und vom Beten •etwas 
haben", oder wird dadurch der eigentliche (theozentrische) Sinn des Betens und 
Betrachtens verfehlt?27. Als solche gehört diese Frage nicht zu unserer Untersu- 
chung. Insofern sie aber mit unserer Frage in Zusammenhang steht, ist auch hier 
zu sagen, daß durch das Schreiben in sich kein wesentlich neuer Tatbestand ge- 
schaffen wird; denn die Gefahr einer Unter- oder Überbewertung des erlebnis- 
mäßigen Anteils am Beten und Betrachten ist schon mit einer bestimmten Ein- 
stellung zum Betrachten und Beten als solchem gegeben und muß in jedem Falle 

gesehen und bewältigt werden. 

25 Zusatz 4 z. I. Woche; a.a.O., nr. 76, S. 58; vgl. auch Zus. 7 z. I. W. (nr. 79, S. 59) und 
Bern. 4 z. II. Woche (nr. 130, S. 75). 

26 •Cum enim quisque orationem quaerit, collocat membra, si cut ei occurrerit accomodata 
pro tempore positio corporis ad movendum animum." Ad. Simpl. 1. 2 qu. 4 (PL XL 145). 

27 Vgl. dazu H. Bremond, Histoire litteraire VII. La Metaphysique des Saints (1929), chap. 
I, 1-4. 



444 Georg Trapp 

Unbeschadet dieser grundsätzlichen Möglichkeit, eine Betrachtung schreibend zu 
machen, ist aber sehr wohl zu bedenken, daß das Maß der Annäherung an Gott 
nicht, nur und überhaupt nicht immer zu nehmen ist am Grad der mehr oder min- 
der befriedigend erlebten Selbsttätigkeit im Denken und Überlegen oder in einer 
erweckten Affektivität. Auf den Wegen, die uns zu Gott führen, zur Kenntnis 
seines Willens und zur Innigkeit seiner Nähe, gibt es auch Strecken, auf denen unser 
ganzes Tun im •Ausharren"28 bestehen muß. Die Schwierigkeit beim gesammel- 
ten und folgerichtigen Überlegen und das Fehlen einer inneren Ansprache kann 
einmal von der noch zu geringen Fertigkeit des Ungeübten herrühren; ein Über- 
gehen zum Schreiben wäre dann leicht eher ein Ausweichen als ein Zuhilfenehmen, 
und damit auch ohne inneren Ertrag. Dann aber dürfen wir neben solchen notwen- 
digen Durchgangserscheinungen im Ganzen einer zu leistenden Einübung des Be- 
trachtens vor allem nicht übersehen, daß bestimmte Erfahrungen der inneren 
Leere und •Trostlosigkeit" den Reifungsprozessen auch einer geübten und von Gott 
geführten Seele so sehr eignen, daß ihnen weder ausgewichen werden darf, noch 
auch auf die Dauer ausgewichen werden kann. Wir müssen hier nicht nur an eigent- 
lich mystische Vorgänge denken; auch im Bereich einer noch wesentlich selbsttätigen 
Bereitung der Seele sind verschiedene Arten der •Trockenheit" notwendige Er- 
scheinungsformen der Lösung des Menschen von sich selbst und einer ihm lieb ge- 
wordenen Welt der Innerlichkeit. Alle Meister des inneren Lebens belehren uns, 
daß hier das Ausharren das einzig Sinnvolle ist. Je mehr sich übrigens die Er- 
fahrungen der •Trockenheit" und der •Nacht" eigentlich mystischen Erfahrungen 
nähern, desto mehr zeigt sich ohnehin, daß das Schreibenwollen ebensowenig eine 
Lösung und Erhellung bringt, wie etwa der Versuch einer Rückkehr zur Anfangs- 
form der systematisch überlegenden Betrachtung oder des akthaften affektiven 
Betens. 

Erst wenn diese dunklen Strecken des Weges der Seele zu Gott durchschritten 
sind, stellt sich wieder Lösung und Erhellung ein. Dann kann auch das Schreiben 
wieder sinnvoll werden. Hier aber ist dann die Frage, ob man schreiben soll oder 
darf, gar nicht mehr als solche gestellt. Je nach der Art der Gnadenführung und 
individuellen Befähigung im natürlichen Bereich stellt sich die Anregung zum 
Schreiben ganz von selbst und problemlos ein. Das Schreiben ist unmittelbarer 
Ausdruck des innerlich Erlebten und Geschauten. Es ist ein Teil des inneren Er- 
lebens selbst, das zur Erscheinung drängt, wie Lachen, Weinen oder Sprechen. So 
bekennt die hl. Mechtildis: •Ich kann und mag nicht schreiben, ich sehe denn mit 
den Augen meiner Seele und höre mit den Ohren meines ewigen Geistes und fühle 
in allen Gliedern meines Leibes die Kraft des Heiligen Geistes"20. 

Bezeichnend für diese Stufe der Entwicklung ist auch, daß •Betrachtung" gar 
nicht so sehr mehr als ein zu bestimmter Stunde des Tages festgesetztes Tun auf- 
gefaßt wird; eine Betrachtungsstunde ist vielmehr die immer wieder spontan ge- 
suchte Zeit der Abkehr von der notwendigen Tätigkeit des Tages. Auch dann, 

28 Ignatius v. L., Geistliche Übungen, Vorbemerkung 13; a. a. 0. nr. 13, S. 23. 
29 Leben und Offenbarungen der hl. Mechtildis, Bd. II, Vorwort § 5. Herausgegeben von 

J. Müller, Regensburg 1881, S. XXVI. 



Indische und christliche Meditation ~ 445 

wenn aus äußeren Gründen eine bestimmte Stunde vorweg festgelegt sein muß, 
beginnt nicht in ihr erst die innere Verbindung mit Gott: sie wird nur aus der Viel- 
falt anderer Pflichten entbunden. 

Anderseits versteht man aber auch, warum die Lehrer des geistlichen Lebens 
so sparsam sind mit einer Unterweisung über das Schreiben während der Betrach- 
tung. Das schreibende Betrachten, das wohl alle Großen in der Welt der religiösen 
Innerlichkeit wenigstens zeitweise geübt haben, muß sich letztlich von selbst ein- 
stellen und ist dann jedem subjektiven Zweifel enthoben. Das Schreiben als ge- 
suchte und gewollte Hilfe aber, eine TSetrachtungsstunde sinnvoll zu erfüllen, be- 
darf im Einzelfall jeweils einer weisen und selbstlosen Prüfung, ob es wirklich 
•Gott und die Seele" sucht, oder aber ein Ausweichen der Seele vor Gott ist, viel- 
leicht auch nur ein Umweg, aber eben doch ein solcher. 

Indische und christliche Meditation 

Von Josef Neuner S.J., Poona (Indien) 

Die Aktualität einer Gegenüberstellung indischer und christlicher Meditation 
beruht auf zwei Gründen: Zunächst muß die immer intimer werdende Begegnung 
des Westens mit der Spiritualität des Ostens über allgemeine Eindrücke und 
Gefühle, über die bloße Neugier am Fremdländischen hinauswachsen und zur Be- 
schäftigung mit konkreten Fragen führen. Diese ernste Beschäftigung ist vor allem 
notwendig, wo der Zauber der östlichen Welt benützt wird, um den Glanz des 
Christentums zu verdunkeln. Es wird für alle, die im Osten einen kürzeren, ästheti- 
scheren Weg religiöser Erhebung suchen, sehr nützlich sein, sich durch die dürren 
asketischen Weisungen hindurchzulesen, in denen die östlichen Weisen ihren Weg 
zu tieferen religiösen Erfahrungen niedergelegt haben; und es wird dem Christen 
zu einer unerwarteten Bestätigung seines Christenglaubens, wenn er die Wege öst- 
licher Askese aufsteigen sieht bis zu jener letzten Höhe des Suchens, wo der Mensch 
nach den härtesten Entsagungen und Anstrengungen sein eigenes Mühen hinter sich 
wirft in den Abgrund gänzlichen Unvermögens und nur von Gott her sein Heil 
erwartet, von •dem Berge, von dem mir Hilfe kommt". 

Der zweite Grund der Aktualität des Themas liegt in der Notwendigkeit, Sinn 
und Methode der christlichen Betrachtung immer wieder neu zu prüfen und zu ver- 
stehen. Es ist nicht genug, die Notwendigkeit der Betrachtung mit der kirchlichen 
Gesetzgebung für Priester und Ordensleute zu begründen. Wenn nicht das Wesen 
der Betrachtung und die Hauptmomente der Betrachtungsmethode aus dem Wesen 
des Heilsgeschehens abgelesen und verständlich gemacht werden können, dann müs- 
sen auch die verehrungswürdigsten Traditionen und die segensreichsten Gesetz- 
gebungen fruchtlos bleiben. Eine solche Begründung der Betrachtung aus dem 
Wesen des christlichen Heils wird uns erleichtert und vielleicht in manchen Punk- 
ten geklärt und vertieft, wenn wir sie mit der Betrachtung in der nicht-christlichen 




