
Indische und christliche Meditation ~ 445 

wenn aus äußeren Gründen eine bestimmte Stunde vorweg festgelegt sein muß, 
beginnt nicht in ihr erst die innere Verbindung mit Gott: sie wird nur aus der Viel- 
falt anderer Pflichten entbunden. 

Anderseits versteht man aber auch, warum die Lehrer des geistlichen Lebens 
so sparsam sind mit einer Unterweisung über das Schreiben während der Betrach- 
tung. Das schreibende Betrachten, das wohl alle Großen in der Welt der religiösen 
Innerlichkeit wenigstens zeitweise geübt haben, muß sich letztlich von selbst ein- 
stellen und ist dann jedem subjektiven Zweifel enthoben. Das Schreiben als ge- 
suchte und gewollte Hilfe aber, eine TSetrachtungsstunde sinnvoll zu erfüllen, be- 
darf im Einzelfall jeweils einer weisen und selbstlosen Prüfung, ob es wirklich 
•Gott und die Seele" sucht, oder aber ein Ausweichen der Seele vor Gott ist, viel- 
leicht auch nur ein Umweg, aber eben doch ein solcher. 

Indische und christliche Meditation 

Von Josef Neuner S.J., Poona (Indien) 

Die Aktualität einer Gegenüberstellung indischer und christlicher Meditation 
beruht auf zwei Gründen: Zunächst muß die immer intimer werdende Begegnung 
des Westens mit der Spiritualität des Ostens über allgemeine Eindrücke und 
Gefühle, über die bloße Neugier am Fremdländischen hinauswachsen und zur Be- 
schäftigung mit konkreten Fragen führen. Diese ernste Beschäftigung ist vor allem 
notwendig, wo der Zauber der östlichen Welt benützt wird, um den Glanz des 
Christentums zu verdunkeln. Es wird für alle, die im Osten einen kürzeren, ästheti- 
scheren Weg religiöser Erhebung suchen, sehr nützlich sein, sich durch die dürren 
asketischen Weisungen hindurchzulesen, in denen die östlichen Weisen ihren Weg 
zu tieferen religiösen Erfahrungen niedergelegt haben; und es wird dem Christen 
zu einer unerwarteten Bestätigung seines Christenglaubens, wenn er die Wege öst- 
licher Askese aufsteigen sieht bis zu jener letzten Höhe des Suchens, wo der Mensch 
nach den härtesten Entsagungen und Anstrengungen sein eigenes Mühen hinter sich 
wirft in den Abgrund gänzlichen Unvermögens und nur von Gott her sein Heil 
erwartet, von •dem Berge, von dem mir Hilfe kommt". 

Der zweite Grund der Aktualität des Themas liegt in der Notwendigkeit, Sinn 
und Methode der christlichen Betrachtung immer wieder neu zu prüfen und zu ver- 
stehen. Es ist nicht genug, die Notwendigkeit der Betrachtung mit der kirchlichen 
Gesetzgebung für Priester und Ordensleute zu begründen. Wenn nicht das Wesen 
der Betrachtung und die Hauptmomente der Betrachtungsmethode aus dem Wesen 
des Heilsgeschehens abgelesen und verständlich gemacht werden können, dann müs- 
sen auch die verehrungswürdigsten Traditionen und die segensreichsten Gesetz- 
gebungen fruchtlos bleiben. Eine solche Begründung der Betrachtung aus dem 
Wesen des christlichen Heils wird uns erleichtert und vielleicht in manchen Punk- 
ten geklärt und vertieft, wenn wir sie mit der Betrachtung in der nicht-christlichen 



446 Josef Neuner 

Welt vergleichen. Diesem doppelten Zweck mögen die folgenden Ausführungen 
dienen. Wir sprechen zuerst von Wesen und Methode der klassischen Form der 
indischen Betrachtung im System des Yoga • es folgt eine Skizze der Umformung, 
die die Betrachtung in den theistischen Systemen Indiens erfährt • wir schließen 
mit dem Vergleich indischer und christlicher Meditation. 

/. Die Meditation im System des tjoga 

1. Das Wesen der Meditation 

Beim Versuch, den Begriff der Meditation in Indiens religiösen Traditionen ab- 
zugrenzen, wird man zunächst auf die Schwierigkeit stoßen, daß ungefähr alles, 
was in den Bereich religiöser Übung hineingehört, zugleich in engster Beziehung 
zur Meditation steht. Das Wort •Sädhana", d. h. religiöse Übung, umfaßt einen 
fast unübersehbar weiten Bereich von Betätigungen: Die alten rituellen Opfer, das 
Singen der vedischen Hymnen, das Schweigen der Einsiedler, die Buße der Aske- 
ten, die Versenkung der Weisen, die Leib- und Seelengymnastik der Yogis, der 
Tempeldienst der Priester, die zeremonielle Observanz der Familienväter und 
-mütter, all das fällt unter Sädhana. Diese Übungen werden in verschiedenen 
Schulen und Sekten geübt und gelehrt. Und doch ist das Ziel der vielen Übungen 
eines: die innere Erfahrung, das bewußte Einswerden mit dem Ewigen, in welcher 
Form es auch immer vorgestellt wurde. So kommt es, daß die Innewerdung des 
Absoluten, das Aufleuchten des reinen Bewußtseins jenseits der begrenzenden 
Gegenstände, jenseits auch der das Bewußtsein färbenden empirischen Seelen- 
tätigkeiten als letztes Ziel aller Übung aufgefaßt wurde. Von dieser Zielsetzung 
aus empfangen alle Wege ihren Sinn und ihre Berechtigung. N. K. Brahma 
sagt1: •Die Nützlichkeit der vielfachen Übungen besteht immer nur in ihrer Kraft, 
emporzuführen zur spirituellen Erfahrung". Deshalb läßt sich auch nicht leicht eine 
deutliche Grenze ziehen zwischen der Betrachtung als dem Heilsweg der Erkenntnis 
und den anderen Heilsmethoden. Schließlich münden alle anderen Pfade in den 
Weg der Bemühung um das Innewerden des Ewigen, d. h. in die Betrachtung. 

Für unseren praktischen Zweck also mögen wir wohl ritualistische Heilswege und 
tantrische Magie übergehen, obgleich ihre Beziehungen zur Meditation eigener 
Erwägung wert wären. Alles aber, was uns etwa der Yoga über die asketische For- 
mung des Heilssuchers sagt, oder was fromme Volksreligion vom Sinnen und 
Singen des heiligen Namens Krsnas erhofft, muß wenigstens in die vorbereitenden 
Stufen der Meditation eingeordnet werden. Die Summe der asketischen Tradition 
Indiens wurde ja schon in den Aphorismen des Yoga dem Meditationsweg integriert. 
Die Einordnung der eigentlich religiösen Betätigungen aber wurde nur zum gering- 
sten Teil vom klassischen Yoga selbst vollzogen, und auch da erst von späteren Kom- 
mentatoren. Sie geschah hauptsächlich in den theistischen Sekten, die die alten asketi- 
schen Traditionen mit den lebendigen religiösen Ausdrucksformen des Anrufens, des 
liebenden Sich-Versenkens, des dienenden Sich-Weihens bereicherten. Daß dabei 
auch das Wesen der Betrachtung anders formuliert wurde als im klassischen Yoga, 

1 Philosophy of Hindu Sädhana. London 1932, S. 40 



Indische und christliche Meditation 447 

ist begreiflich. Davon muß im zweiten Teil kurz die Rede sein. Als Ausgangspunkt 
aber haben wir die Formel für das Wesen der Meditation zu nehmen, wie sie sich 
in Patanjalis Yoga Sütras findet und wie sie von dem klassischen Kommentator 
Vyäsa erläutert wird. 

In Patanjalis Aphorismen wird Yoga definiert: •TJoga ist die Beherrschung see- 
lischer Vorgänge" (1,2); und sogleich wird das Ziel dieser Beherrschung hinzu- 
gefügt: •Dann steht der Seher in seinem Eigenwesen" (1,3). Damit ist zuerst die 
zentrale Stellung der Meditation bestimmt. Man muß sich vor dem Mißverständnis 
hüten, als sei die indische Meditation einfach Übung, seelische Betätigung, die uns 
als Mittel zu einem über ihr liegenden Ziel diente. Meditation ist zugleich Weg und 
Ziel; sie ist Weg, soweit sie sich der seelischen Kräfte bedienen muß; sie ist Ziel, 
soweit sich im Gebrauch der seelischen Kräfte mehr und mehr das absolute Bewußt- 
sein erschließt. Alles Bemühen des psychischen Apparates ist also dahin gerichtet, 
sich selbst auszuschalten und das Bewußtsein in seiner absoluten Selbstheit leuch- 
ten zu lassen. Nachdem das erste Buch der Aphorismen von der fortschreitenden 
Reinigung gehandelt hat, von der Ausscheidung aller empirischen Elemente aus 
dem Bewußtsein, muß es auch noch diese Tätigkeit des Ausscheidens ausschließen. 
Der letzte Aphorismus lautet: •Wenn auch dieses (das Ausscheiden) unterdrückt ist, 
dann (entsteht) eben durch die Unterdrückung von allem die samenlose Inne- 
werdung" (1,51). Das will sagen, daß jeder psychische Akt notwendig das Saat- 
korn neuer psychischer Vorgänge einschließt und dadurch den Menschen in der 
Bewegung und Begrenzung empirischer Seelenvorgänge zurückhält. Erst da, wo 
sich das bewegende psychische Prinzip selbst ausgeschlossen hat, entsteht jener 
Zustand unbegrenzter, gegenstandsloser, beziehungsloser Innewerdung, der •samen- 
los" ist, d. h. der nicht mehr in die Kausalreihen empirischer Vorgänge hinein- 
gehört. Der höchste Zustand der Meditation ist also zugleich der Zustand absoluten 
Heils, absoluten Seins, absoluten Bewußtseins. 

In unserer geläufigen Vorstellung muß sich Betrachtung notwendig mit einem 
Gegenstand oder mit einer Person befassen, auf die sich die seelische Aufmerksam- 
keit richtet. Der klassische Yoga kennt zwar auch den Gegenstand der Betrachtung, 
aber sein letztes Ziel ist das gegenstandslose Bewußtsein. Jeder Gegenstand, der im 
Verlauf der übenden Vorstufen gewählt wird, hat daher nur funktionelle Bedeu- 
tung, da es eben für den Beginner unerläßlich ist, seine seelischen Tätigkeiten in 
einem konkreten Gegenstand zu konzentrieren. Die Wahl des Gegenstandes aber 
ist völlig belanglos, sie hat rein technische Bedeutung. In seinem Kommentar spricht 
Vyäsa von den Gegenständen, an denen sich die Sammlung gleichsam kristalli- 
sieren kann: •Sammlung bedeutet die Festigung des Bewußtseins an solchen Orten 
wie der Nabelgegend, dem Lotos des Herzens, dem Licht des Gehirns, der Nasen- 
spitze, der Zungenspitze und ähnlichen Teilen des Körpers" (zu 3,1). Ziel ist ja 
ausschließlich die Festigung der Konzentration. Sütra 1,39 sagt: •Betrachtung nach 
beliebiger Wahl", und Vyäsa kommentiert: •Laß ihn betrachten was immer er will. 
Ist er stetig geworden in diesem einen Gegenstand, so erlangt er Stetigkeit ebenso 
in anderen Gegenständen." 



448 Josef Neuner 

Bei dieser Frage nach dem Betrachtungsgegenstand erhebt sich notwendig die 
Frage nach der Stellung Gottes im Yoga. Tatsächlich hat der klassische Yoga die 
Existenz Gottes anerkannt, und er hat die Betrachtung Gottes auch empfohlen. 
Eine gewisse Zweideutigkeit in der Haltung dem persönlichen Gott gegenüber 
ist nicht zu leugnen • sie führt wohl zum letzten Problem der indischen Betrach- 
tung. Zunächst nämlich erscheint die Stellung Gottes im Betrachtungssystem des 
Yoga rein äußerlich. Die Meditation ist ein autonomer Vorgang im Menschen, der 
in keiner Weise auf eine transzendente Welt bezogen ist. Daher wurde auch die 
Einfügung theistischer Abschnitte in die Yoga Sütras als unorganisch empfunden, 
als ein Zugeständnis •aus religiösen Rücksichten", d. h. als die pietätvolle Über- 
nahme Upanisadischer oder populärer Vorstellungen2. Andere freilich glauben, 
daß der Gottesglaube viel ursprünglicher mit dem Yoga verknüpft ist, und daß 
•kein Grund vorliege, an der einstimmigen Überlieferung der Inder zu zweifeln, 
daß der Yoga von Haus aus theistisch gewesen sei"3. Aber auch wenn man sich der 
zweitgenannten Ansicht anschließt, bleibt doch die Verbindung des Yogin zu Gott 
seltsam künstlich, man möchte sagen unreligiös. Die Betrachtung Gottes oder, 
wie Jacobi •pranidhäna" übersetzt, die Anbetung Gottes, ist nur als eines der 
Mittel neben anderen aufgezählt, um zur autonomen Erkenntnis des Absoluten zu 
gelangen (1,23). In diesem Zusammenhang steht auch die Definition Gottes als 
einer distinkten Geistmonade, die von jeder Befleckung durch Leid, Wirken und 
Wirkfrucht rein (1,24) und deren Allwissenheit unübertroffen ist (1,25). Gott 
erscheint also hier keineswegs als Schöpfer oder als letztes Ziel des Menschen, 
sondern ausschließlich als das reine Geistwesen, das von jeder Befleckung durch die 
Weltelemente bewahrt ist. Für den Yogin hat Gott nur exemplarische Bedeutung, 
da in ihm das Ideal des Yogin verwirklicht ist, in reiner Transzendenz über die 
materielle Welt sein eigenes Selbst voll zu besitzen. Selbst der Hinweis, daß Gott 
•Lehrer (Guru) der Vorfahren geworden ist, ohne durch Zeit begrenzt zu wer- 
den" (1,26), läßt sich (nach Glasenapp) noch ohne jede Annahme einer göttlichen 
Heilstätigkeit dem Menschen gegenüber erklären. Denn der Guru wirkt auf seinen 
Schüler (nach indischer Auffassung) weit mehr durch das Beispiel als durch das 
aktive Lehren. So würde der ganze theistische Hauptabschnitt der Yoga Sütras gar 
nichts anderes besagen, als daß Gott der höchste Yogin ist, der im vollen Selbst- 
besitz seiner geistigen Wesenheit von allen Schatten des Wandels und der Tätig- 
keit bewahrt bleibt. 

Und doch deutet schon im klassischen Yoga die öftere Wiederkehr des Hinweises 
auf die •Anbetung Gottes" als des vorzüglichsten Mittels zur Erlangung der Voll- 
endung auf eine tiefere Bedeutung Gottes hin, die sich nicht auf bloße Vorbild- 
lichkeit beschränkt. Tatsächlich haben ja auch die Kommentatoren in steigendem 
Maße Gottes Bedeutung für den religiösen Fortschritt genauer umschrieben. Vyäsa 
schreibt ihm •Mitleid mit den anderen Wesen" zu. •Er entschließt sich, die Seelen 
aus der Verstrickung in die Welt zu erlösen" (zu 1,25); Gott wird zum gnaden- 
vollen Helfer auf dem Heilsweg. Noch später präzisiert Väcaspati den •beliebigen 

2 H, v. Glasenapp, Die Philosophie der Inder, Kröner, Stuttgart 1949, S. 223. 
3 H. Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern, Schröder, Leipzig 1923, S. 38. 



Indische und christliche Meditation 449 

Gegenstand", an dem sich die Konzentration sammeln kann, als heilbringenden 
Gegenstand. Er zitiert das Visnu-Puräna, in dem Gottes Avatäras, d. h. mensch- 
liche Erscheinungsformen als Betrachtungsgegenstand beschrieben sind: •Die 
menschliche Erscheinungsform des Herrn läßt keinen Raum mehr für das Verlangen 
nach irgend einem anderen Gegenstand der Betrachtung" (zu 3,1). Hier öffnet sich 
der Ausblick zu weiteren religiösen Entwicklungen des Yoga im Zusammenhang 
mit den Bhaktibewegungen. Davon ist im zweiten Teil mehr zu sagen. Im klassi- 
schen Yoga aber haben wir nur die ersten Ansätze dazu, und auch sie erst in 
späteren Kommentaren. Die Yoga-Meditation der Aphorismen ist ein völlig auto- 

nomer Erlösungsweg des individuellen Menschen. 

2. Die Meditationsmethode des XJoga 

In der Darstellung der Meditationsm^/iode des Yoga beschränken wir uns zu- 
nächst wieder auf den klassischen Yoga. Wenn auch in der Gnosis des Advaita, 
oder in den emotionalen Richtungen der Bhaktireligion viele Elemente der Methode 
geändert werden, so bleibt doch das Grundschema des klassischen Yoga ein fester 
Bestand in der gesamten Meditationspraxis Indiens. 

Das klassische Übungssystem umfaßt acht •Glieder" (angas). Die zwei ersten 
betreffen die charakterliche Bereitung, die drei folgenden die körperlichen Vor- 
bedingungen, die zwei letzten die Stufen der Meditation. 

Die charakterlichen Forderungen bestehen zunächst in einem negativen Inzucht- 
nehmen ungeordneter Neigungen. Sie umfassen Gewaltlosigkeit (ahimsa), Wahr- 
haftigkeit (satya), Nicht-stehlen, Keuschheit, Nicht-begehren. An der Bedeutung, 
die diesen Forderungen etwa in Gandhis Spiritualität, in seiner •ahimsa" und in 
der •satyagraha"-Bewegung zukommt, kann man ersehen, wie tief sich diese Vor- 
stellungen der indischen Seele eingeprägt haben. 

Gewaltlosigkeit bedeutet den Willen, keinem Lebewesen ein Leid zuzufügen. 
Das Gebot findet sich schon in vorbuddhistischer Zeit, z. B. in Chandogya.-Upanisade 
3, 7,14, und erscheint besonders für den Asketen als unentbehrliches Mittel der 
Läuterung. Im Lauf der Jahrhunderte wurde das Gebot immer wieder in rein 
äußerlichem Sinne interpretiert. Daher die seltsamen Bräuche etwa der Jaina-Sekte, 
deren Mitglieder ein Tuch vor dem Munde tragen, damit sie nicht etwa im Ein- 
atmen ein Insekt töten. Der Sinn des Gebotes aber liegt ursprünglich auf asze- 
tischem Gebiet, im Vermeiden aller Leidenschaft und Unruhe, die die Stille der 
Sammlung durchbrechen könnte. Die völlige Unterdrückung aller Leidenschaft ge- 
hört notwendig in das Bild des indischen Heiligen. Selbst in der Kritik an der 
Person Jesu erscheinen immer wieder die Hinweise auf seine Leidenschaft in der 
Reinigung des Tempels oder bei der Verfluchung des Feigenbaums. 

An zweiter Stelle steht Wahrhaftigkeit, d.h. die Übereinstimmung von Wort 
und Gedanke mit den Tatsachen, so Vyäsa zu 2,30. Wieder handelt es sich um eine 
ethische Forderung, die sich in die ältesten Zeiten zurückverfolgen läßt, zu Vedas 
und Upanisaden. •Wahrheit allein gewinnt ihn (den Ätman), nicht Unwahrheit; 
durch Wahrheit allein wird der Götterweg bereitet, auf dem die Weisen gestillten 
Begehrens dahin emporsteigen, wo der höchste Ort der Wahrheit ist" (Mundaka 



450 Josef Neuner 

Upanisad 3,1,6). Aber neben der ethischen Bedeutung von Wahrheit und Wahr- 
haftigkeit, und vielleicht vor ihr, liegt die religiöse oder auch magische Furcht vor 
der Lüge. Nach Manus Gesetz ist die Lüge ein Grund ritueller Unreinheit (Manu 
5,145). Ferner ist das Erlernen der Wahrheit im Vedastudium ein strenges Reser- 
vat der Zweimalgeborenen, d. h. der rituell gereinigten Kasten. Nie durfte ein 
Kastenloser die hl. Schriften berühren. All diese Vorstellungen mögen in der 
•Wahrhaftigkeit" des Yoga mitklingen. 

Die dritte und fünfte Forderung, Freiheit von Diebstahl und von Begehren sind 
vielleicht noch tiefer in der indischen Tradition verwurzelt. Alles Leid der Welt 
kommt vom Haften an den Sinnendingen, vom Willen zu besitzen und zu genießen. 
Alles Streben nach Erlösung muß sich daher von diesen Bindungen lösen. Wunsch- 
losigkeit bedeutet die •Vernichtung der Samenkraft des Übels", sie führt zur 
•vollen Unabhängigkeit" (3,49)4. 

Auch die Keuschheit hat seit den frühesten Zeiten einen bedeutenden Platz in 
der Vollkommenheitslehre Indiens. Mit aller Strenge wird sie vom Brahmanen- 
schüler verlangt, solange er im Hause seines Lehrers die heilige Lehre in sich auf- 
nimmt, denn •man kann den Ätman nur finden, wenn man ihn in dem keuschen 
Leben eines Brahmanenschülers gesucht hat" (Chandigya Upanisad 8,5,1). Nach 
seiner Lehrzeit tritt der Brahmane in das Familienleben ein. Aber wiederum wird 
Keuschheit von ihm verlangt, wenn er gegen Ende seines Lebens das Familienleben 
aufgibt und als wandernder Sanyasi umherzieht, gelöst von allen Banden dieses 
Lebens. 

Der negativen Zucht werden die positiven Observanzen gegenübergestellt. Sie 
umfassen wiederum fünf Forderungen: Reinheit, Zufriedenheit, Askese, Studium 
und Betrachtung Gottes. In manchen dieser Begriffe klingen noch alte magische oder 
rituelle Vorstellungen an, aber sie sind im klassischen Yoga auf eine ethische Ebene 
gehoben. Reinheit bezieht sich zuerst auf das Reinigungszeremoniell, das für die 
brahmanischen Opfer verlangt war. Bei Patanjali aber wird sie neben der Rein- 
lichkeit des Körpers und der reinen Qualität der zu genießenden Speisen auch auf 
jede geistige Form der Reinigung bezogen wie die Reinigung von Stolz, Eitelkeit, 
Eifersucht. 

Zufriedenheit ist die positive Seite des Gleichmuts. Sie bedeutet die heitere, ent- 
krampfte Gemütslage, in der allein der innere Läuterungsprozeß sich entwickeln 
kann. 

Askese erinnert zunächst wieder an die magischen Unmenschlichkeiten, mit denen 
Büßer der Legende, aber auch der Geschichte, überirdische Mächte für sich zu 
erringen strebten. Solche Askese hat nichts mit dem Bewußtsein von Sünde oder 
Sühne zu tun, sie ist vielmehr das unheimliche Anstauen von Machtpotenzen im 
Menschen oder auch in Göttern, mit denen Herrschaft gewonnen wird, Feinde 
besiegt, widerspenstige Herzen von Liebe bezaubert werden. Bei Patanjali aber ist 
•die Askese vergeistigt. Sie ist nicht mehr magisches Machtmittel, sondern wird ein 
Element der Charakterschulung: Geduld und Ertragen von Hunger und Durst, 

4 Über die Bedeutung des Gleichmuts in Indiens Spiritualität siehe diese Zeitschrift 25 
(1952) S. 439•457. 



Indische und christliche Meditation 451 

Hitze und Kälte. Die bizarren Formen der Selbstpeinigung, wie sie die Epen schil- 
dern und alte Skulpturen zeigen und wie sie auch heute noch vorkommen, das 
jahrelange Stehen auf einem Bein, das Starren in die grelle Sonne, sind in den 
Sütras ersetzt durch Schweigen und Fasten. 

Studium führt schon näher in die Sphäre der eigentlichen Betrachtung. Vyäsa 
unterscheidet in seinem Kommentar zwei Stufen: das Lesen über die Lehren der 
Erlösung, also das Eindringen in die Theorie, die aller Yoga-Übung zugrunde liegt, 
und das wiederholte Aussprechen der heiligen Silbe •Om". Diese heilige Silbe ist 
nicht etwa ein willkürlich gewählter Laut, sondern sie ist die klangliche Gestalt 
des Absoluten. Phonetisch besteht sie im gleichzeitigen Erklingen aller Vokale (so 
ist natürlich die traditionelle Transkription •Om" sehr unzulänglich). Wenn die 
Veden die Entfaltung des Absoluten im Wort sind, seine empirische klangliche 
Offenbarung, so ist die heilige Silbe die Zurückfaltung der Veden in den absoluten 
Klang, in den alles Rezitieren der heiligen Verse ausklingt. Was die Wiederholung 
der heiligen Silbe für den Eingeweihten bedeutet, mag aus der uralten Erzählung 
der Chandogya Upanisade deutlich werden (1,4). Es wird berichtet, wie sich die 
Götter vor dem Tode fürchteten, und daher in den dreifachen Veda flüchteten. 
•Der Tod erspähte sie daselbst, wie man einen Fisch im Wasser erspäht ... Dies 
merkten die Götter und ... sie flüchteten sich in den Om-Laut... Jene Silbe ist 
das Unsterbliche, das Furchtlose; indem sich die Götter in sie flüchteten, wurden 
sie unsterblich und furchtlos". Damit ist gesagt, daß die drei Veden als die empirische 
Gestalt des Absoluten dem Tode unterworfen sind • sie gehören in die Welt der 
Vergänglichkeit. Die heilige Silbe aber ist das Absolute, in dem alles Werden und 
Sterben aufhört. Das Sprechen der heiligen Silbe gehört zu den bedeutendsten 
Übungen auf dem Wege der Erlösung, sie ist die lautliche Einübung auf das 
Absolute, in dem sich alle Unterschiede im unterschiedslosen Zusammenklang auf- 
lösen. Im Verklingen der heiligen Silbe vollzieht sich das Wesen der Betrachtung, 
das Hinübergleiten aus der Erfahrungswelt in die Welt des Absoluten. 

Die letzte Übung ist die •Betrachtung Gottes" als.des Urbildes des Yogin. Wir 
haben davon schon gesprochen. 

An die Behandlung der charakterlichen Voraussetzungen schließen sich die körper- 
lichen Übungen. Es sind zuerst die •Sitzweisen" (äsana) (2,46). Indische Tradition 
hat eine Reihe von Körperhaltungen erprobt, die für die Sammlung besonders 
förderlich sind, und die in den Kommentaren genau beschrieben werden. Das grund- 
legende Prinzip für die Wahl der Körperhaltung wird in den Sütras formuliert: 
•Stetig und angenehm", d. h. es müssen Unannehmlichkeiten vermieden werden, 
durch die der freie Gebrauch der geistigen Fähigkeiten beeinträchtigt wird. Der 
Geist darf durch keinerlei körperliche Anstrengungen von seinem Vorhaben ab- 
gelenkt werden; ebenso aber muß auch jede schläfrige Erschlaffung vermieden 

werden. 
Es folgt die Regelung des Atems (2,49). Die Sütras beschreiben die Übung als 

das Zurückhalten der Bewegung des Ein- und Ausatmens. Über die gesundheit- 
lichen Gefahren, die gerade diese Übung mit sich bringt, und die Notwendigkeit 
genauer und erfahrener Leitung ist hier nicht zu handeln. Daß die Regelung des 



452 Josef Neuner 

Atmens auf das Bewußtsein und Befinden des Menschen tiefsten Einfluß ausübt, ist 
wohl anerkannt. In Indien ist die Atmung seit uralter Zeit innigst mit der Indi- 
vidualität des Menschen verknüpft. Im Atem vollzieht der Mensch seine individuelle 
Existenz; Beschleunigung des Atems bedeutet gesteigerte Individualität und Selbst- 
behauptung, etwa in der Erregung; verlangsamtes Atmen bedeutet die Annäherung 
an das überindividuelle Leben, an die Existenz jenseits zeitlicher und räumlicher 
Beschränkungen. Nur von hier aus versteht sich der seltsame Gebrauch der 
•samädhi", der uns am Ende des Lebens mancher indischer Asketen begegnet, daß 
sie sich lebend einmauern ließen. Das Aufhören allen Atems ist das Eingehen in die 
Absolutheit der überempirischen und überindividuellen Existenz. Da die Betrach- 
tung eben zu jenen überindividuellen Sphären führen soll, ist Regelung und Be- 
schränkung des Atems von großer Wichtigkeit. 

Es folgt endlich die Zurückziehung der Sinne (2,54). Sie besteht nach den Sütras 
darin, daß die Sinne nicht mit den Sinnesgegenständen in Berührung kommen und 
der Ausrichtung des geistigen Selbstbewußtseins (citta) folgen. Es handelt sich um 
die völlige Umkehr ihrer naturhaften Bewegungsrichtung. Dem naturhaften Men- 
schen drängen sich die Sinnesdinge auf, er wird von außen bestimmt; der inner- 
liche Mensch beherrscht sein ganzes Leben aus der Sphäre des Geistigen; bei ihm 
folgen, wie Vyäsa in seinem Kommentar sagt, die Sinne dem Geist, •wie die 
Bienen im Fluge der Königin folgen und sich da niederlassen, wo sich die Königin 
niederläßt". Es geht also in dieser Übung nicht um das bloße Vermeiden von Zer- 
streuungen, sondern um das Zurückziehen des Menschen aus der ihm wesenhaften, 
zuständlichen Zerstreuung an die Sinnenwelt. Schon die alte brahmanische Tradition 
hatte die sichtbaren Opferfeuer der rituellen Opfer umgedeutet und auf die Feuer 
der Entsagung angewandt: •Sie gießen das Gehör und die anderen Sinne in das 
Feuer der Entsagung" (Bhagavadgita 4, 26). 

An die Beschreibung der Vorbedingungen zur Meditation schließen sich, im 
3. Buch, die drei Stufen der Versenkung. An erster Stelle steht Konzentration, d. h. 
die Fixierung der Aufmerksamkeit auf einen bestimmten Gegenstand. Wir sahen, 
daß dabei die Natur des Gegenstandes gleichgültig ist, daß ihm rein funktioneile 
Bedeutung zukommt. • Die zweite Stufe ist Betrachtung im engeren Sinn (dhyä- 
nam), •die eindeutige Ausrichtung der geistigen Bemühung". Die Kommentare 
sagen uns, daß es sich um das fortgesetzte Streben handelt, den betrachteten Gegen- 
stand zu erfassen, unter Ausschluß jedes anderen Interesses. Aber, wie wir sahen, 
ist es nicht das Interesse am Gegenstand als solchem, das zu seiner Betrachtung 
führt, sondern nur seine Fähigkeit, unsere seelischen Betätigungen völlig zu absor- 
bieren. In der dritten Stufe, der Versenkung (samädhi), ist das Subjekt völlig in dem 
erkannten Gegenstand absorbiert, wobei das Objekt aber bewußt bleibt. Darüber 
erhebt sich der letzte und endgültige Zustand des reinen Bewußtseins, in dem 
Subjekt und Objekt völlig ausgelöscht sind. 

Man kann also den Weg des Yoga folgendermaßen charakterisieren: 1. Er ist 
eine streng zielgebundene Anstrengung, bei der jede Übung ausgerichtet ist auf 
die Lösung des Bewußtseins aus seinen empirischen Bedingtheiten, auf das wahre 
Stehen in sich selber. 2. Diese Anstrengung umfaßt den ganzen Menschen, Leib 



Indische und christliche Meditation 453 

und Seele und jede Fähigkeit. Sie ist ein Gewebe aus physiologischen, psychischen 
und ethischen Faktoren. 3. Sie ist wesentlich Selbsttätigkeit des Menschen. Gewiß 
kann man sagen, daß der Yoga wesentlich Methode ist und daß daher alles darauf 
ankommt, welchem Ziel die eigentätigen Mittel der Yogapraxis untergeordnet 
werden. Die meisten Mittel sind auch tatsächlich indifferent bezüglich des Zieles. 
Aber das System als Ganzes, wie es konkret vorliegt, ist ein System der Selbst- 
erlösung des Menschen, der versuchten Emanzipation aus den empirischen Bedingt- 
heiten zum absoluten Bewußtsein. 

//. Die Meditation in Verbindung mit den theistischen Systemen 

Trotz der engen Verknüpfung des klassischen Yoga mit dem dualistischen System 
des Sämkhya und damit zu einer konkreten, autonomen Erlösungslehre bleibt es 
doch wesentlich Übungssystem, und als solches läßt es sich weithin auch mit anderen 
Philosophien und Heilswegen verbinden. In die Geschichte der indischen Erlösungs- 
lehren ist natürlich die Verbindung des Yoga mit dem Vedante von besonderer 
Bedeutung. Wie Sankaras Philosophie den Primat indischer Geistigkeit beansprucht 
und die meisten Anhänger gewonnen hat, so hat sie auch die meisten Heilssucher 
angezogen. Die konkreten Wege der Heilsverwirklichung sind dabei großenteils 
dem Yoga entnommen. Als Endziel aber erscheint nicht mehr das absolute Bewußt- 
sein der Geistmonade (purusa), wie im Sämkhya, sondern die überpersönliche 
Absolutheit der Ätman. 

Eine wirklich neue Ausrichtung aber erscheint das System des Yoga zu erfahren, 
wo er sich mit den großen religiösen Systemen des Vaisnavismus verbindet. Das 
Wesen dieser theistischen Sekten besteht darin, daß ihr Kern weder gnostisch noch 
asketisch noch rituell ist (so sehr diese Elemente auch in ihnen immer wieder er- 
scheinen), sondern religiös, daß also das Verhältnis zum persönlichen Gott, und da- 
mit die Initiative Gottes, auf dem Heilsweg eine ungleich größere Rolle spielen. • 
Statt die Geschichte des Yoga und seine Methoden in verschiedenen theistischen 
Sekten zu verfolgen, sei hier der Kürze und Übersichtlichkeit wegen die Wandlung 
beschrieben, die der Yoga in der Bhagavadglta durchgemacht hat. Denn die Gita 
ist doch das am allgemeinsten anerkannte Kompendium theistischer Religiosität 
(bhakti) in Indien und erlaubt uns, auf engem Raum die ganze Breite des Problems 
von Eigentätigkeit des Menschen und Alleinwirksamkeit Gottes auf dem Heilsweg 
zu überschauen. 

Wir erinnern uns an die ursprüngliche Bedeutung des Yoga. Seine Anfänge hat 
J.W. Hauer beschrieben5: •Yoga heißt ja Anspannung und bedeutet in der 
brahmanischen Zauber- und Opferpraxis Anschirrung der Zauberkraft oder des 
Gottes durch Zauberspruch, Gebet, Lied und Opferhandlung, und etwa noch an- 
gestrengtes Nachdenken". Je mehr sich der Mensch der in seinem eigenen Innern 
verborgenen Kräfte bewußt wird, um so mehr wird Yoga Konzentration der eige- 
nen Fähigkeiten. Im klassischen Yoga werden nicht mehr die Mächte, die über dem 
Menschen sind, angespannt, sondern die Seelenkräfte im Menschen selbst. 

1 Die Anfänge der Yoga-Praxis im alten Indien, Stuttgart 1921, S. 190. 



454 Josef Neuner 

Die Glta kennt Yoga auf drei Stufen: zunächst auf der Stufe der Charakter- 
bildung. Er hat seine magischen Ursprünge vergessen und ist zur inneren Bereitung 
und Anspannung des Menschen für seinen Aufstieg zum Absoluten geworden. Es 
ist im wesentlichen die Stufe des klassischen Yoga, wie sie oben beschrieben wurde. 
Die Gita behandelt sie im 2. Gesang. 

Sie kennt aber eine zweite Stufe. Das Heil der Glta besteht ja nicht mehr in der 
Lösung des Menschen aus der Welt,' sondern in der persönlichen Beziehung zu 
Bhagavän, dem Erhabenen, dem Gott der Liebe und der huldigenden Verehrung. 
Der Herr (Isvara) des Yogasystems war nur ein Vorbild der Versenkung, der Gott 
der Gita ist der Ursprung allen Seins und der letzte Ruhepunkt aller Bewegung. 
Gewiß sind wir Menschen tief versenkt in die Wandelwelt der Elemente (7,13) und 
von ihnen verblendet. •Während ich, so spricht der Erhabene, alle Wesen, ver- 
gangene, gegenwärtige und zukünftige kenne, kennt mich von ihnen keines" (7, 26). 
Deshalb ist es für den Menschen auch durchaus notwendig, sich über die Welt der 
Täuschung emporzuringen, und alle Methoden des Yoga sind in diesem Bemühen 
einzusetzen. Aber die eigentliche Heilung unserer Blindheit besteht eben nicht in 
einem bloßen Aufgeben und Auslöschen unseres sinnhaften Daseins, nicht haupt- 
sächlich in der Distanz zur Welt, sondern in der Nähe zu Gott. Deshalb ist es nicht 
genug, alles Haften an der irdischen Welt aufzugeben, es ist vielmehr positiv an 
Gott hinzugeben. Es wird gelehrt, daß wir mitten im tätigen Leben, im Kampf (8,7) 
und besonders in der Stunde des Hinscheidens Gott allein im Sinne haben 
sollen (8,5). •Sicheren Besitz bringe ich denen, die ungeteilten Herzens mich allein 
im Sinne habend, mich verehren und so mir immerdar verbunden sind" (9,22). 
Yoga ist also nicht mehr autonomes Bemühen des Menschen, sondern ist das Be- 
mühen, sich selbst und alle Werke und Absichten ganz in die Hände Gottes zu 
geben: •Höre von mir, wie du mich zweifelsfrei und vollkommen erkennen 
wirst" (7, 1). • Auf dieser Stufe also ist die geistige Selbstzentrierung des Yogin 
durchbrochen und in die lebendige Beziehung des Menschen zu Gott aufgelöst. 
Letztes Heilziel ist das lebendige Hingewandt-sein und Hineingegeben-sein in 
den liebenden und geliebten Gott. Von diesem letzten Ziel ist auch der Weg be- 
stimmt, die Betrachtung: Sie ist nicht mehr das Zurückziehen aller Sinne und 
allen Tuns in die Isoliertheit des Selbst, sondern das Durchbrechen dieser Iso- 
lation in die lebendige Nähe zu Gott. 

Eine letzte Stufe • und eigentlich seine völlige Umkehrung • erreicht das 
Yogasystem im 12. Gesang der Gita. Der Gesang schließt sich an die erschüt- 
ternde Vision, in der Arjuna Gott als das Urgeheimnis der werdenden und ver- 
gehenden Welt erschaut hat: Gott als die verschlingende und alles Sein in sich 
zurückziehende Zeit, als das Geheimnis, das dem Menschen in allen Qualen und 
Grauen und Untergängen der Welt und des Lebens begegnet. Gibt es neben 
oder jenseits dieser schauervollen kosmischen Offenbarung Gottes noch ein inne- 
res Geheimnis des Ewigen? Und wie kann es gefunden werden? Durch den Weg 
der Erkenntnis oder der liebenden Hingabe? • In der Antwort wird zunächst der 
Weg der liebenden Hingabe empfohlen, der Weg derer, die •mit Glauben erfüllt 
ihr Gemüt in sich eingehen lassen und mich in beständiger Sammlung verehren" 



Indische und christliche Meditation 455 

(12, 2). Es wird also der Weg der inneren Sammlung in Gott empfohlen. Aber 
dieser Weg ist nicht so leicht für den ungeübten Anfänger. Deshalb folgt die 
weitere Empfehlung: •Wenn du aber nicht in dieser Weise deine Gedanken fest 
auf mich zu richten vermagst, dann trachte mich zu erreichen durch systematische 
Yoga-Übung" (12,9). Hier ist natürlich Yoga nicht mehr im klassischen Sinn als 
autonomes Übungssystem verstanden, sondern als praktische Einübung der Über- 
gabe aller Seelenfähigkeiten in die Betrachtung und den Dienst Gottes. Aber auch 
für diese Übung kennt die Gita noch einen Ersatz: •Wenn du auch zu solcher 
Übung nicht fähig bist, dann richte dich mit Eifer auf meine Werke. Denn wenn 
du die Werke, die für mich getan sind, betreibst, wirst du zum Ziel kommen" 
(12,10). Ob es sich hier allgemein um die Ausrichtung aller Werke auf Gott 
handelt, oder (nach R. Otto) um die frühen volkstümlichen Kulturformen der 
Sekte der Vaisnavas, ist für uns weniger bedeutend. Wichtig ist nur, daß die 
Gita selbst einen Verzicht auf die gesamte seelische und leibliche Disziplin der 
Yoga kennt, daß es also zuletzt nicht mehr darauf ankommt, was der Mensch mit 
seinem eigenen Bemühen aus sich zu machen vermag, sondern nur auf seine 
innerste Intention, mit der er all sein sichtbares Tun zur Verleiblichung der lie- 
benden Dienstgesinnung seines Herzens macht. • Nun folgt ein letzter Weg, 
offen für diejenigen, die nicht einmal in äußeren Werken ihre Gesinnung der 
Liebe zu verleiblichen vermögen: •Bist du aber auch dazu unvermögend, dann 
nimm zu meiner Wundermacht deine Zuflucht und übe in Selbstbezwingung das 
Aufgeben aller Werke" (12, 11). Hier ist der Weg vorgezeichnet, der später als 
•prapatti", als das Sich-Hinwerfen zu den Füßen Gottes, gelehrt wird, eben 
nicht mehr ein Weg einübender Hingabe, auf dem wir gleichsam unsere Ge- 
sinnungen, Gedanken und Werke mühsam zuerst einfangen und dann in der um- 
fassenden Geste der Liebe Gott schenken. Nicht mehr der Mensch handelt durch 
seine Yoga-Übung, sondern nun ist es Gottes Yoga-Macht, •meine Yoga" (mad- 
yoga), die die Initiative ergreift und den Menschen in ihre Gemeinschaft hinein- 
zieht. Dieser Ausdruck des •Yoga-Gottes" ist ein Kernbegriff der theistischen 
Systeme für alle Machtentfaltung Gottes nach außen; hier steht er für das Ge- 
heimnis der gnadenhaften Heimholung des Menschen, die G°ttes Tat ist. Die 
Anfangsposition des Yoga hat sich völlig gewandelt: da ist nichts mehr von eigen- 
willigem Greifen nach göttlichen Mächten, sondern nur das •seine Zuflucht neh- 
men" in Gottes Macht, so daß der Mensch, der auf eigenen Wegen Gott nicht 
finden kann, in dem Strom der Liebe, der von Gott ausgeht, zu seinem Ziel 
getragen wird. 

Hier öffnet sich auch der neue Sinn der Betrachtung. Sie ist nicht mehr ein Vor- 
gang, der ausschließlich der Reinigung des geistigen Selbst, dem Ruhen des Be- 
wußtseins in ungetrübter Bewegungslosigkeit zustrebt, sondern sie ist der Aus- 
druck der lebendigen Liebe zu Gott. Sie kann zu einem wahren Reuegebet 
werden: •Vergib mir wie ein Vater dem Sohn, wie ein Freund dem Freund, wie 
ein Liebender der Geliebten" (11, 44). Sie ist innige Gemeinschaft der Ein- 
wohnung: •Es wohnen die, die in Liebe mir anhangen, in mir, und ich wiederum 
in ihnen"  (9, 29). Sie ist verbunden mit der Sicherheit des Heiles:  •Wer auf 



456 Josef Neuner 

mich sein Vertrauen setzt, erlangt durch meine Gnade die höchste und unvergäng- 
liche Stätte" (18,56). Sie wird zur Neugestalt des ganzen Lebens: •Was du tust, 
was du issest, was du opferst, was du gibst, was du an Askese übst, tue es mir 
hingegeben" (9, 27). Sie schafft sich einen neuen religiösen Ausdruck, fern von 
den komplizierten Riten vedischer Opfer, dem Kinde viel leichter als dem Weisen: 
•Wer mir in Liebe ein Blatt, eine Blume, eine Frucht, einen Trunk Wasser opfert, 
das nehme ich an als in Liebe dargereicht, mit frommem Gemüt" (9, 26). In dieser 
persönlichen Liebe Gottes sind alle gleich, es gelten keine sozialen Kastenunter- 
schiede mehr: •Wenn sie zu mir ihre Zuflucht nehmen, selbst wenn sie aus einem 
sündigen Schoß stammen, seien sie auch Frauen oder Vaisyas oder Sudras, so 
kommen sie dennoch zum höchsten Ziel" (9, 32). Die Betrachtung des Bhakta be- 
steht also nicht mehr in der Konzentration im eigenen Selbst, sondern im fort- 
schreitenden Sichverlieren in Gott, in dem sich alle Kastenunterschiede auflösen, 
wo alle selbstherrliche Magie entmächtigt wird, wo selbst alles Eigenwirken des 
Menschen sich nur noch in die Mühe zusammenfaßt, sich selbst zu lassen: •Mich 
denkend, sei mir hingegeben, mir opfernd, mich verehrend, zu mir wirst du kom- 
men, wahr ist mein Versprechen, du bist mir lieb" (18, 65). So wird auch die Ge- 
meinde der Bhaktas geschildert: •Ihr Sinnen ganz auf mich gewandt, ihr Leben 
ganz mir hingegeben, belehren sie einander, sprechen sie stets von mir. Sie sind 
zufrieden und glücklich." 

Im einzelnen wird sich die Betrachtung verschieden gestalten. Gott kann be- 
trachtet werden als gegenwärtig in allen irdischen Dingen: •Ich bin das Selbst, 
das im Herzen aller Dinge wohnt, ich bin Anfang, Mitte und Ende aller Dinge" 
(10, 20). In besonderer Weise sind die sinnfälligen Erscheinungsformen Gottes, 
die Avatäras, Gegenstand der Betrachtung. Sie werden in den Puranas in epi- 
scher Weitläufigkeit beschrieben. Oft besteht das Denken an Gott im Flüstern 
seines Namens. Von den einhundertundacht heiligen Namen Krsnas, die auf der 
Zunge seiner Verehrer sein sollen, heißt es (Pancharätras 4,1,39): •Diese Namen 
vernichten alle üblen Einflüsse, zerstören alles Elend, vermehren die Lebens- 
dauer. Schon in diesem Leben bringen sie Früchte, die sonst durch Güte, Buße 
und Pilgerfahrten zu heiligen Stätten erlangt werden. Diese Früchte erlangt man 
zehnmillionenmal. Die Kinderlosen empfangen Söhne, die Erfolglosen Erfolg, 
die Armen werden reich, die nach Sieg Begehrenden erlangen Sieg. Kinder und 
Kühe werden wohlgenährt, Fieber schwinden, Freiheit und Erlösung werden er- 
langt, die Sünden von Millionen von Generationen werden vernichtet". Die Ver- 
ehrung der heiligen Namen führt zu den gewaltigen Namenhäufungen: tausend 
für Vasudeva, den ursprünglichen Bhakti-Gott, tausend für Rädha, Krsnas Ge- 
liebte usf. Besonders das Singen der Lilas, d. h. der ewigen Spiele Krsnas, und 
das oft asketische Schauspiel, in dem seine Taten verherrlicht werden, dient der 
unauslöschlichen Einprägung der hinreißenden Macht und Schönheit des Gottes 
in die Herzen seiner Anhänger. 

Wie immer sich im einzelnen die Versenkung in Gott gestalten mag, eines ist 
allen diesen Formen des Betens, Singens und Spielens gemeinsam: daß sie Aus- 
druck und zugleich Mittel zur innigeren Gemeinschaft mit Gott werden. In allen 



Indische und christliche Meditation 457 

Formen menschlichen Ausdrucks singen sie das ewige Lied der Liebe von Gott und 
Mensch. 

///. Indische und christliche Meditation: der Vergleich 

1. Der Vergleich mit dem klassischen tjoga 

In der Gegenüberstellung der indischen und christlichen Betrachtung haben wir 
wieder deutlich zu unterscheiden zwischen dem klassischen Yoga-System und den 
theistischen Systemen. Wenn wir die Methode des klassischen Yoga überschauen, 
finden wir fast für jeden einzelnen Punkt die Parallelen in der christlichen Be- 
trachtungslehre, etwa in den Exerzitien des hl. Ignatius. Auch da erscheint Be- 
trachtung in dem umfassenden Zusammenhang •Geistlicher Übungen", in die •jeg- 
liche Art, sein Gewissen zu erforschen, zu betrachten, zu beschauen, mündlich und 
geistig zu beten und andere geistliche Betätigungen" eingeschlossen sind, •jegliche 
Art, die Seele zu bereiten und zu disponieren zur Entfernung aller ungeordneten 
Neigungen, und nach ihrer Entfernung den göttlichen Willen zu suchen und zu 
finden" (Annot. 1). Der Bereich der Übungen faßt, wie im Yoga, die negative 
Seite der geistigen Neugeburt, die Unterdrückung des Ungeordneten und die 
positive Seite des Gleichmuts, der Buße, des Studiums und der geistlichen Lesung 
und der Übung verschiedener Gebetsformen. Auch Ignatius kennt Anweisungen 
über die geeigneten Körperhaltungen während der Betrachtung (additio 4) und 
dabei lehrt auch er, in Übereinstimmung mit Patanjali, die völlige Unterord- 
nung des körperlichen Gehabens unter das geistige Ziel, d. h. die bessere Samm- 
lung. Die Beherrschung der Sinne ist auch für ihn eine Grundforderung für die 
Betrachtung, und seine Anweisungen über den Beginn der Betrachtung, das 
Sich-Versetzen in Gottes Gegenwart, die Sammlung der Einbildungskraft in dem 
Geheimnis, das ich betrachte usf., dienen dem einen Zweck, alle störenden Ein- 
flüsse zurückzudrängen und mit allen Kräften der Seele nach dem Geheimnis zu 
greifen, das Gottes Offenbarung uns geschenkt hat. In all diesen Einzelheiten 
gibt es Parallelen, gibt es aber auch Unterschiede, die jedesmal aus grundsätz- 
lichen Unterschieden abgeleitet werden können und müssen. Uns geht es in die- 
ser vergleichenden Gegenüberstellung um die grundsätzlichen Haltungen. 

Wir haben zuerst zu fragen, was das Wesen der christlichen Meditation im 
Vergleich zur Meditationspraxis des Yoga ausmacht. Christliche Meditation ver- 
steht sich nur aus dem Wesen christlichen Heils. Unser Heil ist von Gott gewirkt 
in der geschichtlichen Offenbarung und Heilstat Jesu Christi. An diesem Heil 
haben wir teil durch die sakramentale Eingliederung und immer neue Berüh- 
rung mit Jesus Christus, unserem Heil. Sakramentale Anteilnahme muß aber 
wesentlich verflochten sein mit geistiger personaler Anteilnahme, mit dem leben- 
digen Glauben an Jesus Christus, mit dem Nachvollzug seines Lebens und seiner 
Gesinnungen, mit der Nachfolge im Gehorsam gegen den Vater. In der Betrach- 
tung handelt es sich um diese geistige Eingliederung in das Heilswerk, so daß es 
unser eigen werde, oder richtiger, daß unser ganzes Leben eingestaltet werde in 
das Heilsmysterium, das im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi be- 
reits vorbildlich für uns alle vollzogen ist. Wenn wir also konkret fragen (analog 



458 Josef Neuner 

den Fragen, die wir eingangs für den Yoga beantworteten), welches die Stel- 
lung der Betrachtung im Organismus des christlichen Lebens sei, dann müssen 
auch wir sagen, sie ist Weg und Ziel zugleich. Sie sucht unser Einswerden mit dem 
Mysterium Christi, mit den irdischen Stufen seines Weges, mit seinem Leben 
und Leiden und endlich in der jenseitigen Vollendung seiner Herrlichkeit, die 
nicht mehr zur Betrachtung des Pilgers, sondern zur Schau des Vollendeten 
gehört. Selbst wenn in manchen Betrachtungen die •praktische Anwendung" fast 
ausschließlich im Vordergrund zu stehen scheint, kann es sich doch niemals nur 
um eine gedankliche und willensmäßige Auseinandersetzung mit moralischen For- 
derungen handeln. Immer muß Betrachtung, wo immer sie ansetzt, im biblischen, 
liturgischen oder ethisch-religiösen Raum, zu dem einen und einzigen Mysterium 
führen, in dem unser Heil beschlossen ist, in das Mysterium Christi und seine 
geistige Aneignung. 

Im Christentum ist also Betrachtung ebenso zentral wie im Yoga, denn es 
gibt keine Erlösung ohne die geistige Aneignung des Heils, das in Christus be- 
schlossen ist. Damit aber stehen wir vor dem ersten radikalen Unterschied, der 
die christliche Betrachtung vom Yoga trennt, der objektiven Gegebenheit des Betrach- 
tungsgegenstandes. Während der Yoga den Menschen in sein Inneres führt und 
darin die Absolutheit sucht, führt die christliche Betrachtung den Menschen über sein 
Selbst, ja über jede Sphäre bloß menschlichen Könnens hinaus in das Heilsgeschehen, 
das von Gott herkommt. Betrachten ist für den Christen nicht nur die Funktion des 
Konzentrierens der Seelenfähigkeiten, sondern wir betrachten Jesus Christus, ihn 
selbst oder eines der Geheimnisse um ihn, in seinen Vorbildern, in seiner Kirche oder 
in seinen Heiligen. Die Objektivität dieses vorgegebenen Gegenstandes ist charakte- 
ristisch für Eigenart und Methode der christlichen Betrachtung, auch für ihre oft so 
nüchterne Alltäglichkeit. Gewiß soll jede Betrachtung in den letzten Sinn des 
christlichen Heilsgeheimnisses hineinführen, in die überströmende Liebe, mit der 
Gott uns in Christus geliebt hat und unsere Liebe zurückströmt durch Christus 
zum Vater, aber diese Liebe besteht nicht nur, und nicht einmal in erster Linie, 
in ekstatischen Erhebungen des Herzens, sondern in der schlichten Bereitschaft, 
das Heilsgeheimnis hinzunehmen, wie es uns in Jesus Christus gegeben ist, in der 
Einübung auf seine Gesinnung, in der Willigkeit zu seinem Werk und Reich. 
Der betrachtende Christ also findet zuerst Christus und in ihm die schöpferische 
Kraft des Gotteswortes, die sein Selbst umzuformen vermag. Deshalb sind auch 
alle fortschreitenden Stufen der christlichen Betrachtung immer nur neue Grade 
dieser Angleichung, dieses Sich-Vergessens in das gottgegebene Christusgeheim- 
nis hinein, in immer größerer Einfachheit und Fülle, in immer wesentlicheren 
Tiefen, in nie versiegender Kraft. Die gesamte Bewegung der christlichen Be- 
trachtung geht vom Selbst hinweg. Betrachtend vollzieht der Christ den letzten 
Sinn seines Seins, daß es zu Gott hin ist, daß es in Christus, dem menschgeworde- 
nen Wort, beim Vater sei, daß sein ganzes Wesen teilhabe an der ewigen Rück- 
kehr, in der des Vaters Wort immer im Geist der Liebe zu seinem zeugenden 
Schöße heimkehrt. Es braucht nicht eigens bewiesen zu werden, wie sehr diese 
Haltung dem ursprünglichen Yoga-Ideal entgegengesetzt ist. Jede Selbstzentrie- 



Indische und christliche Meditation 459 

rung, jedes Finden des Absoluten in sich selbst ohne die lebendige Beziehung 
zum persönlichen Gott ist dem Wesen des Christentums zuwider. 

Der zweite Wesensunterschied liegt im Akt der Betrachtung selbst. Das Be- 
mühen des Yogin zielt auf die Selbstausschaltung des gesamten seelischen Appa- 
rates hin. Keine der Fähigkeiten des Menschen kann an der Erlangung des Ab- 
soluten beteiligt sein, denn sie alle gehören ja in die Sphäre der Wandelbar- 
keit, der wirkenden und leidenden Kausalität. • Christliche Betrachtung be- 
steht nicht in der Ausschaltung der Seelenkräfte, sondern in ihrer Umformung 
und Neuausrichtung. Alle Kräfte werden eingesetzt, um im harmonischen Zu- 
sammenwirken den Gegenstand der Betrachtung, das Geheimnis des Heils zu 
ergreifen • oder richtiger, sie müssen sich von diesem Geheimnis ergreifen und 
erfüllen lassen. Für das Gedächtnis gibt es die neue Welt von Ereignissen, Bil- 
dern, Zeichen der Heilsgeschichte; für das Verstehen öffnen sich, nach der grund- 
sätzlichen gehorsamen Glaubensunterwerfung, die weiten Wege göttlicher Heils- 
taten, jener Gottesgedanken, die erhaben sind über Menschensinnen wie der Him- 
mel über die Erde; und für das Streben gibt es die neue Möglichkeit, auf die un- 
endliche Gottesliebe zu antworten, mit der Gott sich uns Menschen in Christus zu- 
gewandt hat. Deshalb endet ja auch der ganze Weg geistlicher Übungen nicht 
etwa in dem völligen Aufgeben menschlichen Tuns, sondern in der Hingabe der 
drei Grundkräfte der Seele an Gottes Liebesgeheimnis: Nimm hin mein Ge- 
dächtnis, meinen Verstand und allen meinen Willen; und in der Hingabe dieser 
drei Vermögen in Gott hinein vollzieht der Mensch die totale Weihe seines Selbst, 
seiner Freiheit, d. h. jeden Verfügens über sich selber. Nun verfügt Gott allein. 

Es ist gewiß nicht zufällig, daß die Grundunterschiede der christlichen Betrach- 
tung und des Yoga gerade in diesen beiden Punkten liegen: In der persönlichen 
Beziehung zu Gott und seinem offenbarenden Wort gegenüber der yogischen Selbst- 
versenkung und in der Erhebung und Übergabe aller menschlichen Fähigkeiten 
anstelle ihrer Ausschaltung. Beide Unterschiede weisen genau in die Mitte des 
christlichen Heilsgeheimnisses, auf das fleischgewordene Wort. Das Wort ist das 
lebendige und ewige Du zum Vater, es ist Person. Wer immer in Christus sein 
neues Verhältnis zum Vater findet, findet es als Person. Deshalb ist Erlösung weit 
entfernt von jeder Isolierung des Menschen in seinem geistigen Bewußtsein, sie 
ist ebenso fern von der Auflösung des Menschen in eine überpersönliche All-Ein- 
heit. Sie ist vielmehr das gesteigerte •Du", die Möglichkeit, in unserem Herzen zu 
rufen •Abba, Vater". Personsein ist Ansprechbarkeit. In Christus sind wir vom 
ewigen Wort des Vaters angesprochen und zu einer vollen und gültigen Antwort 
befähigt. Betrachtung ist das Bemühen, das zu uns gesprochene Wort der Liebe, 
Weisheit und Kraft aufzunehmen und zu beantworten mit unserem ganzen We- 
sen. Denn das Wort ist ja Fleisch geworden. Dadurch gehört die von ihm auf- 
genommene Menschennatur unwiderruflich hinein in das ewige Du des Wortes 
zum Vater, und mit seiner Menschennatur sind wir alle eingeschlossen in das neue 
Verhältnis zu Gott, wir mit allen unseren Fähigkeiten. Dieser Einschluß des ge- 
samten Bereiches menschlichen Seins in das neue Verhältnis zum Vater muß sich 
langsam im Leben des Christen erfüllen. Deshalb bezieht sich die geistige Schu- 



460 Josef Neuner 

lung auf die ganze menschliche Natur, auf alle Fähigkeiten, die im Menschen sind. 
Gewiß ist diese Umschulung lang und hart, und sie wird im Leben nie voll- 
endet. Aber der Christ hat ja den Weg • er ist Christus eingegliedert durch 
Glaube und Taufe, und durch seine Teilnahme an Christi Leben und Sterben 
wird er hineingetragen bis in das Geheimnis seiner Verklärung. Dann ist seine 
ganze Natur, mit allen ihren Fähigkeiten, endgültig umgeformt. Das letzte Ziel 
des Menschen ist daher nicht die Emanzipation aus der Welt heraus, die Absonde- 
rung von Natur und Leben, sondern der erlöste Mensch und in ihm, in einem 
ersten Anfang wenigstens, die erlöste Welt. 

2. Der Vergleich mit den theistischen Systemen 

Wir haben noch zu den theistischen Formen der Meditation ein Wort zu sagen, 
d. h. zu der Betrachtung, die tatsächlich nicht mehr die Einengung auf das iso- 
lierte geistige Selbst kennt, sondern ihr Heil in der Liebe Gottes allein und in 
seiner Macht findet. Hier scheint tatsächlich das persönliche Du des Menschen zu 
Gott, zur letzten Ursache der Erlösung und zur einzigen Quelle ewiger Wonne 
erhoben zu sein. Wir werden auch sicher nicht leugnen • und es ist oft genug an- 
erkannt worden •, daß sich eben in dieser Lehre der Gita und in ihren späteren 
Entfaltungen in den Bhakti-Systemen das ursprünglich religiöse Bewußtsein aus- 
spricht, das weder im selbstzentrierten Yoga noch im unpersönlichen Advaita zu 
seinem Recht kam. 

Trotzdem ist eine klare Grenzlinie gegenüber dem Christentum, seiner Heils- 
lehre und daher auch seiner Betrachtung zu ziehen. Über all den Versuchen, diese 
Linie auch mit Hilfe religiöser Phänomenologie festzulegen6, muß die Aufgabe, 
die grundsätzliche Unterscheidung aufzuweisen, doch der Dogmatik zufallen. Um 
Betrachtung, um jede menschliche Betätigung in der Beziehung zu Gott zu ver- 
stehen, müssen wir immer zuerst Gottes Heilsplan und Heilswerk für den Men- 
schen erwägen. Die Gita, und mit ihr alle theistischen Systeme in Indien, glauben 
an die Zeitlosigkeit und Unwandelbarkeit der geistigen Seele des Menschen. Der 
Zustand der Verblendung und Verstrickung ist ihr nur äußerlich. Sie ist wie der 
Spiegel, dessen Spiegelfläche von Staub bedeckt ist. Seinem Wesen nach ist der 
Spiegel ohne Fehler, nur äußere Hemmnisse verdunkeln seinen Glanz. Ebenso 
bleibt die Geistseele immer unberührt in ihrem eigentlichen Selbst; immer ist 
sie rein geistig, immer hingeordnet auf die Liebe Gottes, immer frei von Neigun- 
gen und Leidenschaften des materiellen Daseins. Nur ist dies lichte und reine 
Selbst der Seele unter den dichten Hüllen der Materie verborgen. In theistischen 
Systemen also besteht Gottes Tätigkeit der Seele gegenüber darin, daß er die 
trennenden Hüllen entfernt, daß er die vielfachen Verstrickungen des Menschen 
in Welt und Karma durchbricht. Im Yoga ist diese Entfernung das Werk des 
Menschen, in der Gita, wenigstens in bestimmten Texten, das Werk Gottes. 

Christliche Erlösung aber bezieht sich nicht nur auf trennende Hüllen, sondern 
betrifft den Menschen in seinem innersten Wesen. Durch die Sünde ist das ganze 

6 Siehe Th. Ohm, Die Liebe zu Gott in den nicht-christlichen Religionen, E. Wewel Verlag 
Krailing vor München   1950, S. 450•456. 



Indische und christliche Meditation 461 

Selbst des Menschen Gott entfremdet, ist in Ohnmacht und Tod gestürzt. Der 
Sünder kann und darf Gott nicht mehr seinen Vater nennen, nicht etwa, weil er 
Gottes Liebe in den Verblendungen der Welt vergessen hätte, sondern weil er 
sie verwirkt hat, und weil er sich der schöpferischen Liebesmacht Gottes eigen- 
mächtig entzogen hat. Alles Heil liegt daher in der Liebe Gottes, die nur von 
Gott selbst neu geschenkt und neu gewirkt werden kann, nur durch sein schöpfe- 
risches Wort, das in die letzte Tiefe des Menschenherzens hineinklingt und aus 
Sündern Gerechte macht, das uns hineingliedert in die Gemeinschaft der Ge- 
rufenen und neu Geschaffenen. Und was von Gottes Wirken dem Sünder gegen- 
über gilt, ist ebenso wahr für den ganzen Weg der Heiligung. Jede Phase des 
Fortschritts kann immer nur die lebendige Antwort des Menschen auf Gottes 
heiligendes Wort sein. Deshalb ist die christliche Betrachtung wesentlich be- 
stimmt von der schöpferischen Bedeutung des Gotteswortes. Sie ist hörende, er- 
wägende, sich bereitende Offenheit des Menschen für Gottes Werk an ihm. Be- 
trachtung ist immer viel mehr als ein Nachdenken oder Sich-Entschließen zu neuen 
sittlichen Anstrengungen, mehr auch als ein Bittgebet um Hilfe für den nächsten 
Schritt. In der Betrachtung brechen die Furchen des Menschenherzens auf für die 
göttliche Saat. Der Mensch läßt sich hineinziehen in das Geheimnis des Gottes- 
reiches, und er ist bereit, sich formen zu lassen nach dem Bilde dessen, in dem 
wir alle berufen sind. 

So reicht also Betrachtung hinein in die letzte, persönliche Tiefe des Menschen 
und in das innerste Reich seiner Freiheit, weil sie Antwort auf Gottes schöpfe- 
risches Wort ist. Und diesem Wort stellt sie sich zur Verfügung, um seinen Auf- 
trag in der Welt auf sich zu nehmen. Dies ist der zweite Wesensunterschied, auch 
von der Betrachtung der Gita und von den höchsten Formen ihrer Gottesliebe. 
Die Gottesliebe der Gita kennt wohl die Wonnen der persönlichen Hingabe und 
Versenkung in Gott, aber es ist eine Hingabe immer jenseits der Welt; es ist ein 
Zustand, in dem der Mensch emportaucht aus den Wirrnissen und Verblendun- 
gen der Welt in der wonnevollen Verheißung: •Du wirst zu mir kommen". Die 
Welt mag unterdessen weiterrollen in ihren unerlösten Kreisen von Lust und 
Leid, von Werk und Tod und immer neuen Anfängen und Vergeblichkeiten. • 
Demgegenüber hat die christliche Betrachtung immer und notwendig ihre Be- 
ziehung zur Welt, eben weil sie die bereite Aufnahme des schöpferischen Gotfes- 
wortes ist. Gott hat in Jesus Christus den Menschen und in ihm die Welt in seine 
Gemeinschaft gerufen. Deshalb wird der erlöste Mensch, in dem Gottes Wort 
wohnt, zum Mittelpunkt, von dem aus Gottes Liebe, Weisheit und Macht in die 
Bereiche der Kultur und des Lebens eindringen. Es gibt im Ringen um die Er- 
neuerung der Welt keine größere Macht als die Kontemplation, die echte und 
christliche Betrachtung, die nicht einfach der Welt zu entrinnen sucht in die ab- 
gesonderten und gesicherten Sphären des individuellen Heils, sondern die Gottes 
Schöpferwort in sich aufnimmt und durch sich wirksam werden läßt. Das letzte 
Wort christlicher Betrachtung ist daher immer Dienst am Reiche Gottes. 




