Indische und christliche Meditation - ‘ 445

wenn aus dufleren Griinden eine bestimmte Stunde vorweg festgelegt sein muf,
beginnt nicht in ihr erst die innere Verbindung mit Gott: sie wird nur aus der Viel-
falt anderer Pflichten entbunden.

Anderseits versteht man aber auch, warum die Lehrer des geistlichen Lebens
so sparsam sind mit einer Unterweisung iiber das Schreiben wihrend der Betrach-
tung. Das schreibende Betrachten, das wohl alle Grofien in der Welt der religiésen
[nnerlichkeit wenigstens zeitweise geiibt haben, muf sich letztlich von selbst ein-
stellen und ist dann jedem subjektiven Zweifel enthoben. Das Schreiben als ge-
suchte und gewollte Hilfe aber, eine Betrachtungsstunde sinnvoll zu erfiillen, be-
darf im Einzelfall jeweils einer weisen und selbstlosen Pritfung, ob es wirklich
,Gott und die Seele“ sucht, oder aber ein Ausweichen der Seele vor Gott ist, viel-
leicht auch nur e¢in Umweg, aber eben doch ein solcher.

Indische und christliche Meditation

Von Josef Neuner S.J., Poona (Indien)

Die Aktualitit einer Gegeniiberstellung indischer und dhristlicher Meditation
beruht auf zwei Griinden: Zunichst mufl die immer intimer werdende Begegnung
des Westens mit der Spiritualitdt des Ostens uber allgemeine Eindriicke und
Gefihle, iiber die blofle Neugier am Fremdlandischen hinauswachsen und zur Be-
schiftigung mit konkreten Fragen fithren. Diese ernste Beschiftigung ist vor allem
notwendig, wo der Zauber der 6stlichen Welt beniitzt wird, um den Glanz des
Christentums zu verdunkeln. Es wird fir alle, die im Osten einen kiirzeren, dstheti-
scheren Weg religiéser Erhebung suchen, sehr niitzlich sein, sich durch die dirren
asketischen Weisungen hindurchzulesen, in denen die 6stlichen Weisen ihren Weg
zu tieferen religiosen Erfahrungen niedergelegt haben; und es wird dem Christen
zu einer unerwarteten Bestitigung seines Christenglaubens, wenn er die Wege dst-
licher Askese aufsteigen sieht bis zu jener letzten Hohe des Suchens, wo der Mensch
nach den hirtesten Entsagungen und Anstrengungen sein eigenes Mithen hinter sich
wirft in den Abgrund ginzlichen Unvermégens und nur von Gott her sein Heil
erwartet, von ,dem Berge, von dem mir Hilfe kommt®.

Der zweite Grund der Aktualitit des Themas liegt in der Notwendigkeit, Sinn
und Methode der christlichen Betrachtung immer wieder nen zu priifen und zu ver-
stehen. Es ist nicht genug, die Notwendigkeit der Betrachtung mit der kirchlichen
Gesetzgebung fiir Priester und Ordensleute zu begriinden. Wenn nicht das Wesen
der Betrachtung und die Hauptmomente der Betrachtungsmethode aus dem Wesen
des Heilsgeschehens abgelesen und verstdndlich gemacht werden kénnen, dann miis-
sen auch die verehrungswiirdigsten Traditionen und die segensreichsten Gesetz-
gebungen fruchtlos bleiben. Eine solche Begriindung der Betrachtung aus dem
Wesen des christlichen Heils wird uns erleichtert und vielleicht in manchen Punk-
ten geklirt und vertieft, wenn wir sie mit der Betrachtung in der nicht-christlichen



446 Josef Neuner

Welt vergleichen. Diesem doppelten Zweck mogen die folgenden Ausfithrungen
dienen. Wir sprechen zuerst von Wesen und Methode der klassischen Form der
indischen Betrachtung im System des Yoga — es folgt eine Skizze der Umformung,
die die Betrachtung in den theistischen Systemen lndiens erfahrt — wir schlieflen
mit dem Vergleich indischer und christlicher Meditation.

1. Die Meditation im Sysiem des Yoga
1. Das Wesen der Meditation

Beim Versuch, den Begriff der Meditation in Indiens religiésen Traditionen ab-
zugrenzen, wird man zunichst auf die Schwierigkeit stofien, dafl ungefihr alles,
was in den Bereich religioser Ubung hineingehort, zugleich in engster Beziehung
zur Meditation steht. Das Wort ,Sadhana“, d. h. religiése Ubung, umfafit einen
fast uniibersehbar weiten Bereich von Betitigungen: Die alten rituellen Opfer, das
Singen der vedischen Hymnen, das Schweigen der Einsicdler, die Bufle der Aske-
ten, die Versenkung der Weisen, die Leib- und Seelengymnastik der Yogis, der
Tempeldienst der Priester, die zeremonielle Observanz der Familienviter und
-miitter, all das fillt unter Sadhana. Diese Ubungen werden in verschiedenen
Schulen und Sekten geiibt und gelehrt. Und doch ist das Ziel der vielen Ubungen
eines: die innere Erfahrung, das bewufite Einswerden mit dem Ewigen, in welcher
Form es auch immer vorgestellt wurde. So kommt es, dafl die Innewerdung des
Absoluten, das Aufleuchten des reinen Bewufitseins jenseits der begrenzenden
Gegenstinde, jenseits auch der das Bewufltsein firbenden empirischen Seelen-
tatigkeiten als letztes Ziel aller Ubung aufgefafit wurde. Von dieser Zielsetzung
aus empfangen alle Wege ihren Sinn und ihre Berechtigung. N. K. Brahma
sagt!: ,Die Niitzlichkeit der vielfachen Ubungen besteht immer nur in ihrer Kraft,
emporzufithren zur spirituellen Erfahrung“. Deshalb 148t sich auch nicht leicht eine
deutliche Grenze ziehen zwischen der Betrachtung als dem Heilsweg der Erkenntnis
und den anderen Heilsmethoden. Schliefilich miinden alle anderen Pfade in den
Weg der Bemiihung um das Innewerden des Ewigen, d. h. in die Betrachtung.

Fir unseren praktischen Zweck also mdgen wir wohl ritualistische Heilswege und
tantrische Magie iibergehen, obgleich ihre Beziehungen zur Meditation eigener
Erwigung wert wiren. Alles aber, was uns etwa der Yoga iiber die asketische For-
mung des Heilssuchers sagt, oder was fromme Volksreligion vom Sinnen und
Singen des heiligen Namens Krsnas erhofft, mufl wenigstens in die vorbereitenden
Stufen der Meditation eingeordnet werden. Die Summe der asketischen Tradition
Indiens wurde ja schon in den Aphorismen des Yoga dem Meditationsweg integriert.
Die Einordnung der eigentlich religiésen Betdtigungen aber wurde nur zum gering-
sten Teil vom klassischen Yoga selbst vollzogen, und auch da erst von spiteren Kom-
mentatoren. Sie geschah hauptsachlich in den theistischen Sekten, die die alten asketi-
schen Traditionen mit den lebendigen religiosen Ausdrucksformen des Anrufens, des
liebenden Sich-Versenkens, des dienenden Sich-Weihens bereicherten. Dafl dabei
auch das Wesen der Betrachtung anders formuliert wurde als im klassischen Yoga,

1 Philosophy of Hindu Sidhana. London 1932, S. 40



Indische und christliche Meditation 447

ist begreiflich. Davon muf} im zweiten Teil kurz die Rede sein. Als Ausgangspunkt
aber haben wir die Formel fiir das Wesen der Meditation zu nehmen, wie sie sich
in Patanjalis Yoga Sutras findet und wie sie von dem klassischen Kommentator
Vyisa erldutert wird.

In Patanjalis Aphorismen wird Yoga definiert: ,Yoga ist die Beherrschung see-
lischer Uorgiinge® (1,2); und sogleich wird das Ziel dieser Beherrschung hinzu-
gefiigt: ,Dann steht der Seher in seinem Eigenwesen (1,3). Damit ist zuerst die
zentrale Stellung der Meditation bestimmt. Man muf} sich vor dem Mifiverstidndnis
hiiten, als sei die indische Meditation einfach Ubung, seelische Betatigung, die uns
als Mittel zn einem iiber ihr liegenden Ziel diente. Meditation ist zngleich Weg und
Ziel; sie ist Weg, soweit sie sich der seelischen Krafte bedienen muf}; sie ist Ziel,
soweit sich im Gebranch der seelischen Krifte mehr und mehr das absolute Bewufit-
sein erschlieft. Alles Bemiihen des psychischen Apparates ist also dahin gerichtet,
sich selbst auszuschalten und das Bewufltsein in seiner absoluten Selbstheit leuch-
ten zu lassen. Nachdem das erste Buch der Aphorismen von der fortschreitenden
Reinigung gehandelt hat, von der Ausscheidung aller empirischen Elemente aus
dem Bewufltsein, muB8 es auch noch diese Tiatigkeit des Ausscheidens ausschlieflen.
Der letzte Aphorismus lautet: , Wenn auch dieses (das Ausscheiden) nnterdriickt ist,
dann (entsteht) eben durch die Unterdriickung von allem die samenlose Inne-
werdung® (1,51). Das will sagen, daf} jeder psychische Akt notwendig das Saat-
korn neuer psychischer Vorginge einschlieft und dadurch den Menschen in der
Bewegung und Begrenzung empirischer Seelenvorgidnge zuriickhidlt. Erst da, wo
sich das bewegende psychische Prinzip selbst ausgeschlossen hat, entsteht jener
Zustand unbegrenzter, gegenstandsloser, beziehungsloser Innewerdung, der ,samen-
los® ist, d.h. der nicht mehr in die Kausalreihen empirischer Vorginge hinein-
gehort. Der hochste Zustand der Meditation ist also zugleich der Zustand absoluten
Heils, absoluten Seins, absoluten Bewuftseins.

In unserer geldufigen Vorstellung mufl sich Betrachtung notwendig mit einem
Gegenstand oder mit einer Person befassen, auf die sich die seclische Aufmerksam-
keit richtet. Der klassische Yoga kennt zwar auch den Gegenstand der Betrachtung,
aber sein letztes Ziel ist das gegenstandslose Bewufitsein. Jeder Gegenstand, der im
Verlauf der iibenden Vorstufen gewahlt wird, hat daher nur funktionelle Bedeu-
tung, da es eben fiir den Beginner unerlafilich ist, seine seelischen Tatigkeiten in
einem konkreten Gegenstand zu konzentrieren. Die Wahl des Gegenstandes aber
ist vollig belanglos, sie hat rein technische Bedeutung. In seinem Kommentar spricht
Vyasa von den Gegenstinden, an denen sich die Sammlung gleichsam kristalli-
sieren kann: ,Sammlung bedentet die Festigung des Bewufitseins an solchen Orten
wie der Nabelgegend, dem Lotos des Herzens, dem Licht des Gehirns, der Nasen-
spitze, der Zungenspitze und dhnlichen Teilen des Korpers® (zu 3,1). Ziel ist ja
ausschlieflich die Festigung der Konzentration. Satra 1,39 sagt: ,Betrachtung nach
beliebiger Wahl“, und Vyasa kommentiert: ,Laf} ihn betrachten was immer er will.
Ist er stetig geworden in diesem einen Gegenstand, so erlangt er Stetigkeit ebenso
in anderen Gegenstinden.®



448 v Josef Neuner

Bei dieser Frage nach dem Betrachtungsgegenstand erhebt sich notwendig die
Frage nach der Stellung Gottes im Yoga. Tatsachlich hat der klassische Yoga die
Existenz Gottes anerkannt, und er hat die Betrachtung Gottes anch empfohlen.
Eine gewisse Zweidentigkeit in der Haltung dem personlichen Gott gegeniiber
ist nicht zu leugnen — sie fiithrt wohl zum letzten Problem der indischen Betrach-
tung. Zundchst nidmlich erscheint die Stellung Gottes im Betrachtungssystem des
Yoga rein dulerlich. Die Meditation ist ein autonomer Vorgang im Menschen, der
in keiner Weise auf eine transzendente Welt bezogen ist. Daher wurde auch die
Einfiigung theistischer Abschnitte in die Yoga Siitras als unorganisch empfunden,
als ein Zugestindnis ,aus religiésen Riicksichten“, d. h. als die pietitvolle Uber-
nahme Upanisadischer oder populirer Vorstellungen2. Andere freilich glanben,
dafl der Gottesglaube viel urspriinglicher mit dem Yoga verkniipft ist, und daf}
»kein Grund vorliege, an der einstimmigen Uberlieferung der Inder zu zweifeln,
dafl der Yoga von Haus aus theistisch gewesen sei“3. Aber auch wenn man sich der
zweitgenannten Ansicht anschliefit, bleibt doch die Verbindung des Yogin zu Gott
seltsam kiinstlich, man maochte sagen unreligiés. Die Betrachtung Gottes oder,
wie Jacobi ,prapidhina“ ibersetzt, die Anbetung Gottes, ist nur als eines der
Mittel neben anderen aufgezihlt, um zur autonomen Erkenntnis des Absoluten zu
gelangen (1,28). In diesem Zusammenhang steht auch die Definition Gottes als
einer distinkten Geistmonade, die von jeder Befleckung durch Leid, Wirken und
Wirkfrucht rein (1,24) und deren Allwissenheit uniibertroffen ist (1,25). Gott
erscheint also hier keineswegs als Schopfer oder als letztes Ziel des Menschen,
sondern ausschlieBlich als das reine Geistwesen, das von jeder Befledkung durch die
Weltelemente bewahrt ist. Fiir den Yogin hat Gott nur exemplarische Bedeutung,
da in jhm das Ideal des Yogin verwirklicht ist, in reiner Transzendenz iiber die
materielle Welt sein eigenes Selbst voll zu besitzen. Selbst der Hinweis, dal Gott
»Lehrer (Guru) der Vorfahren geworden ist, ohne durch Zeit begrenzt zu wer-
den® (1,26), 1afit sich (nach Glasenapp) noch ohne jede Annahme einer géttlichen
Heilstdtigkeit dem Menschen gegeniiber erkliren. Denn der Gura wirkt auf seinen
Schiiler (nach indischer Auffassung) weit mehr durch das Beispiel als durch das
aktive Lehren. So wiirde der ganze theistische Hauptabschnitt der Yoga Siitras gar
nichts anderes besagen, als dafl Gott der héchste Yogin ist, der im vollen Selbst-
besitz seiner geistigen Wesenheit von allen Schatten des Wandels und der Titig-
keit bewahrt bleibt.

Und doch deutet schon im klassischen Yoga die 6ftere Wiederkehr des Hinweises
auf die ,Anbetung Gottes” als des vorziiglichsten Mittels zur Erlangung der Voll-
endung auf eine tiefere Bedeutung Gottes hin, die sich nicht anf blofle Vorbild-
lichkeit beschrinkt. Tatsdchlich haben ja auch die Kommentatoren in steigendem
Mafle Gottes Bedeutung fiir den religiosen Fortschritt genauer umschrieben. Vyasa
schreibt ihm ,Mitleid mit den anderen Wesen“ zu. ,Er entschliefit sich, die Seelen
aus der Verstricdkung in die Welt zu erldsen” (zu 1,25); Gott wird zum gnaden-
vollen Helfer auf dem Heilsweg. Noch spater prizisiert Vicaspati den ,beliebigen

2 H. v. Glasenapp. Die Philosophie der Inder. Kréner, Stuttgart 1949, S. 223.
3 H. Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern, Schréder, Leipzig 1928, S. 88.



Indische und christliche Meditation 449

Gegenstand“, an dem sich die Konzentration sammeln kann, als heilbringenden
Gegenstand. Er zitiert das Visnu-Purapa, in dem Gottes Avatiras, d. h. mensch-
liche Erscheinungsformen als Betrachtungsgegenstand beschrieben sind: ,Die
menschliche Erscheinungsform des Herrn 148t keinen Raum mehr fir das Verlangen
nach irgend einem anderen Gegenstand der Betrachtung® (zu 3,1). Hier &ffnet sich
der Ausblick zu weiteren religidsen Entwicklungen des Yoga im Zusammenhang
mit den Bhaktibewegungen. Davon ist im zweiten Teil mehr zu sagen. Im klassi-
schen Yoga aber haben wir nur die ersten Ansitze dazu, und auch sie erst in
spateren Kommentaren. Die Yoga-Meditation der Aphorismen ist ein véllig auto-
nomer Erlésungsweg des individuellen Menschen.

2. Die Meditationsmethode des Yoga

In der Darstellung der Meditationsmethode des Yoga beschrinken wir uns zu-
nichst wieder auf den klassischen Yoga. Wenn auch in der Gnosis des Adbvaita,
oder in den emotionalen Richtungen der Bhaktireligion viele Elemente der Methode
geindert werden, so bleibt doch das Grundschema des klassischen Yoga ein fester
Bestand in der gesamten Meditationspraxis Indiens.

Das klassische Ubungssystem umfaflt acht ,Glieder” (angas). Die zwei ersten
betreffen die charakterliche Bereitung, die drei folgenden die kdrperlichen Vor-
bedingungen, die zwei letzten die Stufen der Meditation.

Die charakterlichen Forderungen bestehen zunichst in einem negativen Inzucht-
nehmen ungeordneter Neigungen. Sie umfassen Gewaltlosigkeit (ahimsa), Wahr-
haftigkeit (satya), Nicht-stehlen, Keuschheit, Nicht-begehren. An der Bedeutung,
die diesen Forderungen etwa in Gandhis Spiritualitit, in seiner ,ahimsa“ und in
der ,satyagraha“-Bewegung zukommt, kann man ersehen, wie tief sich diese Vor-
stellungen der indischen Seele eingeprégt haben.

Gewaltlosigkeit bedeutet den Willen, keinem Lebewesen ein Leid zuzufiigen.
Das Gebot findet sich schon in vorbuddhistischer Zeit, z. B. in Chandogya-Upanisade
3,7,14, und erscheint besonders fiir den Asketen als unentbehrliches Mittel der
Liuterung. Im Lauf der Jahrhunderte wurde das Gebot immer wieder in rein
duflerlichem Sinne interpretiert. Daher die seltsamen Brauche etwa der Jaina-Sekte,
deren Mitglieder ein Tuch vor dem Munde tragen, damit sie nicht etwa im Ein-
atmen ein Insekt toten. Der Sinn des Gebotes aber liegt urspriinglich auf asze-
tischem Gebiet, im Vermeiden aller Leidenschaft und Unruhe, die die Stille der
Sammlung durchbrechen kénnte. Die véllige Unterdriickung aller Leidenschaft ge-
hért notwendig in das Bild des indischen Heiligen. Selbst in der Kritik an der
Person Jesu erscheinen immer wieder die Hinweise auf seine Leidenschaft in der
Reinigung des Tempels oder bei der Verfluchung des Feigenbaums.

An zweiter Stelle steht Wahkrhaftigkeit, d.h. die Ubereinstimmung von Wort
und Gedanke mit den Tatsachen, so Vyasa zu 2,30. Wieder handelt es sich um eine
ethische Forderung, die sich in die dltesten Zeiten zuriickverfolgen 148, zu Vedas
und Upanisaden. ,, Wahrheit allein gewinnt ihn (den Atman), nicht Unwahrheit;
durch Wahrheit allein wird der Gotterweg bereitet, auf dem die Weisen gestillten
Begehrens dahin emporsteigen, wo der hochste Ort der Wahrheit ist“ (Mundaka



450 Josef Neuner

Upanisad 3,1,6). Aber neben der ethischen Bedeutung von Wahrheit und Wahr-
haftigkeit, und vielleicht vor ihr, liegt die religiose oder auch magische Furcht vor
der Liige. Nach Manus Gesetz ist die Liige ein Grund ritueller Unreinheit (Manu
5,145). Ferner ist das Erlernen der Wahrheit im Vedastudium ein strenges Reser-
vat der Zweimalgeborenen, d. h. der rituell gereinigten Kasten. Nie durfte ein
Kastenloser die hl. Schriften berithren. All diese Vorstellungen mogen in der
»Wahrhaftigkeit“ des Yoga mitklingen.

Die dritte und fiinfte Forderung, Freiheit von Diebstahl und von Begehren sind
vielleicht noch tiefer in der indischen Tradition verwurzelt, Alles Leid der Welt
kommt vom Haften an den Sinnendingen, vom Willen zu besitzen und zu genieflen.
Alles Streben nach Erlésung mufl sich daher von diesen Bindungen lésen. Wunsch-
losigkeit bedeutet die ,Vernichtung der Samenkraft des Ubels“, sie fithrt zur

»vollen Unabhangigkeit® (38,49)4.

Auch die Keuschheit hat seit den frithesten Zeiten einen bedeutenden Platz in
der Vollkommenbheitslehre Indiens. Mit aller Strenge wird sie vom Brahmanen-
schiiler verlangt, solange er im Hause seines Lehrers die heilige Lehre in sich auf-
nimmt, denn ,man kann den Atman nur finden, wenn man ihn in dem keuschen
Leben eines Brahmanenschiilers gesucht hat® (Chandigya Upanisad 8,5,1). Nach
seiner Lehrzeit tritt der Brahmane in das Familienleben ein. Aber wiederum wird
Keuschheit von ihm verlangt, wenn er gegen Ende seines Lebens das Familienleben
aufgibt und als wandernder Sanyasi umherzieht, gelost von allen Banden dieses
Lebeus.

Der negativen Zucht werden die positiven Observanzen gegeniibergestellt. Sie
" umfassen wiederum fiinf Forderungen: Reinheit, Zufriedenheit, Askese, Studium
und Betrachtung Gottes. In manchen dieser Begriffe klingen noch alte magische oder
rituelle Vorstellungen an, aber sie sind im klassischen Yoga auf eine ethische Ebene
gehoben. Reinheit bezieht sich zuerst auf das Reinigungszeremoniell, das far die
brahmanischen Opfer verlangt war. Bei Patanjali aber wird sie neben der Rein-
lichkeit des Korpers und der reinen Qualitit der zu geniefenden Speisen auch auf
jede geistige Form der Reinigung bezogen wie die Reinigung von Stolz Eitelkeit,
Eifersucht.

Zufriedenheit ist die positive Seite des Gleichmuts. Sie bedeutet die heitere, ent-
krampfte Gemiitslage, in der allein der innere Liuterungsprozefl sich entwickeln
kann.

Askese erinnert zunachst wieder an die magischen Unmenschlichkeiten, mit denen
Biiler der Legende, aber auch der Geschichte, iiberirdische Méichte fiir sich zu
erringen strebten. Solche Askese hat nichts mit dem BewuBtsein von Siinde oder
Sithne zu tun, sie ist vielmehr das unheimliche Anstauen von Machtpotenzen im
Menschen oder auch in Gottern, mit denen Herrschaft gewonnen wird, Feinde
besiegt, widerspenstige Herzen von Liebe bezaubert werden. Bei Patanjali aber ist
die Askese vergeistigt. Sie ist nicht mehr magisches Machtmittel, sondern wird ein
Element der Charakterschulung: Geduld und Ertragen von Hunger und Durst,

4 Uber die Bedeutung des Gleichmuts in Indiens Spiritualitit siche diese Zeitschrift 25
(1952) S. 439—457.



Indische und dhristliche Meditation 451

Hitze und Kilte. Die bizarren Formen der Selbstpeinigung, wie sie die Epen schil-
dern und alte Skulpturen zeigen und wie sie auch heute noch vorkommen, das
jahrelange Stehen auf einem Bein, das Starren in die grelle Sonne, sind in den
Siitras ersetzt durch Schweigen und Fasten.

Studium fihrt schon niher in die Sphire der c1gcnt11chcn Betrachtung. Vyiasa
unterscheidet in seinem Kommentar zwei Stufen: das Lesen iiber die Lehren der
Erlésung, also das Eindringen in die Theorie, die aller Yoga-Ubung zugrunde liegt,
und das wiederholte Aussprechen der heiligen Silbe ,Om*“. Diese beilige Silbe ist
nicht etwa ein willkiirlich gewihlter Laut, sondern sie ist die klangliche Gestalt
des Absoluten. Phonetisch besteht sie im gleichzeitigen Erklingen aller Vokale (so
ist natiirlich die traditionelle Transkription ,Om“ sehr unzulinglich). Wenn die
Veden die Entfaltung des Absoluten im Wort sind, seine empirische klangliche
Offenbarung, so ist die heilige Silbe die Zuriickfaltung der Veden in den absoluten
Klang, in den alles Rezitieren der heiligen Verse ausklingt. Was die Wiederholung
der heiligen Silbe fiir den Eingeweihten bedeutet, mag aus der uralten Erzihlung
der Chandogya Upanisade deutlich werden (1,4). Es wird berichtet, wie sich die
Goétter vor dem Tode fiirchteten, und daher in den dreifachen Veda fliichteten.
,Der Tod erspihte sie daselbst, wie man einen Fisch im Wasser erspaht ... Dies
merkten die Gétter und ... sie fliichteten sich in den Om-Laut... Jene Silbe ist
das Unsterbliche, das Furchtlose; indem sich die Gétter in sie fliichteten, wurden
sie unsterblich und furchtlos®. Damit ist gesagt, daf die drei Veden als die empirische
Gestalt des Absoluten dem Tode unterworfen sind — sie gehéren in die Welt der
Verginglichkeit. Die heilige Silbe aber ist das Absolute, in dem alles Werden und
Sterben aufhort. Das Sprechen der heiligen Silbe gehdort zu den bedeutendsten
Ubungen auf dem Wege der Erlosung, sie ist die lautliche Einiibung auf das
Absolute, in dem sich alle Unterschiede im unterschiedslosen Zusammenklang auf-
16sen. Im Verklingen der heiligen Silbe vollzieht sich das Wesen der Betrachtung,
das Hiniibergleiten aus der Erfahrungswelt in die Welt des Absoluten.

Die letzte Ubung ist die ,Betrachtung Gottes® als des Urbildes des Yogin. Wir
baben davon schon gesprochen. ’

An die Behandlung der charakterlichen Voraussetzungen schlielen sich die korpcr-
lichen Ubungen. Es sind zuerst die ,Sitzweisen® (asana) (2,46). Indische Tradition
hat eine Reihe von Kérperhaltungen erprobt, die fiir die Sammlung besonders-
forderlich sind, und die in den Kommentaren genau beschrieben werden. Das grund-
legende Prinzip fiir die Wahl der Korperhaltung wird in den Sttras formuliert:
,otetig und angenehm®, d. h. es miissen Unannehmlichkeiten vermieden werden,
durch die der freie Gebrauch der geistigen Fahigkeiten beeintrichtigt wird. Der
Geist darf durch keinerlei korperliche Anstrengungen von seinem Vorhaben ab-
gelenkt werden; ebenso aber mufl auch jede schlifrige Erschlaffung vermieden
werden.

Es folgt die Regelung des Atems (2,49). Die Siitras beschreiben die Ubung als
das Zuriidkhalten der Bewegung des Ein- und Ausatmens. Uber die gesundheit-
lichen Gefahren, die gerade diese Ubung mit sich bringt, und die Notwendigkeit
genauer und erfahrener Leitung ist hier nicht zu handeln. Dafl die Regelung des



452 Josef Neuner

Atmens anf das Bewnfitsein und Befinden des Menschen tiefsten Einfluf ausiibt, ist
wohl anerkannt. In Indien ist die Atmung seit uralter Zeit innigst mit der Indi-
vidualitat des Menschen verknupft. Im Atem vollzieht der Mensch seine individuelle
Existenz; Beschlennigung des Atems bedentet gesteigerte Individualitit und Selbst-
behauptung, etwa in der Erregung; verlangsamtes Atmen bedeutet die Anndherung
an das iberindividuelle Leben, an die Existenz jenseits zeitlicher und rdumlicher
Beschrankongen. Nur von hier ans versteht sich der seltsame Gebranch der
»samadhi®, der uns am Ende des Lebens mancher indischer Asketen begegnet, dafl
sie sich lebend einmanern lieflen. Das Aufhéren allen Atems ist das Eingehen in die
Absolutheit dér iiberempirischen und iiberindividuellen Existenz. Da die Betrach-
tung eben zu jenen iiberindividuellen Sphiren fithren soll, ist Regelung und Be-
schrinkung des Atems von grofler Wichtigkeit.

Es folgt endlich die Zuriickziehung der Sinne (2, 54). Sie besteht nach den Siitras
darin, dafl die Sinne nicht mit den Sinnesgegenstinden in Berithrung kommen und
der Ausrichtung des geistigen Selbstbewufitseins (citta) folgen. Es handelt sich um
die vollige Umkehr ihrer naturhaften Bewegungsrichtung. Dem naturhaften Men-
schen dringen sich die Sinnesdinge auf, er wird von auflen bestimmt; der inner-
liche Mensch beherrscht sein ganzes Leben aus der Sphare des Geistigen; bei ihm
folgen, wie Vy3sa in seinem Kommentar sagt, die Sinne dem Geist, ,wie die
Bienen im Floge der Kénigin folgen und sich da niederlassen, wo sich die Konigin
niederldfit. Es geht also in dieser Ubung nicht um das blofle Vermeiden von Zer-
strenungen, sondern um das Zuriickziehen des Menschen aus der ihm wesenhaften,
zustandlichen Zerstreuung an die Sinnenwelt. Schon die alte brahmanische Tradition
hatte die sichtbaren Opferfeuer der rituellen Opfer umgedeutet und auf die Feuer
der Entsagung angewandt: ,Sie giefen das Gehor und die anderen Sinne in das
Feuer der Entsagung” (Bhagavadgita 4, 26).

An die Beschreibung der Vorbedingungen zur Meditation schlieflen sich, im
3. Buch, die drei Stufen der Versenkung. An erster Stelle steht Konzentration, d. h.
die Fixierung der Aufmerksamkeit auf einen bestimmten Gegenstand. Wir sahen,
daf dabei die Natur des Gegenstandes gleichgiiltig ist, daff ihm rein funktionelle
Bedentung zukommt. — Die zweite Stufe ist Betrachtung im engeren Sinn (dhy3-
nam), ,die eindeutige Ausrichtung der geistigen Bemithung®. Die Kommentare
sagen uns, dafl es sich um das fortgesetzte Streben handelt, den betrachteten Gegen-
stand zu erfassen, unter Ausschlufl jedes anderen Interesses. Aber, wie wir sahen,
ist es nicht das Interesse am Gegenstand als solchem, das zu seiner Betrachtung
fiihrt, sondern nur seine Fihigkeit, unsere seelischen Betitigungen vollig zu absor-
bieren. In der dritten Stufe, der Versenkung (samadhi), ist das Subjekt vollig in dem
erkannten Gegenstand absorbiert, wobei das Objekt aber bewufit bleibt. Dariiber
erhebt sich der letzte und endgiiltige Zustand des reinen Bewufitseins, in dem
Subjekt und Objekt vollig ausgeldscht sind.

Man kann also den Weg des Yoga folgendermaflen charakterisieren: 1. Er ist
eine streng zielgebundene Anstrengung, bei der jede Ubung ausgerichtet ist auf
die Losung des Bewnftseins ans seinen empirischen Bedingtheiten, auf das wahre
Stehen in sich selber. 2. Diese Anstrengung umfafit den ganzen Menschen, Leib



Indische und dhristliche Meditation 453

und Seele und jede Fahigkeit. Sie ist ein Gewebe aus physiologischen, psychischen
und ethischen Faktoren. 3. Sie ist wesentlich Selbsttitigkeit des Menschen. Gewifs
kann man sagen, dafl der Yoga wesentlich Methode ist und daf daher alles daraaf
ankommt, welchem Ziel die eigentitigen Mittel der Yogapraxis untergeordnet
werden. Die meisten Mittel sind auch tatsachlich indifferent beziiglich des Zieles.
Aber das System als Ganzes, wie es konkret vorliegt, ist ein System der Selbst-
erlosung des Menschen, der versuchten Emanzipation aus den empirischen Bedingt-
heiten zum absoluten Bewuftsein.

1. Die Meditation in Uerbindung mit den theistischen Systemen

Trotz der engen Verkniipfung des klassischen Yoga mit dem dualistischen System
des Samkhya und damit zu einer konkreten, autonomen Erlosungslehre bleibt es
doch wesentlich Ubungssystem, und als solches 1488t es sich weithin auch mit anderen
Philosophien und Heilswegen verbinden. In die Geschichte der indischen Erlésungs-
lehren ist natirlich die Verbindung des Yoga mit dem Vedante von besonderer
Bedeutung. Wie Sankaras Philosophie den Primat indischer Geistigkeit beansprucht
und die meisten Anhdnger gewonnen hat, so hat sie auch die meisten Heilssucher
angezogen. Die konkreten Wege der Heilsverwirklichung sind dabei groflenteils
dem Yoga entnommen. Als Endziel aber erscheint nicht mehr das absolute Bewufit-
sein der Geistmonade (purusa), wie im Samkhya, sondern die iiberpersénliche
Absolutheit der Atman.

Eine wirklich neue Ausrichtung aber erscheint das System des Yoga zu erfabren,
wo er sich mit den groflen religiosen Systemen des Vaispavismus verbindet. Das
Wesen dieser theistischen Sekten besteht darin, dafl ihr Kern weder gnostisch noch
asketisch noch rituell ist (so sehr diese Elemente auch in ihnen immer wieder er-
scheinen), sondern religids, dafl also das Verhaltnis zum personlichen Gott, und da-
mit die Initiative Gottes, auf dem Heilsweg eine ungleich gréfiere Rolle spielen. —
Statt die Geschichte des Yoga und seine Methoden in verschiedenen theistischen
Sekten zu verfolgen, sei hier der Kiirze und Ubersichtlichkeit wegen die Wandlung
beschrieben, die der Yoga in der Bhagavadgita durchgemacht hat. Denn dic Gita
ist doch das am allgemeinsten anerkannte Kompendium theistischer Religiositit
(bhakti) in Indien und erlaubt uns, auf engem Raum die ganze Breite des Problems
von Eigentitigkeit des Menschen und Alleinwirksamkeit Gottes auf dem Heilsweg
zu tberschauen.

Wir erinnern uns an die urspriingliche Bedeutung des Yoga. Seine Anfinge hat
J-W. Hauer beschriebens: ,Yoga heifit ja Anspannung und bédeutet in der
brahmanischen Zauber- und Opferpraxis Anschirrung der Zauberkraft oder des
Gottes durch Zauberspruch, Gebet, Lied und Opferhandlung, und etwa noch an-
gestrengtes Nachdenken®. Je mehr sich der Mensch der in seinem eigenen Innern
verborgenen Kréfte bewufit wird, um so mehr wird Yoga Konzentration der eige-
nen Fahigkeiten. Im klassischen Yoga werden nicht mehr die Michte, die iiber dem
Menschen sind, angespannt, sondern die Seelenkrifte im Menschen selbst.

® Die Anfiinge der Yoga-Praxis im alten Indien, Stuttgart 1921, S. 190.



454 Josef Neuner

Die Gita kennt Yoga auf drei Stufen: zundchst auf der Stufe der Charakter-
bildung. Er hat seine magischen Urspriinge vergessen und ist zur inneren Bereitung
und Anspannung des Menschen fiir seinen Aufstieg zum Absoluten geworden. Es
ist im wesentlichen die Stufe des klassischen Yoga, wie sie oben beschrieben wurde.
Die Gita behandelt sie im 2. Gesang.

Sie kennt aber eine zweite Stufe. Das Heil der Gita besteht ja nicht mehr in der
Losung des Menschen aus der Welt, sondern in der persénlichen Beziehung zu
Bhagavan, dem Erhabenen, dem Gott der Liebe und der huldigenden Verchrung.
Der Herr (Isvara) des Yogasystems war nur ein Vorbild der Versenkung, der Gott
der Gita ist der Ursprung allen Seins und der letzte Ruhepunkt aller Bewegung.
Gewif} sind wir Menschen tief versenkt in die Wandelwelt der Elemente (7,13) und
von ihnen verblendet. ,Waihrend ich, so spricht der Erhabene, alle Wesen, ver-
gangene, gegenwirtige und zukiinftige kenne, kennt mich von ihnen keines® (7, 26).
Deshalb ist es fiir den Menschen auch durchaus n(l)twendig, sich iber die Welt der
Téauschung emporzuringen, und alle Methoden des Yoga sind in diesem Bemihen
einzusetzen. Aber die eigentliche Heilung unserer Blindheit besteht eben nicht in
einem bloflen Aufgeben und Ausloschen unseres sinnhaften Daseins, nicht haupt-
sichlich in der Distanz zur Welt, sondern in der Nihe zu Gott. Deshalb ist es nicht
genug, alles Haften an der irdischen Welt aufzugeben, es ist vielmehr positiv an
Gott hinzugeben. Es wird gelehrt, dafl wir mitten im titigen Leben, im Kampf (8, 7)
und besonders in der Stunde des Hinscheidens Gott allein im Sinne haben
sollen (8,5). ,Sicheren Besitz bringe ich denen, die ungeteilten Herzens mich allein
im Sinne habend, mich verehren und so mir immerdar verbunden sind“ (9,22).
Yoga ist also nicht mehr autonomes Bemithen des Menschen, sondern ist das Be-
mithen, sich selbst und alle Werke und Absichten ganz in die Hande Gottes zu
geben: ,Hére von mir, wie du mich zweifelsfrei und vollkommen erkennen
wirst® (7, 1). — Auf dieser Stufe also ist die geistige Selbstzentrierung des Yogin
durchbrochen und in die lebendige Beziehung des Menschen zu Gott aufgeldst.
Letztes Heilziel ist das lebendige Hingewandt-sein und Hineingegeben-sein in
den liebenden und geliebten Gott. Von diesem letzten Ziel ist auch der Weg be-
stimmt, die Betrachtung: Sie ist nicht mehr das Zuriickziehen aller Sinne und
allen Tuns in die Isoliertheit des Selbst, sondern das Durchbrechen dieser Iso-
lation in die lebendige Nahe zu Gott.

Eine letzste Stufe — und eigentlich seine véllige Umkehrung — erreicht das
Yogasystem im 12. Gesang der Gita. Der Gesang schliefit sich an die erschiit-
ternde Vision, in der Arjuna Gott als das Urgeheimnis der werdenden und ver-
gehenden Welt erschaut hat: Gott als die verschlingende und alles Sein in sich
zurtickziehende Zeit, als das Geheimnis, das dem Menschen in allen Qualen und
Grauen und Untergingen der Welt und des Lebens begegnet. Gibt es neben
oder jenseits dieser schauervollen kosmischen Offenbarung Gottes noch ein inne-
res Geheimnis des Ewigen? Und wie kann es gefunden werden? Durch den Weg
der Erkenntnis oder der liebenden Hingabe? — In der Antwort wird zunachst der
Weg der liebenden Hingabe empfohlen, der Weg derer, die ,mit Glauben erfiillt
ihr Gemiit in sich eingehen lassen und mich in bestindiger Sammlung verehren®



Indische und deristliche Meditation 455

(12, 2). Es wird also der Weg der inneren Sammlung in Gott empfohlen. Aber
dieser Weg ist nicht so leicht fiir den ungeiibten Anfinger. Deshalb folgt die
weitere Empfehlung: ,Wenn du aber nicht in dieser Weise deine Gedanken fest
auf mich zu richten vermagst, dann trachte mich zu erreichen durch systematische
Yoga-Ubung® (12,9). Hier ist natiirlich Yoga nicht mehr im klassischen Sinn als
autonomes Ubungssystem verstanden, sondern als praktische Einiibung der Uber-
gabe aller Seelenfihigkeiten in die Betrachtung und den Dienst Gottes. Aber auch
fiir diese Ubung kennt die Gita noch einen Ersatz: ,Wenn du auch zu solcher
Ubung nicht fdhig bist, dann richte dich mit Eifer auf meine Werke. Denn wenn
du die Werke, die fiir mich getan sind, betreibst, wirst du zum Ziel kommen®
(12,10). Ob es sich hier allgemein um die Ausrichtung aller Werke auf Gott
handelt, oder (nach R. Otto) um die frithen volkstiimlichen Kulturformen der
Sekte der Vaispavas, ist fiir uns weniger bedeutend. Wichtig ist nur, dafl die
Gita selbst einen Verzicht auf die gesamte seelische und leibliche Disziplin der
Yoga kennt, daf} es also zuletzt nicht mehr darauf ankommt, was der Mensch mit
seinem eigenen Bemithen aus sich zu machen vermag, sondern nur auf seine
innerste Intention, mit der er all sein sichtbares Ton zur Verleiblichung der lie-
benden Dienstgesinnung seines Herzens macht. — Nun folgt ein letzter Weg,
offen fiir diejenigen, die nicht einmal in dulleren Werken ihre Gesinnung der
Liebe zu verleiblichen vermogen: ,Bist du aber auch dazu unvermdgend, dann
nimm zu meiner Wundermacht deine Zuflucht und ibe in Selbstbezwingung das
Aufgeben aller Werke® (12, 11). Hier ist der Weg vorgezeichnet, der spiter als
.prapatti“, als das Sich-Hinwerfen zu den Fiflen Gottes, gelehrt wird, eben
nicht mehr ein Weg einiibender Hingabe, auf dem wir gleichsam unsere Ge-
sinnungen, Gedanken und Werke mithsam zuerst einfangen und dann in der um-
fassenden Geste der Liebe Gott schenken. Nicht mehr der Mensch handelt durch
seine Yoga-Ubung, sondern nun ist es Gottes Yoga-Macht, ,meine Yoga“ (mad-
yoga), die die Initiative ergreift und den Menschen in ihre Gemeinschaft hinein-
zieht. Dieser Ausdruck des ,Yoga-Gottes“ ist ein Kernbegriff der theistischen
Systeme fiir alle Machtentfaltung Gottes nach auflen; hier steht er fiir das Ge-
heimnis der gnadenhaften Heimholung des Menschen, die Gottes Tat ist. Die
Anfangsposition des Yoga hat sich vollig gewandelt: da ist nichts mehr von eigen-
willigem Greifen nach gbttlichen Machten, sondern nur das ,seine Zuflucht neh-
men® in Gottes Macht, so dafl der Mensch, der auf eigenen Wegen Gott nicht
finden kann, in dem Strom der Liebe, der von Gott ausgeht, zu seinem Ziel
getragen wird.

Hier 6ffnet sich auch der neue Sinn der Betrachtung. Sie ist nicht mehr ein Vor-
gang, der ausschlieflich der Reinigung des geistigen Selbst, dem Ruben des Be-
wufltseins in ungetriibter Bewegungslosigkeit zustrebt, sondern sie ist der Aus-
druck der lebendigen Liebe zu Gott. Sie kann zu einem wahren Reuegebet
werden: ,Vergib mir wie ein Vater dem Sohn, wie ein Freund dem Freund, wie
ein Liebender der Geliebten“ (11, 44). Sie ist innige Gemeinschaft der Ein-
wohnung: ,Es wohnen die, die in Licbe mir anhangen, in mir, und ich wiederum
in ihnen“ (9, 29). Sie ist verbunden mit der Sicherheit des Heiles: ,Wer auf



456 - Josef Neuner

mich sein Vertranen setzt, erlangt durch meine Gnade die hdchste und unverging-
liche Stitte“ (18, 56). Sie wird zur Neugestalt des ganzen Lebens: ,Was du tust,
was du issest, was du opferst, was du gibst, was du an Askese iibst, tue es mir
hingegeben® (9, 27). Sie schafft sich einen neuven religidsen Aunsdruck, fern von
den komplizierten Riten vedischer Opfer, dem Kinde viel leichter als dem Weisen:
»Wer mir in Liebe ein Blatt, eine Blume, eine Frucht, einen Trunk Wasser opfert,
das nchme ich an als in Liebe dargereicht, mit frommem Gemiit* (9, 26). In dieser
personlichen Liebe Gottes sind alle gleich, es gelten keine sozialen Kastenunter-
schiede mehr: ,Wenn sie zu mir ihre Zuflucht nehmen, selbst wenn sie ans einem
sindigen Schof stammen, seien sie auch Frauen oder Vaiéyas oder Sudras, so
kommen sie dennoch zum héchsten Ziel* (9, 32). Die Betrachtung des Bhakta be-
steht also nicht mehr in der Konzentration im cigenen Selbst, sondern im fort-
schreitenden Sichverlieren in Gott, in dem sich alle Kastenunterschiede auflésen,
wo alle selbstherrliche Magie entméchtigt wird, wo selbst alles Eigenwirken des
Menschen sich nur noch in die Miithe zusammenfafit, sich selbst zu lassen: ,Mich
denkend, sei mir hingegeben, mir opfernd, mich verehrend, zu mir wirst du kom-
men, wahr ist mein Versprechen, du bist mir lieb“ (18, 65). So wird auch die Ge-
meinde der Bhaktas geschildert: ,Ihr Sinnen ganz auf mich gewandt, ihr Leben
ganz mir hingegeben, belehren sie einander, sprechen sie stets von mir. Sie sind
zufrieden und glacklich.“

Im einzelnen wird sich die Betrachtung verschieden gestalten. Gott kann be-
trachtet werden als gegenwirtig in allen irdischen Dingen: ,Ich bin das Selbst,
das im Herzen aller Dinge wohnt, ich bin Anfang, Mitte und Ende aller Dinge*®
(10, 20). In besonderer Weise sind die sinnfilligen Erscheinungsformen Gottes,
die Avataras, Gegenstand der Betrachtung. Sie werden in den Puranas in epi-
scher Weitldunfigkeit beschrieben. Oft besteht das Denken an Gott im Fliistern
seines Namens. Von den einhundertundacht heiligen Namen Krsnas, die auf der
Zunge seiner Verehrer sein sollen, heifit es (Pancharitras 4, 1,39): ,Diese Namen
vernichten alle iiblen FEinfliisse, zerstéren alles Flend, vermehren die Lebens-
dauer. Schon in diesem Leben bringen sie Friichte, die sonst durch Giite, Bufie
und Pilgerfahrten zu heiligen Stitten erlangt werden. Diese Friichte erlangt man
zehnmillionenmal. Die Kinderlosen empfangen Sohne, die Erfolglosen Erfolg,
die Armen werden reich, die nach Sieg Begehrenden erlangen Sieg. Kinder und
Kiihe werden wohlgenahrt, Fieber schwinden, Freiheit und Erlosung werden er-
langt, die Siinden von Millionen von Generationen werden vernichtet. Die Ver-
ehrung der heiligen Namen fithrt zu den gewaltigen Namenhiufungen: tausend
fir Vasudeva, den urspriinglichen Bhakti-Gott, tausend fiir Radha, Krsnas Ge-
liebte usf. Besonders das Singen der Lilas, d. h. der ewigen Spicle Krsnas, und
das oft asketische Schanspiel, in dem seine Taten verherrlicht werden, dient der
unausldschlichen Einprigung der hinreiflenden Macht und Schonheit des Gottes
in die Herzen seiner Anhinger.

Wie immer sich im einzelnen die Versenkung in Gott gestalten mag, eines ist
allen diesen Formen des Betens, Singens und Spielens gemeinsam: dafl sie Aus-
druck und zugleich Mittel zur innigeren Gemeinschaft mit Gott werden. In allen



Indische und christliche Meditation 457

Formen menschlichen Ausdrucks singen sie das ewige Lied der Liebe von Gott und
Mensch.

111, Indische und christliche Meditation: der Uergleich
1. Der Uergleich mit dem klassischen Yoga

In der Gegeniiberstellung der indischen und christlichen Betrachtung haben wir
wieder deutlich zu unterscheiden zwischen dem klassischen Yoga-System und den
theistischen Systemen. Wenn wir die Methode des klassischen Yoga iiberschauen,
finden wir fast fir jeden einzelnen Punkt die Parallelen in der christlichen Be-
trachtungslehre, etwa in den Exerzitien des hl. Ignatius. Auch da erscheint Be-
trachtung in dem umfassenden Zusammenhang ,Geistlicher Ubungen®, in die ,jeg-
liche Art, sein Gewissen zu erforschen, zu betrachten, zu beschauen, miindlich und
geistig zu beten und andere geistliche Betdtigungen® eingeschlossen sind, ,jegliche
Art, die Seele zu bereiten und zu disponieren zur Entfernung aller ungeordneten
Neigungen, und nach ihrer Entfernung den gottlichen Willen zu suchen und zu
finden“ (Annot. 1). Der Bereich der Ubungen fafit, wie im Yoga, die negative
Seite der geistigen Neugeburt, die Unterdrickung des Ungeordneten und die
positive Seite des Gleichmuts, der Bufle, des Studiums und der geistlichen Lesung
und der Ubung verschiedener Gebetsformen. Auch Ignatius kennt Anweisungen
Gber die geeigneten Korperhaltungen wihrend der Betrachtung (additio 4) und
dabei lehrt auch er, in Ubereinstimmung mit Patanjali, die vollige Unterord-
nung des korperlichen Gehabens unter das geistige Ziel, d. h. die bessere Samin-
lung. Die Beherrschung der Sinne ist auch fiir ihn eine Grundforderung fiir die
Betrachtung, und seine Anweisungen iuber den Beginn der Betrachtung, das
Sich-Versetzen in Gottes Gegenwart, die Sammlung der Einbildungskraft in dem
Geheimnis, das ich betrachte usf., dienen dem einen Zweck, alle storenden Ein-
flisse zuriikzudrdngen und mit allen Kraften der Seele nach dem Geheimnis zu
greifen, das Gottes Offenbarung uns geschenkt hat. In all diesen Einzelheiten
gibt es Parallelen, gibt es aber auch Unterschiede, die jedesmal aus grundsitz-
lichen Unterschieden abgeleitet werden konnen und missen. Uns geht es in die-
ser vergleichenden Gegeniiberstellung um die grundsétzlichen Haltungen.

Wir haben zuerst zu fragen, was das Wesen der christlichen Meditation im
Vergleich zur Meditationspraxis des Yoga ausmacht. Christliche Meditation ver-
steht sich nur aus dem Wesen christlichen Heils. Unser Heil ist von Gott gewirkt
in der geschichtlichen Offenbarung und Heilstat Jesu Christi. An diesem Heil
haben wir teil durch die sakramentale Eingliederung und immer neue Beriih-
rung mit Jesus Christus, unserem Heil. Sakramentale Anteilnahme muf} aber
wesentlich verflochten sein mit geistiger personaler Anteilnahme, mit dem leben-
digen Glauben an Jesus Christus, mit dem Nachvollzug seines Lebens und seiner
Gesinnungen, mit der Nachfolge im Gehorsam gegen den Vater. In der Betrach-
tung handelt es sich um diese geistige Eingliederung in das Heilswerk, so daf} es
unser eigen werde, oder richtiger, dafl unser ganzes Leben eingestaltet werde in
das Heilsmysterium, das im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi be-
reits vorbildlich fiir uns alle vollzogen ist. Wenn wir also konkret fragen (analog



458 ) Josef Neuner

den Fragen, die wir eingangs fiir den Yoga beantworteten), welches die Stel-
lung der Betrachtung im Organismus des christlichen Lebens sei, dann miissen
auch wir sagen, sie ist Weg und Ziel zugleich, Sie sucht unser Einswerden mit dem
Mysterium Christi, mit den irdischen Stufen secines Weges, mit seinem Leben
und Leiden und endlich in der jenseitigen Vollendung seiner Herrlichkeit, die
nicht mehr zur Betrachtung des Pilgers, sondern zur Schau des Vollendeten
gehort. Selbst wenn in manchen Betrachtungen die ,praktische Anwendung® fast
ausschliefllich im Vordergrund zu stehen scheint, kann es sich doch niemals nur
um eine gedankliche und willensméfige Auseinandersetzung mit moralischen For-
derunigen handeln. Immer mufl Betrachtung, wo immer sie ansetzt, im biblischen,
liturgischen oder ethisch-religidsen Raum, zu dem einen und cinzigen Mysterium
fdhren, in dem unser Heil beschlossen ist, in das Mysterium Christi und seine
geistige Aneignung. :

Im Christentum ist also Betrachtung ebenso zentral wie iin Yoga, denn es
gibt keine Erlosung ohne die geistige Aneignung des Heils, das in Christus be-
schlossen ist. Damit aber stehen wir vor dem ersten radikalen Unterschied, der
die christliche Betrachtung vom Yoga trennt, der objektiven Gegebenheit des Betrach-
tungsgegenstandes. Wahrend der Yoga den Menschen in sein Inneres fithrt und
darin die Absolutheit sucht, fuhrt die christliche Betrachtung den Menschen iiber sein
Selbst, ja itber jede Sphire blofl menschlichen Konnens hinaus in das Heilsgeschehen,
das von Gott herkommt. Betrachten ist fir den Christen nicht nur die Funktion des
Konzentrierens der Seelenfihigkeiten, sondern wir betrachten Jesus Christus, ihn
selbst oder eines der Geheimnisse um ihn, in seinen Vorbildern, in seiner Kirche oder
in seinen Heiligen. Die Objektivitdt dieses vorgegebenen Gegenstandes ist charakte-
ristisch fiir Eigenart und Methode der christlichen Betrachtung, auch fiir ihre oft so
niichterne Alltdglichkeit. Gewif soll jede Betrachtung in den letzten Sinn des
christlichen Heilsgeheimnisses hineinfithren, in die iiberstromende Liebe, mit der
Gott uns in Christus geliebt hat und unsere Liebe zuriickstrémt durch Christus
zum Vater, aber diese Liebe besteht nicht nur, und nicht einmal in erster Linie,
in ekstatischen Erhebungen des Herzens, sondern in der schlichten Bereitschaft,
das Heilsgeheimnis hinzunehmen, wie es uns in Jesus Christus gegeben ist, in der
Einibung auf seine Gesinnung, in der Willigkeit zu seinem Werk und Reich.
Der betrachtende Christ also findet zuerst Christus und in ihm die schépferische
Kraft des Gotteswortes, die sein Selbst umzuformen vermag. Deshalb sind auch
alle fortschreitenden Stufen der christlichen Betrachtung immer nur neue Grade
dieser Angleichung, dieses Sich-Vergessens in das gottgegebene Christusgeheim-
nis hinein, in immer groferer Einfachheit und Fiille, in immer wesentlicheren
Tiefen, in nie versiegender Kraft. Die gesamte Bewegung der christlichen Be-
trachtung geht vom Selbst hinweg. Betrachtend vollzieht der Christ den letzten
Sinn seines Seins, daf} es zu Gott hin ist, daf es in Christus, dem menschgeworde-
nen Wort, beim Vater sei, dafl sein ganzes Wesen teilhabe an der ewigen Riick-
kehr, in der des Vaters Wort immer im Geist der Liebe zu seinem zeugenden
Schofle heimkehrt. Es braucht nicht eigens bewiesen zu werden, wie sehr diese
Haltung dem urspriinglichen Yoga-Ideal entgegengesetzt ist. Jede Selbstzentrie-



Indische und diristliche Meditation 459

rung, jedes Finden des Absoluten in sich selbst ohne die lebendige Bezichung
zum personlichen Gott ist dem Wesen des Christentums zuwider.

Der zweite Wesensunterschied liegt im Akt der Betrachtung selbst. Das Be-
mithen des Yogin zielt auf die Selbstausschaltung des gesamten seelischen Appa-
rates hin. Keine der Fihigkeiten des Menschen kann an der Erlangung des Ab-
soluten beteiligt sein, denn sie alle gehdren ja in die Sphére der Wandelbar-
keit, der wirkenden und leidenden Kausalitit. — Christliche Betrachtung be-
steht nicht in der Ausschaltung der Seelenkrifte, sondern in ihrer Umformung
und Neuvavsrichtung. Alle Krifte werden eingesetzt, um im harmonischen Zu-
sammenwirken den Gegenstand der Betrachtung, das Geheimnis des Heils zu
ergreifen — oder richtiger, sie miissen sich von diesem Geheimnis ergreifen und
erfiillen lassen. Fiir das Gedichtnis gibt es die neue Welt von Ereignissen, Bil-
dern, Zeichen der Heilsgeschichte; fiir das Verstehen dffnen sich, nach der grund-
sitzlichen gehorsamen Glaubensunterwerfung, die weiten Wege géttlicher Heils-
taten, jener Gottesgedanken, die erhaben sind iiber Menschensinnen wie der Him-
mel iiber die Erde; und fiir das Streben gibt es die neue Mdglichkeit, auf die un-
endliche Gottesliebe zu antworten, mit der Gott sich uns Menschen in Christus zo-
gewandt hat. Deshalb endet ja auch der ganze Weg geistlicher Ubungen nicht
etwa in dem volligen Aufgeben menschlichen Tuns, sondern in der Hingabe der
drei Grundkrifte der Seele an Gottes Liebesgeheimnis: Nimm hin mein Ge-
dichtnis, meinen Verstand und allen meinen Willen; und in der Hingabe dieser
drei Vermdgen in Gott hinein vollzieht der Mensch die totale Weihe seines Selbst,
seiner Freiheit, d. h. jeden Verfiigens iiber sich selber. Nun verfiigt Gott allein.

Fs ist gewil nicht zufillig, daf die Grundunterschiede der christlichen Betrach-
tung und des Yoga gerade in diesen beiden Punkten liegen: In der personlichen
Beziehung zu Gott und seinem offenbarenden Wort gegeniiber der yogischen Selbst-
versenkung und in der Erhebung und Ubergabe aller menschlichen Fahigkeiten
anstelle ihrer Ausschaltung. Beide Unterschiede weisen genau in die Mitte des
christlichen Heilsgeheimnisses, auf das fleischgewordene Wort. Das Wort ist das
lebendige und ewige Du zum Vater, es ist Person. Wer immer in Christus sein
neues Verhiltnis zum Vater findet, findet es als Person. Deshalb ist Erlosung weit
entfernt von jeder Isolierung des Menschen in seinem geistigen Bewufitsein, sie
ist ebenso fern von der Auflésung des Menschen in eine iiberpersonliche All-Ein-
heit. Sie ist vielmehr das gesteigerte ,Du“, die Moglichkeit, in unserem Herzen zu
rufen ,Abba, Vater“. Personsein ist Ansprechbarkeit. In Christus sind wir vom
ewigen Wort des Vaters angesprochen und zu einer vollen und giiltigen Antwort
befihigt. Betrachtung ist das Bemiihen, das zu uns gesprochene Wort der Liebe,
Weisheit und Kraft aufzunehmen und zu beantworten mit unserem ganzen We-
sen. Denn das Wort ist ja Fleisch geworden. Dadurch gehort die von ihm auf-
genommene Menschennatur unwiderruflich hinein in das ewige Du des Wortes
zum Vater, und mit seiner Menschennatur sind wir alle eingeschlossen in das neue
Verhiltnis zu Gott, wir mit allen unseren Fahigkeiten. Dieser Kinschlufl des ge-
samten Bereiches menschlichen Seins in das neue Verhiltnis zum Vater muf} sich
langsam im Leben des Christen erfiillen. Deshalb bezieht sich die geistige Schu-



460 Josef Neuner

lung auf die ganze menschliche Natur, auf alle Fihigkeiten, die im Menschen sind.
Gewif} ist diese Umschulung lang und hart, und sie wird im Leben nie voll-
endet. Aber der Christ hat ja den Weg — er ist Christus eingegliedert durch
Glaube und Taufe, und durch seine Teilnahme an Christi Leben und Sterben
wird er hineingetragen bis in das Geheimnis seiner Verklirung. Dann ist seine
ganze Natur, mit allen ihren Fihigkeiten, endgiiltig umgeformt. Das letzte Ziel
des Menschen ist daher nicht die Emanzipation aus der Welt heraus, die Absonde-
rung von Natur und Leben, sondern der erléste Mensch und in ihm, in einem
ersten Anfang wenigstens, die erloste Welt.

2. Der Uergleich mit den theistischen Systemen

Wir haben noch zu den theistischen Formen der Meditation ein Wort zu sagen,
d.h. zu der Betrachtung, die tatsichlich nicht mehr die Einengung auf das iso-
lierte geistige Selbst kennt, sondern ihr Heil in der Liebe Gottes allein und in
seiner Macht findet. Hier scheint tatsichlich das persénliche Du des Menschen zu
Gott, zur letzten Ursache der Erlésung und zur einzigen Quelle ewiger Wonne
erhoben zu sein. Wir werden auch sicher nicht leugnen — und es ist oft genug an-
erkannt worden —, daf} sich eben in dieser Lehre der Gita und in ihren spiteren
Entfaltungen in den Bhakti-Systemen das urspriinglich religiose Bewufitsein aus-
spricht, das weder im selbstzentrierten Yoga noch im unpersonlichen Advaita zu
seinem Recht kam.

Trotzdem ist eine klare Grenzlinie gegenitber dem Christentum, seiner Heils-
lehre und daher auch seiner Betrachtung zu ziehen. Uber all den Versuchen, diese
Linie auch mit Hilfe religiéser Phinomenologie festzulegent, mufl die Aufgabe,
die grundsatzliche Unterscheidung aufzuweisen, doch der Dogmatik zufallen. Um
Betrachtung, um jede menschliche Betitigung in der Bezichung zu Gott zu ver-
stehen, miissen wir immer zuerst Gottes Heilsplan und Heilswerk fiir den Men-
schen erwigen. Die Gita, und mit ihr alle theistischen Systeme in Indien, glanben
an die Zeitlosigkeit und Unwandelbarkeit der geistigen Seele des Menschen. Der
Zustand der Verblendung und Verstrickung ist ihr nur duflerlich. Sie ist wie der
Spiegel, dessen Spiegelfliche von Staub bedeckt ist. Seinem Wesen nach ist der
Spiegel ohne Fehler, nur duflere Hemmnisse verdunkeln seinen Glanz. Ebenso
bleibt die Geistseele immer unberihrt in ihrem eigentlichen Selbst; immer ist
sie rein geistig, immer hingeordnet auf die Liebe Gottes, immer frei von Neigun-
gen und Leidenschaften des materiellen Daseins. Nur ist dies lichte und reine
Selbst der Seele unter den dichten Hiillen der Materie verborgen. In theistischen
Systemen also besteht Gottes Tatigkeit der Seele gegeniiber darin, daf} er die
trennenden Hiillen entfernt, dafl er die vielfachen Verstrickungen des Menschen
in Welt und Karma durchbricht. Im Yoga ist diese Entfernung das Werk des
Menschen, in der Gita, wenigstens in bestimmten Texten, das Werk Gottes.

Christliche Erlosung aber bezieht sich nicht nur auf trennende Hiillen, sondern
betrifft den Menschen in seinem innersten Wesen. Durch die Siinde ist das ganze

¢ Siehe Th. Ohm, Die Liebe zu Gott in den nicht-christlichen Religionen, E. Wewel Verlag,
Krailing vor Miinchen 1950, S. 450—456.



Indische und christliche Meditation 461

Selbst des Menschen Gott entfremdet, ist in Ohnmacht und Tod gestirzt. Der
Siinder kann und darf Gott nicht mehr seinen Vater nennen, nicht etwa, weil er
Gottes Liebe in den Verblendungen der Welt vergessen hitte, sondern weil er
sie verwirkt hat, und weil er sich der schopferischen Liebesmacht Gottes eigen-
michtig entzogen hat. Alles Heil liegt daher in der Liebe Gottes, die nur von
Gott selbst neu geschenkt und neu gewirkt werden kann, nur durch sein schopfe-
risches Wort, das in die letzte Tiefe des Menschenherzens hineinklingt und aus
Siindern Gerechte macht, das uns hineingliedert in die Gemeinschaft der Ge-
rufenen und neu Geschaffenen. Und was von Gottes Wirken dem Siinder gegen-
" uber gilt, ist ebenso wahr fir den ganzen Weg der Heiligung. Jede Phase des
Fortschritts kann immer nur die lebendige Antwort des Menschen auf Gottes
heiligendes Wort sein. Deshalb ist die christliche Betrachtung wesentlich be-
stimmt von der schépferischen Bedeutung des Gotteswortes. Sie ist horende, er-
wiagende, sich bereitende Offenheit des Menschen fir Gottes Werk an ihm. Be-
trachtung ist immer viel mehr als ein Nachdenken oder Sich-Entschliefen zu neuen
sittlichen Anstrengungen, mehr auch als ein Bittgebet um Hilfe fiir den nichsten
Schritt. In der Betrachtung brechen die Furchen des Menschenherzens auf fiir die
gottliche Saat. Der Mensch 1df}t sich hineinziehen in das Geheimnis des Gottes-
reiches, und er ist bereit, sich formen zu lassen nach dem Bilde dessen, in dem
wir alle berufen sind.

So reicht also Betrachtung hinein in die letzte, personliche Tiefe des Menschen
und in das innerste Reich seiner Freiheit, weil sie Antwort auf Gottes schopfe-
risches Wort ist. Und diesem Wort stellt sie sich zur Verfiigung, um seinen Auf-
trag in der Welt auf sich zu nehmen. Dies ist der zweite Wesensunterschied, auch
von der Betrachtung der Gita und von den hochsten Formen ihrer Gottesliebe.
Die Gottesliebe der Gita kennt wohl die Wonnen der persénlichen Hingabe und
Versenkung in Gott, aber es ist eine Hingabe immer jenseits der Welt; es ist ein
Zustand, in dem der Mensch emportaucht aus den Wirrnissen und Verblendun-
gen der Welt in der wonnevollen Verheifflung: ,Du wirst zu mir kommen“. Die
Welt mag unterdessen weiterrollen in ihren unerlosten Kreisen von Lust und
Leid, von Werk und Tod und immer neuen Anfingen und Vergeblichkeiten. —
Demgegeniiber hat die christliche Betrachtung immer und notwendig ihre Be-
ziechung zur Welt, eben weil sie die bereite Aufnahme des schopferischen Gottes-
wortes ist. Gott hat in Jesus Christus den Menschen und in ihm die Welt in seine
Gemeinschaft gerufen. Deshalb wird der erloste Mensch, in dem Gottes Wort
wohnt, zum Mittelpunkt, von dem aus Gottes Liebe, Weisheit und Macht in die
Bereiche der Kultur und des Lebens eindringen. Es gibt im Ringen um die Er-
neuerung der Welt keine gréflere Macht als die Kontemplation, die echte und
christliche Betrachtung, die nicht einfach der Welt zu entrinnen sucht in die ab-
gesonderten und gesicherten Sphiren des individuellen Heils, sondern die Gottes
Schépferwort in sich aufnimmt und durch sich wirksam werden lafit. Das letzte
Wort christlicher Betrachtung ist daher immer Dienst am Reiche Gottes.





