
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Geistliche Probleme um die Institution der Arbeiterpriester 

Von Audomar Scheuermann O. F. M., München 

Die etwa hundert •Arbeiterpriester" (pretres ouvriers) Frankreichs stehen gegenwärtig 
im Vordergrund eines sehr regen Interesses, wie man aus den zahlreichen Zeitungs- und 
Zeitschriftenveröffentlichungen innerhalb und außerhalb Frankreichs ersehen kann. Die 
Krise dieses neuartigen Apostolats, das mit ebenso viel Begeisterung von der einen wie 
mit wachsender Skepsis von der andern Seite begleitet wurde, wirft auch für diese Zeitschrift 
Probleme auf, die nicht unbeachtet bleiben dürfen. 

Als im Jahre 1943 französische Arbeiter und Arbeiterinnen von der deutschen Besatzungs- 
macht zwangsrekrutiert und zum Einsatz in der kriegswichtigen Industrie nach Deutschland 
gebracht wurden, da hat es uns mit höchster Achtung erfüllt, daß auch eine Reihe französi- 
scher Priester sich freiwillig verpflichten ließ, um ihren Landsleuten in der Fremde seelsorg- 
lich zu dienen. Wir haben in manchen Städten Einblick in die aufopferungsvolle Tätigkeit 
dieser Männer aus dem Weltpriester- und Ordensstand gewonnen und sind Zeugen der 
schweren und oft auch gefährlichen Arbeit dieser Priester gewesen. 

Aus einem ähnlichen missionarischen Elan entstand gleichzeitig in Paris ein anderer, der 
eigentliche Typ des Arbeiterpriesters, dem es nun aber nicht um die unmittelbare Seelsorge 
ging, sondern um das Zusammenleben mit der Arbeiterschaft. Der Arbeiterpriester über- 
nimmt gänzlich das Leben des Arbeiters, er will zugleich inmitten der Leiden und Irrtümer 
seiner Zeit stehen und, ohne sein Priestertum zu verbergen oder zu betonen, durch sein Bei- 
spiel zeigen, was Christentum heißt1. Der verewigte Kardinal Suhard von Paris hat am 1. 
Juli 1943 dieses Apostolat ins Leben gerufen, um, wie er sich ausdrückte, die Mauer nieder- 
zureißen, die in Frankreich zwischen der Kirche und der weitgehend dem Marxismus ver- 
fallenen Arbeiterschaft besteht. Wie in vielen anderen Bereichen des religiösen Lebens, suchte 
dieser für die heutige Zeit besonders aufgeschlossene Kirchenfürst auch im sozialen Aposto- 
lat nach neuen Wegen und Methoden. Einer seiner Mitbischöfe sagte jüngst von ihm: •Für 
ihn gab es entschieden kein anderes Mittel, um die Arbeitermassen zu erreichen, als auf 
die andere Seite der Mauer überzugehen, da man diese nicht niederreißen kann. Es muß 
Priester geben, die die Fabrikarbeiter in ihrem eigenen Lebensbereich aufsuchen, um ihre 
Arbeit und Mühe mit ihnen zu teilen, ihresgleichen zu werden, wie der Menschensohn den 
Menschen gleich und ihr Bruder geworden ist. Es ist Aufgabe dieser Priester, unter ihren Ar- 
beitskameraden Zeugen des Evangeliums zu sein"2. 

Es liegt nun eine zehnjährige Erfahrung mit den Arbeiterpriestern vor. Sie hat den Hei- 
ligen Stuhl veranlaßt, aus seiner zuwartenden Haltung herauszutreten und die bekannten 
Weisungen zu erteilen, die unter der Oberschrift •Die Ära der Arbeiterpriester ist vorüber" 
kommentiert wurden. Letzteres dürfte im wesentlichen zutreffen. Denn nach der Schlie- 
ßung des Seminars der •Mission de France" in Lisieux/Limoges und nach dem strikten Ver- 
bot der •Heiligen Kongregation der Seminare und Universitäten", daß Priesterseminaristen 
als Ferienarbeiter ein Praktikum in Fabriken, Häfen, auf Schiffen und in Hotels usw. ab- 

! Vgl. •Dichtung und Wahrheit um den Arbeiterpriester" von Daniel Rops in •Ecclesia", 
Paris, übersetzt im •Kath. Digest", Nov. 1953, S. 1027•1030. 

2 Aus der Gedenkrede des Bischofs Chappoulie von Angers auf Kardinal Suhard am 
10. 10. 53, in: Herderkorrespondenz, 8 (Nov. 1953), S. 91. 



Im Spiegel der Zeit 463 

leisten3, erging schließlich eine Erklärung der drei französischen Kardinäle von Paris, Lyon 
und Lille (die uns nur in der Form vorliegt, wie sie in der Tagespresse gebracht wurde), 
daß der Versuch mit den Arbeiterpriestern in der bisherigen Form nicht weitergeführt wer- 
den könne und darum für die Zukunft folgende Bedingungen eingehalten werden müßten: 

l.Daß die Arbeiterpriester von den Bischöfen besonders ausgewählt werden; 
2. daß sie eine besonders solide Ausbildung vom Standpunkt der Lehre als auch der geist- 

lichen Disziplin erhalten; 
S. daß sie höchstens kursfristig Handarbeit leisten, damit sie an der Ausübung des Prie- 

steramtes nicht gehindert werden; 
4. daß sie keine Verpflichtungen im Rahmen von Gewerkschaften eingehen und auch sonst 

keine Verantwortung übernehmen, für welche Laien zuständig sind; 
5. daß sie nicht für sich allein, sondern im Rahmen einer Priestergenossenschaft oder einer 

Gemeinde wohnen, und am Gemeindeleben teilnehmen. 

Wenn wir hier vom deutschen Standpunkt zu den aufgeworfenen Fragen um das Aposto- 
lat des Arbeiterpriestertums, wie es in Frankreich im letzten Jahrzehnt ausgeübt wurde, Stel- 
lung nehmen, so stimmen wir zunächst durchaus den Worten Kardinal Feltins von Paris zu, 
der am 3. Oktober 1953 über seine Arbeiterpriester gesagt hat: •Sie haben mehr unser Gebet 
und unsere Liebe nötig als unsere Kritik." Wir vergessen auch nicht, daß bei uns in Deutsch- 
land nicht wenige Priesterseminaristen während der Ferien aus einfacher Notwendigkeit 
eine Arbeit (u. a. in der Grube oder in der Fabrik) übernehmen, um sich die Kosten ihres 
Studiums zu verdienen. Wir können aber auch nicht umhin, die Gefahren zu nennen, die auf 
Grund der zehnjährigen Erfahrung mit den Arbeiterpriestern von Kardinal Feltin selbst fest- 
gestellt worden sind: 1. die Gefahr des Irrtums über den Begriff des missionarischen 
Apostolates, das keine zeitliche Aktion ist; 2. die Gefahr des Irrtums über den Begriff der 
Kirche selbst; 3. die Gefahr des Irrtums über das Gesetz der Liebe, unser Grundgesetz; 4. 
die Gefahr des Irrtums über den Beruf des Weltpriesters. Es haben sich Arbeiterpriester im 
sozialen Kampf in einer Weise exponiert, daß sie des Sympathisierens mit dem Kommunismus 
verdächtig erschienen und sich klassenkämpferisdien Ideen nicht entzogen. Daß einzelne Prie- 
ster im Wege ihres bestgemeinten Apostolates aus dem geistlichen Stand ausschieden, ist 
bei der Gewagtheit des französischen Experiments nicht verwunderlich4. 

Es wäre nicht edel, den hohen und zum persönlichen Opfer bereiten Idealismus unserer 
französischen Brüder zu verkennen. In Demut und Ergriffenheit lasen wir das Rundschreiben 
des Generaloberen Rene Voillaume der •Kleinen Brüder Jesu" des P. Charles de Foucauld5, 
einer Genossenschaft von Priestern und Laien, die sich in ähnlicher Weise wie die Arbei- 
terpriester einem Apostolat des Milieus (sei es unter den mohammedanischen Wüstenstämmen 
Nordafrikas oder auch den sozial gedrückten Schichten in Frankreich) widmet. Hier spüren 
wir die geistige Welt, in der das Arbeiterapostolat in seinen besten Vertretern verbleibt: 
wer den Erlöser liebt, will ihm ähnlich werden; er will im eigenen Leiden die erlösende 
Macht der Passion Christi fortsetzen; er will sich daher vom Leben der anderen nicht isolie- 
ren; in der persönlichen Hingabe an den sich opfernden Herrn, in der größtmöglichen Ver- 
bindung unserer Anstrengungen mit der grenzenlosen Hingabe Jesu vollzieht sich unser 
Leben für die anderen und repräsentiert damit die Solidarität aller Menschen mit Christus; 
•so werden wir wirklich Arbeiter mit den Arbeitern sein". 

Was aber das Arbeiterleben der französischen Priester angeht, so steht der Heilige Stuhl 
offenbar, im ganzen gesehen, vor dem Resultat, daß der Idealismus einzelner kaum einer 

3 Brief des Kardinals Pizzardo, Sekretär der genannten Kongregation, vom 27. 7. 1953, 
in: Herderkorrespondenz a.a.O., S. 88 f. 

4 Zum Ganzen: Herderkorrespondenz a.a.O., S. 88•91. 
5 In dieser Zeitschrift, 26 (1953) 324•332. 



464 Im Spiegel der Zeit 

Vervielfältigung fähig ist. Diese Feststellung ist nun allerdings nichts Neues; vermutlich 
kann man sie an jeder Ordensgründung vordemonstrieren in dem Abstand zwischen der 
Frühzeit und der Gegenwart. Aber schließlich führt das französische Experiment so weit aus 
dem priesterlichen und geistlichen Milieu hinaus, daß der Gefahrenkoeffizient unvergleich- 
lich hoch ist und der Idealismus, der zweifellos auf diesen neuen Weg geführt hat, ins Ge- 
genteil verkehrt werden kann. 

Wenn uns hierzulande angesichts dieses französischen Apostolates gesagt wird, wir sollten 
uns ein Beispiel an dem Wagemut der französischen Seelsorgsführung nehmen, so muß zu- 
erst demgegenüber daran erinnert werden, daß Frankreich andere soziale Verhältnisse hat als 
Deutschland. Dort mag die einfache Gegenüberstellung: hier Kapitalismus, hier Proletariat, 
noch mehr Rückhalt in den tatsächlichen Verhältnissen haben als bei uns. Wenn in Frankreich 
noch etwas über eine Million Arbeiter monatlich, in unserer Valuta gerechnet, nur etwa 125 
DM verdient, so liegen solche Löhne erschreckend tief unter den tatsächlichen Lebenshal- 
tungskosten. Wenn die soziale Lage am Einkommen gemessen wird, dann steht jedoch in 
Deutschland mancher Hilfspriester sich kaum besser als ein tarifmäßig bezahlter Hilfsar- 
beiter. 

Auch das sei zur Überlegung gegeben: wenn uns von Frankreich berichtet wird, daß wegen 
Priestermangels Hunderte von Pfarreien unbesetzt sind, dann erscheint es einfach unökono- 
misch, wertvolle Priesterkräfte außerhalb der eigentlichen Seelsorgsarbeit wirken zu lassen. 
Was ist denn wichtiger: daß die Herden einen Hirten haben, oder daß wir Priester in ein 
Milieu eindringen, in dem wir zunächst gar nicht die Möglichkeit haben, der Aufgabe zu 
obliegen, für die wir geweiht sind? 

Und wenn es beim Arbeiterapostolat schon darauf ankommt, Menschen, die der Kirche und 
oft jedem Gottesglauben entfremdet sind, durch das Beispiel eines gelebten Christentums 
zu überzeugen, vermögen das nur Priester zu leisten? Ist das nicht ebenso und noch viel mehr 
Sache der christlichen Laien? Wenn es aber für nötig erachtet wird, daß Repräsentanten der 
Kirche durch unmittelbaren Kontakt mit den kirchenfremden Arbeitern dem Mißtrauen 
begegnen, daß die Kirche mit der kapitalistischen Welt verbündet sei, so fragen wir: hat denn 
die Kirche nicht geeignetere Mittel, diesen Einwand auszuräumen? Der Kirchenfremde ist 
ja immer geneigt, angesichts eines ihm sympathischen Priesters zu sagen: •Ja, wenn die Prie- 
ster alle so wären!", und damit einen Unterschied zu machen zwischen seinem priesterlichen 
Freund und der Kirche, so, wie er sie zu kennen glaubt. 

Unsere vorstehenden Fragen bleiben aber alle noch erst am Rande dessen, was angesichts 
des französischen Arbeiterpriesterproblems nun deutlich geworden ist und gerade von uns 
Priestern nicht übersehen werden kann. 

Die kirchliche Stellungnahme zeigt, wie solche Versuche wieder in jenes Lot zurückfinden 
müssen, aus welchem die Unruhe der Zeit sie hinausgependelt hat. Das Lot ist in Canon 139 
§ 1 des kirchlichen Gesetzbuches fixiert: •Die Kleriker sollen auch das meiden, was ihrem 
Stande zwar nicht unziemlich, aber fremd ist." In dem Schreiben Kardinal Pizzardos vom 
27. Juli 1953 spricht sich der gesunde Wirklichkeitssinn der kirchlichen Führung aus. Es heißt 
hier, es liege fern, ein Werturteil über die theoretische Qualität solcher Unternehmungen, 
wie es die Ferienarbeit der Seminaristen ist, zu fällen. •Doch mehrere Jahre Erfahrung 
berechtigen heute, auf Grund dokumentarischer Feststellungen zu sagen, daß diese Initiati- 
ven ihr Ziel verfehlen; mehr noch, sie führen eher zu negativen Ergebnissen für die Aus- 
bildung der jungen Kleriker, und darum ist ihre weitere Anwendung abzuraten." In der 
Erklärung der drei französischen Kardinäle wird die dauernde Ausübung der Handarbeit 
untersagt, damit die Geistlichen an der Ausübung des Priesteramtes nicht gehindert werden. 
Für unsere eigene Besinnung legen sich damit folgende Überlegungen nahe: 

1. Wir Priester haben Priester zu sein und unseres Amtes zu walten. Unser Amt hat uns 
der Bischof bei der Weihe in der Eingangsermahnung umschrieben:  •offerre, benedicere, 



Im Spiegel der Zeit 465 

praeesse, praedicare, baptizare." Diesen urtümlichen Aufgaben hat sich die Weise, wie der 
einzelne sein Amt verwirklicht, einzufügen; jedes Nebenamt hat sich ihnen unterzuordnen. 
Arbeiterpriester soll es offenbar künftig nur mehr geben, insoweit sie an der Ausübung ihres 
Priesteramtes nicht gehindert werden. 

2. Unsere Aussonderung aus der Welt, die bei der Tonsurierung im ersten Augenblick un- 
seres Klerikertums so klar bezeichnet wurde, ist eine unbedingte. Die militia Christi des 
Geistlichen verlangt auch in der äußeren Lebensform und -haltung ein Maß von Abstand, 
das ermöglicht, unter dem Worte Gottes und der Weisung der Kirche zu bleiben. Dieser 
vorgegebene Standort wird gefährdet, wenn der Priester in einem standesfremden Milieu lebt 
und sich ihm einordnet. Was einzelnen Berufenen, auch auf lange Zeit, möglich ist, kann keine 
Norm abgeben. Je vollständiger der Priester in das fremde Milieu eingeht, um so eingeengter 
wird die ihm nötige Freiheit. Aus diesem Grunde wird es den Arbeiterpriestern nunmehr 
verboten, im Rahmen der Gewerkschaften Verpflichtungen einzugehen und Verantwortung 
in reinen Laienangelegenheiten zu übernehmen. In dieser konkreten Weisung ist nur wieder 
das Grundsätzliche ausgesprochen: es wird jeder Priester nur zum Schaden seines Berufes 
Abstriche von der vorgegebenen Tatsache machen können, daß er nun einmal an einem ganz 
anderen Ort in der Welt steht als der Laie. Der fußballspielende und schlagerträllernde 
junge Priester, der im Film einmal dem rückständigen alten Kirchenmann gegenübergestellt 
wurde, mag einen anspruchslosen Filmstoff abgeben und unbedachten Christen sympathisch 
sein, • aber auch der •moderne" Prieser muß die Grundform seines Berufes, die Ausson- 
derung, bejahen; dann mag er auch einmal auf dem Spielplatz mittun oder den Halbwüch- 
sigen als •Pfundskerl" imponieren, weil er auch in ihren Interessen versiert ist 

3. Niemand kann auf die Dauer zwei Berufe ausfüllen. Ganz ausgeschlossen ist dies beim 
Priester, dessen Beruf eine Berufung ist, die alle übrigen Lebens- und Arbeitsbereiche 
durchdringen muß und seine ganze Zeit und Kraft beansprucht. Mit der Eigenart unseres gei- 
stigen und geistlichen Berufes ist vor allem die Handarbeit des heutigen Lohnarbeiters un- 
vereinbar. Man komme uns nicht mit der Lebensform anderer Zeiten und Zonen, mit der 
Handarbeit des Apostels Paulus oder der Ausgleichsbeschäftigung des kontemplativen Mön- 
ches. Der Kräfteverbrauch des heutigen Lohnarbeiters endet in jener normalen Ermüdung, 
die der Innerlichkeit und der geistigen Arbeit unmöglich mehr den Raum lassen kann, den 
der Priester unbedingt braucht. 

4. Schließlich rührt die kirchliche Stellungnahme zum französischen Unternehmen an die 
schwerste Last unseres heutigen Priesterlebens überhaupt: die Atemlosigkeit unserer •Poly- 
pragmasie" und unsere vielseitige Arbeitsüberbürdung. Wir dürfen diese nicht von uns aus 
vermehren. Diese Last ist aus dem Zwang der Verhältnisse, dem Priestermangel, der Ver- 
bürokratisierung, der immer noch zu geringen Aktivierung oder Zulassung des Laienelementes 
in der kirchlichen Arbeit und ähnlichen Gründen ohnedies drückend und unausweichlich 
genug. An Ideen, wie man es anders und besser und was man noch alles machen könnte, 
fehlt es uns nicht. Niemand aber löst die Frage, woher der Priester die Kraft für ihre Aus- 
führung nehmen soll. Auch er ist nur Mensch. Die Belastung vieler unserer alten Priester 
ist nicht minder beängstigend wie oftmals der Gesundheitszustand junger Priester, die 
eigentlich in ihren besten Jahren stehen sollten. Als bedrückendstes Bleigewicht der Gegen- 
wart lastet auf vielen Seelsorgspriestern die bittere Erkenntnis, daß sie weitgehend außer- 
stande sind, aus der inneren Sammlung'und der ausgeruhten geistigen Kraft zu wirken, die 
ihr verantwortungsreiches Amt nötiger hat als jeder andere Beruf. 

5. Damit schlittern wir in den großen Irrtum hinein, dessen wir uns zum mindesten klar 
bewußt sein sollten: mehr und mehr packt uns der Sog der Betriebsamkeit. Unsere Außen- 
arbeit geht auf Kosten der Innerlichkeit. Wir rechnen nicht mehr mit dem Grundgesetz, daß 
beide, Aktion und Kontemplation, in der Waage bleiben müssen. Je mehr wir arbeiten, um 



466 Im Spiegel der Zeit 

so nachhaltiger müssen wir uns die Quellen erschließen, aus denen diese Arbeit gespeist wird. 
Die Erklärung der französischen Kardinäle fordert solide Ausbildung in der kirchlichen 
Lehre und der geistlichen Disziplin. Aber auch dann, wenn uns diese Ausbildung zuteil 
geworden ist, wird sie uns ohne eine ebenso solide Pflege schnell wieder abhanden kommen. 
Was sich der Kleriker an theologischem Wissen erworben hat, • jeder Seelsorgspriester 
weiß, wie schwer es ist, diesen Bestand zu halten. Was er an geistlicher Disziplin sich an- 
geeignet hat, bedarf der täglichen Übung. Die Zubereitung zur täglichen Messe und das 
Offizium sind allein nicht ausreichend. Betrachtung und Lesung, Besuchung und Privatgebet 
und die Erforschung im Dienste der Selbstzucht, • sie sind keineswegs die Bestandteile un- 
serer Tagesordnung, die man streichen kann, um Zeit für die äußere Tätigkeit zu gewinnen. 
Was in der nüchternen Rechtssprache des can. 125 als Direktive erscheint, ist von eminenter 
Wichtigkeit dafür, daß unserem priesterlichen Leben die Fruchtbarkeit erhalten bleibe. Die 
erprobteste Stütze dieses steten geistlichen Trainings ist das gemeinschaftliche Leben. Von 
daher ist es zu verstehen, daß in Frankreich nunmehr für die Arbeiterpriester, die in gefährde- 
ten Außenposten stehen, das gemeinschaftliche Leben vorgeschrieben ist. 

Wenn über uns manchmal ein Verzagen kommen möchte, weil wir •die ganze Nacht gear- 
beitet und nichts gefangen haben", eben weil wir so vieles als vergebliche Mühe verloren 
glauben, dann wird dies meist aus dem Verbrauchtsein dessen wachsen, dem der tägliche 
Dienst an den anderen nicht mehr in ausreichendem Maße aus dem inneren Atemholen und 
der persönlichen Begegnung mit Gott genährt wird. Die praktische Unterbewertung des be- 
trachtenden Gebetes, ja das weitgehende Unvermögen dazu, beweist, wie sehr wir der Stille 
und ihrer schöpferischen Kraft entwöhnt sind. Je mehr uns die Zeit in die Verausgabung und 
damit in die Auszehrung drängt, um so brennender muß uns die Sorge um das Gleichgewicht 
im inneren Haushalt des Priesterlebens werden. 




