IM SPIEGEL DER ZETIT

Geistliche Probleme um die Institution der Arbeiterpriester

Von Audomar Schenermann O.F. M,, Miinchen

Die etwa hundert ,Arbeiterpriester (prétres ouvriers) Frankreichs stehen gegenwirtig
im Vordergrund eines sehr regen Interesses, wic man aus den zahlreichen Zeitnngs- und
Zeitschriftenveréffentlichungen innerhalb und auflerhalb Frankreichs ersehen kann. Die
Krise dieses neuartigen Apostolats, das mit ebenso viel Begeisterung von der einen wie
mit wachsender Skepsis von der andern Seite begleitet wurde, wirft auch fiir diese Zeitschrift
Probleme auf, die nicht unbeachtet bleiben diirfen.

Als im Jahre 1943 franzésische Arbeiter und Arbeiterinnen von der deutschen Besatzungs-
macht zwangsrekrutiert und zum Einsatz in der kriegswichtigen Industrie nach Dentschland
gebracht wurden, da hat es uns mit héchster Achtung erfillt, dal auch eine Reihe franzdsi-
scher Priester sich freiwillig verpflichten lieff, um ihren Landsleuten in der Fremde seelsorg-
lich zu dienen. Wir haben in manchen Stddten Einblick in die aufopferungsvolle Titigkeit
dieser Minner aus dem Weltpriester- und Ordensstand gewonnen und sind Zeugen der
schweren und oft auch gefihrlichen Arbeit dieser Priester gewesen.

Aus einem dhnlichen missionarischen Elan entstand gleichzeitig in Paris ein anderer, der
cigentliche Typ des Arbeiterpriesters, dem es nun aber nicht um die unmittelbare Seelsorge
ging, sondern nm das Zusammenleben mit der Arbeiterschaft. Der Arbeiterpriester dber-
nimmt ginzlich das Leben des Arbeiters, er will zugleich inmitten der Leiden und Irrtiimer
seiner Zeit stehen und, ohne sein Priestertum zu verbergen oder zu betonen, durch sein Bei-
spiel zeigen, was Christentum heifit!. Der verewigte Kardinal Suhard von Paris hat am 1.
Juli 1943 dieses Apostolat ins Leben gerufen, um, wie er sich ausdriickte, die Mauer nieder-
zureiflen, die in Frankreich zwischen der Kirche und der weitgehend dem Marxismus ver-
fallenen Arbeiterschaft besteht. Wie in vielen anderen Bereichen des religiésen Lebens, suchte
dieser fir die heutige Zeit besonders aufgeschlossene Kirchenfiirst auch im sozialen Aposto-
lat nach neuen Wegen und Methoden. Einer seiner Mitbischéfe sagte jiingst von ihm: ,Fir
ihn gab es entschieden kein anderes Mittel, um die Arbeitermassen zu erreichen, als auf
die andere Seite der Mauer iiberzugehen, da man diese nicht niederreifien kann. Es mufl
Priester geben, die die Fabrikarbeiter in ihrem eigenen Lebensbereich aufsuchen, um ibre
Arbeit und Mihe mit ihnen zu teilen, ihresgleichen zu werden, wie der Menschensohn den
Menschen gleich und ihr Bruder geworden ist. Es ist Aufgabe dieser Priester, unter thren Ax-
beitskameraden Zeugen des Evangeliums zu sein“%

Es liegt nun eine zehnjdhrige Erfahrung mit den Arbeiterpriestern vor. Sie hat den Hei-
ligen Stuhl veranlafit, aus seiner zuwartenden Haltung herauszutreten und die bekannten
Weisungen zu erteilen, die unter der Uberschrift ,Die Ara der Arbeiterpriester ist voriiber“
kommentiert wurden. Letzteres diirfte im wesentlichen zutreffen. Denn nach der Schlie-
fung des Seminars der ,Mission de France® in Lisieux/Limoges und nach dem strikten Ver-
bot der ,Heiligen Kongregation der Seminare nnd Universititen, dal Priesterseminaristen
als Ferienarbeiter ein Praktikum in Fabriken, Hifen, auf Schiffen und in Hotels usw. ab-

1 Vgl. ,Dichtung und Wahrheit um den Arbeiterpriester von Daniel Rops in ,Ecclesia®,
‘Paris, tbersetzt im ,Kath. Digest“, Nov. 1953, S. 1027—1030.

2 Aus der Gedenkrede des Bischofs Chappoulie von Angers auf Kardinal Suhard am
10. 10. 58, in: Herderkorrespondenz, 8 (Nov. 1953}, S. 91.



Im Spiegel der Zeit 463

leisten?, erging schlieflich eine Erklirung der drei franzésischen Kardinéle von Paris, Lyon
und Lille (die uns nur in der Form vorliegt, wie sie in der Tagespresse gebracht wurde),
dafl der Versuch mit den Arbeiterpriestern in der bisherigen Form nicht weitergefihrt wer-
den kénne und darum fiir die Zukunft folgende Bedingungen eingehalten werden miifiten:

1.Dafl die Arbeiterpriester von den Bischéfen besonders ausgewdhlt werden;

2. daf sie eine besonders solide Ausbildung vom Standpunkt der Lehre als auch der geist-
lichen Disziplin erhalten;

8. dafl sie hochstens kursfristig Handarbeit leisten, damit sie an der Ausitbung des Prie-
steramtes nicht gehindert werden;

4. dafB sie keine Verpilichtungen im Rahmen von Gewerkschaften eingehen und auch sonst
keine Verantwortung iibernehmen, fiir welche Laien zustindig sind;

5. dafl sie nicht fiir sich allein, sondern im Rahmen einer Priestergenossenschaft oder einer
Gemeinde wohnen, und am Gemeindeleben teilnehmen.

Wenn wir hier vom deutschen Standpunkt zu den aufgeworfenen Fragen um das Aposto-
lat des Arbeiterpriestertums, wie es in Frankreich im letzten Jahrzehnt ausgeiibt wurde, Stel-
lung nehmen, so stimmen wir zunichst durchaus den Worten Kardinal Feltins von Paris zu,
der am 3. Oktober 1953 iiber seine Arbeiterpriester gesagt hat: ,Sie haben mehr unser Gebet
und unsere Liebe nétig als unsere Kritik.“ Wir vergessen auch nicht, dafl bei uns in Deutsch-
land nicht wenige Priesterseminaristen wihrend der Ferien aus einfacher Notwendigkeit
eine Arbeit (n. a. in der Grube oder in der Fabrik) iibernehmen, um sich die Kosten ihres
Studiums zu verdienen. Wir kénnen aber auch nicht umhin, die Gefahren zu nennen, die auf
Grund der zehnjihrigen Erfahrung mit den Arbeiterpriestern von Kardinal Feltin selbst fest-
gestellt worden sind: 1. die Gefahr des Irrtums iiber den Begriff des missionarischen
Apostolates, das keine zeitliche Aktion ist; 2. die Gefahr des Irrtums iiber den Begriff der
Kirche selbst; 3. die Gefahr des Irrtums tber das Gesetz der Liebe, unser Grundgesetz; 4.
die Gefahr des Irrtums Gber den Beruf des Weltpriesters. Es haben sich Arbeiterpriester im
sozialen Kampf in einer Weise exponiert, daf} sie des Sympathisierens mit dem Kommunismus
verdachtig erschienen und sich klassenkdmpferischen Ideen nicht entzogen. Dafl einzelne Prie-
ster im Wege ihres bestgemeinten Apostolates aus dem geistlichen Stand ausschieden, ist
bei der Gewagtheit des franzdsischen Experiments nicht verwunderlich?,

Es wire nicht edel, den hohen und zum personlichen Opfer bereiten Idealismus unserer
franzdsischen Briider zu verkennen. In Demut und Ergriffenheit lasen wir das Rundschreiben
des Generaloberen René Voillaume der ,Kleinen Briider Jesu® des P. Charles de Foucaulds,
einer Genossenschaft von Priestern und Laien, die sich in dhnlicher Weise wie die Arbei-
terpriester einem Apostolat des Milieus (sei es unter den mohammedanischen Wiistenstimmen
Nordafrikas oder auch den sozial gedriickten Schichten in Frankreich) widmet. Hier spiiren
wir die geistige Welt, in der das Arbeiterapostolat in seinen besten Vertretern verbleibt:
wer den Erloser liebt, will ihm dhnlich werden; er will im eigenen Leiden die erlésende
Macht der Passion Christi fortsetzen; er will sich daher vom Leben der anderen nicht isolie-
ren; in der persénlichen Hingabe an den sich opfernden Herrn, in der gréftméglichen Ver-
bindung unserer Anstrengungen mit der grenzenlosen Hingabe Jesu vollzieht sich unser
Leben fiir die anderen und représentiert damit die Solidaritit aller Menschen mit Christus;
»50 werden wir wirklich Arbeiter mit den Arbeitern sein®.

Was aber das Arbeiterleben der franzésischen Priester angeht, so steht der Heilige Stuhl
offenbar, im ganzen geschen, vor dem Resultat, daB der Idealismus einzelner kaum einer

8 Brief des Kardinals Pizzardo, Sekretir der genannten Kongregation, vom 27. 7. 1958,
in: Herderkorrespondenz a.a.0., S. 881.

4 Zum Ganzen: Herderkorrespondenz a.a.0., S. §8—91.

8 In dieser Zeitschrift, 26 (1953) $24—3882.



464 Im Spiegel der Zeit

Vervielfiltigung fahig ist. Diese Feststellung ist nun allerdings nichts Neues; vermutlich
kann man sie an jeder Ordensgriindung vordemonstrieren in dem Abstand zwischen der
Frithzeit und der Gegenwart. Aber schliefllich fiihrt das franzésische Experiment so weit aus
dem priesterlichen und geistlichen Milieu hinaus, daf der Gefahrenkoeffizient unvergleich-
lich hoch ist und der Idealismus, der zweifellos auf diesen neuen Weg gefiihri hat, ins Ge-
genteil verkehrt werden kann.

Wenn uns hierzulande angesichts dieses franzésischen Apostolates gesagt wird, wir sollten
uns ein Beispiel an dem Wagemut der franzésischen Seelsorgsfilhrung nehmen, so muf} zu-
erst demgegeniiber daran erinnert werden, dafl Frankreich andere soziale Verhiltnisse hat als
Deutschland. Dort mag die einfache Gegeniiberstellung: hier Kapitalismus, hier Proletariat,
noch mehr Riickhalt in den tatsichlichen Verhiltnissen haben als bei uns. Wenn in Frankreich
noch etwas iber eine Million Arbeiter monatlich, in unserer Valuta gerechnet, nur etwa 125
DM verdient, so liegen solche Léhne erschreckend tief unter den tatsachlichen Lebenshal-
tungskosten. Wenn die soziale Lage am Einkommen gemessen wird, dann steht jedoch in
Deutschland mancher Hilfspriester sich kaum besser als ein tarifmafig bezahlter Hilfsar-
beiter.

Auch das sei zur Uberlegung gegeben: wenn uns von Frankreich berichtet wird, dal wegen
Priestermangels Hunderte von Pfarreien unbesetzt sind, dann erscheint es einfach unékono-
misch, wertvolle Priesterkrifte auflerhalb der eigentlichen Seelsorgsarbeit wirken zu lassen.
Was ist denn wichtiger: daff die Herden einen Hirten haben, oder dafl wir Priester in ein
Milieu eindringen, in dem wir zunichst gar nicht die Moglichkeit haben, der Aufgabe zu
obliegen, fiir die wir geweiht sind?

Und wenn es beim Arbeiterapostolat schon darauf ankommt, Menschen, die der Kirche und
oft jedem Gottesglauben entfremdet sind, durch das Beispiel eines gelebten Christentums
zu iiberzeugen, vermégen das nur Priester zu leisten? Ist das nicht ebenso und noch viel mehr
Sache der christlichen Laien? Wenn es aber fiir nétig erachtet wird, dafl Reprasentanten der
Kirche durch unmittelbaren Kontakt mit den kirchenfremden Arbeitern dem Mifltrauen
begegnen, dafl die Kirche mit der kapitalistischen Welt verbiindet sei, so fragen wir: hat denn
die Kirche nicht geeignetere Mittel, diesen Einwand auszurdumen? Der Kirchenfremde ist
ja immer geneigt, angesichts eines ihm sympathischen Priesters zu sagen: , Ja, wenn die Prie-
ster alle so wiren!”, und damit einen Unterschied zu machen zwischen seinem priesterlichen
Freund und der Kirche, so, wie er sie zu kennen glaubt.

Unsere vorstehenden Fragen bleiben aber alle noch erst am Rande dessen, was angesichts
des franzésischen Arbeiterpriesterproblems nun deutlich geworden ist und gerade von uns
Priestern nicht iibersehen werden kann.

Die kirchliche Stellungnahme zeigt, wie solche Versuche wieder in jenes Lot zuriickfinden
miissen, aus welchem die Unruhe der Zeit sie hinausgependelt hat. Das Lot ist in Canon 139
§ 1 des kirchlichen Gesetzbuches fixiert: ,Die Kleriker sollen auch das meiden, was ihrem
Stande zwar nicht unziemlich, aber {remd ist.“ In dem Schreiben Kardinal Pizzardos vom
27. Juli 1953 spricht sich der gesunde Wirklichkeitssinn der kirchlichen Fihrung aus. Es heif$t
hier, es liege fern, ein Wertnrteil iiber die theoretische Qualitdt solcher Unternehmungen,
wie es die Ferienarbeit der Seminaristen ist, zu fillen. ,Doch mehrere Jahre Erfahrung
berechtigen heute, auf Grund dokumentarischer Feststellungen zu sagen, dafl diese Initiati-
ven ihr Ziel verfehlen; mehr noch, sie fihren eher zu negativen Ergebnissen fiir die Aus-
bildung der jungen Kleriker, und darum ist ihre weitere Anwendung abzuraten.“ In der
Erklarung der drei franzésischen Kardindle wird die dauernde Ausiibung der Handarbeit
untersagt, damit die Geistlichen an der Ausiibung des Priesteramtes nicht gehindert werden.
Fiir unsere eigene Besinnung legen sich damit folgende Uberlegungen nahe:

1. Wir Priester haben Priester zu sein und unseres Amtes zu walten. Unser Amt hat uns
der Bischof bei der Weihe in der Eingangsermahnung umschrieben: ,offerre, benedicere,



Im Spiegel der Zeit 465

praeesse, praedicare, baptizare.“ Diesen urtiimlichen Aufgaben hat sich die Weise, wie der
einzelne sein Amt verwirklicht, einzufiigen; jedes Nebenamt hat sich ihnen unterznordnen.
Arbeiterpriester soll es offenbar kiinftig nur mehr geben, insoweit sie an der Ansitbung ihres
Priesteramtes nicht gehindert werden.

2. Unsere Aussonderung aus der Welt, die bei der Tonsurierung im ersten Augenblick un-
seres Klerikertums so klar bezeichnet wurde, ist eine unbedingte. Die militia Christi des
Geistlichen verlangt auch in der dufleren Lebensform und -haltung ein Mafl von Abstand,
das ermoglicht, unter dem Worte Gottes und der Weisung der Kirche zu bleiben. Dieser
vorgegebene Standort wird gefihrdet, wenn der Priester in einem standesfremden Milieu lebt
und sich ihm einordnet. Was einzelnen Berufenen, auch auf lange Zeit, moglich ist, kann keine
Norm abgeben. Je vollstindiger der Priester in das fremde Milieu eingeht, um so eingeengter
wird die ihm nétige Freiheit. Aus diesem Grunde wird es den Arbeiterpriestern nunmehr
verboten, im Rahmen der Gewerkschaften Verpflichtungen einzugehen und Verantwortung
in reinen Laienangelegenheiten zn tibernehmen. In dieser konkreten Weisung ist nur wieder
das Grundsitzliche aunsgesprochen: es wird jeder Priester nur zum Schaden seines Berufes
Abstriche von der vorgegebenen Tatsache machen kénnen, dafl er nun einmal an einem ganz
anderen Ort in der Welt steht als der Laie. Der fuflballspielende und schlagertrillernde
junge Priester, der im Film einmal dem rickstindigen alten Kirchenmann gegeniibergestellt
wurde, mag einen anspruchslosen Filmstoff abgeben und unbedachten Christen sympathisch
sein, — aber auch der ,moderne“ Prieser muf} die Grundform seines Bernfes, die Ausson-
derung, bejahen; dann mag er anch einmal auf dem Spielplatz mittun oder den Halbwiich-
sigen als ,Pfundskerl® imponieren, weil er auch in ihren Interessen versiert ist.

8. Niemand kann auf die Dauer zwei Berufe ausfiillen. Ganz ausgeschlossen ist dies beim
Priester, dessen Beruf eine Berufung ist, die alle iibrigen Lebens- und Arbeitsbereiche
durchdringen mufl und seine ganze Zeit und Kraft beansprucht. Mit der Eigenart unseres gei-
stigen und geistlichen Berufes ist vor allem die Handarbeit des heutigen Lohnarbeiters un-
vereinbar. Man komme uns nicht mit der Lebensform anderer Zeiten und Zonen, mit der
Handarbeit des Apostels Panlus oder der Ausgleichsbeschaftigung des kontemplativen Mén-
ches. Der Krifteverbrauch des heutigen Lohnarbeiters endet in jener normalen Ermiidung,
die der Innerlichkeit und der geistigen Arbeit unméglich mehr den Ranm lassen kann, den
der Priester unbedingt braucht.

4, SchlieBllich rithrt die kirchliche Stellungnahme zum franzésischen Unternehmen an die
schwerste Last unseres heutigen Priesterlebens iiberhaupt: die Atemlosigkeit unserer ,Poly-
pragmasie” und unsere vielseitige Arbeitsiiberblirdung. Wir diirfen diese nicht von uns aus
vermehren. Diese Last ist aus dem Zwang der Verhiltnisse, dem Priestermangel, der Ver-
biirokratisierung, der immer noch zu geringen Aktivierung oder Zulassung des Laienelementes
in der kirchlichen Arbeit und zhnlichen Griinden ohnedies driikend und unausweichlich
genug. An Ideen, wie man es anders und besser und was man noch alles machen konnte,
fehlt es uns nicht. Niemand aber 16st die Frage, woher der Priester die Kraft fiir ihre Aus-
fiihrung nehmen soll. Auch er ist nur Mensch. Die Belastung vieler unserer alten Priester
ist nicht minder bedngstigend wie oftmals der Gesundheitszustand junger Priester, die
eigentlich in ihren besten Jahren stehen sollten. Als bedriickendstes Bleigewicht der Gegen-
wart lastet auf vielen Seelsorgspriestern die bittere Erkenntnis, daf sie weitgehend aufler-
stande sind, aus der inneren Sammlung und der ausgeruhten geistigen Kraft zo wirken, die
ihr verantwortungsreiches Amt nétiger hat als jeder andere Beruf.

5. Damit schlittern wir in den grofien Irrtum hinein, dessen wir uns zum mindesten klar
bewuBt sein sollten: mehr nnd mehr packt uns der Sog der Betriebsamkeit. Unsere Auflen-
arbeit geht auf Kosten der Innerlichkeit. Wir rechnen nicht mehr mit dem Grundgesetz, dafi
beide, Aktion und Kontemplation, in der Waage bleiben miissen. Je mehr wir arbeiten, um



466 Im Spiegel der Zeit

so nachhaltiger miissen wir nns die Quellen erschlielen, aus denen diese Arbeit gespeist wird.
Die Erklarung der franzosischen Kardinile fordert solide Ausbildung in der kirchlichen
Lehre und der geistlichen Disziplin. Aber auch dann, wenn uns diese Ausbildung zuteil
geworden ist, wird sie uns ohne ¢ine ebenso solide Pflege schnell wieder abhanden kommen.
Was sich der Kleriker an theologischem Wissen erworben hat, — jeder Seelsorgspriester
weifl, wie schwer es ist, diesen Bestand zu halten. Was er an geistlicher Disziplin sich an-
geeignet hat, bedarf der tiglichen Ubung. Die Zubereitung zur tiglichen Messe und das
Offizium sind allein nicht ausreichend. Betrachtung und Lesung, Besuchung und Privatgebet
und die Erforschung im Dienste der Selbstzucht, — sie sind keineswegs die Bestandteile un-
serer Tagesordnung, die man streichen kann, um Zeit fir die dulere Tétigkeit zu gewinnen.
Was in der niichternen Rechtssprache des can. 125 als Direktive erscheint, ist von eminenter
Wichtigkeit dafiir, dafl unserem priesterlichen Leben die Fruchtbarkeit erhalten bleibe. Die
erprobteste Stiitze dieses steten geistlichen Trainings ist das gemeinschaftliche Leben. Von
daher ist es zu verstehen, dafl in Frankreich nunmehr fiir die Arbeiterpriester, die in gefahrde-
ten Auflenposten stehen, das gemeinschaftliche Leben vorgeschrieben ist.

Wenn iiber uns manchmal ein Verzagen kommen méchte, weil wir ,die ganze Nacht gear-
beitet und nichts gefangen haben®, eben weil wir so vieles als vergebliche Mihe verloren
glauben, dann wird dies meist aus dem Verbrauchtsein dessen wachsen, dem der tégliche
Dienst an den anderen nicht mehr in ausreichendemm Mafle aus dem inneren Atemholen und
der persénlichen Begegnung mit Gott genahrt wird. Die praktische Unterbewertung des be-
trachtenden Gebetes, ja das weitgehende Unvermégen dazu, beweist, wie sehr wir der Stille
und ihrer schépferischen Kraft entwéhnt sind. Je mehr uns die Zeit in die Verausgabung und
damit in die Auszebrung drangt, um so brennender muf uns die Sorge um das Gleichgewicht
im inneren Haushalt des Priesterlebens werden.






